
5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie. 

Zur Deutung einer mehr-als-menschlichen 

sozialen Realität 

»The Anthropocene challenges certain dis
tinctions that were formerly deemed funda
mental to the West: human exceptionalism 
and the ontological break between the hu
man being as subject of entitlement and 
the object of nature. […] For this species, 
the ›naked ape‹ that has plunged Earth into 
the uncertain future of the Anthropocene 
is not simply a biological entity. It is also 
made up of social and ideological systems, 
institutions and imaginations, pervaded 
by power relations that govern an unequal 
distribution of the benefits and ravages of 
Gaia, of legitimacy in speaking of and for the 
planet, and of the possibilities of influencing 
technological and economic choices – start
ing with the ability to tell the Anthropocene 
and its history.« 
Bonneuil & Fressoz (2017): The Shock of the 
Anthropocene, S. 40 u. 44 

Kurze Rekapitulation der posthumanen Situation: How did we get here? 

Die vorangegangenen vier Kapitel haben sich der ambivalenten Beziehung zwischen 
Mensch/heit und Planeten gewidmet, wobei das von Crutzen und Stoermer ausgerufene 
Erdzeitalter des Menschen als Ausgangspunkt einer historisch-kritischen Annäherung an 
das spezifische Verständnis von anthropogenem Akteur und seiner Heimatwelt fun
gierte. Dabei zeigte sich, dass die radikalen Veränderungen irdischer Verhältnisse im 
Anthropozän eine Irritation, Erschütterung oder gar den Zusammenbruch moderner 
Epistemologien auslösen, die auf der hierarchischen Dichotomie eines menschlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Wesens gegenüber einer nicht-menschlichen Um-/Welt basierten. Im ersten und dann 
insbesondere zweiten Kapitel wurden die Entwicklungslinien dieser (nun brüchig 
gewordenen) anthropogenen Herrschaftsgeschichte nachgezeichnet, wobei anhand 
von drei Dimensionen – Zeit, Leben und Technik – zuerst die Entstehung und dann 
Destabilisierung einer humanistischen Wirklichkeitsordnung nachvollzogen wurde. 

Als Reaktion auf diese Krise der humanfixierten Heuristiken und dem erschütterten 
Weltverständnis entwickeln sich nun verschiedene Redigierungsprogramme, von denen 
Trans- und Posthumanismus die wohl prominentesten (wenn auch strukturell gegensätz
lich verfassten) sind, um alternative Deutungen und Neuausrichtungen in einer unüber
sichtlich gewordenen planetaren Situation anzubieten. Transhumanistische Positionen 
bemühen sich hierbei, wie im dritten Kapitel gezeigt wurde, um eine Rezentrierung der 
menschlichen Stellung auf Erde und im Kosmos, indem die verloren geglaubte Hand
lungsmacht durch verschiedenste technologische Enhancement- und Updatetechnolo
gien zurückgewonnen werden soll. 

Eine kritisch-posthumanistische Perspektive auf den Klimawandel entlarvt im Ge
gensatz dazu die Farce vermeintlicher Universalität des Menschen bzw. der Menschheit, 
wie sie schon seit dem Beginn der Moderne inszeniert wurde. Denn die irdische Kata
strophe macht nun die internen wie externen Ungleichheiten, welche mit der Beschwö
rung des Kollektivsubjekts ›Menschheit‹ bzw. des humanistischen Ideals ›Mensch‹ ein
hergehen, sichtbar, da diese Figuren tatsächlich auf der Exklusion und Abwertung aller 
als nicht- bzw. weniger menschlich definierten Wesen basieren.1 In den aufbrechenden 
und sich ausweitenden Frakturen des singulären Humansubjekts kommen nun überall 
die subsummierten und subalternen Anderen zum Vorschein. 

So werden nämlich gerade die bisher im historischen Aufstiegs- und Fortschrittspro
zess strukturell ausgeschlossenen und unterdrückten Gruppen plötzlich als Expert:in
nen ›entdeckt‹, von deren Trauma-, Verlust- aber auch Widerstandserfahrungen sich die 
überlegen geglaubten Modernen, wie etwa Latour meint, jetzt Handlungsempfehlungen 
im Moment der ökologischen Krise erhoffen.2 Es sind hier gerade die naturalisierten 
Anderen, die Indigenen, ›primitiven‹ und ›ursprünglichen‹ Gemeinschaften, welche bis
her in der modernen Dichotomie auf Seiten der nicht oder »less than human [beings]«3 
eingeordnet wurden, die nun – gerade wegen ihrer vermeintlichen Nähe zur Natur – 
im Fokus einer Neuverortung des Menschen stehen. Eine notwendige Neuverortung, da 
das entkoppelte und transzendente Menschenbild an der Realität der irdischen Katastro
phen zu zerbrechen droht und gewissermaßen zwangsläufig nach Erdung verlangt. 

Sowohl diese inferiorisierten menschlichen wie auch nonhumanen Entitäten er
scheinen im neuen Erdzeitalter nun aber als erkennbar eigenlogische und eigenmäch
tige Akteure, die in spezifischer Weise an den irdischen Transformationen teilhaben. 

1 Vgl. Yusoff 2018. 
2 Vgl. Latour 2018, S. 16. 
3 Braidotti 2013a, S. 15. Herzlichen Dank an Franziska von Verschuer für den Hinweis, diesen Sach

verhalt noch einmal stärker hervorzuheben. Bei Braidotti heißt es an dieser Stelle ausführlicher: 
»In so far as difference spells inferiority, it acquires both essentialist and lethal connotations for 
people who get branded as ›others‹. These are the sexualized, racialized, and naturalized others, 
who are reduced to the less than human status of disposable bodies. We are all humans, but some 
of us are just more mortal than others.« (Ebd., S. 15. Herv. J.P.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 353 

Das in seiner planetaren Form erfahrbar gewordene Band der Vulnerabilität und 
Auslöschung zeugt damit nicht nur innerhalb der menschlichen Population sondern 
auch zwischen dieser und den nicht-menschlichen Wesen von einer Existenzweise der 
unhintergehbaren Interdependenz und Relationalität. Aufgrund der schmerzhaften 
Erkenntnis von sehr viel komplexeren und miteinander verwobenen Lebens- und Lei
densgemeinschaften vollzieht sich folglich eine umfassende Anerkennung der bisher 
verdrängten, vernichteten und vergessenen posthumanen Anderen in den episte
mischen und politischen Arenen. Dies ist es, was Braidotti als neue kollektive aber 
gleichzeitig heterogene Subjektposition im Anthropozän ausmacht: »›we-are-(all)-in- 
this-together-but-we-are-not-one-and-the-same‹«4. Die von Schwund und Sterben 
geprägte Wirklichkeit im Anthropozän macht somit das, durch Haraway gesprochen, 
»more-than-human worlding«5 sichtbar, wovor moderne Humanist:innen bisher ihre 
Augen verschließen konnten. 

Eine notwendige Rejustierung der Wissenslandschaft im Anthropozän: 
Posthuman Humanities 

In diesem fünften und damit abschließenden Kapitel soll es deshalb um die Entwick
lung einer Perspektive gehen, welche eine erweiterte Existenzweise und Welterzeugung 
in den Fokus rückt – ein mehr-als-menschliches Sein und Werden, das sich am besten 
im Sinne einer posthumanistischen Gesellschaftsverständnis erfassen lässt. Anstatt auf der 
humanistischen Sonderstellung zu beharren oder diese in Form transhumanistischer 
Aktualisierungen zu rezementieren, scheint es nun an der Zeit, eine strukturelle De
zentrierung des Menschen vorzunehmen und diesen (wieder) in den Kreis bzw. die sich 
überlappenden Kreise verschiedenster, doch dabei nicht hierarchisch vorsortierter, pla
netarer Gemeinschaften einzugliedern. Diesem Prozess müssen sich auch die Humani
ties und die auf jener humanistischen Subjekttradition aufbauenden Disziplinen, stellen, 
die sich ja qua ihrer Selbstdefinition der Bestimmung des Menschen verschrieben haben. 
Diese Wissenssysteme stehen vor dem Hintergrund einer historisch-kritischen Dekon
struktion sowie der antizipierten Annihilation ihres begriffsbestimmenden und inhaltli
chen Forschungsgegenstandes vor einer ganz besonderen Herausforderung. Zu Beginn 
des dritten Jahrtausends lässt sich deswegen mit Braidotti sagen: »The ›Proper‹ Subject 
of the Humanities is not ›Man‹«6. Denn nicht nur scheint aufgrund der planetaren Kri
sen der konstitutive Kern der Humanwissenschaften bald der Extinktion und damit dem 
Verschwinden anheim zu fallen, aus epistemologischer Sicht zeigt sich bereits jetzt eine, 
durch die posthumanistische Entgrenzung ausgelöste, »explosion of humanism and the 
implosion of anthropocentrism[, which] causes an internal fracture within the Huma
nities that cannot be mended just by goodwill.«7 Konsequenterweise plädiert Braidotti 

4 Braidotti 2019, S. 52. 
5 Haraway 2016, S. 56. 
6 Braidotti 2013a, S. 169. 
7 Ebd., S. 143. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

für eine neue Konzeption der Wissenslandschaft und Wissensformen, es bedarf ihr zur 
Folge einer Öffnung für »Posthuman Knowledge«8. 

Zu diesem Aufbruch muss sich auch die Soziologie verhalten, wenn sie ihrem An
spruch als Krisenwissenschaft und Bearbeiterin aktueller gesellschaftlicher Transforma
tionen gerecht werden will. Daher stellt die auch mit dieser Arbeit forcierte Ausweitung 
auf und Inklusion von posthumanen Akteuren in den Kosmos einer, bisher nur den Men
schen vorbehaltenen, sozialen Wirklichkeit, eine – aufgrund der aktuellen öko-, tech
no- und geologischen Disruptionen sowie den damit einhergehenden gesellschaftlichen 
Problemstellungen – zeitgemäße wie dringliche Aufgabe dar. 

»It follows from all this that the Humanities in the posthuman era of anthropocene 
should not stick to the Human – let alone ›Man‹ – as its proper object of study. On the 
contrary, the field would benefit by being free from the empire of humanist Man, so as 
to be able to access in a postanthropocentric manner issues of external and even plan
etary importance, such as scientific and technological advances, ecological and social 
sustainability and the multiple challenges of globalization.«9 

Wie Braidotti hier bekräftigt, zeigt sich unsere anthropozäne Realität schließlich ne
ben menschlichen Wesen, ganz eindeutig auch durch geologische, biologische, techno
logische sowie weitere eigenlogische und handlungsmächtige Mitgestaltende geprägt. 
Anstelle eines antagonistischen Humanismus der Moderne, welcher bisher nur äußerst 
einseitig und höchst parteiisch das Mensch/Welt-Verhältnis zu fassen vermochte, lie
ße sich, wie für ein neues geologisches Zeitalter angemessen, durch die Perspektiver
weiterung einer posthumanistischen Soziologie auch endlich eine planetare Gesellschaft 
der Terraner:innen, die kollektive Wirklichkeit mannigfaltiger »companion species of 
terra«10 analysieren. Doch schauen wir uns vorher den Bruch innerhalb der etablier
ten Geistes- und Sozialwissenschaften und damit den Wissens- und Erkenntnisprozes
sen des Menschen noch einmal genauer an, bevor sich die Überschreibungs- und Über
schreitungsmöglichkeiten im Sinne einer posthumanistischen Sozialwissenschaft auf
fächern. 

Den Ausgangspunkt dieser Arbeit stellt schließlich der, im Eingangszitat zu diesem 
Kapitel von Bonneuil und Fressoz so bezeichnete, ›Schock des Anthropozän‹ dar, welcher 
bisher sicher geglaubte westliche Vorstellungen über Mensch und Welt grundlegend er
schüttert. Die radikalen Veränderungen der irdischen Lebensverhältnisse, welche seit 
den letzten Dekaden auch in den Industrienationen des globalen Nordens und damit 
den ideologischen, politischen und ökonomischen Zentren des Planeten spürbar wer
den, fordern genau jene Zentralität und damit die etablierten Denk- und Herrschafts
formen eines hegemonialen Humanismus europäischer Prägung heraus. Die massiven 
klimatischen Transformationen, der Anstieg von Temperatur und Treibhausgasen so
wie die Vernichtung von immer mehr Lebensformen und damit faktisch dem eigenen 
Lebensraum lassen die von der modernen Weltordnung abgeleiteten Handlungs- und 

8 Braidotti 2019. 
9 Braidotti 2013a, S. 171. 
10 Haraway 2016, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 355 

Denkgewohnheiten eines sich immer noch vom Hauch göttlicher Allmacht beseelt glau
benden Menschen, der sich vom U(nte)rgrund einer passiven und ausbeutbaren Umwelt 
emporzuschwingen versucht, ins Leere laufen. Eine Leerstelle im epistemologischen wie 
ontologischen Sinne, da die anthropozentrischen Heuristiken der Neuzeit strukturell 
blind für die nicht-menschlichen, also posthumanen Entitäten sind, die sich nun wil
desten Mutationen oder ihrer Extinktion ausgesetzt sehen und dadurch auch die Da
seinsgewissheit des Menschen grundlegend in Frage stellen. Die konstitutive und un
verzichtbare Rolle posthumaner Wesen in der Hervorbringung und Aufrechterhaltung 
einer humanen Welt lässt sich dabei erst in dem Moment nicht länger leugnen, da ihr 
gemeinsames Verschwinden unabwendbar scheint.11 

Das Anthropozän kommt damit einer fundamentalen Erschütterung der bisherigen 
Erkenntnisprozesse wie Existenzversicherung gleich. Timothy Morton spricht in diesem 
Zusammenhang ganz bewusst von einem »end of the world.«12 Denn die Welt, wie wir sie 
kannten bzw. wie wir sie uns seit der Moderne vorgestellt haben, kann so nicht weiter
bestehen, oder noch treffender: sie hat in dieser Form nie existiert! Die neuzeitliche Idee 
der Umwelt, der Natur und des Planeten im Sinne eines passiven und beliebig formbaren 
Hintergrunds, der nur als Bühne zur Inszenierung des humanen Heldenepos fungiert, 
hat angesichts von Klimawandel und radikaler Ökosystemtransformationen seinen Rea
litätsbezug und damit seine Glaubwürdigkeit verloren. In Anlehnung an die irdischen 
Erschütterungen etabliert Morton deshalb auch den Begriff eines »being-quake. [Since 
t]he ground of being is shaken.«13 So steht die nach dem Menschen bzw. Anthropos – einem 
potentiell allmächtigen, primär geistigen, überwiegend männlichen, weißen und zivi
lisierten Humansubjekt – benannte geologische Epoche für eine planetare Realität, die 
sich keineswegs mehr mit den binären und hierarchischen Modellen der Moderne fassen 
lässt, auf die ihre Namensgebung verweist. Stattdessen scheint die, mit Foucault gespro
chen, kulturhistorisch wie geographisch beschränkte Reichweite eines Orientierungs- 
und Ordnungsprinzips, welches den Menschen zum Maß und Zentrum allen Seins er
klärte, an sein Ende gekommen.14 Denn was wir tatsächlich im anthropozänen Zeitalter 
erleben, ist sowohl die Erfahrung menschlicher Ohnmacht bzw. Irrelevanz als auch ei
ne neue Aufmerksamkeit und dadurch Aufwertung der nicht-menschlichen Akteure und 
Kräfte. In diesem Sinne scheint nun auch in den Humanwissenschaften und den darauf 
aufbauenden Deutungs- und Wissenssystemen erkennbar zu werden, was jenseits eines 
kleinen Erdteils und einer kurzen Ära nie gegolten hatte: »We have never been human.«15 

11 Vgl. Cohen/Colebrook 2016. 
12 Morton 2013, S. 7. 
13 Ebd., S. 19. Herv. i.O. 
14 Vgl. Foucault 1974, S. 462. 
15 Haraway 2008, S. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Intra- und Interhumane Grenzverschiebungen: Weniger- und 
mehr-als-menschliche Wesen 

Die planetaren Transformationen stoßen faktisch eine doppelte Veränderung im 
menschlichen Kosmos und damit der humanistischen Raumzeitordnung an.16 Zum 
einen findet eine Fort- und Überführung der postmodernen und postkolonialen Kritik 
in eine posthumanistische statt, wodurch sich eine Diversifizierung und Differenzie
rung des Kollektivsubjekts Mensch bzw. Menschheit einstellt. Und zum anderen kommt 
es neben dieser Dekonstruktion und Dezentrierung eben zu einer Inwertsetzung und 
Entfaltung des »Posthuman Multiverse«17, Mannigfaltigkeiten jenseits des Menschen. 

Tatsächlich legt also eine fundierte kritische Perspektive offen, dass bereits die in 
Aufklärungs-, Emanzipations- und Fortschrittsbewegungen beschworene universalis
tische Einheit des Menschen bzw. der Menschheit als hegemoniale Illusion verfasst war, 
die schon immer auf Kosten derjenigen realisiert wurde, die nur den Status »less than 
human«18 zugebilligt bekamen. Auch die Aktualisierung dieser kollektiven Freiheits- 
und Verantwortungsappelle in den Anthropozändebatten zeigen dabei eine Kontinuität 
jener humanistischen und damit auch patriarchalen wie kolonialen Erzähltradition, in 
der vermeintlich ›wir alle‹ den großen emanzipatorischen Traum von Freiheit, Gleich
heit, Brüderlichkeit und damit einer besseren Welt geträumt haben – ein Traum, der 
sich nun tragischerweise gegen den Planeten und sich selbst gewendet hat –; wobei aber 
erneut und strukturell diejenigen ›Subhumanen‹ ausgeblendet werden, welche nie Teil 
dieses ›großen humanistischen Abenteuers‹ waren und die bereits in der Vergangenheit 
das Opfer geschichtlichen Fortschritts, kultureller Emanzipation und freiheitsstiftender 
Naturbeherrschung erbringen mussten.19 Gerade diese vergessenen, verdrängten und 
vernichteten Bevölkerungsteile, also die nicht-männlichen, nicht-zivilisierten, nicht- 
bürgerlichen, nicht-weißen, nicht-kultursprachlichen, nicht-christlichen, nicht-eu
ropäischen und damit auch niemals als vollwertige Menschen angesehenen Personen 
oder Gruppen sind es, die wieder bzw. immer noch in der anthropozänen Gegenwart, 
unter ›Kollateralschäden‹ im Kampf gegen die selbstverschuldete Unmündigkeit sub
summiert werden und damit auch als erstes und am stärksten die tödlichen Folgen 
des Klimawandels und eines zunehmend unbewohnbaren Planeten zu tragen haben. 
So führt bezeichnenderweise ein IPCC-Zwischenbericht mit dem Fokus auf Climate 
Change and Land aus, dass Biodiversitätsverlust, Bodenerosion, Grundwasserrückgang, 
Nahrungsmittelknappheit und andere Folgen der Ökosystemveränderungen vulnerable 
Gruppen wie Indigene, lokale Gemeinschaften, Frauen, arme und marginalisierte Men
schen besonders hart trifft.20 Die Kategorie ›Mensch‹, das Projekt des Humanismus 
und die darauf aufbauenden Machtverhältnisse im Anthropozän basierten und basieren 

16 Beide Aspekte machen nach Braidotti den besonderen ›posthumanen Zustand‹ unserer Gegen
wart aus; ein Zusammenfließen von post-humanistischer Kritik am engen Ideal ›Mensch‹ sowie 
eine post-anthropozentrische Ausweitung auf andere Spezies, Materialisierungen und Formen der 
Existenz (vgl. Braidotti 2019, S. 6–13.). 

17 Ferrando 2020, S. 177. 
18 Braidotti 2013a, S. 15. 
19 Vgl. Wynter 2003; Mignolo/Walsh 2018. 
20 Vgl. IPCC 2019, S. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 357 

daher immer noch auf einer exkludierten Masse als kaum oder weniger menschlich an
gesehener Gruppen, die – wie schon in den Schatten der europäischen Aufklärung und 
des zivilisatorischen Fortschritts – stets einen tödlichen Prozess der Ausschließung und 
Abwertung zu erleiden haben. Oder mit anderen Worten: »Diese Frage [des Überlebens] 
hatte sich bislang für die Völker nicht gestellt, die beschlossen hatten, den Planeten 
zu ›modernisieren‹. Umso schmerzhafter stellte sie sich zwangsläufig für diejenigen, 
welche seit vier Jahrhunderten die Folgen der ›großen Entdeckungen‹, der Imperien, der 
Modernisierung, der wirtschaftlichen Entwicklung und schließlich der Globalisierung 
zu erleiden hatten.«21 

Darüber hinaus irritiert die neue Epoche aber noch einen zweiten Aspekt im bishe
rigen Selbstverständnis des Menschen. Denn nicht nur innerhalb der Humanpopulati
on werden die schlecht verdeckten Hierarchien und Ausbeutungsverhältnisse sichtbar, 
auch die externen Anderen, die stets aus dem anthropozentrischen Kosmos verdrängten 
nicht-menschlichen Entitäten treten nun aus ihrem Schattendasein hervor. So geht mit 
der Erkenntnis von Vulnerabilität und dem schwindenden Machtanspruch des singu
lären Humansubjekts auch die komplementäre Aufwertung und das Eingeständnis der 
Handlungsmacht der mannigfaltigen non- oder posthumanen Anderen einher. In dem 
Maße, wie das monolithische Verständnis des Menschen einer internen Differenzierung 
unterzogen wird, also eine intrahumane Redigierung von Grenzverhältnissen stattfin
det, durchläuft auch das interhumane Milieu eine Neuverhandlung. Nicht nur werden 
durch den Klimawandel und seine Folgen plötzlich diejenigen Verdrängten sichtbar, wel
che als ›weniger (wert)‹ gelten, auch die ›mehr-als‹ bzw. ›nicht-menschlichen‹ Entitäten 
treten nun prägnant in Erscheinung. Eine Perspektivverschiebung, die besser als »Post- 
Anthropozentrismus«22 bezeichnet wird, und damit andere Tiere, Pflanzen und irdische 
Lebewesen sowie den Planeten selbst in den Fokus rückt. Gerade in einem Zeitalter geo
systemischen Wandels richtet sich der Blick fast zwangsläufig von innen nach außen, 
von der humanen Nabelschau auf die rahmengebenden Einflussfaktoren, die externali
sierten Komponenten, die nun aufgrund ihrer unvorhersehbaren Transformationen und 
Mutationen nicht länger ignoriert werden können. 

Mit dem Schlagwort einer »allgemeinen Ökologie«23 diagnostiziert etwa Erich Hörl 
diese Fokusverschiebung, welche statt der bisherigen Egomanie nun die überfällige Per
spektiverweiterung für eine intelligente und selbstgesteuerte Umwelt und die diese be
völkernden Handlungsträger einleitet. Auch wenn Hörl dabei vor allem auf die Tenden
zen zur Ausbildung einer technologischen Ubiquität hinweisen will – also einer Umwelt, 
die digital vernetzt und von artifizieller Intelligenz durchdrungen ist –, lässt sich sei
ne Diagnose der erhöhten Aufmerksamkeit für die interdependenten Beziehungsmuster 
individueller, sozialer und ökologischer Akteure auch und insbesondere für systemüber
greifende Phänomene, also die »complex inter-relation[s] of multiple zoe/geo/techno- 
systems«24 feststellen. Aus den planetaren Verwerfungen resultiert in jedem Fall eine 

21 Latour 2018, S. 15. 
22 Ferrando 2020, S. 103–108. 
23 Hörl 2021, S. 23. 
24 Braidotti 2019, S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


358 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

posthumanistische Perspektive, welche ein anderes Verständnis des Mensch/Welt-Ver
hältnisses zu Grunde legt und damit eine andere existenzielle Grundlage für die Verbin
dung zwischen den menschlichen Wesen und dem nicht-menschlichem Außen (ob als 
technische Umgebung, ökologischer Lebensraum oder irdische Heimatwelt) entwickelt. 
Die Hinwendung zu einer post-humanen Umwelt kann so als gemeinsame Suchbewe
gung innerhalb wissenschaftlicher und politischer Diskurse verstanden werden, die sich 
den globalen Milieuveränderungen anzunehmen versuchen – ganz besonders auch und 
weil sich keine klaren Grenzen mehr zwischen der bio- und technologischen ›Natur‹ so
wie den anthropogenen und nicht-menschlichen Anteilen des gemeinsam bewohnten 
oikos ziehen lassen. 

Die alte humanistische Selbstgewissheit scheint in jedem Fall überholt und unge
eignet die aktuelle planetare Situation und ihre Herausforderungen zu beschreiben 
oder gar zu verbessern. Mit Haraway lässt sich so nachdrücklich fragen: »[But w]hen we 
have never been human, what is to be done?«25 Was resultiert aus der Desillusionierung 
eines wenige Jahrhunderte dauernden Alb-/Traums des »sky god«26, eines entkoppel
ten und divinen Menschen? Ihre, einem posthumanistischen Ansatz entsprechende, 
Antwort lautet: »[to acknowledge] the relationalities of us with that which isn’t human 
[…] with the machinic but also more than the machinic – with the non-living and the 
non-human.«27 Es bedarf also einer umfassenden Umorientierung, einer Realisierung 
und erneuten Aktivierung der Beziehungspartnerschaft mit den nicht-menschlichen 
Elementen, welche als konstitutiver Teil des Menschseins angesehen werden müssen. Das, 
was bisher als Negativ und Gegenüber ausgeschlossen und abgewertet wurde, muss nun 
als positive und produktive Existenzweise zugelassen werden. Es braucht den Mut, sich 
auf das Nicht-Menschliche einzulassen.28 Oder, wie es Haraway beschreibt: es müssen 
neue Formen der »response-ability«29 gelernt werden. Dies kann auch zur erhofften 
Gestaltwerdung einer alternativen Zukunft beitragen, die erneut bei den verschütteten 
Pfaden post-anthropozentrischer Geschichte/n ansetzt. Doch dafür braucht es neue 
Formen des Wissens. 

25 Gane/Haraway 2006. 
26 Haraway 2016, S. 53. 
27 Gane/Haraway 2006, S. 141. Herv. J.P. 
28 Mut braucht es allerdings, da das Verlassen althergebrachter und sicherheitsstiftender Gewis

sheiten die eigene und kollektive Identität ganz grundsätzlich in Frage stellt: »This anthropologi
cal exodus is especially difficult, emotionally as well as methodologically, as it can involve a sense 
of loss and pain. Dis-identification involves the loss of cherished habits of thought and represen
tation, a move which can also produce fear, sense of insecurity and nostalgia.« (Braidotti 2013a, 
S. 168.) Außerdem bedeutet die Feststellung relationaler Beziehungen mit dem Nicht-Menschli

chen nicht notwendigerweise eine positivere oder lebensförderlichere Wirklichkeit. Wie Katha
rina Hoppe zurecht klarstellt: Beziehungsförmigkeit kann auch von Schmerz, Vulnerabilität und 
Tod geprägt sein (vgl. Hoppe 2022, S. 18.). 

29 Haraway 2016, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 359 

Impulse für eine posthumanistische Soziologie: Vom Verstehen 
mehr-als-menschlicher Kollektive 

Der hiermit beschworenen strukturellen Relationalität und Kokonstitution mit und 
durch das Non- bzw. Post-Humane muss sich dementsprechend auch eine Wissen
schaft des Sozialen stellen, wenn sie ihrem Anspruch gerecht werden will, die Macht 
und Sinnlogiken der gewachsenen Kollektive – also auch der künstlichen, anderen 
organischen und, aus aktuellem Anlass, geologischen Handlungsträger – zu erklären. 
Wie Braidotti bezeugt, ist es an der Zeit, »to endorse the call for an epistemological turn 
in the Humanities. [… These disciplines] need to find the inspirational courage to move 
beyond an exclusive concern for the human, be it humanistic or anthropocentric Man, 
and to embrace more planetary intellectual challenges.«30 

Diese Transformation der Geisteswissenschaften sollte sich auch in soziologischen 
Erklärungsansätzen der Wirklichkeit niederschlagen. Erste Versuche in dieser Richtung 
sprechen etwa von einer »mehr-als-menschlichen Soziologie«31 sowie einer »new ma
terialist sociology«32 oder gar »Geosoziologie«33. Ich möchte im Folgenden den Begriff 
einer posthumanistischen oder posthumanistisch sensibilisierten Soziologie verwenden. Eine 
derartige Soziologie darf dabei nicht, wie es etwa Max Weber in seiner Definition so
ziologischer Grundbegriffe vornimmt, Handeln und insbesondere soziales Handeln auf 
allein »menschliches Verhalten«34 reduzieren, sondern muss auch nicht-menschliche 
Wesen inkludieren. Denn nicht nur ist menschliches Verhalten permanent, wie auch 
Weber als repräsentative Gründungsfigur einer deutschen Soziologie zugibt, von nicht- 
menschlichen Anderen ausgelöst und auf diese bezogen,35 auch diese Anderen beziehen 
sich in sehr spezifischer Weise, also aus ihren jeweiligen Rationalitäten heraus, auf 
einander sowie auf menschliche Wesen. Oder, mit Georg Simmel gesprochen, muss 
es darum gehen, die Individuen nicht länger als Knotenpunkte allein menschlicher 
»soziale[r] Fäden«36 zu betrachten, sondern den »Wechselwirkungen«37 zwischen mehr- 
als-menschlichen Subjekten nachzugehen.38 

Die Akteur-Netzwerk-Theorien sowie neomaterialistische Strömungen beschreiben be
reits diese Ausweitung von Handlungsmacht auf nicht-menschliche Agenzien, die so 
als Beitragende und Kokonstituierende einer politischen und sozialen Wirklichkeit 

30 Braidotti 2013a, S. 153. 
31 Hoppe 2022; Barla 2023. 
32 Fox/Alldred 2017, S. 9. 
33 Schroer 2022. 
34 Weber 1922, S. 503. 
35 Ebd., S. 506. 
36 Simmel 1992, S. 14. 
37 Ebd., S. 17ff. 
38 Markus Schroer weist dabei nach, dass gerade in diesen, wie anderen soziologischen Klassikern 

durchaus noch die materialistischen, geographischen oder anderen nicht-menschlichen Bedin
gungen in der Erklärung von gesellschaftlichen Zusammenhängen Beachtung fanden, doch diese 
Elemente im Zuge einer Profilierung der Disziplin strukturell verdrängt wurden (vgl. Schroer 2022, 
S. 47–132.). 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

anerkannt werden.39 Gerade die Soziologie ist dabei jedoch besonders prädestiniert, 
diese erweiterte Gesellschaft – ihre Genese, Wandlungs- und Aushandlungsprozesse, 
ihre Effekte und sozialen Tatbestände (faits sociaux) – zu analysieren, da es ihr schon 
immer um ein Verstehen des emergenten Phänomens kollektiver Wirklichkeitsentfaltung 
ging.40 Die gesellschaftliche Konstruktion einer überindividuellen Realität,41 die sich 
aus den Aushandlungsprozessen, Verdichtungen und Institutionalisierungen interagie
render bzw. intraagierender Kräfte ergibt, scheint mindestens anschlussfähig für eine 
Erweiterung um auch nonhumane Entitäten. 

Der Auftrag, diesen posthumanistischen Impulsen nachzugehen, ließe sich bspw. 
aus der eigenen Tradition ableiten. Aus ihrer Fachgeschichte heraus konstituiert sich die 
Soziologie als Wissenschaft, welche sich ursprünglich aufgrund radikaler gesellschaftli
cher Transformationsprozesse gründet und deswegen nach Mitteln sucht, das soziale 
Miteinander zu verstehen und dadurch auch befrieden bzw. steuern zu können. Sie lässt 
sich damit dezidiert als eine »Krisenwissenschaft«42 begreifen, die auch von dem Ide
al sozialer Ordnung, im Sinne eines gelungenen Zusammenlebens, geprägt ist. Resul
tierte die europäische Gründungsgeschichte verschiedener nationaler Soziologien daher 
aus den sozialen Verwerfungen, die sich aufgrund der Erosion traditioneller ökonomi
scher, religiöser und politischer Institutionen einstellte, also aufgrund massiver gesell
schaftlicher Dynamisierungen, die zu kollektiver Anomie, Ungleichheit, Spannung und 
nicht zuletzt dem drohenden Macht- und Regulierungsverlust etablierter Eliten führ
te, so lässt sich für das 21. Jahrhundert ein kaum minder schwerer Krisenzustand dia
gnostizieren, der erneut die gewachsene und intern weiter fragmentierte Sozialwelt als 
Verständnis- und Ordnungsproblem begreift.43 Insbesondere aufgrund der gegenwär

39 Vgl. Lemke 2017, S. 558. 
40 Cary Wolfe macht deutlich, dass soziale Tatsachen und Institutionen immer als ›external and ahu

man forces‹ mit einer eigenen Logik und Strukturierungsmacht Teil der menschlichen Lebens
realität sind. Diese weisen so stets auf die radikale Endlichkeit, Vorgeprägtheit und Formbar

keit menschlicher Wesen hin, welche diese so auch mit anderen nonhumanen Wesen teilen. Die 
Soziologie als Wissenschaft von eben jenen, das individuelle Subjekt übersteigenden Strukur
momenten, scheint damit besonders geeignet auch die anderen Facetten einer geteilten und 
größeren posthumanen Kondition zu analysieren: »In short, the external or ahuman forces that 
[… scholars of social and] cultural studies presume to constitute the always already post- of their 
posthumanism (political institutions, economic infrastructures […] but also social institutions and 
conventions […]) must always be conjugated within a second kind of externality and ahumanity – 
a second kind of finitude that, as Derrida helps us to see, fatefully binds us to nonhuman being in 
general […].« Wolfe 2010, S. 126. 

41 Vgl. Berger/Luckmann 1991. 
42 Richter 2001, S. 44. Hier heißt es erklärend: »Die große Leistung der frühen Soziologen, allen voran 

Comte, war es, einerseits eine Theorie zu entwickeln, die sich gesellschaftliche Krisen zum Thema 
macht und diese zu lösen versucht, und andererseits das Bemühen, eine Wissenschaft von der 
Gesellschaft zu etablieren. Soziologie beginnt als Wissenschaft, die sich mit diesen gesellschaft
lichen Krisen beschäftigt, und wird so zur Krisenwissenschaft.« (Ebd., S. 44.) 

43 Ohne sich hier in Steuerungs- oder Herrschaftsphantasien einer Expertokratie unter soziologi
scher Führung zu verlieren, ist die Steigerung ›sozialer Intelligenz‹ und Schulung einer gewissen 
›Sozioprudenz‹, wie sie von Joachim Fischer vorgeschlagen wird, als Möglichkeit, »die situativ blo
ckierte Gesellschaft erneut flüssig zu machen [… und] die Fähigkeit, komplizierte soziale Situatio
nen und institutionelle Interaktionen namentlich in differenzierten Gesellschaften zu meistern« 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 361 

tigen und radikalen politischen, ökologischen, informationstechnologischen und nicht 
zuletzt planetaren Umbrüche fordert Latour auch eine »neue Soziologie für eine neue 
Gesellschaft«44. Diese erneuerte Soziologie stellt dabei die »ontologische Frage [nach] 
der Einheit der gemeinsamen Welt«45 mit neuer Dringlichkeit, aber will die Kontrover
sen darüber, »aus welcher Art von Stoff die soziale Welt gemacht ist«46 ganz bewusst öff
nen und nicht nur für menschliche Subjekte reservieren. 

Wenn also neue gesellschaftliche Krisenphänomene auftauchen, die sich mit den 
bisherigen Methoden und epistemologischen Grundannahmen nicht fassen und pro
duktiv bearbeiten lassen, so drängt sich folglich eine Erweiterung der soziologischen Perspek
tive und Paradigmen auf. Da die aktuellen Problemstellungen im Anthropozän insbeson
dere aus Richtung einer mutierenden Biosphäre sowie einer unerwarteten Handlungs
macht der technischen Werkzeuge, der globalen Technosphäre, kommen, scheint die Ex
tension gesellschaftlicher Erfassungs- und Analysekategorien mindestens in diese Rich
tungen sinnvoll (wie auch in den Kapiteln 4.2 und 4.3 dargestellt wurde). Laut Braidotti 
ließe sich so auch die Differenz der »two cultures«47, die Grenze zwischen den »soft« bzw. 
»subtle sciences«, also den Geisteswissenschaften, und den »hard sciences«, den Natur
wissenschaften, überwinden.48 Schroer plädiert im Anschluss an Roger Caillois auch für 
»diagonale Wissenschaften […] mit dem traditionelle Fächergrenzen bewusst unterlaufen 
werden sollen, ohne sie gänzlich aufzuheben […] als eine adäquate Antwort auf die Erfor
schung des Anthropozäns«49. Eine gegenseitige Bezugnahme der antagonistischen Wis
senschaftstraditionen und der Gewinn durch fachübergreifende Kooperationen spiegelt 
sich so auch in der Entwicklung zahlloser transdisziplinärer Studies, insbesondere den 
Science and Technology Studies, sowie vor allem den Environmental und Digital Humanities 
wider, die strukturell von einem natur-kulturellen Verständnis der Wirklichkeit ausge
hen.50 Diese Hybridfächer oder interdisziplinären Programme gehen dabei über eine 
rein menschliche Sozialwelt hinaus und sehen gesellschaftliche Wirklichkeit als Produkt 
mannigfaltigster mehr-als-menschlicher, also posthumaner Wesen und Kräfte. 

Diese wechselseitige Annäherung erscheint auch deswegen überfällig, da nun sogar 
schon bei den Erklärungsversuchen gesellschaftlicher Transformationen nach juristi
schen und ethischen Maßstäben nonhumane Naturobjekte sowie artifizielle Akteure als 
soziale Wesen mit eigener Deutungsmacht und spezifischen Rechten angesehen wer
den (bspw. Flüsse, Tiere, Roboter).51 Nicht-menschliche Lebewesen und nicht-mensch
liche Intelligenz sind offenbar Teil der Soziosphäre, nicht-menschliche Gesellschaften 

(Fischer 2013, S. 104.), eine Aufgabe, der sich eine posthumanistisch informierte Soziologie anneh
men könnte. 

44 Latour 2010. 
45 Ebd., S. 444. 
46 Ebd., S. 440. 
47 Snow 1959. 
48 Vgl. Braidotti 2013b, S. 11. 
49 Schroer 2022, S. 27f. 
50 Braidotti 2018. 
51 Vgl. Schweitzer 2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


362 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

tauchen inmitten den menschlichen auf.52 Die nonhumane Natur ist somit viel sozialer 
als gedacht, während die humane Kultur strukturell von natürlichen Anderen bevölkert, 
belebt aber auch bedroht zu sein scheint. Braidotti fasst dieses Transformationspotential 
für die Sozial- und Geisteswissenschaften und damit auch die Soziologie entsprechend 
zusammen: 

»The argument is straightforward: if the proper study of mankind used to be Man and 
the proper study of humanity was the human, it seems to follow that the proper study 
of the posthuman condition is the posthuman itself. This new knowing subject is a 
complex assemblage of human and non-human, planetary and cosmic, given and man

ufactured, which requires major re-adjustments in our ways of thinking.«53 

Unsere posthumane Situation macht es erforderlich, die althergebrachten Methoden, 
Denkgewohnheiten und Wissenspraktiken eines der Welt enthobenen Anthropos zu re
formieren und diesen vielmehr als Produkt und damit in untrennbarer Koexistenz mit 
biologischen, technologischen, geologischen und anderen nicht-anthropologischen En
titäten zu begreifen. 

Dieses abschließende Kapitel versucht deswegen eine Resituierung des Menschen 
vorzunehmen und diesen als Knotenpunkt, Kristallisationskeim oder Amalgamierung 
multipler biochemischer, phytologischer und zoologischer sowie artifizieller, medialer 
und symbolischer, aber auch atmosphärischer, hydrologischer und mineralischer Ele
mente, also insgesamt als Gerinnung einer planetaren, ja sogar kosmischer Materie zu 
verstehen.54 Diese verschiedenen Aspekte und nonhumanen Agenzien sind dabei kei
neswegs alle gleich wichtig, von gleichem Gewicht oder gar im Gleichgewicht zu verste
hen, aber es lassen sich dennoch definitiv mehr als, wie bisher, nur menschliche Fakto
ren feststellen, die aktual oder potentiell zur Realitätswerdung humaner Subjekte auf 
der Erde beitragen. Mit Donna Haraway gesprochen: »Nobody lives everywhere; every
body lives somewhere. Nothing is connected to everything; everything is connected to 
something.«55 Es geht also um eine spezifische Beschreibung und Analyse der vitalen 
Beziehungen und damit Neubestimmung der Grundlage einer mehr-als-menschlichen 
Existenz. 

Aufgrund der radikalen irdischen Veränderungen, soll in der hier vorgeschlagenen Er
weiterung sozialer Wirklichkeit der Fokus auch in Richtung der planetaren, sich auf die 

52 Die Ausweitung von existenziellen Rechten für Tiere, Pflanzen, Landschaftsräume sowie artifizi
elle Wesen spiegelt diese Erosion eines anthropogenen Alleinvertretungsanspruchs wider (vgl. 
Schweitzer 2018.). 

53 Braidotti 2013a, S. 159. 
54 Clark und Szerszynski weiten den Blick ganz bewusst auch auf die kosmischen Einflussfaktoren 

jenseits der Erde aus: »This relates to the current renewed interest in extraterrestrial exploration. 
Here, planetary social thought can help us shift discussion from the question of how to extend 
terrestrial operations into the cosmos to the issue of how we ›Terrans‹ might be [and have been] 
transformed by the conditions we encounter [and already have been formative coming from] be
yond our planet.« (Clark/Szerszynski 2021, S. 188. Herv. J.P.) 

55 Haraway 2016, S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 363 

Erde, den Boden, also die terrestrischen Akteure beziehenden Elemente versucht wer
den. Auch Schroer ist sich sicher: 

»Um die angemessenen Antworten auf die globale Erwärmung geben zu können, ist 
es folglich notwendig, die Erde und das Zusammenwirken ihrer Ökosysteme noch sehr 
viel besser kennen zu lernen, als wir dies bisher tun. Ganz in diesem Sinne g[eht] es […] 
darum, aus Sicht der Soziologie, mit dieser und für diese zu zeigen, dass die Bezugnah
me zur Erde auch in den Mittelpunkt soziologischer Arbeiten rücken muss […].«56 

Ein Programm, dass etwa Clark und Szerszynski mittels »Planetary Social Thought[s]«57, 
Hanusch und Kollegen durch »Planetar[es] Denken«58 sowie eben Markus Schroer als 
»Geosoziologie«59 zu entwickeln versuchen. Bruno Latour schlägt für dieses Projekt ter
restrischer Gewahrwerdung eine bisher kaum praktizierte Form der Geo-Grafie vor, ei
ne »präzise Beschreibung [d]es Lebensmilieus«60. Es geht ihm darum, herauszufinden, 
»wie viel andere Wesen sie [die Erdverbundenen] zum Überleben brauchen.«61 Diese post
humanen Milieustudien und Beforschung der nicht länger nur menschlichen Kollekti
ve sind dabei gerade wegen der Beziehungen zu den mikrobiellen, digitalen, pflanzli
chen und geologischen Anderen möglich. Gerade weil sich menschliche Wesen in engs
ter Verwobenheit, als strukturell ›embodied and embedded‹ in einem Multispeziesge
flecht und anderen Materieassemblagen befinden, lassen sich diese Austausch- und Aus
handlungsprozesse, das gegenseitige Hervorbringen und Transformieren erkennen, be
schreiben und moderieren. Ganz im Sinne von Haraways epistemologischem Plädoyer 
für »Situated Knowledges […] and the Privilege of Partial Perspective«62, im Gegensatz 
zu einer transzendenten und vermeintlich entkörperlichten Beobachtung der Welt, ist 
das lebendige Wissen, die Erfahrung und Gestaltung der gegenseitigen Beziehungen in 
einem posthumanen Kosmos immer möglich.63 

Die nun folgenden Unterkapitel stellen deshalb einen Versuch da, die posthumane 
Gesellschaft als eine »terrestrische«64 zu beschreiben und damit die mehr-als-mensch
lichen Prozesse in der Entstehung des Anthropozän sichtbar zu machen. Eine dergestalt 
erweiterte soziologische Disziplin kann sich so als adäquate Methode der Generierung 

56 Schroer 2022, S. 588. 
57 Clark/Szerszynski 2021. 
58 Hanusch et al. 2021. 
59 Schroer 2022. 
60 Latour 2018, S. 112. 
61 Ebd., S. 101. Herv. i.O. 
62 Haraway 1988. 
63 Wichtig ist dabei, zu betonen, dass diese Interdependenz keinesfalls zu stabilen oder harmoni

schen Gleichgewichten oder auch nur der Garantie allseitiger Proliferation führt. Die gegenseitige 
Abhängigkeit und Konstitution ist dennoch von Konflikten um Lebensraum, Ressourcen und Aus
drucksmöglichkeiten geprägt. »Damit wird auch die Klippe vermieden, zu glauben, es sei möglich, 
mit den sogenannten ›natürlichen‹ Akteuren harmonisch und in Wohlgefallen zu leben. Gesucht 
wird nicht die Eintracht mit allen diesen übereinander gelagerten Akteuren, sondern es soll ge
lernt werden, wie man von ihnen abhängt. Weder Reduktion noch Harmonie. Nur wird die Liste der 
Wirkkräfte immer länger; ihre Interessen überlagern sich.« (Latour 2018, S. 102., Herv. J.P.). 

64 Ebd., S. 51. Herv. i.O. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


364 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

von Wissen und Handlungsoptionen von und für posthumane »Erdgeschöpfe«65 bzw. 
»Erdverbundene«66 erweisen, die sich bisher ungekannten Wandlungsprozessen und 
Prekarisierungen ausgesetzt sehen. Eine Soziologie der irdischen Mitgeschöpfe statt 
nur Mitbürger reagiert damit, wie schon im 19. Jahrhundert, auf die drängendste soziale 
Frage ihrer Zeit, welche sich erneut aufgrund »massive[r] soziale[r] Umwälzungen«67 
stellt. Doch sind es diesmal nicht mehr nur menschliche Akteure, deren gesellschaftliche 
Teilhabe und dadurch ein gelingendes Zusammenleben auf dem Spiel stehen. 

5.1 Ein gemeinsamer geo-sozialer Horizont: Von Schichten als Geschichte 

»Nowadays we can no longer start 
uncritically from the centrality of the human 
– as Man and as Anthropos – to uphold the 
old dualities. This acknowledgement does 
not necessarily throw us into the chaos of 
non-differentiation, nor the spectre of 
extinction. It rather points us in a different 
direction, towards some other middle 
ground, another milieu […].« 
Rosi Braidotti (2019): Posthuman Knowledge, 
S. 8 

Wie lässt sich also eine Beziehung zwischen Erde und Menschen denken, die nicht von ei
ner modernistischen Konstellation des Humansubjekts vor einem passiven und beliebig 
formbaren irdischen Hintergrund ausgeht, noch von einem antagonistischen Kampf um 
Deutungsmacht, der tellurische versus anthropogene Kräfte gegeneinander ausspielt? 
Wie ließe sich, im Sinne einer posthumanistischen Soziologie, menschliche und nicht- 
menschliche Agentialität als gemeinsames und kokonstitutives Strukturmoment einer 
»geo-sozialen«68 Realität des Anthropozän begreifen? Um diese Fragen einer möglichen 
Übereinkunft, also einer erkenntnistheoretischen aber auch ganz praktischen Anglei
chung soll es in den nun abschließenden Kapiteln gehen. Erkenntnisleitend wird dabei 
der Blick zu Boden, auf die Horizonte und irdischen Schichten sein.69 Und zwar in einem 
epistemologischen wie ontologischen Sinne. Denn, die zentrale Krisenerfahrung im An
thropozän besteht augenscheinlich in der Erschütterung und dem Verschwinden des 
Grund und Bodens irdischen Daseins: Es bieten also sowohl die modernen Heuristiken der 
Verortung und Begründung des Menschen auf der Erde keinen Halt mehr (epistemologi
sche Leerstelle), aber auch die globale Fläche lebendigen und lebensspendenden Bodens 
schrumpft zusehends (ontologische Leerstelle). Robin Wall Kimmerer formuliert eben 

65 Ebd., S. 97. 
66 Ebd., S. 102. 
67 Diekmann 2018, S. 99. 
68 Yusoff 2017; Schroer 2022. 
69 Vgl. Pötzsch 2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 365 

jene Verbindung von dem Land auf dem wir leben und des Umgangs mit diesem über 
wirkmächtige Geschichten: 

»The land remembers what we said and what we did. Stories are among our most po
tent tools for restoring the land as well as our relationship to land. We need to unearth 
the old stories that live in a place and begin to create new ones, for we are storymakers, 
not just storytelles.«70 

Es bedarf also einer neuen Situierung humaner Wesen innerhalb der wechselseitig 
erzeugten Erd(ge)schichten, die sowohl in Bezug auf die Wissenslandschaft als auch 
die manifesten Landschaften eine sinn- und existenzstiftende Verortung erlauben. 
Aufgrund der prekären Beziehung von Erdbewohnenden und der Erde selbst braucht es 
eine neue und damit eben nicht die neuzeitliche Grundlage für einen habitablen Plane
ten. Mit Timothy Morton gesprochen, besteht die dringendste Aufgabe der Gegenwart 
deswegen darin, »[… to] unground the human by forcing it back onto the ground, which 
is to say, standing on a gigantic object called Earth.«71 

Hier und in den folgenden Unterkapiteln sollen deswegen neue Begrifflichkeiten 
und Konzepte entwickelt werden, welche die terrestrische Realität dezidiert als Ergebnis 
menschlicher und nicht-menschlicher Beziehungsgefüge verstehen lassen. Das noch 
vorzustellende Konzept irdischer Ge/Schichten beschreibt dann in diesem Sinne explizit 
ein sozio-materielles, ein natur-kulturelles, also ein von humanen und nonhumanen 
Akteuren gemeinsam hervorgebrachtes Wirkprinzip für die irdische Wirklichkeitsent
faltung. Denn die irdische Horizontlinie, der planetare Boden der Tatsachen, also die 
Schichten wie Geschichten der Erde müssen spätestens mit dem Eintritt ins anthropo
zäne Zeitalter als eine interdependente Sphäre begriffen werden. Tim Ingold beschreibt 
ein eben solches Verständnis des irdischen Grund und Bodens als einen Überlagerungs- 
und Entstehungsort mehr-als-menschlicher sozialer Realität: 

»Thus the ground comprises a domain in which the lives and minds of its human and 
nonhuman inhabitants are comprehensively knotted with one another. It is, as we have 
seen, a composite, woven from diverse materials, and its surface, as it undergoes con
tinuous generation, is that of all surfaces. By the same token, the knowledge that runs 
in the ground is that of all knowledges. Or, in a word, it is social. It is when it percolates 
the ground, tangling with the trails of other beings, and not on some transcendent sur
face of reason, that the work of the mind enters the realm of the social.«72 

Der Erdboden als mehr-als-menschliche Kontaktzone 

Ein möglicher Versuch, um menschliche Geschichte und irdische Schichten als verbun
den statt getrennt zu begreifen, kann mit dem Versuch beginnen, zwischen den ver
meintlich separaten Sphären einen sich überlagernden Kontakt- und Begegnungsraum 
zu identifizieren. Einen Raum also, welcher wechselseitig, durch den Einfluss sowohl 

70 Kimmerer 2021, S. 76. 
71 Morton 2013, S. 18. Herv. i.O. 
72 Ingold 2015, S. 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


366 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

humaner als auch geologischer Wirkmächte, erzeugt wird. Haraway hat für eine sol
che Überlagerung das passende Konzept der Kontaktzone vorgeschlagen. Sie führt diesen 
mehr-als-menschlichen Begegnungsort als Zusammenkunft, als konkrete Interspezies- 
Assemblage ein: »The point is that contact zones are where the action is, and current in
teractions change interactions to follow. Probabilities alter; topologies morph; develop
ment is canalized by the fruits of reciprocal induction. Contact zones change the subject 
– all the subjects – in surprising ways.«73 Durch die Fokussierung auf den gemeinsam 
geteilten Raum, die besonderen Gegebenheiten und Efferveszenzen, welche sich durch 
einen Kontakt ergeben, identifiziert Haraway somit einen vitalen Knoten- oder Konzen
trationspunkt, an dem sich Subjekte erst durch gegenseitige Formung hervorbringen.74 
Der gemeinsam hergestellte Boden der Erde kann eine solche Kontaktzone sein. Denn 
in den irdischen Schichten kommt es zu einer interaktiven, bzw. intraaktiven Entfal
tung von Wirklichkeit. Ausgehend von diesem Prinzip kokonstituierter Kontaktzonen, 
soll in der Analyse von konkreten Erdschichten sowie Erdgeschichten nun eine Möglichkeit 
präsentiert werden, die mehr-als-menschlichen Entstehungsprozesse, welche das An
thropozän kennzeichnen, sichtbar und verständlich zu machen. Dafür müssen wir den 
Blick zu Boden richten. 

Denn indem wir, entgegen einer vertikalen modernistischen Orientierung, uns dem 
Boden der Tatsachen, also ›literally the ground we stand and depend upon‹, zuwenden, 
kann dieser als ein immer schon posthumaner Entwicklungsraum aufgedeckt werden. 
Eine solche erdgebundene Perspektive macht, was ganz entscheidend ist, auch die Op
tionalität alternativer und existenzförderlicher Erd(ge)schichten – im Gegensatz zu den 
anthropozänen Todeszonen – wieder denkbar und herstellbar. So lässt sich etwa auch die 
Idee einer Verwandtschaft der Erdbewohnenden durch ein Graben in der menschlichen His
torie sowie in den materiellen Horizonten wiederfinden. Dieses Wissen gehörte nämlich 
einst, wie Hartmut Böhme andeutet, zum ›common ground and common knowledge‹ 
einer vormodernen Zeit: »[In der Moderne geriet etwas] aus dem Blick, eben die Erde, 
[man] sah sie nur noch als Nutzfläche, als etwas zu Beherrschendes. [… Doch w]ir sind 
alle […] terri genus, also aus der Erde geborene. Wir sind Kinder der Erde.«75 

Das Freilegen vergangener oder die Neuschaffung zukünftiger Horizonte, die von ei
ner fruchtbaren und diversitätsbejahenden Realität zeugen, stellen damit der aktuellen 

73 Haraway 2008, S. 219. Herv. J.P. 
74 »A ›contact‹ perspective emphasizes how subjects are constituted in and by their relations to 

each other. […] It treats the relations […] in terms of co-presence, interaction, interlocking under
standings and practices, often with radical asymmetrical power relations.« (Ebd., S. 216.) Da Ha
raways Fokus hier auf Interspeziesgemeinschaften liegt, den »entanglements of becoming toge
ther« (ebd., S. 208.), beschreibt sie Kontaktzonen vor allem als Begegnungs- und Entstehungsorte 
zwischen Lebewesen. Im Zentrum stehen so das Zusammentreffen von Mensch und Tier (insbe
sondere ihrer Hündin Cayenne) und die Areale innerhalb, auf und zwischen Körpern (vor allem 
wenn Bakterien und andere Kleinstlebewesen im Spiel sind). Aber sie identifiziert auch spezifi
sche Landschaftsräume, wie etwa Wald- oder Küstenregionen sowie sogar epigenetische Terrains, 
welche sich durch natur-kulturelle Überlagerung ergeben. Insbesondere der Verweis auf Tsings 
»unruly edges« (ebd., S. 218.) als Räume der Verschränkung und Verdichtung lassen sich auch für 
eine Beschreibung geosozialer Kontaktzonen fruchtbar machen – es sind vor allem die Ränder, die 
Grenzregionen, welche zu Überlappungen und transformativen Austauschprozessen führen. 

75 Böhme nach Wessel 2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 367 

homogenisierenden Geschichtsschreibung und Schichtbildung post-anthropozentri
sche Weltentwürfe gegenüber. Mittels einer posthumanistischen Perspektiverweiterung 
kann so die Besonderheit geo-sozialer Weltbildungsprozesse aufgezeigt und mitgestal
tet werden. Denn, wie im Folgenden noch gezeigt wird, spiegelt sich die menschliche 
Geschichte auch immer in einer spezifischen Komposition der Erdschichten wider. Wir ste
hen auf einem sozio-materiellen Fundament, welches wir gleichzeitig durch unsere 
Handlungen immer wieder neu gestalten. So schlägt sich etwa ein Zeitgeschehen des 
natur-kulturellen Wachstums und der Diversifizierung in den sedimentierten Horizon
ten genauso nieder, wie auch die gegenwärtige globale Zerstörung von Biodiversität und 
Existenzformen in den fossilienreichen, verkohlten und verstrahlten Strata ablesbar 
wird. Denn sowohl die menschliche wie auch nicht-menschliche Historie sinkt zu Bo
den, verdichtet sich dort und bildet Sedimente, die über vergangene Zustände Auskunft 
geben.76 Schauen wir uns deshalb diesen Prozess der Sedimentation, das Ablagern von 
Schichten und Geschichte nun etwas genauer an. 

Entfaltung menschlicher Geschichte in Form sich sedimentierender Ge/Schichten 

Tatsächlich lässt sich die menschliche Geschichte als ein Produkt stratifizierter Ereignis
se beschreiben. Selbst die vermeintlich immaterielle Diskursgeschichte sedimentiert 
sich auf gewisse Weise. Denn es ist möglich, auch den diskursiven und damit sozio- 
historischen Verlauf gleichsam im Sinne übereinander geschichteter Lagen der Rea
litätsentfaltung zu begreifen. Auch ›rein‹ menschliche Strukturen können nach dem 
Prinzip der Sedimentation, Verdichtung und somit in Gestalt sich übereinander la
gernder Schichten betrachtet werden. Insbesondere Reinhart Koselleck macht auf diese 
Strukturähnlichkeit durch seine »Theorie geschichtlicher Zeitschichten«77 aufmerksam, 
in der er menschliche Historie mit geologischen Prozessen parallelisiert: 

»›Zeitschichten‹ verweisen, wie ihr geologisches Vorbild, auf mehrere Zeitebenen ver
schiedener Dauer und unterschiedlicher Herkunft, die dennoch gleichzeitig vorhan
den und wirksam sind. Auch die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, eines der auf
schlussreichsten historischen Phänomene, wird mit Zeitschichten auf einen gemeinsa

men Begriff gebracht. Was ereignet sich nicht alles zur gleichen Zeit, was sowohl dia
chron wie synchron aus völlig heterogenen Lebenszusammenhängen hervorgeht.«78 

Auch wenn Koselleck diese Verwandtschaft von Geschichte und geologischer Aufschich
tung primär als metaphorische begreift, so ist diese doch mehr als nur eine begriffliche 
Ähnlichkeit. Denn tatsächlich sedimentiert sich auch die menschliche Kulturgeschichte 
in Form übereinander gelagerten Straten, und bildet damit die Grundlage für neue 
Ausdrucksformen sozialer Wirklichkeit. Schließlich konstituieren gesellschaftliche 
Strukturen – wie etwa tradierte Normen und Gesetze, die ausgebildeten Institutionen 
und sozialen Systeme, das kollektive Wissen und die weitergegebenen Erzählungen, 

76 Ganz im Sinne eines »epiphylogenetischen Gedächtnisses« (Stiegler 2009, S. 233–236.), das aber 
nicht nur technologischer sondern geologischer Natur ist. 

77 Koselleck 2000, S. 7. 
78 Ebd., S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

aber auch Alltagsrituale und Gewohnheiten – den ›common ground‹, den mehrschich
tigen geschichtlichen Untergrund auf und aus dem sich gegenwärtige soziale Realität 
entwickelt.79 Dieser stratifizierte sozio-historische Boden ist dabei produktiv wie re
striktiv, ermöglichend oder beschränkend für die Ausbildung neuer gesellschaftlicher 
Formen.80 Die Pfadabhängigkeiten und Genealogien, welche sich rückwirkend zur 
Erklärung eines historischen Tatbestandes, einer Idee oder eines sozialen Konstrukts 
nachvollziehen lassen, zeugen, wenn nicht von einem geschichtlichen Determinismus, 
so doch aber von Entwicklungswahrscheinlichkeiten, von Widerständen und Oppor
tunitäten. Die Geschichte bildet jeweils eine reichhaltige oder arme Ressourcenquelle, 
einen fruchtbaren oder unfruchtbaren Boden für die Genese spezifischer gesellschaftli
cher Phänomene.81 Dieser Boden ist dabei aber immer mehrlagig und von Verwerfungen 
sowie der von Koselleck beschriebenen ›Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen‹ durchzo
gen. Denn, wie sich zur Veranschaulichung ausführen lässt, fußt unsere gegenwärtige 
soziale Wirklichkeit gleichzeitig auf mehrere tausend Jahre alten Praktiken des Ackerbaus 
und der Nahrungsgewinnung, wie auf über die Jahrhunderte tradierten Sprachen und 
damit transportierten Welt- und Menschenbildern, sie basiert auf Jahrzehnte über
dauernden Infrastrukturen oder Wertesystemen und auf mehrjährigen politischen 
Entwicklungsprogrammen oder kollektiven Traumatisierungen, sie bildet sich aus über 
Monate erlerntem Konsumverhalten und über Wochen geformten Einstellungsmus
tern sowie tagesaktuellen Stimmungslagen und augenblicklichen Emotionen – jeder 
Moment der Geschichte ist damit stets »polytemporell«82. Teilhabe an sozialer Realität 
bedeutet folglich immer, sich auf der Grundlange einer vielschichtigen Polytemporalität 
zu situieren, auch wenn diese verschiedenen Zeitordnungen nicht alle gleich bedeutsam 

79 Prägnant für eine stärker soziologisch gefärbte Lesart der sozialen Sedimentation zur Erzeugung 
gesellschaftlicher Wirklichkeit ist vor allem Berger/Luckmanns Programm der Social Construction 
of Reality, worin die Autoren ebenfalls von sich ablagernden, verdichteten und damit relativ dau
erhaften und orientierungsstiftenden Sedimentationen individueller und kollektiver Erfahrungen 
sprechen. Exemplarisch: »Only a small part of the totality of human experiences is retained in con
sciousness. The experiences that are so retained become sedimented, that is, they congeal in rec
ollection as recognizable and memorable entities. Unless such sedimentation took place the indi
vidual could not make sense of his biography. Intersubjective sedimentation also takes place when 
several individuals share a common biography, experiences of which become incorporated in a 
common stock of knowledge.« (Berger/Luckmann 1991, S. 85. Herv. J.P.) 

80 Die Struktur der Schichten spiegelt damit die spezifischen Machtverhältnisse wider, welche die 
Bedingungs- und Entwicklungsmöglichkeiten konkreter Phänomene einer historischen Epoche 
kennzeichnen. Dieses Terrain entspricht der Logik, wie sich die gesellschaftlichen Verhältnisse 
»raum-zeitlich zusammensetzen« (Deleuze 2019, S. 100.) und gewisse Handlungen ermöglichen 
oder unmöglich machen: »Man kann sich folglich eine notwendigerweise offene Liste von Varia
blen vorstellen, die ein Kräfte- oder Machtverhältnis ausdrücken und auf Handlungen einwirken
de Handlungen darstellen: veranlassen, verleiten, umleiten, erschweren, erleichtern, etwas wahr
scheinlicher oder unwahrscheinlicher machen … Dies sind die Kategorien der Macht.« (Ebd., S. 99.) 

81 So bspw. bei Simmel ausgedrückt: »[N]eben der gegenwärtigen ersch[eint] die vergangene Gesell
schaft als die Substanz, die die einzelne Existenz bilde[t], wie das Meer die Wellen; hier sch[eint] 
der Boden gewonnen, aus dessen Kräften allein die besonderen Formen, zu denen er die Individuen 
bildet, erklärbar w[e]rden.« (Simmel 1992, S. 14. Herv. J.P.) 

82 Latour 2015, S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 369 

sind oder in gleichem Maße Einfluss auf ein sich entfaltendes historisches Ereignis 
nehmen. 

Diese multiplen Chronologi(k)en sind dabei insbesondere in unseren materiellen 
Grundlagen, den Artefakten, Alltagsgegenständen und Werkzeugen gespeichert, welche 
das Fortbestehen gesellschaftlicher Prozesse ermöglichen und dadurch entscheidend 
mitgestalten.83 Gerade unsere unhintergehbare sozio-materielle Eingebundenheit 
in »embedded and embodied sets of interrelations«84, den mehr-als-menschlichen 
Strukturen, machen menschlichen Zeitgenoss:innen stets zu Zeitreisenden, zu einem 
Ensemble multipler, sich überlagernder Zeitschichten, wie Latour weiß: 

»Nicht bloß die Beduinen oder die Kung vermengen Transistorradios und traditionel
le Verhaltensweisen, Plastikeimer und Tierhautschläuche. […] Wir sind alle dabei, die 
Zeiten zu vermengen. […] Möglicherweise benutze ich außer einem elektrischen Boh
rer auch einen Hammer. Der erste ist 25 Jahre alt, der zweite Hunderttausende von Jah
ren. […] Manche meiner Gene sind 500 Millionen Jahre alt, andere 3 Millionen, andere 
100 000 Jahre […].«85 

Was hierbei erneut zum Ausdruck kommt, ist die fundamentale Mehrschichtigkeit ge
schichtlicher Akteure. Sowohl historische Subjekte als auch ihre Umgebungen sind Ag
glomerationen multipler Elemente aus verschiedenen Zeitsystemen, also verdichtete Se
dimente bestehend aus unterschiedlichen Ge/Schichten. 

Doch nicht nur mit Koselleck lässt sich zeigen, dass es gerade die verschiedenen 
Lagen einer sich absetzenden Historie sind, die zur sozialen wie materiellen Existenz
grundlage auf der Erde beitragen. Der Wirkmechanismus der Stratifizierung kann 
wahrlich als universeller Strukturbildungsprozess angesehen werden.86 In einem Rück
griff auf Foucaults archäologischen Zugang zur Genese des Sichtbaren und Sagbaren, 
also den epochenspezifischen Schichten des Wissens, zeigt sich die Stratifizierung für 

83 Dies ist gerade die Kernthese von Stieglers ›epiphylogenetischem Gedächtnis‹, also der Definition 
menschlichen Daseins mit und durch die Technik: »Man muss auf die Ursprünglichkeit des epi
genetischen Prozesses achten, der von dem Moment an beginnt, in dem das Werkzeug auftaucht, 
insofern es sich in seiner Form jenseits von Individuen, die es herstellen und/oder benutzen, erhält. 
(Das Auftauchen dieses Werkzeugs, ein wirkliches, nicht lebendiges, aber doch vitales Gedächtnis zur 
Definition des menschlichen Organismus […]).« (Stiegler 2009, S. 234. Herv. J.P.) 

84 Braidotti 2013a, S. 138. 
85 Latour 2015, S. 101. 
86 Koselleck macht diese wechselseitige Übertragung eines in Kultur- wie Naturgeschichte wirksa

men Prinzips anschaulich: »›Zeitschichten‹ verweisen auf geologische Formationen, die verschie
den weit und verschieden tief zurückreichen und die sich im Laufe der sogenannten Erdgeschich
te mit verschiedenen Geschwindigkeiten verändert und voneinander abgehoben haben. Wir ver
wenden also eine Metapher, die erst seit dem 18. Jhd. sagbar geworden ist, nachdem die alte 
statische Naturkunde, die ›historia naturalis‹, verzeitlicht und damit historisiert worden war. Die 
Rückübertragung in die menschliche, die politische oder soziale Geschichte und in die Struktur
geschichte erlaubt es, verschiedene zeitliche Ebenen analytisch zu trennen, auf denen sich Per
sonen bewegen, Ereignisse abwickeln oder deren längerwährende Voraussetzungen erfragt wer
den.« (Koselleck 2000, S. 19.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


370 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

mehr-als-menschliche Weltbildung zentral. So lässt sich mit ihm bezüglich der Kul
tur- bzw. Diskursgeschichte diagnostizieren: »Die Schichten [strates] sind historische 
Formationen, Positivitäten, oder Empirizitäten. Sie sind ›sedimentäre Überlagerungen‹ 
gebildet aus Wörtern, aus Sehen und Sprechen, Sichtbarem und Sagbarem, Zonen der 
Sichtbarkeit und Felder der Lesbarkeit, Inhalten und Ausdrücken.«87 Jede Epoche ist 
dabei von einer ganz bestimmten »Schichtung [stratification]«88 gekennzeichnet, die 
den Raum dessen, was gesagt und gewusst werden kann, konstituiert. Geschichtlicher 
Wandel und die Emergenz konkreter Ereignisse lässt sich damit aus der spezifischen 
Verfasstheit des sozio-historischen ›Geländes‹ oder einer ›Landschaft‹ ableiten. 

Was mit Foucault und Koselleck hier für die menschliche Sphäre beschrieben wird, 
sich aber schon an den geologischen Prinzipien orientiert, lässt sich nun zur Erklärung 
des gegenwärtigen Zeitalters und aktueller Ge/Schichten wirklich für die gesamte ter
restrische Welt zeigen. Eine in diesem Sinne verstandene Archäologie des Anthropozän 
trennt dabei nicht länger zwischen diskursiven und materiellen Straten, zwischen 
humanen und nonhumanen Horizonten, zwischen kulturellen und natürlichen Abla
gerungen. Schließlich findet sich im Anthropozän der menschliche Einfluss überall auf 
der Erde wieder, wie auch der geosystemische Wandel sich in menschliche Kulturge
schichte einschreibt. Somit findet zwar nicht erst im Erdzeitalter des Menschen die 
Ausformung sich historisch wandelnder Diskurslandschaften (welche die Grundlage 
für spezifische Wissens- und Subjektkonstitutionen bieten), ihre Entsprechung in der 
planetaren Wirklichkeitsentfaltung und vice versa,89 doch wird dieses wechselseitige und 
gemeinsame Hervorbringen sozialer wie geologischer Schichten in den aktuellen radi
kalen Veränderungen der gesellschaftlichen wie geosystemischen Strukturen besonders 
deutlich. 

Dadurch drängt sich das Prinzip der Stratifizierung eben als allgemeines Struktur
merkmal in Konstitution von irdischer Realität auf. Gleiches konstatieren schon Deleu
ze und Guattari in ihren Tausend Plateaus: »Strata sind [übergreifende] Phänomene der 
Verdichtung auf dem Körper der Erde […,] die chemo-physische, die organische und die 
anthropomorphe (oder ›alloplastische‹) Schicht[bildungen umfassen].«90 Doch um die 
polymorphen Ge/Schicht(s)bildungsprozesse und involvierten Akteure des Anthropozän 
wirklich auf- und entdecken zu können, lassen sich noch weitere Denker:innen anfüh
ren. 

Stratifizierung als universelles Prinzip irdischer Morphogenese 

Um diese mehr-als-menschlichen Horizonte noch besser beschreiben zu können, bietet 
es sich an, dem von Deleuze und Guattari entwickelten Programm der Stratifizierung wei
ter zu folgen. Denn diese gehen von Verdichtungen, Ablagerungen und Schichtbildun

87 Deleuze 2019, S. 69. (Eckige Klammern i.O., Herv. J.P.) 
88 Ebd., S. 71. (Eckige Klammern u. Herv. i.O.) 
89 Dies gilt freilich erst ab dem erdhistorischen Moment des Auftauchens des Menschen. Die irdi

schen Straten ohne menschliche Zeugnisse sind naturgemäß viel dicker und tiefer, was eben auf 
die maximal übersteigende prä- und posthumane Tiefenzeit verweist. 

90 Deleuze/Guattari 1992, S. 696. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 371 

gen als Funktionsprinzipien einer kontingenten doch konkreten »Universalgeschichte«91 
der Erde aus. Im Sinne eines post-anthropozentrischen Ansatzes nehmen die beiden 
dabei gerade keine kategorische Trennung zwischen menschlichen und nicht-mensch
lichen Prozesslogiken vor und können so die Stratifizierung als einen grundsätzlichen 
Mechanismus der Entfaltung von Wirklichkeit entwickeln. So heißt es erläuternd in der 
›Bedienungsanleitung‹ zum Abschluss von Tausend Plateaus unter dem Abschnitt Strata, 
Schichten, Stratifizierung: 

»Strata sind Phänomene der Verdichtung auf dem Körper der Erde. Sie sind […] An
sammlungen, Gerinnungen, Ablagerungen und Faltungen. […] Man unterscheidet 
summarisch und traditionell drei große Schichten: die chemo-physische, die organi
sche und die anthropomorphe (oder ›alloplastische‹) Schicht. […] Schichten haben eine 
große Mobilität. Jede Schicht kann einer anderen immer als Substratum dienen oder 
an eine andere angrenzen, unabhängig von einer Evolutionsordnung. […E]s gibt beim 
Menschen [dementsprechend] auch noch nicht-menschliche Arten des Werdens, die 
die anthropomorphen Schichten von allen Seiten überschwemmen.«92 

Deleuze und Guattari plädieren also dafür, von Schichtbildungen als grundsätzlichem 
Strukturmoment auf der Erde auszugehen, welche eben nicht von vornherein auf einer 
disjunkten Trennung zwischen menschlichen und nicht-menschlichen, biotischen und 
abiotischen, materiellen und ideellen Phänomenen basiert, sondern gerade die Über
schneidung, die Austauschprozesse und Friktionen zwischen den verschiedenen Straten 
fokussiert (siehe Abbildung 7). Aus posthumanistischer Sicht ist so besonders interes
sant, dass die anthropomorphe Gestalt und Gestaltbildung permanent von anderen an
organischen und organischen Schichten überlagert wird, die eben jene ›nicht-menschli
chen Arten des Werdens‹ repräsentieren. Für eine Perspektiventwicklung, welche gerade 
die Rolle non- oder posthumaner Akteure in der Erzeugung der geologischen Verhältnis
se aufzuzeigen versucht, bietet sich das Konzept einer so verstandenen Stratifizierung 
demnach als äußerst nützliches Instrument an. 

91 Ebd., S. II. 
92 Ebd., S. 696. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


372 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Abbildung 7: »Die Welt besteht aus übereinander gelagerten Oberflächen, Ar
chiven oder Schichten.«93 So beschreibt Deleuze Foucaults ›große Fiktion‹, al
so dessen stratifikatorischen Weltentwurf. Hier dargestellt sind die horizontal 
gelagerten Schichten dieser Welt, welche sich in der ›Falte‹ überlagern und ver
dichten und dort als Konkretisierung Subjektivierungsprozesse einleiten. Die 
Subjektgenese als eine Verbindung aus verschiedenen Schichten bzw. Ebenen der 
Wirklichkeit (›chemo-physisch, organisch, anthropomorph‹) wird hier deutlich. 

Dabei ist es besonders die Beschreibung der Austauschprozesse zwischen den Schich
ten, also die Verwendung eines spezifischen Horizontes als Material oder Orientierung 
zur Genese eines anderen Stratums, welche das Konzept von Deleuze und Guattari 
so fruchtbar zur Beschreibung der mehr-als-menschlichen Realität macht. Denn sie 
meinen, dass anstelle der Gewohnheit stets von einer Hierarchisierung menschlicher 
Ge/Schichten gegenüber nicht-menschlichen auszugehen, sich tatsächlich keine wirk
liche Über- oder Unterordnung der Realitätsebenen feststellen lässt: »Die scheinbare 
Ordnung kann auch umgekehrt werden, und technologische oder kulturelle Phänome
ne können ein guter Nährboden, eine gute Suppe für die Entwicklung von Insekten, 
Bakterien, Mikroben oder sogar Teilchen sein. Das industrielle Zeitalter als Zeitalter 
der Insekten gesehen …«94. In der Tat lassen sich so die relationalen Prozesse, der 
wechselseitige Austausch und die kokonstitutiven Beziehungen zwischen vermeint
lich getrennten Sphären (bzw. Straten) viel besser beschreiben. Die Vermehrung und 
Verdichtung menschlichen Lebens in städtischen Räumen führt tatsächlich auch zur 
Proliferation von entsprechend angepassten Viren, Bakterien und anderen ›anthro
pophilen‹ Organismen, die in der Enge zwischen und in menschlichen Körpern sehr viel 
besser gedeihen, sich entwickeln und weiter verbreiten – eine traurige Wahrheit, wie 
etwa die Pandemien der Vergangenheit und die jüngste Covid-19-Pandemie eindrück
lich zeigen. Und auch wenn das industrielle Zeitalter, wie im Zitat aufgeführt, als eines 
der Insekten nicht unmittelbar einleuchtet, so ist das gegenwärtige doch ganz eindeutig 

93 Deleuze 2019, S. 170. 
94 Deleuze/Guattari 1992, S. 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 373 

eines des Insektensterbens, wie der massive Rückgang jener Arten aufgrund von Agrar
giften, Monokulturen, Überdüngung, Bodenversiegelung und Lichtverschmutzung 
deutlich macht.95 

Was Deleuze und Guattari damit zum Ausdruck bringen, ist, dass sich auch mensch
liche Lebensrealität als strukturell von anderen Daseinsformen (etwa Haraways ›compa
nion species‹) und dadurch nicht-menschlichen Prozessen des Werdens geprägt sieht. 
Die verschiedenen Lagen, aus denen sich anthropomorphe Wesen folglich zusammen
setzen, interagieren ständig, tauschen Material und Ausdrucksweisen, überformen und 
transformieren einander: 

»Wenn man andererseits die Konsistenzebene betrachtet, dann bemerkt man, dass 
sich auf ihr die disparatesten Dinge und Zeichen bewegen: ein semiotisches Fragment 
liegt neben einer chemischen Interaktion, ein Elektron stößt mit einer Sprache zu
sammen, ein schwarzes Loch fängt eine genetische Botschaft ein, eine Kristallisation 
erzeugt eine Leidenschaft, Wespe und Orchidee durchziehen einen Brief … Dabei 
gibt es kein ›wie‹, es ist nicht ›wie ein Elektron‹, ›wie eine Interaktion‹ etc. Die Kon
sistenzebene ist die Abschaffung aller Metaphern; alles was besteht, ist real. Es sind 
tatsächliche Elektronen, wirkliche schwarze Löcher, reale Zellorganellen, authenti
sche Zeichensequenzen. Nur sind sie aus ihrer Schicht herausgerissen, destratifiziert, 
decodiert, deterritorialisiert, und das macht ihre Nachbarschaft und wechselseitige 
Durchdringung auf der Konsistenzebene möglich. Ein stummer Tanz. Die Konsistenz
ebene weiß nichts von Niveauunterschieden, von Größenordnungen oder Abständen. 
Sie weiß nichts vom Unterschied zwischen Künstlichem und Natürlichem. Sie weiß 
nichts von der Unterscheidung zwischen Inhalten und Ausdrücken oder zwischen 
Formen und geformten Substanzen; all das existiert nur durch und in Beziehungen zu 
den Schichten.«96 

Dieses Zitat exemplifiziert, wie die multiplen Schichten irdischer Realität – etwa die 
chemo-physische, organische und anthropomorphe – koexistieren und sich gegenseitig 
kokonstituieren. Permanent findet dieser ›stumme Tanz‹, der Intraaktionsvorgang 
zwischen den Strata als wiederkehrende Schöpfungsakte, statt.97 Somit zeigen sich 
auch menschliche Wesen andauernd von nicht-menschlichen Dynamiken benachbarter 
Schichten erfasst und verformt. Die sprachlichen (›Zeichensequenz‹), artefaktischen 
(›Brief‹), organischen (›genetische Botschaft, Zellorganell‹), geologischen (›Kristallisa
tion‹), sub/atomaren (›Elektron, chemische Reaktion‹) und kosmischen (›Schwarzes 
Loch‹) Efferveszenzen tanzen zwischen den Strata und stimulieren neue Prozesse 
sympoietischen Werdens. 

Obwohl Deleuze und Guattari sich hierbei vor allem auf das Transformations- 
und Wandlungsgeschehen konzentrieren, also die ununterbrochene Destratifizierung 
und Deterritorialisierung von Elementen und Codierungen hervorheben, lassen sich 
dennoch konkrete und quasi-stabile Strukturen ausmachen – eben die spezifischen 

95 Vgl. https://www.bund.net/themen/tiere-pflanzen/tiere/insekten/bedrohung/ 
96 Deleuze/Guattari 1992, S. 98. 
97 »Die Stratifizierung ist so etwas wie die Erschaffung der Erde aus dem Chaos, eine andauernde, 

immer wiederkehrende Schöpfung.« (Ebd., S. 696., Herv. J.P.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bund.net/themen/tiere-pflanzen/tiere/insekten/bedrohung/
https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bund.net/themen/tiere-pflanzen/tiere/insekten/bedrohung/


374 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Schichten, Straten und Horizonte – die als Auskristallisierungen, Niederschläge und 
Sedimente eine Analyse der chaosmotischen Ströme des Werdens erlauben.98 Diese Aus
kristallisierungsvorgänge und Ablagerungsresultate aus den sozio-materiellen Flüssen 
des Planeten beschreibt Manuel De Landa noch anschaulicher als es die ursprünglichen 
Ideengeber in ihrem Weltentwurf vorgeben. 

Die Idee der Stratifizierung als allgemeingültige Strukturentwicklung auf der Erde, 
egal ob es sich um abiotische, biologische oder menschliche Strukturen handelt, wird da
bei von De Landa aufgegriffen und weiterentwickelt. Dieser orientiert sich ebenfalls an 
dem von Deleuze und Guattari vorgeschlagenen Prinzip, welches er als »structure-gene
rating process which is abstract enough to operate in the worlds of geology, biology and 
human society«99 begreift. De Landa plädiert damit für einen Beschreibungsmodus der 
Realität, welcher die Genese gewisser Ordnungen – seien es geologische Formationen, 
spezifische Tier- und Pflanzenarten oder gesellschaftliche Verhältnisse – als Ergebnis 
von Ablagerungs- und Sortierungsverfahren beschreibt: 

»My main point can then be stated as follows: sedimentary rocks, species and social 
classes (and other institutionalized hierarchies) are all historical constructions, the 
product of definite structure-generating processes which take as their starting point a 
heterogeneous collection of raw materials (pebbles, genes, roles), homogenize them 
through a sorting operation and then give the resulting uniform groupings a more 
permanent state through some form of consolidation.«100 

Die Sedimentationsprozesse fungieren hier als eine Art Kristallisierung, als Verdichtung 
und damit Konsolidierung, von heterogenen Grundzuständen. Wichtig ist dabei, dass 
diese Aushärtungen, also die Ausbildung einer von ihrem Milieu abgrenzbaren Schicht, 
immer nur quasi-stabile Zustände hervorbringt, die sich aus dem Material vorheriger 
und umgebender Straten speisen, die bereits vorher aus spezifischen Ordnungsprozes
sen hervorgegangen sind. Eine stratifizierte Struktur (egal ob ein Kohleflöz oder eine 
gesellschaftliche Schicht) entwickelt sich damit aus bereits bestehenden Ordnungen, 
die zur Grundlage neuer Schichtbildungen wird. In der sedimentierten Ordnung drückt 
sich also auch immer die Geschichte als konkretes Verhältnis der Schichten zueinander 
aus. Diese konkrete Schichtung macht damit die Entwicklung bzw. die Expression neuer 
Ausdrucksformen entsprechend wahrscheinlich oder unwahrscheinlich. Beispielsweise 
lässt sich annehmen, dass eine Pflanze je nach den spezifischen Standortfaktoren, 
wie Wasser-, Sonne- und Nährstoffvorkommen, besser oder schlechter gedeihen wird 
(ökologische Schichtung); oder eine über viele und zugängliche fossile Energieträger 
verfügende Nation diese bei hohem Energiebedarf eher ausbeuten wird als nach erneu
erbaren Alternativen zu suchen (sozio-materielle Schichtung); oder eine Gesellschaft, 
welche bisher auf der Struktur hierarchischer Stände beruhte, sich nur gegen grö
ßere Widerstände in ein System gleichwertiger und gleichberechtigter Bürger:innen 
transformieren lässt (soziale Schichtung). 

98 »[…] Schichten sind Niederschläge, Verdickungen auf einer Konsistenzebene, die überall ist, immer 
zuerst, immer immanent.« (Ebd., S. 98.) 

99 De Landa 1996, S. 6. 
100 Ebd., S. 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 375 

Die Reihenfolge der Schichten, die Schichtung, ist so gleichsam ihre historische Ord
nung – eben ihre Geschichte. Bei geologischen Strata bedeutet die historische Ablage
rung eine Orientierung jüngerer über älteren Gesteinsschichten (Faltungen ausgenom
men) und führt dazu, welche Edelmetalle, Minerale oder fossile Energieträger in spe
zifischen Tiefenlagen verortet und dementsprechend einfacher oder schwerer zu för
dern sind. Aber auch ein kulturhistorischer Rückgriff und die Wiederverwertung spe
zifischer Artefakte, Textfragmente und Vorstellungen – wie etwa geschehen durch eine 
umfassende Rezeption und Reinterpretation der griechischen Antike in der Renaissance 
– machen eine gewisse archäologische Arbeit durch Rückbesinnung, Exhumierung und 
damit Ausgrabung verschütteter und überlagerter Archive nötig, um so durch materiel
le wie ideelle Spurensuche im sedimentierten Gedächtnis der Geschichte – etwa der von 
Europa – fündig werden zu können. Insbesondere in der Förderung und Wiederverwer
tung älterer Schichten und Geschichte (sprich Ge/Schichten) als Rohstoffe und Materialquel
len für aktuellere Strukturbildungen – wie etwa bei der Verwendung von Millionen Jah
re alter Kohle zur Befeuerung industrieller Hochöfen oder der Neuinterpretation theis
tischer Menschen- und Weltbilder zur Plausibilisierung einer planetaren Schöpfungs
macht im Anthropozän – macht sich neben der Stratifizierung auch die Destratifizierung 
als Prinzip neuer Strukturbildung bemerkbar.101 Die Auflösung, Aufdeckung und Wie
derverwertung bereits bestehender Schichten versteht sich als komplementär zu den Ab
lagerungsvorgängen und kommt auch in der immer präsenten Mehrschichtigkeit bzw. 
Gleichzeitigkeit verschiedener historischen Straten zum Ausdruck. 

Auch wenn De Landa Sedimentationsprozesse, als Verdichtung und Ausbildung ho
mogener hierarchischer Strukturen, von heterogenen »Meshworks«102, als Verknüpfung 
differenter Elemente, abzugrenzen versucht, so beschreibt er in seiner Geology of Morals 
dennoch abstrakte Mechanismen, die irdische Realität als Resultat von Ordnungsprinzi
pien versteht, welche keine fundamentale Trennung zwischen menschlichen und nicht- 
menschlichen, sozialen von natürlichen Vorgängen vornimmt: 

»Thus, [as] much as sedimentary rocks, biological species and social hierarchies are all 
particular cases of a stratified system [… others are] the result of the coming together 
and interlocking of heterogeneous elements. [Nevertheless t]his conception of very 
specific abstract machines governing a variety of structure-generating processes not 
only blurs the distinction between the natural and the artificial, but also that between 
the living and the inert. It indeed points towards a new form of materialist philoso
phy in which raw matter-energy through a variety of self-organizing processes and an 
intense power of morphogenesis, generates all the structures that surround us.«103 

101 Vgl. Deleuze/Guattari 1992, S. 697. 
102 De Landa 1996, S. 8. Die von De Landa eingeführt Differenzierung von homogenen Strata vs. hete

rogenen Netzwerken als unterschiedliche morphogenetische Typen erscheint für die Betrachtung 
irdischer Ge/Schichten wenig sinnvoll, da die kokonstitutive Genese einer planetaren Realität und 
terrestrischer Horizonte immer auf der relationalen Beziehung verschiedener Agenzien gründet. 
Stratifizierung wird daher als ein übergreifendes Prinzip der Sedimentation und Mophogenese 
auf der Erde verstanden, unabhängig von der konkreten (also tendenziell eher gleich- oder ver
schiedenartigen) Zusammensetzung der Straten. 

103 Ebd., S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


376 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Die systemübergreifende Anwendbarkeit eines in diesem Sinne universellen Prinzips 
(welches also nicht zwischen einer humanen und nonhumanen Morphogenese unter
scheidet) hilft dabei, auch anthropomorphe Strukturen, wie etwa anthropogene Kör
per, psychische Dispositionen oder soziale Institutionen, als Konglomerate oder Abla
gerungen mehr-als-menschlicher Elemente zu verstehen: »[O]ur individual bodies and 
minds are mere coagulations or decelerations in the flows of biomass, genes, memes and 
norms.«104 Über den Nachvollzug der Ströme und Sedimentationsprozesse, welche die 
noch »ungeformte Materie«105 – bzw. das für die jeweilige Schicht als umliegendes, chao
tisches Material erscheinende Substratum – zur Ausbildung konkreter Strukturen an
regt, wird damit eine Ordnungsprinzip abgeleitet, das gleichermaßen kulturgeschicht
liche und naturgeschichtliche Phänomene zu erklären versucht. Die soziale wie auch die 
planetare Realität wird so als Ergebnis stratifikatorischer Wirkmechanismen herausge
stellt. Wirkmechanismen, welche zur Verdichtung und Beziehungsstiftung vermeint
lich differenter Materiekomponenten beitragen und dadurch quasi-stabile Gebilde (wie 
menschliche Körper und gesellschaftliche Machtverhältnisse, aber auch geologische For
mationen) erzeugen können. De Landa präsentiert so, wie Deleuze und Guattari, einen 
Vorgang zur Entfaltung von irdischer Wirklichkeit, der es erlaubt, die Gestalt planetarer 
Ge/Schichten zu analysieren und die Versammlungsmuster multipler Akteure zu deu
ten. 

Und um die Analyse genau einer solchen sedimentierten Schicht, nämlich den an
thropozänen Horizont, soll es in einem nächsten Schritt gehen, damit sich so ein genaueres 
Verständnis der gegenwärtigen Situation auf dem Planeten gewinnen lässt. Schauen wir 
uns folglich den irdischen Boden und die aktuelle Bodenbildung, mit all seinen humanen 
und nonhumanen Beitragenden, noch einmal im Detail an. 

Die destruktive Logik anthropozäner Horizontbildung 

Kathryn Yusoff nutzt genau aus diesem Anlass die von Deleuze/Guattari und De Landa 
vorgeschlagene Methode der Analyse von Stratifizierungsprozessen, um dadurch zu ei
ner geeigneteren Darstellung der konkreten planetaren Situation im Anthropozän zu ge
langen. In ihrer Betrachtung der geosozialen Schichten bringt sie »the structures of exch
ange between geologic strata and social worlds«106 ans Licht, welche in einer modernis
tischen Weltsicht bisher ausgeblendet wurden. Genau wie die ursprünglichen Ideenge
ber beginnt sie dabei ihre Vorstellung des neuen geologischen Zeitalters mit einer In
terpretation von Arthur Conan Doyles Kurzgeschichte When the World Screamed von 1928, 
in welcher das moderne Beziehungsverhältnis zwischen Mensch und Erde idealtypisch 
ausgebreitet wird. 

Doyle beschreibt in seiner Geschichte, wie der aussagekräftige Titel bereits vermu
ten lässt, nämlich die fiktionale Unternehmung eines gewissen Professor Challenger, der 
es sich zum Ziel gesetzt hat, die menschliche Insignifikanz und Impotenz gegenüber 

104 Ebd., S. 9. 
105 Deleuze/Guattari 1992, S. 697. 
106 Yusoff 2017, S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 377 

der Erde, durch das Erzwingen einer lautstarken Reaktion, zu verändern. Die Hand
lung kulminiert darin, dass mittels aller verfügbaren Bohr- und Sprengungstechniken, 
Challenger gewaltsam in das Innere des lebendigen Erdkörpers vordringt und dadurch 
einen weltweit vernehmbaren Schrei in Form von Vulkanausbrüchen und Erdbeben aus
löst.107 Yusoff, welche diese Phantasie als »a misogynist tale of conquering the geological 
impotence that the earth has bestowed on mankind«108 interpretiert, weist dadurch ge
nau jene phallozentrische und katastrophale Grundstruktur menschlicher Herrschafts
vorstellungen der Moderne nach, die sich auch im Anthropozän fortzusetzen scheint. 
Denn Challenger lässt sich als Archetypus des männlichen, von Minderwertigkeitsge
fühlen geplagten und deswegen dominanzausübenden Anthropos verstehen, »[who], in 
short, wants to shaft the earth.«109 

Doyles Geschichte kann damit als Masternarrativ zu einem anthropozentrischen 
Weltverhältnis gedeutet werden, was sich auch in den ganz realen »human-induced 
earthquakes«110 widerspiegelt, die aufgrund von Grundwasserextraktion, Öl- und Erd
gasförderung, Bergbau, Fracking, Staudämmen und sogar Atomexplosionen ausgelöst 
werden.111 Insbesondere der auf fossilen Brennstoffen basierende Kapitalismus, welcher 
mittels extraktivistischer Methoden zu massiven Destratifizierungen und Destabili
sierungen irdischer Landschaftsräume und Ökosysteme führt, zeigt hierbei die geo- 
soziale Horizontbildung oder besser ihr Vernichtung, und damit das Ineinandergreifen 
geologischer und menschlicher Ge/Schicht(s)schreibung auf. So meint Yusoff: »Capital
ism is a social machine that digs deep into the substratum of the earth to find the charge 
and the energy that underpins its continuance. […] The Anthropocene makes clear that 
the diffuse and differentiated mass named humanity has joined with the earth to be
come part of its geologic processes.«112 Das radikale Durchmischen oder Durchbrechen 
der Horizonte, die gewaltigen Exkavationen und Penetrationen der Erdschichten, also 
die Erschütterungen der irdischen Straten zeugen von einer massiven menschlichen 
Einflussnahme in die Litho- bzw. Geosphäre, die eine moderne epistemische Trennung 
der Räume des Humanen und Nonhumanen nicht länger sinnvoll erscheinen lässt. 
Sowohl das Emporholen oder Durchstoßen von tiefliegenden Schichten, welche fossile 
Energieträger beherbergen, sowie gleichzeitig die Ablagerung und damit Rekonstituti
on toxischer Schichten, aus Asche, Plastik oder anderen menschlichen Spurenfossilien, 
welche nicht zuletzt zur geostratigraphischen Bestimmung des anthropozänen Zeital
ters herangezogen werden, sind so ein ausdrucksstarkes und global leserliches Zeichen 
geosozialer Ge/Schicht(s)bildung. Doch wie sind diese bestimmenden Signale einer 
möglichen Erdepoche nun genau beschaffen? 

107 »It is true that nowhere did the injured planet emit such a howl as at the actual point of penetrati
on, but she showed that she was indeed one entity by her conduct elsewhere. Through every vent 
and every volcano she voiced her indignation. Hecla bellowed until the Icelanders feared a cata
clysm. Vesuvius blew its head off. Etna spewed up a quantity of lava.« (Doyle nach Ebd., S. 106.) 

108 Ebd., S. 107. 
109 Ebd., S. 106. 
110 Foulgar et al. 2018. 
111 Ebd., S. 502. 
112 Yusoff 2017, S. 118. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


378 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Die Konstitution einer anthropozänen Signatur in den irdischen Schichten 

Eine genauere Analyse irdischer Schichten, also der planetaren Strata und Bodenhori
zonte, bietet sich für die Beschreibung der posthumanen Situation im Anthropozän da
mit aus mehreren Gründen an. Denn die Erdschichten zeugen, wie gesehen, nicht nur 
von der kulturhistorischen Verfassung einer spezifischen Epoche (also der menschlichen 
Geschichte), sondern sie sind auch immer Ausdruck der multiplen nicht-menschlichen 
Akteure und Transformationsprozesse. Auch deswegen lohnt es sich, diese multiagenti
elle und vielschichtige Kontaktzone als Ausgangpunkt zur Erklärung der neuen planeta
ren Epoche zu machen. Wir erinnern uns: So ist es nämlich die konkrete Zusammensetzung, 
die multimaterielle Assemblage der jüngsten Horizonte, welche seitens der Geowissen
schaften als Begründung eines neuen Zeitalters herangezogen wird. Dies zeigte sich ganz 
konkret in der selbstgestellten Aufgabe der Anthropocene Working Group (AWG) of the Sub
commission on Quaternary Stratigraphy, eben eine neue »chrono-stratigraphic unit«113 in 
der Erdgeschichte und damit den jüngsten Erdschichten zu definieren. 

Die AWG hatte als geochronologische Institution das Ziel, eine neue Zeitgrenze und 
damit Revision der allgemeinen historischen Ordnung der (jüngsten) Erdgeschichte 
zu bestimmen.114 Der zentrale Auftrag der AWG besteht darin, ein Signal in den ir
dischen Schichten zu identifizieren, »[which] reflects a substantial change in the Earth 
system«115. Diese Identifikation eines derartig einschneidenden Veränderungsmoments 
kann so auch als Suche nach einer kritischen Kontaktzone verstanden werden, an der 
sich menschliche und planetare Prozesse überlagern. Ein solcher geosystemischer 
Schwellenmoment, welcher sich als »singular, globally synchronous and commonly 
understood«116 auszeichnen muss, führt damit zur Lokalisierung eines Entstehungs
ortes oder einer kritischen Zone, an der sich die Entfaltung terrestrischer Realität als 
relationales Werden menschlicher und nicht-menschlicher Entitäten ablesen lässt. 

Dieser gesuchte geochronologische Übergangsmoment an dem sich nun menschli
che und planetare Zeitverläufe verbinden, wird durch ein ganz besonderes Ablagerungs
muster in den Erdschichten, also eine spezifische Komposition des »chemostratigraphic 
record«117, ausgedrückt. Konkret tauchen hier diverse Techno- und Spurenfossilien 
sowie andere signifikante stratifizierte Elemente (u.a. Beton, Mikroplastik, Flugasche, 

113 http://quaternary.stratigraphy.org/working-groups/anthropocene/ 
114 Die AWG als Subgruppe der ›Quarternary Stratigraphy‹ beschäftigte sich mit dem jüngsten Ab

schnitt der geologischen Geschichte, dem Zeitraum der letzten 2,6 Mio. Jahre. Dabei wird die chro
nostratigraphische Identifikation von Schwellenereignissen in der planetaren Historie aber immer 
mittels signifikanter Veränderungen der Erdschichten, die auf eine Transformation innerhalb der 
Erdgeschichte verweist, vollzogen. Die geologische Zeitskala konstituiert sich so als standardisier
tes Einteilungs- und Verortungsinstrument, welches jedoch nur Ereignisse erfasst, die eine Spur 
in den Straten hinterlassen. »The Geologic Time Scale (GTS) brings together the work of genera
tions of stratigraphers within a single standardized geochronology of Earth history […]. The GTS 
divides 4.55 billion years of Earth history into chronostratigraphic units that capture many of the 
key events in Earth history, but not others.« (Ellis 2018, S. 38.) 

115 Zalasiewicz et al. 2015, S. 197. Herv. J.P. 
116 Ebd., S. 197. 
117 Ebd., S. 196. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://quaternary.stratigraphy.org/working-groups/anthropocene/
https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://quaternary.stratigraphy.org/working-groups/anthropocene/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 379 

Glaspartikel, Spurengase, Schwermetalle, Pestizide, radioaktive Isotope)118 in einer 
besonderen Häufung auf (siehe Abbildung 8). 

Abbildung 8: Skizze einer möglichen anthropozänen Schicht und Sedimentationsspur, hier dar
gestellt durch Technofossilien (Autoradfelge) und größere Überreste physischer Infrastruktur (wie 
insbes. Ziegelsteine). 

Die Identifikation und Aufschlüsselung dieser anthropozänen Sedimentationssignatur 
kann damit als eine gemeinsam hervorgebrachte Spur in den Archiven des Planeten ge
deutet werden. Dies spricht gerade für eine interdependente Ge/Schicht(s)schreibung irdi
scher und menschlicher Akteure. Denn in der Gestalt anthropogener Schichten drückt 
sich eben die kokonstituierte Geschichte der Erde, also eine miteinander hervorgebrach
te Realität des terrestrischen Milieus und der terrestrischen Bewohner:innen aus.119 Die
se Zusammenkunft, verstanden als chronologische wie materielle Erzeugung eines ge
meinsamen terrestrischen Resultats (also unsere geteilte Wirklichkeit des Anthropozän), 
wird damit nicht zuletzt in den Bemühungen jener geologischen ›Timekeeper‹ deutlich, 
welche versuchen, den spezifischen Untergrund – den »Anthropocene layer«120 – zu de
finieren und so die Zusammenkunft von humanen und irdischen Ge/Schichten nachzu
weisen. In der Untersuchung archäologischer Hinterlassenschaften in den Straten der 
Erde, den »archeological strata«121, zeigt sich also gegenwärtig eine Überschneidung und 
Kokonstitution menschlicher und irdischer Horizonte. Äquivalent fördert so auch die 
»Archäologie unseres [gegenwärtigen!] Denkens«122 die Prägung durch gesellschaftliche 
und geosystemische Faktoren zutage.123 

118 Vgl. Waters et al. 2024b, S. 9. 
119 Vgl. Clark/Szerszynski 2021, S. 8. 
120 Zalasiewicz 2018, S. 108. 
121 Zalasiewicz et al. 2017b, S. 13. 
122 Foucault 1974, S. 462. 
123 Die archäologische Methode, anhand der stratifizierten Hinterlassenschaften auf die Ereignisse 

humaner oder prä- bzw. posthumaner Geschichte zu schließen, lassen sich als übergreifendes 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


380 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Die Bestimmung eines besonderen Stratifizierungsmusters durch die AWG rückt al
so die jüngsten Erdhorizonte als Entstehungsbereich für ein global vorliegendes und ein
deutiges Signal der menschlichen Einflussnahme auf den Planeten ins Zentrum der Ver
stehensprozesse. Dadurch lässt sich auch unsere aktuelle planetare Situation auf frucht
bare Weise neu perspektivieren.124 Nimmt man nämlich den neuen Definitionsversuch 
ernst, dann sind wir dazu angehalten, anstatt wie bisher und für die Moderne typisch 
nach oben, gen unendlichen Himmelsraum und damit irdischer Abnabelung, zu stre
ben, nun nach unten zu blicken und eine epistemische Erdung unseres Wissens von der 
Welt und uns selbst vorzunehmen. Durch diese veränderte Blickrichtung kann so eine 
Verortung in den sympoietisch erzeugten Schichten des Planeten angeregt werden. Die 
Hinwendung zum Boden kann damit zur Anerkennung der relationalen Beziehungsge
flechte führen und dadurch eine Reorientierung als Teil einer manifesten terrestrischen 
Gemeinschaft anstoßen. Wenn also Zalasiewicz und andere Mitglieder:innen der AWG 
dafür plädieren, eine ganz spezifische Ablagerung als Zeichen der massiven anthropoge
nen Einflüsse auf das Geosystem und die dadurch ausgelösten Disruptionen zu definie
ren, so liegt in der Aufschlüsselung dieser Signatur auch ein möglicher Zugang zu den 
interdependenten Prozessen der Genese dieses gemeinsamen Grund und Bodens. 

Ein Verstehen der anthropozänen Sedimentationsmuster, im Sinne einer Verdich
tung sozio-materieller Flüsse und Faktoren, kann zum Ausgangspunkt einer komple
xeren Beschreibung unserer Welt führen, da sich hier die Aufmerksamkeit auch auf al
le anderen relevanten Beitragenden (neben den menschlichen) in der Erklärung terres
trischer Wirklichkeit ausweitet. Gerade die Vielzahl möglicher Signaturen, also signifi
kanter Veränderungen des Geosystems, welche sich als aussagekräftige ›Golden Spikes‹ 
anbieten, zeugen von den multiplen Akteuren, die unsere gegenwärtige anthropozäne 
Epoche kennzeichnen: »[R]ecent Earth changes capable of leaving stratigraphic records, 
both natural and anthropogenic, were hyper-abundant, ranging from changes in global cli
mate and atmospheric composition, to ocean chemistry, biodiversity loss, environmen
tal pollution, increases in soil erosion, and massive alteration of landscapes across en
tire regions.«125 Die hier aufgezählten Veränderungen in Atmo-, Hydro-, Bio-, Pedo-, 
Techno- und Anthroposphäre verweisen damit genau auf die relevanten und miteinander 
verwobenen Elemente, die gerade zu den prägenden Existenzbedingungen auf der Er
de beitragen. Sie stellen die entscheidenden menschlichen und nichtmenschlichen Ein
flussfaktoren der terrestrischen Verhältnisse dar und erlauben so eine angemessenere 
Beschreibung der planetaren Wirklichkeit. 

Darüber hinaus bietet eine solche Erklärung des spezifischen anthropozänen 
Ablagerungsmusters auch das Potential, die Zusammensetzung von humanen wie non

Prinzip der Erstellung einer zeitlichen Ordnung begreifen. »Archaeologists are the stratigraphers 
of the human world, specializing in reading the material records left by human societies over the 
long term, often from their very first beginnings. And like the stratigraphers of geology, archae
ologists serve as the timekeepers of humanity, dedicated to reconstructing the social and envi
ronmental history of human societies from the physical records left behind.« (Ellis 2018, S. 75.) Ein 
Prinzip, welches sich auch explizit auf die weniger materiellen, die sozialstrukturellen Ablagerun
gen und Überreste menschlicher Kulturgeschichte ausweiten lässt, wie bereits deutlich wurde. 

124 Vgl. Hanusch et al. 2021. 
125 Ellis 2018, S. 49. Herv. J.P. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 381 

humanen Entitäten und Wirkmächten, ihre gegenseitige Durchdringung und Kokon
stitution, als Ausgangspunkt einer fundierten Kritik der aktuellen irdischen Situation 
zu machen, wie zur Exploration alternativer planetaren Verhältnisse zu nutzen. Es geht 
faktisch um die Frage: Wer trägt wie zur Bildung der terrestrischen Existenzgrundlage 
bei? Und welche anderen irdischen Fundamente sind möglich? Dementsprechend be
zeichnend ist auch der Vorschlag der Geosystemwissenschaftler:innen aus der AWG. 
Denn gemäß ihren Analysen wird festgestellt, dass »the best primary marker for the 
Anthropocene [… seem to be] radionuclide signals (plutonium, radiocarbon) associ
ated with the ›bomb spike‹, as these provide arguably the sharpest and most globally 
widespread signal.«126 Diese Diagnose passt dabei zweifellos zur allgemeinen Wahr
nehmung der aktuellen Erdepoche als eine Aneinanderreihung sich intensivierender 
Krisen-, Zerstörungs- und Extinktionsereignisse. Es scheint dementsprechend nur 
folgerichtig, dass die wahrscheinlich entscheidende Zeichensetzung geo-sozialer Ge/ 
Schicht(s)schreibung im Anthropozän mittels nuklearer Massenvernichtungswaffen vollzo
gen wurde (siehe Abbildung 9). Dennoch muss diese Form der Einschreibung in und 
Entfaltung von terrestrischer Historie nicht notwendigerweise das dominierende und 
letzte Zeugnis menschlicher und planetarer Konvergenz sein. 

Abbildung 9: Nachweis der erhöhten Konzentration von Radionukliden (insbes. Pu: Plutonium und C14: 
Radiokohlenstoff) als Spuren nuklearer Explosionen in den Sedimenten repräsentativer Teststandorte zur 
Bestimmung des Anthropozän. Die jeweiligen Ausschläge um das Jahr 1950 herum legen einen möglichen 
Beginn der neuen Erdepoche zu dieser Zeit nahe. 

126 Zalasiewicz et al. 2017a, S. 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


382 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Erdwerdung als Überlagerung humaner und posthumaner Wirklichkeit 

So zeichnet der radioaktive Niederschlag in den Erdschichten eine Verbindung mit dem 
nonhumanen Milieu vor. Durch die Stratifizierung humaner Hinterlassenschaften ma
nifestiert sich menschliches Handeln in Form irdischen Ge/Schichte(n), wird selbst zum 
Eintrag in den planetaren Archiven. Die Sedimentation legt damit eine »planetary, geo- 
centred perspective«127 nahe, welche mit dem Einlassen in die immer schon vor- und 
nach-menschliche Umwelt einhergeht: eine Erdwerdung des Menschen. 

Die vielschichtige Erde erscheint damit erneut als geteiltes, von menschlichen wie 
nicht-menschlichen Entitäten mitgestaltetes terrestrisches Milieu, zu dem auch ein sich 
losgesagter Anthropos schlussendlich zurückkehren muss. Ganz in diesem Sinne meint 
auch Braidotti: »[T]he earth is our middle and common ground. This is the ›milieu‹ for 
all of us, human and nonhuman inhabitant of this particular planet, in this particular 
era.«128 Die Stratifizierung und damit letztlich Auflösung in den irdischen Horizonten 
lässt sich so als eine Art Resynchronisierung mit den nonhumanen Elementen begreifen, 
eine finale Angleichung an das irdische Habitat. 

Eine dergestalt sensibilisierte posthumanistische Perspektive, die von Stratifi
zierungsprozessen als Entstehungsprinzip des irdischen Milieus ausgeht, hilft auch 
dabei, die vorher unfassbar erscheinenden Dimensionsunterschiede einer planetaren 
Raum-Zeit-Ordnung zu überbrücken. Denn im Zusammenfallen von menschlicher 
und planetarer Wirklichkeit durch das Wiedereingehen humaner Körper in den Erd
körper zeigt sich die Überführung anthropologischer in geologische Prozesse. Bisher 
transzendierten die geologischen Zeitabschnitte von mehreren Millionen oder Milli
arden Jahren die Lebenszeit oder selbst das mehrgenerationale Denken menschlicher 
Wesen um unvorstellbare Größenordnungen.129 Doch muss es im Anthropozän zu der 
entscheidenden Erkenntnis kommen, dass sich Kulturgeschichte und Naturgeschichte 
gegenseitig durchdringen, dass Mensch und Planet gemeinsam Geschichte machen. 
Schließlich schreibt sich einerseits menschliches Handeln permanent und unleugbar in 
die Bodenhorizonte des Planeten ein, was insbesondere die radioaktive Strahlung und 
zahlreichen technologischen Spurenfossilien als weltweit datierbare Signatur beweisen. 
Aber andererseits zeigt sich, dass auch in umgekehrter Weise die Erdgeschichte erst die 
notwendigen Ressourcen für menschliche Akteure bereitstellt, damit diese in jener spe
zifisch anthropozänen Form Geschichte schreiben können (siehe Abbildung 10). So weiß 
nicht nur der Geoanthropologe Benjamin Steininger, dass fossile Energieträger und 
unter diesen insbesondere das Erdöl wahrhaftig »the life blood of modern societies«130 
darstellen. Im Prinzip speist sich die anthropogene Umgestaltung des Erdsystems 

127 Braidotti 2013a, S. 81. 
128 Ebd., S. 81. 
129 Im Unterschied zum Pariser Klimaabkommen von 2015 oder anderen älteren Ereignissen der Welt

geschichte, die zumeist gewisse Affekte auslösen, verhält es sich, laut Chakrabarty, zu geologi
schen Ereignissen der tiefen Vergangenheit anders. »We have no obvious emotions about the great 
oxygenation event of 2.5 billion years ago – though human life would be inconceivable without 
that event – or about the Ordovician-Silurian great extinction event that took place more than 
440 million years ago.« (Chakrabarty 2018, S. 17.) 

130 Steininger in Tran 2025. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Elemente einer Posthumanistischen Soziologie 383 

nämlich aus flüssiger oder in anderen Aggregatszuständen konzentrierter Tiefenzeit. 
Denn der entfesselte ›Carbon bzw. Petro-Capitalism‹131 basiert schließlich maßgeblich 
auf Kohle, Erdgas und Erdöl, also fossilen Energiequellen, die sich in mehreren Tausend 
bis Millionen Jahren dauernden Umwandlungsprozessen gebildet hatten und nun aus 
den unterschiedlich tiefen Erdschichten gefördert werden. Im Anthropozän wird damit 
überdeutlich: gesellschaftliche und geologische Geschichtsschreibung durchdringen 
einander. 

Abbildung 10: Hier wird eine Veranschaulichung der aktuellen irdischen Situation anhand zweier äqui
valenter Perspektiven bzw. Ebenen der Realität vorgestellt. Die historisch-stratifikatorische Ebene (untere 
Hälfte) der Graphik verdeutlicht die Entsprechung einer anthropozentrischen Geschichte (= Logik der Mo
derne) in Gestalt der anthropozänen Schichten (= disruptive Sedimentationsmuster), welche zusammen die 
Ge/Schichte(n) des Anthropozän bilden. Die geo-soziale Ebene (obere Hälfte) der Graphik stellt auf ähn
liche Weise eine Verbindung aus gesellschaftlichen und geologischen Faktoren in der Erklärung der mehr- 
als-menschlichen Realität dar. Denn obwohl wir also von einem anthropogenen Klimawandel und einer an
thropozänen Erdepoche sprechen, werden diese planetaren Transformationen doch maßgeblich durch die 
Nutzung fossiler Rohstoffe befeuert, entstehen also durch die erneute Freisetzung irdischer Energiepotentiale. 
Nur durch die Auflösung der Trennung von sozialen und geologischen Faktoren, also durch das Zusam
menspiel von Gesellschaft und Natursphäre (linke und rechte Hälften) lässt sich die gegenwärtige planetare 
Situation begreifen. 

Auf ganz ähnliche Weise versuchen auch Clark und Szerszynski, mittels einer ver
tiefenden Perspektive auf die irdischen Schichten bzw. Straten, zu einer konkreten Ver
ortung der vielfältigen menschlichen und anderen Erdbewohnenden (von ihnen ›earthly 
multitudes‹ genannt) zu gelangen. Diese Form der Lokalisierung kann nicht zuletzt die 

131 Vgl. Di Muzio 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


384 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Schaffung alternativer Zukünfte anregen, da sich hier zeigt, in welcher Weise irdische 
Wesen voneinander abhängen: 

»Our stratal analysis is intended to underscore the importance of locating [humans as 
part of] earthly multitudes – and any other Earthbound entity or phenomenon – within 
the strata, flows, compartments or spheres of the Earth from which they emerged. This 
helps us to identify the specific elements and properties that an existing earthly multi

tude has enfolded, connected or played variations upon – but it also points us towards 
the possibilities for constructing alternative social futures that are as yet unrealized or 
only partly actualized.«132 

Die Stratifikationsanalyse, verstanden als exakte Bestimmung der posthumanen Ele
mente und Prozesse in den Ge/Schichten der Erde führt damit zu einer aufschlussreiche
ren Deutung der Gegenwart, aber hilft auch dabei, bisher noch nicht realisierte Potentia
le zu erschließen. Die Verortung und Rückbeziehung anthropogener Effekte wie Subjek
te auf ihr irdisches Fundament, regt so zu der Entwicklung eines Denkens an, dass mehr- 
als-menschliche Weltwerdungsprozesse – vergangene, gegenwärtige und zukünftige – 
begreifbar wie gestaltbar macht. 

Im Folgenden sollen deshalb die ›spezifischen Elemente und Eigenschaften‹ anthro
pozäner Ge/Schichten noch detaillierter aufgeschlüsselt werden. Denn die irdischen Hori
zonte geben nicht nur Auskunft über die Vergangenheit, sie bilden eben auch die Grund
lage für das Entstehen von Zukunft. Mit Verweis auf den Anthropologen James Clifford, 
stellen Clark und Szerszynski heraus: »›[T]he past, materialized in land […], is always 
a source of the new.‹«133 Die Sedimente der Vergangenheit sind der Ausgangspunkt für 
neue Entfaltungsmöglichkeiten. Die wie auch immer geartete Verbindung mit dem post
humanen Milieu in Gestalt anthropogener Ablagerungen, also ein Beitrag zu den Stra
ten der Erde, kann somit auch die konkrete Erzeugung eines neuen, vitalen und diver
sitätsförderlichen Fundaments bedeuten. Dies wird offensichtlich, wenn wir uns der, 
im Wortsinne, Grundlage menschlicher Existenz zuwenden: dem Boden unter unseren 
Füßen, oder genauer gesagt, der Pedosphäre (von griech. pédon, Boden). Denn diese ma
nifeste Lebensgrundlage des Planeten – also der Boden als Lebens- und Entwicklungs
raum mannigfaltiger Tier- und Pflanzenarten sowie als Wasser- und CO2-Speicher und 
dadurch Klimaregulierer – repräsentiert eine gemeinsam hervorgebrachte Sphäre, die 
sowohl in der Vergangenheit wie auch der möglichen Zukunft stets ein Reservoir neuen 
Wachsens und Gedeihens darstellt. 

132 Clark/Szerszynski 2021, S. 176. 
133 Clifford nach Ebd., S. 175. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

