SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 65

Maturidi sieht, die zu einer gegenseitigen Bezichtigung unerlaubter Neuerung
(bid‘a) fihren wiirden.

Von besonderem Interesse in der Einleitung der Rawda ist Abu ‘Udbas Aufli-
stung zahlreicher Namen und Buchtitel, die als massgebliche Vertreter beider
theologischen Grundrichtungen zu seiner Zeit gelten konnen.

Ausfuhrlich diskutiert er in seiner Monographie eine Vielzahl von Unterthe-
men, welche bereits von Subki u.a. erdrtert worden waren, bereichert diese aber
um zahlreiche Details, wobei er zusitzlich zu einigen der oben genannten Werke
folgende Titel erwihnt: Subkis Niniyya, den Kommentar dazu (Sarh?¢), Subkis
Tabagat, Qadi Abt Bakrs?6! [§77262, Imam [Guwaynis]|263 [r$ad, Sahrastanis Niha-
yat al-aqdam®®*, Nasafis al-I'timad fi Fi‘tiqad und Maitn al-Umda |fi usil ad-din), Ibn
al-Humams 7ahrir und Musayara, Isfahanis?6> Sarh at-Tawali?s, Maturidis Kitab
at-Tawhid, Aaris Kitab al-Tbana fi usil ad-dipana®®’, Qadi “Iyads as-Sifa@ fi sirat al-
Mustafa?®3, Abu Bakr [al-Wasitis] [§az2%°.

9. Die Texte im Vergleich

Die Schriften, die hier vorgestellt werden, sind zwischen dem 8./14. und dem
12./18. Jahrhundert entstanden. Thr gemeinsames Ziel besteht darin, eine sunni-
tische Theologie zu formulieren, die trotz einiger unbestreitbarer Differenzpunk-
te zwischen der hanafitisch-maturiditischen und der $afi‘itisch-a$‘aritischen Rich-
tung in den Grundlinien iibereinstimmt und fiir alle wohlmeinenden Gliubigen
akzeptabel ist.

Um diese gemeinsame Grundhaltung zu dokumentieren, werden die wichtig-
sten Argumente im Folgenden noch einmal vergleichend aufgefiihrt. Dabei bildet
die Darstellung Subkis (bzw. ihre Adaptation durch Abu ‘Udba) den Ausgangs-

260 Ohne den Namen des Verfassers anzugeben.

261 Ahmad b. Muhammad b. Ishiq b. Ibrahim (gest. 364/974-975), bekannt als Ibn as-Sunni,
ein Schiiler Nasa’is (gest. 303/915-916). GAS, Bd. 1, 198.

262 4154z fi I-badit. Haggi Halifa, Kasf az-zundn, Bd. 1, 205.

263 Imam al-Haramayn Diya’addin Aba 1-Mali ‘Abdalmalik b. ‘Abdallah b. Yisuf b.
Muhammad al-Guwayni (gest. 478/1058). Zu ihm s. C. Brockelmann/L. Gardet, Djuwayni,
in EP, Bd. 2, 605.

268 Nibayat al-aqdam fi ilm al-kalam von Abi 1-Fath Tagaddin Muhammad b. ‘Abdalkarim b.
Ahmad a$-Sahrastani (gest. 548/1153). Zu ihm s. G. Monnot, Shahrastani, in EZ, Bd. 9,
214-216.

265 Aba t-Tana’ Samsaddin Mahmad b. ‘Abdarrahman al-Isfahani (gest. 749/1348). “Asqalani,
ad-Durra al-kamina, Bd. 4, 327.

266 gt Tawalic, d.h. Tawali al-anwar von Qadi ‘Abdallah b. ‘Umar al-Baydawi. Haggi Halifa,
Ka$faz-zunin, Bd. 2, 1116.

267 In GAS, Bd. 1, 604 steht: al-Ibana ‘an usil ad-diyana.

268 Kitab asv-fﬁ’ bi-ta‘rif huqiq al-Mustafa. Vgl. M. Talbi, Iyad b. Misa, in E2, Bd. 4, 290.

269 Kitab I'¢az al-quran von Abti ‘Abdarrahman Muhammad b. Zayd al-Wasiti (gest. 306/918).
Den Kommentar dazu schrieb ‘Abdalqahir al-Gurgani (gest. 474/1081-1082). Haggi Halifa,
Ka$f az-zunin, Bd. 1, 120.

https://dolorg/10.5771/9783956508864-65 - am 22.01.2026, 06:22:47. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

punkt. Die Aussagen, die bei ihm zu finden sind, werden in der linken Spalte an-
gegeben, und zwar in der Reihenfolge, die er selbst festgelegt hat.

Die Prisentation der anderen Texte orientiert sich an dieser Vorgabe. Das gilt
zunichst fir die Schriften von Ibn Kamal Basa und Naw‘i. Sie bieten ebenfalls
eine sukzessive Auflistung von Differenzpunkten zwischen A$ariten und
Maturiditen — wenn auch in anderer Reihenfolge und teilweise mit anderen Ak-
zenten, wie man in den Spalten 2 und 3 erkennt.

In der vierten Spalte folgt ein Uberblick iiber Aghisari. Sein Text ist formal der
am wenigsten vergleichbare, denn er zielt nicht auf eine Aufzihlung von Diffe-
renzpunkten, sondern versucht, eine tibersichtliche Zusammenfassung der wich-
tigsten Glaubensgrundsitze zu geben. Trotzdem lassen sich zahlreiche Parallelen
nachweisen. Denn Aghisari kommt im Laufe seiner Darlegung auf viele Punkte
zu sprechen, die in den anderen Texten thematisiert sind. Dabei zeigt sich immer
wieder, dass er Positionen einnimmt, die sich mit der Haltung der anderen Auto-
ren vereinbaren lassen, wobei sein genauer theologischer Standart eher auf der
Linie Maturidis als bei As“ari liegt.

Spalte 5 fuihrt schliesslich die wichtigsten Aussagen an, die wir bei Isbiri und
bei Nabulusi finden. Sie konzentrieren sich auf die Frage der menschlichen
Handlungen, was in der Ubersichtstabelle zu zahlreichen Liicken fithrt. Trotz-
dem gewinnt der Uberblick durch sie noch einmal an Aussagekraft. Denn er be-
stitigt, dass sie — wie die anderen Autoren — die Ubereinstimmung bzw. die Nihe
zwischen A$‘ari und Maturidi betonen. Somit tragen auch sie zu der Uber-
zeugung, dass es eine gemeinsame sunnitische Grundposition gebe, bei.

https://dolorg/10.5771/9783956508864-65 - am 22.01.2026, 06:22:47. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

https://dolorg/10.5771/9783956508864-65 - am 22.01.2026, 06:22:47. /de/e Access

67


https://doi.org/10.5771/9783956506864-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

https://dolorg/10.5771/9783956508864-65 - am 22.01.2026, 06:22:47. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

https://dolorg/10.5771/9783956508864-65 - am 22.01.2026, 06:22:47. /de/e Access

69


https://doi.org/10.5771/9783956506864-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

https://dolorg/10.5771/9783956508864-65 - am 22.01.2026, 06:22:47. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

https://dolorg/10.5771/9783956508864-65 - am 22.01.2026, 06:22:47. /de/e Access

71


https://doi.org/10.5771/9783956506864-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

https://dolorg/10.5771/9783956508864-65 - am 22.01.2026, 06:22:47. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

https://dolorg/10.5771/9783956508864-65 - am 22.01.2026, 06:22:47. /de/e Access

73


https://doi.org/10.5771/9783956506864-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

https://dolorg/10.5771/9783956508864-65 - am 22.01.2026, 06:22:47. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

https://dolorg/10.5771/9783956508864-65 - am 22.01.2026, 06:22:47. /de/e Access

75


https://doi.org/10.5771/9783956506864-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

https://dolorg/10.5771/9783956508864-65 - am 22.01.2026, 06:22:47. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

https://dolorg/10.5771/9783956508864-65 - am 22.01.2026, 06:22:47. /de/e Access

77


https://doi.org/10.5771/9783956506864-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

10. Toleranz und Harmoniestreben

Die Toleranz unter den vier sunnitischen Hanafi-, Safii-, Maliki- und Hanbali-
Rechtsschulen hat eine lange Geschichte. Auf politischer Ebene setzte sie in Syri-
en unter Nuraddin Zangi (reg. 541/1146-569/1174) ein?’0. Dieser Trend setzte
sich unter den Ayyubiden (ab 564/1169) fort, bis zum Prinzip der Gleichrangig-
keit der vier Rechtsschulen unter den Mamluken (ab 648/1250), das in deren
Staatsbereich offiziell anerkannt wurde?’!. Dieses Prinzip wurde auch von fiih-
renden religiosen Personlichkeiten unterstiitzt, wie z.B. dem Hanbaliten Ibn Tay-
miyya (gest. 728/1328), der die Gleichstellung der vier sunnitischen Religions-
gesetzschulen unterstreicht und vor Streitigkeiten und Intoleranz unter ihren
Anhingern warnt?’2. In diesem Sinne meint Subki: ,Folgen wir (d.h. wir Musli-
me) Safii, Malik, Aba Hanifa und dem grossen Ibn Hanbal ... so werden wir
uns in (den Paradies-) Girten treffen“273,

Eine Reihe namhafter islamischer Gelehrter hat sich dhnlich geiussert. Safii
sagte: ,Ich weise das Glaubensbekenntnis des Anhingers keiner Sekte zuriick mit
Ausnahme der Chattabiya, denn diese erklirten die Liige fiir erlaubt.“ Nach Igi
ist die ,uibergrofle Zahl“ der Theologen und figh-Gelehrten der Meinung: ,Nie-
mand darf als Kafir erklart werden, der die Gebetsrichtung einhilt“. Der richtige
Grundsatz lautet nach den As‘ariten: ,Niemand darf als Kafir angeprangert wer-
den, wenn er die Gebetsrichtung einhilt und sich zu all jenen Glaubenswahr-
heiten bekennt, die unbestritten zum islamischen Glaubensgut gehoren. Solche
Wahrheiten sind: Die Existenz Gottes, die Sendung Muhammeds, die Schop-
fung, die Jenseitsvergeltung“?’4. Abt Hamid al-Gazali warnte seine Schiiler: ,Hal-
te deine Zunge, so wie es dir moglich ist, von den Leuten der Gebetsrichtung zu-
riick, solange sie das Glaubensbekenntnis: ,Es gibt nur einen Gott und
Muhammad ist sein Prophet’ rezitieren, ohne diesem Satz zu widersprechen“?”>.
Auch al-Hafiz Ibn “Asakir (gest 571/1176) bestitigt, dass alle sunnitischen Gelehr-
ten (w. ashab) sich darin einig sind, dass sie auf die gegenseitige Bezichtigung des
Unglaubens (fakfir) verzichten?’¢. Subki weigert sich in klaren Worten sogar, Leu-
te, die unerlaubte Neuerungen einftihren, des Unglaubens zu bezichtigen, so
schlimm ihre jeweilige Neuerung (bid‘a)?”’ auch sein mag?’8. Der Glaube ver-

270 Madelung, Spread, 155.

271 Rudolph, Maturids, 2 f. Madelung, Spread, 166.

272 Tbn Taymiyya, Magmi‘at ar-ras@’il al-kubra, 11, 352, zitiert bei Madelung, Spread, 166, Anm.
150.

273 Subki, Tabagqat, 3, 389.

274 Stieglecker, H.: Die Glaubenslebre des Islam, 4. Lieferung, S. 584.

275 Al-Gazzali, Faysal at-tafriqa, 89; dt. Ubers., 82, zitiert bei Griffel, Frank, Apostasie und Tole-
ranz im Islam, Leiden etc. 2000, S. 311.

276 Subki, Tabagat, 3, 378.

277 Das Wort ,Erneuerer (mubdi‘) wurde als eine Art Abmilderung der Bezichtigung des Un-
glaubens verwendet. Vgl. van Ess, Theologie, Bd. 4, 678.

https://dolorg/10.5771/9783956508864-65 - am 22.01.2026, 06:22:47. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

