»,Keine Seele von euch soll Blut essen!“ (Lev 17,12)

Das Blutverbot in Judentum, Christentum und Islam als
Kannibalismusverbot

Ulrike Kollodzeiski

Einleitung: Was ist Kannibalismus?

Claude Lévi-Strauss gibt einem seiner Essays den Titel ,Wir sind alle Kanniba-
len®. Er meint diesen Satz keinesfalls metaphorisch, sondern ganz wortlich.! In
der Anthropologie besteht seit dem 19. Jahrhundert eine Auseinandersetzung
tiber die Faktizitat von Kannibalismus. Wahrend die einen wie Lévi-Strauss ihn
als anthropologische Konstante ansehen, bestreiten die anderen, dass es die sog.
Menschenfresserei je als gesellschaftlich akzeptierte Praxis gegeben hat.? Diese
Negation von Kannibalismus ist jedoch kaum haltbar und scheint vor allem
durch dessen Tabuisierung in der eigenen Gesellschaft bedingt zu sein. Ihr liegen
die folgenden Annahmen zugrunde: Wenn es ein allumfassendes Nahrungstabu
tiberhaupt gibt, dann das Verbot, Menschen zu essen. Kannibalismus 16st Ent-
setzen aus. Solches Entsetzen, das ein solcher Akt schlicht fiir unmoglich erklart
und an den duflersten Rand der menschlichen Gesellschaft gestellt wird. Kanni-
balismus ereigne sich wenn iiberhaupt, dann nur in absoluten Notsituationen. Er
wird als Ausdruck einer psychischen Stérung oder eines absoluten Mangels von
Zivilisation betrachtet.

Viele Welt- und Reisebeschreibungen berichten seit der Antike von sog. Men-
schenfressern am Rande der bekannten Welt. Diese sind als Belege fiir tatséch-
lichen Kannibalismus zwar hochst fragwiirdig, weil sie in den meisten Féllen
allenfalls vom Horensagen berichten. Es gibt aber auch Berichte, die nicht einfach
von der Hand zu weisen sind. Ein Beispiel dafiir ist der Bericht zur Weltumseg-
lung von James Cook aus Neuseeland, wo er und seine Schiffsbesatzung selbst
Augenzeugen eines solchen Aktes geworden sind.?

Kannibalismus ist zudem eine Frage der Wahrnehmung. Vieles, was genau
genommen unter diese Kategorie fallt, wird gar nicht als solcher thematisiert.
Kannibalismus im strengen Sinn bezeichnet jeglichen Konsum von Teilen des
Korpers eines Wesens derselben Art. Darunter fallt auch oraler Geschlechtsver-
kehr und sogar das Lecken des eigenen Blutes nach einer Verletzung oder das
Fingernagelkauen als Autokannibalismus.* Was Kannibalismus von einer Blut-
transfusion oder Organtransplantation unterscheidet, ist letztlich nur der Akt

Lévis-Strauss 2014.
Arens 2017.

Heesen 2008, 115-163.
Ebd.,, 21.

N

https://dol.org/10.5771/9783987400087-77 - am 22.01.2026, 22:12:39, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ .


https://doi.org/10.5771/9783987400087-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 ULRIKE KOLLODZEISKI

des Essens. Gerade im medizinischen Kontext wird Kannibalismus auftéllig
haufig gesellschaftlich akzeptiert und gar nicht als solcher wahrgenommen. Dies
gilt besonders auch fiir die europdische Medizingeschichte. In der Frithen Neu-
zeit wurde weder das literweise Trinken von noch warmem menschlichem Blut
als Mittel gegen Epilepsie problematisiert, noch der Verzehr antiker oder neuer
menschlicher Mumien mit Kannibalismus assoziiert. Gerade letzteres war kein
Randphédnomen. Es gab eine ganze Branche, die sich nur mit der Beschaftung
und dem Vertrieb von menschlichen Leichnamen vorrangig vom amerikanischen
Kontinent beschiéftigte, um sie als Mumien zu medizinischen Zwecken dem euro-
paischen Markt zuzufithren.>

Ob eine Praxis als Kannibalismus bezeichnet wird, hangt auch davon ab, wer
in die Kategorie ,Wesen derselben Art“ eingeschlossen wird. Der Verzehr von jed-
wedem Fleisch, woher es auch stammt, ist im heutigen Buddhismus und Hin-
duismus eine Form von Kannibalismus, da es sich hierbei gemaf3 der Einheit
des Lebens und dem Prinzip der Wiedergeburt um ehemalige oder zukiinftige
Menschen handelt, potentiell sogar um die nichsten Verwandten. Lévi-Strauss
schliefit deswegen konsequenterweise: ,Der Kannibalismus an sich hat keine
objektive Realitét. Es handelt sich um eine ethnozentrische Kategorie: er existiert
nur in den Augen der Gesellschaften, die ihn verbieten.

Ein Blick in die Begriffsgeschichte zeigt zudem, dass es sich bei dem sog. Men-
schenfresser, griechisch Anthropophage, und dem sog. Kannibalen um Fremd-
bezeichnungen handelt, d. h. um Begriffe mit denen aus europaischer Perspektive
weit entfernte, fremde Volker beschrieben wurden.” Allem Anschein nach waren
es die alten Griechen, die das Stereotyp der Anthropophagie als typisches Merk-
mal des wilden, noch nicht zivilisierten Menschen entwickelten. Sie schufen
damit ein negatives Gegenbeispiel, iiber das sie ihre eigene gesellschaftliche Ord-
nung und Kultur positiv herausstellen konnten.?

»Kannibalismus®“ als Begrift geht wahrscheinlich auf Christoph Kolumbus
zurtuck. Als er 1492 die karibischen Inseln erreichte, berichtet er, man habe ihm
erzahlt, dass auf der Insel Bohio die Bewohner sich von Menschfleisch ernahr-
ten; weiter entfernt, wohne sogar ein noch wilderer Stamm, der jeden sofort
enthaupte, um sein Blut zu trinken. Kolumbus dachte bekanntlich, er habe den
Seeweg nach Asien entdeckt. Uber Asien wusste er aus spatmittelalterlichen Rei-
seberichten etwa von Marco Polo oder Mandeville, dass es dort Menschenfresser
geben miisse. So lag es nahe, dass Kolumbus das vorgeblich menschenfressende
Volk der Caniba als jenes asiatische Volk des Grofien Khan identifizierte. Die
Canibas bzw. Canibales und mit ihnen die gesamte sog. Neue Welt wurden bin-
nen kiirzester Zeit zum Synonym fiir Menschenfresser und Wilde.’

Sugg 2006, 2291,
Lévis-Strauss 2014, S. 157.
Heesen 2008, S. 19.

Fink 2015, 61.

Pohl 2015, 33.

o 0 NN N »n

https://dol.org/10.5771/9783987400087-77 - am 22.01.2026, 22:12:39, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ .


https://doi.org/10.5771/9783987400087-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LKEINE SEELE VON EUCH SOLL BLUT ESSEN!“ (LEV 17,12) 79

Menschenfresser und Kannibalen - das sind immer die anderen. Die aktuelle
Kannibalismusforschung beschiftigt sich deshalb vorrangig mit Kannibalismus
als Zuschreibung in Prozessen kollektiver Identitits- und Alteritatsbildung.’ Im
Folgenden soll es jedoch nicht um das Reden iiber Kannibalismus bei anderen,
sondern um das Verbot dieser Praxis innerhalb einer Gemeinschaft gehen. Dazu
gilt es zu kldren: Was genau versteht eine Gemeinschaft unter Kannibalismus?
Wer fillt unter das Verbot und wie wird es begriindet? Diese Fragen werden
immer wieder unterschiedlich beantwortet. Das folgende Beispiel aus der jiidisch-
christlich-islamischen Tradition soll veranschaulichen, wie komplex schon die
scheinbar einfache Frage danach ist, wer tiberhaupt zur eigenen Gemeinschaft
gehort und deswegen nicht gegessen werden darf. Denn dies gilt unter Umstén-
den nicht nur fir Menschen, sondern auch fur weitere Lebewesen. Darauf hat
auch kiirzlich Philippe Descola aufmerksam gemacht: ,Denn wenn die Tiere
Personen sind, dann kommt ihr Verzehr einer Form von Kannibalismus gleich
[...] Wie soll ich mich des Lebens eines Anderen bemachtigen, der mit denselben
Attributen ausgestattet ist wie ich, ohne daf3 diese zerstorerische Tat die Bande
des Einverstdndnisses gefahrdet, die ich mit der Gemeinschaft seiner Artgenos-
sen herstellen konnte?“!!

Blutsordnung

Wer in den abrahamitischen Religionen nach einem expliziten Verbot Menschen
zu essen sucht, wird nicht so leicht fiindig. Endokannibalismus, d. h. in diesem
Fall, das Fleisch der eigenen Nachkommen essen zu miissen, wird aber als eine
der schlimmsten Strafen Gottes benannt: ,Und wenn ihr mir trotzdem nicht
gehorcht und euch mir entgegenstellt, dann werde ich mich euch im Grimm ent-
gegenstellen, und ich meinerseits werde euch ziichtigen wegen eurer Siinden, [und
zwar] siebenfach. Und ihr werdet das Fleisch eurer S6hne essen, und das Fleisch
eurer Tochter werdet ihr essen” (Lev 26,27-29).12 Auch wenn Kannibalismus nicht
explizit verboten ist, so ist er doch ein Zeichen absoluter Verwerfung. Die eigenen
Kinder zu essen steht nicht unter Strafe, sondern ist selbst die schlimmste gott-
liche Strafe. Wer ein gottesfiirchtiges Leben fiihrt, den wiirde Gott nie in eine
solche Situation bringen.!3

Das Fehlen eines expliziten Verbots bedeutet also nicht, dass Kannibalismus
in den abrahamitischen Traditionen eine akzeptierte Praxis darstellt. Bereits
in der Tora findet sich zudem ein Verbot, welches das formale Kriterium von

10" Gronau 2015, 66.

11 Descola 2011, 40.

12 Vgl. auch Dtn 28,53: ,Dann wirst du die Frucht deines Leibes essen, das Fleisch deiner S6hne
und deiner Tochter, die der Herr, dein Gott, dir gegeben hat in der Belagerung und Bedring-
nis, mit der dich dein Feind bedringt hat.“ Der Beitrag verwendet im Wesentlichen die Uber-
setzung der Elberfelder Bibel 2015. Abweichungen sind durch Fufinoten kenntlich gemacht.

13" Heesen 2008, 37.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-77 - am 22.01.2026, 22:12:39, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ .


https://doi.org/10.5771/9783987400087-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 ULRIKE KOLLODZEISKI

Kannibalismus erfullt, dass ein Wesen nicht ein anderes Wesen derselben Art
essen soll. Dabei wird der Fokus jedoch nicht auf die biologische Art gesetzt, son-
dern auf das Leben selbst. Es ist das Blutverbot:

»Und jedermann aus dem Haus Israel und von den Fremden, die in ihrer Mitte als Fremde
wohnen, der irgendwelches Blut isst — gegen die Seele, die das Blut isst, werde ich mein
Angesicht richten und sie aus der Mitte ihres Volkes ausrotten. Denn die Seele des Fleisches
ist im Blut, und ich selbst habe es euch auf den Altar gegeben, Sithnung fiir eure Seelen zu
erwirken. Denn das Blut ist es, das Stthnung tut durch die Seele [in ihm].“ (Lev 17,10-11)

Eine Seele soll demzufolge also keine andere Seele essen. Da die Seele im Blut
lokalisiert wird, bedeutet dies vor allem, dass kein Blut gegessen werden darf. Das
Verbot bezieht sich dabei nicht nur auf menschliches, sondern auf irgendwelches
Blut. Es schliefSt damit auch Blut anderer Lebewesen mit ein.!*

Diese Anweisung ist so grundsatzlich, dass es nicht nur fiir das Volk Israel gilt,
sondern auch fiir die Angehdrigen anderer Volker. Fiir das Zusammenleben der
verschiedenen Volker unter der Hoheit Israels ist es in vielen Bereichen nicht
notwendig, dass sich diese sog. Fremden der israelitischen Ordnung anpassen.
Sie konnen ,,in ihrer Mitte als Fremde wohnen®, d. h. gemif3 ihrer eigenen Ge-
und Verbote leben. Das Blutverbot aber sollen auch sie beachten, sonst droht die
Ausrottung durch Gott selbst. Eine menschliche Instanz ist zur Ausfithrung der
Strafe nicht vorgesehen.!

Das Verbot findet sich noch an einer weiteren zentralen Stelle in der Tora, im
Bericht iiber Gottes Bund mit Noah: ,Alles, was sich regt, was da lebt, soll euch
zur Speise sein; wie das griine Kraut — [hiermit] gebe ich euch alles. Nur Fleisch
mit seiner Seele, seinem Blut, sollt ihr nicht essen” (Gen 9,3-4). Alles ist zunachst
erlaubt, nur Blut darf unter keinen Umstédnden gegessen werden. Das Verbot, Blut
zu essen, wird damit als das grundsétzlichste und wichtigste aller Gebote mit
Bezug zum Essen dargestellt.

Als entscheidende Begriindung wird an beiden Stellen angefiihrt, dass die
Seele im Blut sei. In der Hebréischen Bibel steht fiir Seele nefesch. Nefesch bedeu-
tet 1. Hauch, Atem, 2. Leben bzw. das, was lebendig macht und 3. das Herz als
Sitz der Affekte.’® In der antiken griechischen Bibeliibersetzung, der Septuaginta,
steht an dieser Stelle psyche. Psyche hat eine ganz dhnliche Bedeutung: 1. Hauch,
Atem, Leben(skraft), 2. Seele, Geist im Sinne von Verstand oder auch Herz als Sitz
der Affekte und 3. Person.'” Die nefesch bzw. psyche ist in der Tora nicht etwas, das
allein dem Menschen vorbehalten ist. Sie ist vielmehr das, was ein lebendes Wesen
als solches ausmacht. Dies wird besonders deutlich im zweiten Schopfungsbe-
richt: ,,Da bildete Gott, der Herr, den Menschen [aus] Staub vom Erdboden und

14 Vgl. auch Lev 7,26-27: ,Ihr sollt kein Blut essen in allen euren Wohnsitzen, es sei von den

Végeln oder vom Vieh. Jede Seele, die irgendwelches Blut isst, diese Person soll aus ihren
Volksgenossen ausgerottet werden.”

15 Hieke 2014, 618. 625.

16 Gesenius 1962, nefesch, 514.

17 Gemoll/Vretska 2019, psyche, 873-874.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-77 - am 22.01.2026, 22:12:39, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ .


https://doi.org/10.5771/9783987400087-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LKEINE SEELE VON EUCH SOLL BLUT ESSEN!“ (LEV 17,12) 81

hauchte in seine Nase Atem des Lebens; so wurde der Mensch eine lebende Seele.
(Gen 2,7) ,Und Gott, der Herr, bildete aus dem Erdboden alle Tiere des Feldes
und alle Vogel des Himmels, und er brachte sie zu dem Menschen, um zu sehen,
wie er sie nennen wiirde, und genau so, wie der Mensch sie, die lebenden Wesen,
nennen wiirde, [so] sollte ihr Name sein.“ (Gen 2,19) An beiden Stellen, ,eine
lebende Seele” in Gen 2,7 und ,die lebenden Wesen® in Gen 2,19, steht in der
Hebriischen Bibel der Ausdruck (I)nefesch haia (I)nefesch, Leben, das Leben hat,
und in der Septuaginta psychen zosan, lebendes Leben.

Hebridisch nefesch bzw. Griechisch psyche bzw. Deutsch Seele ist in diesem
Zusammenhang zundchst einmal zu verstehen als das, was belebt. Nicht mehr
und nicht weniger. Sie ist nicht etwas, was den Menschen von anderen Lebewesen
unterscheiden wiirde, sondern im Gegenteil das, was er mit ihnen gemeinsam
hat. In diesem Sinne ist auch der Verzehr jedes anderen Lebewesens problema-
tisch und wird in der Tora besonders reguliert. Problematisiert wird aber nicht
nur der Verzehr, sondern auch der Akt, der ihm zwangslaufig vorausgeht: das
Téten. Anders jedoch als beim Verbot von Blutkonsum, das sich differenzlos auf
jedwedes Blut bezieht, weisen die Bestimmungen zu T6tungen und der damit ver-
bundene Umgang mit dem Blut deutliche Unterschiede auf, je nachdem wessen
Blut vergossen wird. Wird ein Mensch getétet, ein Nutztier geschlachtet oder ein
Wildtier bzw. Vogel erjagt? Schon diese Terminologie weist darauf hin, dass bei
der Totung von Lebewesen Unterschiede gemacht werden.

Es gilt der Satz aus den zehn Geboten: ,,Du sollst nicht t6ten!“ (Ex 20,13 und
Dtn 5,17). Wer aber dennoch Menschenblut vergossen und damit ein Leben
genommen hat, muss mit dem eigenen Blut und Leben dafiir bezahlen. ,Jedoch
euer eigenes Blut werde ich einfordern; von jedem Tiere werde ich es einfordern,
und von der Hand des Menschen, von der Hand eines jeden, [ndmlich] seines Bru-
ders, werde ich die Seele des Menschen einfordern. Wer Menschenblut vergieft,
dessen Blut soll durch Menschen vergossen werden, denn nach dem Bilde Gottes
hat er den Menschen gemacht® (Gen 9, 5-6). Dies gilt fiir Menschen wie fiir Tiere,'s
die Menschenblut vergieflen. Wer einen Menschen tétet, bezahlt dafiir mit dem
eigenen Leben. Blut fiir Blut. Ein Leben fiir ein Leben. Die besondere Bedeutung
und Unantastbarkeit des menschlichen Lebens wird hier mit seiner Gottebenbild-
lichkeit begriindet.

Wihrend in Bezug auf den Téter kein Unterschied gemacht wird, ob ein
Mensch oder ein Tier fiir den Tod verantwortlich ist, so gilt dies jedoch nicht fiir
das Opfer. Menschen diirfen nicht getotet, Tiere aber unter bestimmten Umstan-
den geschlachtet werden: ,Jedermann aus dem Haus Israel, der ein Rind!" oder

18 Vgl. Ex 21,29. Paganini 2021, 41-43.

19 Die Elberfelder Bibel {ibersetzt hier hebriisch schor mit Stier. Diese Spezifikation auf ein
mainnliches, unkastriertes Hausrind ist aber nicht im Begriff enthalten. Schor kann grund-
sdtzlich auch einen Ochsen, eine Kuh und sogar ein Kalb bezeichnen. Am héufigsten wird es
als Bezeichnung fiir Hausrind ohne Riicksicht auf Geschlecht und Alter verwendet. Gesenius
1962, I11. schor, 816.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-77 - am 22.01.2026, 22:12:39, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ .


https://doi.org/10.5771/9783987400087-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 ULRIKE KOLLODZEISKI

ein Schaf oder eine Ziege im Lager schlachtet oder der auflerhalb des Lagers
schlachtet und es nicht an den Eingang des Zeltes der Begegnung gebracht hat,
um [es] dem HERRN als Opfergabe darzubringen vor der Wohnung des HERRN,
diesem Mann soll [es] als Blut zugerechnet werden: Blut hat er vergossen; und
dieser Mann soll aus der Mitte seines Volkes ausgerottet werden® (Lev 17,3-4).
Das Blut von Rindern, Schafen und Ziegen, also von Nutztieren, darf nicht ein-
fach vergossen, sondern muss immer auch Gott geopfert werden. Anders formu-
liert: Nutztiere diirfen iiberhaupt nur in Opferzusammenhéngen geschlachtet
werden. Andere Formen von Schlachtungen werden damit verunmaglicht.2® Wer
ein Nutztier schlachtet, ohne dessen Blut dem einen Gott darzubringen, der hat
getotet und soll dafiir selbst getotet werden.

Anders verhilt es sich dagegen, wenn es um Wildtiere geht: ,,Und jedermann
von den Sohnen Israel und von den Fremden, die in eurer Mitte als Fremde woh-
nen, der ein Wild oder einen Vogel erjagt, die gegessen werden diirfen, soll ihr
Blut ausfliefSen lassen und es mit Erde bedecken” (Lev 17,13). Das Blut von Wild
und Vogel soll lediglich ausflieflen und mit Erde bedeckt werden. Es darf wie
alles andere Blut auf keinen Fall gegessen werden, sonst droht die Ausrottung. Ein
zwingender Bezug zu Opferungen wird bei ihnen aber nicht hergestellt.

Noch einmal anders ist es bei Lebewesen, die bereits tot aufgefunden wer-
den: ,Jeder, der ein Aas oder Zerrissenes isst, er sei Einheimischer oder Fremder,
der soll seine Kleider waschen und sich im Wasser baden, und er wird bis zum
Abend unrein sein, dann wird er rein sein. Und wenn er sich nicht wascht und
sein Fleisch nicht badet, so wird er seine Schuld tragen (Lev 17,15). Aas oder Zer-
rissenes zu essen, ist also nicht unproblematisch. Wer es tut, wird in den Zustand
der Unreinheit versetzt, der zur Schuld fithrt, wenn keine entsprechende Reini-
gung vollzogen wird. Obwohl davon auszugehen ist, dass solches Fleisch noch
Blut enthalt, fehlt hier die Androhung der Ausrottung. Es wird also ein deutlicher
Unterschied darin gemacht, ob die T6tung durch einen Menschen vorgenommen
wurde, oder ob ein Lebewesen auf andere Weise zur Tode kam, d. h. ob es selbst
verendet ist oder durch ein Tier gerissen wurde. Der Mensch wird darauf ver-
pflichtet, bei der T6tung eines anderen Lebewesens mit dessen Blut auf beson-
dere Weise zu verfahren. Kommt er jedoch in Kontakt mit einem Lebewesen, das
nicht durch eine menschliche Hand gestorben ist, greift dieses Gebot nicht mehr,
sondern es fallt in eine andere Kategorie: Unreinheit, die durch den Kontakt mit
einem Toten ausgelost wird.

In diesen Bestimmungen zum Umgang mit Blut wird eine bestimmte Ord-
nung sichtbar: Gott allein ist derjenige, dem es zusteht, Leben zu geben und zu

20 Dies steht in einem gewissen Widerspruch zu Dtn 12,15.20-25, wo andere Schlachtungen
durchaus erlaubt werden, allerdings auch dort mit dem Verbot des Blutgenusses. Dies wird
aktuell damit erklirt, dass es sich um zwei verschiedene Rechtsordnungen handelte, die in
unterschiedlichen Kontexten bzw. zu unterschiedlichen Zeiten entstanden sind, und erst nach-
traglich zusammengefiigt wurden. Die absolute Beschrankung von Schlachtung auf den Kon-
text eines Heiligtums setzt den allgemeinen Zugang zu einem solchen voraus. Hieke 2014, 620.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-77 - am 22.01.2026, 22:12:39, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ .


https://doi.org/10.5771/9783987400087-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LKEINE SEELE VON EUCH SOLL BLUT ESSEN!* (LEV 17,12) 83

nehmen. Menschliches Blut darf nicht vergossen werden bzw. muss mit Blut
kompensiert werden. Tierisches Blut darf zwar vom Menschen vergossen werden,
aber nur wozu Gott es dem Menschen gegeben hat: zu Sithnezwecken. Dies gilt
fiir Nutztiere, also Tiere, die mit dem Menschen zusammenleben und fiir die er
Sorge tragt. Dies gilt in abgeschwéchter Form aber auch fiir Wildtiere. Sofern
von Menschhand vergossen, darf Blut auf gar keinen Fall gegessen werden, sonst
droht die Ausrottung. Bereits Totes kann dagegen gegessen werden. Dies fiithrt
zwar zu Unreinheit, das Blut muss aber nicht besonders behandelt werden. Der
Mensch hat es nicht genommen, er muss es Gott nicht zuriickgeben. Er steht in
diesem Fall nicht in der Verantwortung. In die Blutbestimmungen werden zudem
nur Tiere einbezogen, die mit dem Menschen denselben Lebensraum Land teilen
und gemdfl dem ersten Schopfungsbericht am selben Tag von Gott geschaffen
wurden. Fiir Fische im Wasser oder Vogel in der Luft gelten sie nicht.?!

Diese Blutsordnung ist Ausdruck einer Hierarchie, die aber auch in eine beson-
dere Verantwortung miindet. An hochster Stelle steht nicht der Mensch, sondern
Gott. Er allein ist Herr iiber das Leben. In dem strengen Verbot, Blut zu essen,
unterwirft sich der Mensch gewissermaflen Gott: Der Mensch selbst ist nicht der
Herr iiber das Leben irgendeines Geschopfes. Er darf es nicht nehmen. Blut zu
essen, ware damit nicht einfach nur ein Verstofl gegen ein Gebot, sondern wer
Blut isst, erhebt sich selbst zu Gott. Deswegen wird er auch nicht von anderen
Menschen, sondern direkt von Gott selbst fiir ein solches Vergehen bestraft. Dem
Menschen ist als Ebenbild Gottes zwar die Schopfung unterstellt, er darf aber
nicht beliebig mit ihr verfahren. Umso naher die Beziehung zwischen den Lebe-
wesen ist, desto starker wird eingeschrinkt, in welchen Zusammenhingen der
Mensch bestimmte Tiere toten und essen darf.

Schlachtopfer als Weg zur Fleischgewinnung

Bei der Betrachtung von Lev 17 und dhnlichen Texten wird das Blutverbot und
die Beschrankung von Schlachtungen heute hiaufig damit begriindet, dass es die
Vermeidung fremder Kulte zum Ziel gehabt hitte. Damit die Israeliten keinen
Gotzendienst leisteten, wurde ihnen nicht nur die Anwesenheit bei anderen Kul-
ten untersagt, sondern auch das dort geopferte Fleisch und Blut.?> Das legitime
Schlachtopfer selbst wird weiter als ein Mittel zum Zweck interpretiert. Es dient
der Kommunikation zwischen Mensch und Gott und bewirkt die Kompensation
einer Schuld, die an anderer Stelle vom Menschen begangen wurde. Die Funk-
tion von Tieropfern wird dabei auch als Ersatz fiir Menschenopfer?? verstan-
den: Stellvertretend fiir den Menschen, der eigentlich mit seinem eigenen Blut
fiir seine Schuld bezahlen miisste, wird ein Tier geopfert. Um Tiere zu diesem

21 Siehe hierzu auch der Beitrag von Daniel Krochmalnik ,Kaschrut® in diesem Band.

22 Hieke 2014, 620.

23 Die entsprechende Erzihlung, die dies begriindet, ist die sog. Akeda, Bindung Issaks in
Gen 22,1-19.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-77 - am 22.01.2026, 22:12:39, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ .


https://doi.org/10.5771/9783987400087-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 ULRIKE KOLLODZEISKI

Stellvertreteropfer zu qualifizieren, wird ihr Blut dem menschlichen Blut gleich-
gestellt und ihnen quasi der Status einer Person zuerkannt.?* Im Zuge solcher
Opferschlachtungen wurde dann immer auch ein Teil des Tieres von Menschen
gegessen, wiahrend ein bestimmter Teil, in diesem Fall das Blut, allein Gott vor-
behalten blieb. Das Fleisch fiel quasi als Nebenprodukt bei einer Schlachtung an,
die eigentlich einem anderen Opferzweck diente.

Tiere als ethische Bezugsgrofie finden bei diesen Formen der Interpretation der
Ge- und Verbote in der Regel keinerlei Beachtung. Thomas Hieke argumentiert
sogar explizit, dass die Rede ja nur von bestimmten Nutztieren sei, weswegen es
hier nicht um grundsatzlich tierethische Fragen gehen konne.?* Ilja Steffelbauer hat
in seiner Geschichte des Fleischverzehrs aber darauf hingewiesen, dass es wahr-
scheinlich genau umgekehrt war: Die Menschen afen nicht das Fleisch, das als
Nebenprodukt durch Schlachtopferungen anfiel, sondern um iiberhaupt Fleisch
essen zu diirfen, musste wenigstens ein Teil des Tieres geopfert werden. Gerade
bei Nutztieren! Die Opferung diente dem Zweck, ihr Fleisch tiberhaupt erst fiir
den Verzehr freizugeben, weil es als hochst problematisch angesehen wurde, ein
Mitglied der Gemeinschaft zu verspeisen.2 Steffelbauers These gewinnt an Uber-
zeugungskraft angesichts der folgenden Fragen: Worin besteht die Schuld, auf die
diese Opferung eine Antwort bietet? Was wird hier kompensiert? Warum werden
in diesem Zusammenhang Rind, Schaf und Ziege geopfert? Warum gelten fiir
Wild und Vogel andere Regeln?

Die Opferung von tierischem Blut wie in Lev 17 beschrieben kann nur schwer
als Stellvertreteropfer verstanden werden. Thr Zweck kann es nicht sein, die Ent-
sithnung des Menschen von einer Schuld zu erwirken, die er an anderer Stelle
auf sich geladen hat und fiir die er eigentlich mit seinem eigenen Blut bezahlen
misste. Fiir ein solches Vergehen, nimlich die T6tung eines Menschen, ist gerade
kein Stellvertreteropfer vorgesehen. Wer das Blut eines Menschen vergieft, muss
mit seinem eigenen Blut dafiir bezahlen. Auch wer sich an Blut in einer anderen
Weise schuldig macht, weil es nicht geopfert oder sogar gegessen wird, soll aus-
gerottet werden. Auch hier ist keine Kompensation oder Ubertragung der Schuld
auf ein stellvertretendes Opfer vorgesehen.

Wie aber ist dann der Satz zu verstehen: ,Denn die Seele des Fleisches ist
im Blut, und ich selbst habe es euch auf den Altar gegeben, Sithnung fiir eure
Seelen zu erwirken. Denn das Blut ist es, das Sithnung tut durch die Seele [in
ihm]“ (Lev 17,11)? Was muss gesithnt werden? Die T6tung eines Tieres kommt
dafir in Betracht. Nicht nur Menschen, sondern auch Tiere diirfen nicht belie-
big geschlachtet werden. Dies widerspricht einer Schopfungsordnung, in der
dem Menschen zwar die Herrschaft iiber die Schopfung anvertraut ist, in der
aber allein Gott als Herr tiber Leben und Tod angesehen wird. Gerade fiir seine
Nutztiere hat der Mensch eine besondere Verantwortung. Rind, Schaf und Ziege

24 Krochmalnik 2003, 12-13. Hieke 2014, 634.
25 Hieke 2014, 625.
26 Steffelbauer 2021, 139.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-77 - am 22.01.2026, 22:12:39, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ .


https://doi.org/10.5771/9783987400087-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LKEINE SEELE VON EUCH SOLL BLUT ESSEN!“ (LEV 17,12) 85

dienen dem Menschen viele Jahre als Zugtier, Milch- und Wolllieferant. Sie
werden zu einem gewissen MafS als Teil der eigenen Gemeinschaft angesehen.
Sie zu téten ist Mord, %7 sie zu essen eine Form von Kannibalismus. Nutztiere
werden nach diesem Verstandnis nicht zu Quasipersonen erhoben, um sie stell-
vertretend fiir den Menschen opfern zu konnen. Sondern weil Nutztiere als Teil
der Gemeinschaft angesehen werden, konnen sie nicht einfach geschlachtet und
gegessen werden. Dies kann nur im Rahmen einer Opferung und Kompensation
der daraus entstanden Schuld erfolgen, in der ihr Blut und damit ihr Leben ihrem
eigentlichen Herrn, Gott, zuriickgegeben wird.

Der Vorteil dieser Lesart von Lev 17 ist, dass sie erklart, warum fiir Wildtiere
und Vogel ein anderes Verfahren gilt als fiir die Nutztiere Rind, Schaf und Ziege.
Wildtiere leben nicht mit dem Menschen zusammen. Fiir Wildtiere tragt der
Mensch nicht dieselbe Verantwortung wie fiir Nutztier und ladt damit bei ihrer
Tétung auch nicht die gleiche Schuld auf sich. Nichtsdestotrotz muss auch ihr
Blut als Sitz des Lebens vom Fleisch getrennt werden. Uber das Blut wird auch
ihnen also ein besonderer Status zuteil und das obwohl sie in keinem Opferzu-
sammenhang stehen. Sie werden also offensichtlich nicht in diesen Rang erhoben,
um sie zu einem Stellvertreteropfer zu qualifizieren, sondern weil sie iiber Blut
verfiigen, das sie als Lebewesen auszeichnet.

Die Bestindigkeit des Blutverbotes

Die Bestimmungen von Lev 17 finden sich im sog. Heiligkeitsgesetz (Lev 17-26).
Diese Bezeichnung schliefit an das Zitat ,,Ihr sollt heilig sein, denn ich, der Herr,
euer Gott, bin heilig (Lev 19,2) an. Uber den Entstehungszusammenhang der
Passage kann nur spekuliert werden. Das Heiligkeitsgesetz wird von einigen auf
die Zeit vor, von anderen auf die Zeit nach dem Babylonischen Exil (597-539 v.d.Z.)
datiert. Auch tiber die Beziehung zu anderen Rechtstexten innerhalb der Tora gibt
es unterschiedliche Hypothesen, ob etwa das Heiligkeitsgesetz diesen voraus-
geht oder an sie anschlief3t.28 Aussagen dariiber, in welchem konkreten histori-
schen Kontext diese Regeln entwickelt und praktiziert wurden, sind deshalb kaum
moglich.

Bemerkenswert ist, mit welcher Bestdndigkeit das Blutverbot {iber Jahrhun-
derte hinweg tradiert wurde. Die Bestimmungen in Gen 9 und Lev 17 sind nicht
nur ein integraler Bestandteil der Tora und der jiidischen Tradition. Sie fanden
auf unterschiedliche Weise auch Eingang in die christliche und die islamische
Tradition. Lev 17 gilt als zentraler Bezugstext des sog. Aposteldekrets, von dem
die Apostelgeschichte berichtet.?® Da es hierbei um einen kanonischen Text des

27" Milgrom 2008,1476-1478.

28 Auch die Beziehung zu anderen Teilen der Tora wie der sog. Priesterschrift sind ungeklart.
Einerseits wird die Eigenstindigkeit des Heiligkeitsgesetzes hervorgehoben, anderseits wird
sie als Teil der Priesterschrift begriffen. Otto 2000. Ders 2008.

2 Wehnert 1997, 209-238.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-77 - am 22.01.2026, 22:12:39, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ .


https://doi.org/10.5771/9783987400087-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 ULRIKE KOLLODZEISKI

Neuen Testaments handelt, haben seine Bestimmungen auch in der christlichen
Tradition verbindlichen Stellenwert. Die Apostelgeschichte berichtet, dass Mitte
des 1. Jahrhunderts die Apostel und Altesten in Jerusalem zu einer Versammlung
zusammenkamen, um zu klaren, wie mit denjenigen aus den Vélkern zu verfah-
ren sei, die zum Glauben berufen worden waren. Die Versammlung, darunter
Paulus, Petrus und Jakobus, einigte sich darauf, dass es nicht notwendig sei, dass
alle die Gebote der Tora hielten. Wer bisher kein Jude gewesen sei, miisse sich
nicht beschneiden lassen, um sich der Jesusbewegung anzuschliefSen. Es komme
allein auf den Glauben an Jesus als den Christus an. Auch sie sollten jedoch vier
Verbote beachten: ,Dem Heiligen Geist und uns hat gut geschienen, keine grofiere
Last auf euch zu legen als diese notwendigen Stiicke: euch zu enthalten von Got-
zenopfern und von Blut und von Ersticktem und von Unzucht® (Apg 15, 28-29).

Diese Verbote sind offenbar so elementar, dass sie im 7. Jahrhundert auch in
den Koran eingegangen sind: ,Verboten ist euch Verendetes, Blut, Schweinefleisch
und Fleisch, woriiber ein anderer als Gott angerufen worden ist, und Ersticktes,
Erschlagenes, Gestiirztes oder Gestofienes und das, was ein wildes Tier gefres-
sen hat — ausgenommen das, was ihr schiachtet —, und das, was auf Opfersteinen
geschlachtet worden ist“ (Q 5,3).%°

In Judentum und Islam findet das Blutverbot bis heute Beachtung und deutli-
chen Ausdruck in der Art und Weise, wie Tiere geschlachtet werden, dem Schiach-
ten. Auch viele christliche Denominationen lehnen es ab, Blut zu konsumieren,
auch wenn sie diesbeziiglich keine ausgeprégte Schlachtpraxis befolgen. Fiir die
meisten christlichen Denominationen in Europa spielt das Blutverbot zwar heute
keine Rolle mehr, aber es lasst sich auch hier bis ins Mittelalter nachverfolgen.’!
Wann und wie es zu seinem Bedeutungsverlust kam, ist bisher ungeklart.

Schluss

Das Blutverbot aus Lev 17 kann als eine Form von Kannibalismusverbot ver-
standen werden: Die eine nefesch soll keine andere nefesch essen! Auch wenn der
Mensch in der Schopfungsordnung als Ebenbild Gottes eine besondere Stellung
innehat, so ist er nicht so erhaben, dass er sich als Herr uiiber Leben und Tod auf-
spielen und beliebig Blut vergieflen oder gar essen diirfte. Dies gilt fiir das Blut
von Menschen, aber auch fiir das von Tieren. Ob menschliches oder tierisches
Blut, es ist immer Sitz des Lebens und darf deswegen auf keinen Fall verzehrt
werden. Kannibalismus als Blutkonsum verstanden orientiert sich damit nicht an
der biologischen Art, sondern am Leben als solchem. Er ist viel weiter gefasst. Er
betrifft nicht nur ein Wesen derselben biologischen Art, sondern alle Lebewesen.

30 Vgl. ebenfalls Q 6,145 und den Beitrag von Kadir Sanci und Arhan Kardas ,Die islamische
Speiseordnung — Alles halal oder haram?“ in diesem Band.
31 Lutterbach 1998.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-77 - am 22.01.2026, 22:12:39, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ .


https://doi.org/10.5771/9783987400087-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LKEINE SEELE VON EUCH SOLL BLUT ESSEN!“ (LEV 17,12) 87

Im Sinne von Lev 17 sind Lebewesen daran zu erkennen, dass sie tiber rotes Blut
verfiigen, welches als Sitz des Lebens angesehen wird.

In diesem Sinne gibt es hier keinen radikalen Unterschied zwischen den Men-
schen auf der einen und den Tieren auf der anderen Seite. Was dagegen einen
Unterschied macht, sind die Beziehungen, in denen die Lebewesen zueinander-
stehen und in welcher Form von Gemeinschaft sie miteinander leben. Sie bestim-
men dariiber, wie mit dem Blut und dem Fleisch genau zu verfahren sei. Aber
auch hier gibt es kein radikales innerhalb und aufierhalb der Gemeinschaft. Ein
Lebewesen ist nicht entweder drinnen oder drauflen. In den Geboten von Lev 17
zeigen sich vielmehr verschiedene Grade von Gemeinschaft um ein Zentrum
herum: a) das Volk Israel, b) zuziiglich der Fremden, die in seiner Mitte leben,
¢) zuziiglich der Nutztiere innerhalb und auflerhalb seines Lagers, d) zuziiglich
der Wildtiere und Vogel. Die gesamte Schopfung ist nach diesem Prinzip Teil
einer einzigen Gemeinschaft.

Nun ist dies eine Form von Argumentation und Begriindung des Blutverbotes,
die sich wahrscheinlich vom aktuellen Selbstverstindnis der meisten jiidischen,
christlichen oder muslimischen Personen unterscheidet, die diese Speiseregel
befolgen. Sie identifizieren sich womdglich mit der Aussage, dass sie damit die
gottliche Schopfungsordnung und Hoheit Gottes iiber Leben und Tod achten.
Die wenigsten wiirden aber die Befolgung des Blutverbots damit begriinden, dass
Nutztiere Teil der Gemeinschaft sind und deswegen nur gegessen werden diirfen,
wenn gleichzeitig eine Entsithnung fiir ihre T6tung vorgenommen wird. Unser
Verhiltnis hier und heute - auch in den drei erwdhnten Religionen - ist maf3geb-
lich dadurch bestimmt, dass wir Tiere, abgesehen von unseren Haustieren, meist
nicht mehr als Teil unserer Gemeinschaft ansehen.

Die Tiere, die heute gegessen werden, kommen vorwiegend aus der Massen-
tierhaltung und -schlachtung. Sie sind keine Individuen, sondern eine anonyme
Masse, zu denen viele Menschen keinen Kontakt haben und keine Beziehung auf-
bauen. Ihr Fleisch liegt portioniert und in Plastik verpackt im Supermarkt bereit.
Auch wenn dies eine vergleichsweise junge Entwicklung ist, die erst im 19. Jahr-
hundert eingesetzt hat, hat sie das Verhadltnis zwischen Menschen und Tieren
tiefgreifend verandert. Die Distanz zu Nutztieren kann auch zu einer Vermensch-
lichung der Tiere fithren. Dies wird als ,Bambi-Syndrom® oder ,,Natur-Defizit-
Storung” bezeichnet und betrifft zunehmend vor allem Kinder und Jugendliche
in stadtischen, wohlhabenden Schichten. Kennzeichnend fiir diese Erscheinung
ist eine maximale Romantisierung, Verniedlichung und Vermenschlichung von
Tieren und Natur an sich bei gleichzeitiger zunehmender Unkenntnis der Fakten
und fast vollig fehlender Erfahrung im alltaglichen Umgang mit Tieren und der
natiirlichen Umwelt.3

Dies gilt aktuell auch fiir einige Bewegungen, die unter dem Sammelbegriff
»-New Animism“ zusammengefasst werden konnen und haufig mit einer veganen

32 Steffelbauer 2021, 132f.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-77 - am 22.01.2026, 22:12:39, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ .


https://doi.org/10.5771/9783987400087-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 ULRIKE KOLLODZEISKI

Lebensweise einhergehen. Tierisches Leben wird dem menschlichen Leben
gleichgestellt und sein Verzehr tabuisiert. Im Unterschied zu den Bestimmungen
in Lev 17, wo sich das Verbot allein auf das Blut als Sitz des Lebens bezog, sind
hier nun alle tierischen Produkte verboten. Wahrend in Lev 17 gerade die Bezie-
hung des Menschen vor allem zu den Nutztieren entscheidend fiir einen beson-
deren Umgang mit deren Blut und Leben war, gilt hier nun die Nutztierhaltung
als Grundiibel. Sie wird als Ausbeutung und Versklavung der Tiere abgelehnt. Es
gelte vielmehr Tieren ihren natiirlichen Lebensraum zuriickzugeben, befreit von
der Knechtschaft durch den Menschen. Wéhrend also beide Ansitze fiir einen
verantwortungsbewussten Umgang mit der Schopfung bzw. Natur pladieren und
in anderen Lebewesen, Wesen wie den Menschen erkennen, so unterscheiden sie
sich jedoch grundsitzlich darin, welche Beziehung beide zueinander einnehmen
sollen.

Bibliographie

Descola, Philippe, 2011, Jenseits von Natur und Kultur, Berlin: Suhrkamp.

Fink, Sebastian, 2015, Menschenfleisch - eine griechische Spezialitat? Kannibalen
vor den Griechen, in: Pohl, Friedrich / Fink, Sebatsian (Hg.): Kannibalismus,
eine anthropologische Konstante? Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 51-61.

Gronau, Martin, 2015, Primitives Essen? Uberlegungen zum kulturanthropologi-
schen Beigeschmack klassischer Menschenfresserei. in: Pohl, Friedrich / Fink,
Sebatsian (Hg.): Kannibalismus, eine anthropologische Konstante? Wiesba-
den: Harrassowitz Verlag, 65-100.

Heesen, Sabine te, 2008, Der Blick in die kannibalische Welt. Anthropophagie
in Daniel Defoes Robinson Crusoe, den Reisebeschreibungen zu James Cooks
Weltumsegelungen und bei Marquis de Sade, Freiburg/Berlin/Wien: Rombach.

Hieke, Thomas, 2014, Levitikus 16-27. Herders Theologischer Kommentar zum
Alten Testament, Levitikus, 2. Teilband, Freiburg, Basel, Wien: Herder.

Kaliff, Andreas / Oestigaard, Terje, 2017, Cremation, Corpses and Cannibalism.
Comparative Cosmologies and Centuries of Cosmic Consumption. Newcastle
upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing.

Krochmalnik, Daniel, 2003, Die Buicher Levitikus, Numeri, Deuteronomium im
Judentum. Neuer Stuttgarter Kommentar. Altes Testament. Stuttgart: Verlag
Katholisches Bibelwerk.

Lévis-Strauss, Claude, 2014, Wir sind alle Kannibalen, Berlin: Suhrkamp.

Lutterbach, Hubertus, 1998, Die Speisegesetzgebung in den mittelalterlichen
Buflbiichern (600-1200), in: Archiv fiir Kulturgeschichte 80, 1, 1-37.

Milgrom, Jacob, 2008, Leviticus 17-22. A new translation with introduction and
commentary. The Anchor Bible. New Haven, London: Yale University Press.
Otto, Eckhart, 2000, Art. ,Heiligkeitsgesetz®, in: RGG, 4. Aufl., Tiibingen: Mohr

Siebeck.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-77 - am 22.01.2026, 22:12:39, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ .


https://doi.org/10.5771/9783987400087-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LKEINE SEELE VON EUCH SOLL BLUT ESSEN!* (LEV 17,12) 89

Otto, Eckhart, 2008, Das Heiligkeitsgesetz im Narrativ des Pentateuch und die
Entstehung der Idee einer mosaisch-miindlichen Tradition neben der schriftli-
chen Tora des Mose, in: ders., Altorientalische und biblische Rechtsgeschichte.
Gesammelte Studien, Wiesbaden: Harrassowitz, 539-546.

Paganini, Simone, 2021, Das Tier als Rechtsperson in der hebraischen Bibel, in:
TIERethik, Heft 22, 1, 34-62.

Pohl, Friedrich, 2015, Kannibalismus - eine anthropologische Konstante? in:
P6hl, Friedrich / Fink, Sebatsian (Hg.): Kannibalismus, eine anthropologische
Konstante? Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 9-49.

Steffelbauer, Ilja, 2021, Fleisch. Weshalb es die Gesellschaft spaltet. Brandstatter
Verlag: Wien.

Sugg, Richard, 2006,Good Physic but Bad Food” Early Modern Attitudes to
medical Cannibalism and its Suppliers, in: Social History of Medicine 19, 2,
225-240.

Wehnert, Jiirgen, 1997, Die Reinheit des ,christlichen Gottesvolkes“ aus Juden
und Heiden. Studien zum historischen und theologischen Hintergrund des
sogenannten Aposteldekrets, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht: Gottingen.

William Arens, William, 1979, The Man-Eating Myth: Anthropology and Anthro-
phagy, Oxford: Oxford University Press.

Hilfsmittel

Elberfelder Bibel, 2015, 5. Auflage der Standardausgabe, Witten: SCM R. Brockhaus.

Gemoll, W. / Vretska, K. 2019, Gemoll. Griechisch-deutsches Schul- und Hand-
worterbuch. Miinchen: Oldenbourg.

Gesenius, Wilhelm, 1962, Hebraisches und Aramaisches Handworterbuch.
17. Auflage, Berlin, Géttingen, Heidelberg.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-77 - am 22.01.2026, 22:12:39, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ .


https://doi.org/10.5771/9783987400087-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987400087-77 - am 22.01.2026, 22:12:39,



https://doi.org/10.5771/9783987400087-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

