
23

1 Bild

Was ist ein Bild? Schon mit dieser einfachen Frage, die der Kunsthistori-
ker Gottfried Boehm (1994c) einem einschlägigen Sammelband als Titel 
vorangestellt hat, beginnen die Probleme jeder Bildtheorie. Präzise Defi-
nitionen nämlich, was unter Begriffen wie ›Bild‹, ›image‹ oder ›picture‹ 
genau zu verstehen ist, sind überraschend rar gesät. Gerade die Kunst-
geschichte, die es seit jeher mit Bildern und dem Sprechen über sie zu 
tun hat, schenkte der »Bilderfrage« (Boehm 1994a) lange Zeit nur we-
nig Aufmerksamkeit. So konstatiert der amerikanische Kunsthistoriker 
James Elkins noch im Jahr 2011, also über fünfzehn Jahre nach dem von 
Boehm (1994b: 13) ausgerufenen »iconic turn«1: 

»Words such as ›image,‹ ›picture,‹ and Bild work in art historical dis-
course as placeholders: we do not put much pressure on them, we don’t 
expect them to carry much of the argument.« (Elkins 2011: 15) 

Schon die Frage, was mit dem Wort überhaupt gemeint sein soll, ist 
nicht immer eindeutig zu beantworten.2 Bilder können stille oder beweg-
te Bilder sein, Kunstgemälde, Fotografien oder Kinobilder, sie können ge-
genständlich oder ungegenständlich sein, flächig oder dreidimensional.3 
Im alltäglichen Sprachgebrauch existieren außerdem noch ›natürliche 

1	  	Ebenfalls im Umlauf sind verwandte Schlagwörter wie »pictorial turn« (Mit-
chell 1992), »imagic turn« (Fellmann 1995, erstmals 1991) oder auch »vi-
sual turn« (Roeck 2003); zur Einordnung des ›iconic turn‹ in den ›cultural 
turn‹ der letzten Jahrzehnte vgl. Bachmann-Medick (2006). Zur Einführung 
in die mit dem ›iconic turn‹ einhergehende, noch relativ junge Forschungs-
richtung der interdisziplinären ›Bildwissenschaft‹ siehe Brandt (1999), Böh-
me (1999), Belting (2001), Sachs-Hombach (2003), Huber (2004a), Schulz 
(2005), Pichler/Ubl (2014) sowie die Sammelbände von Maar/Burda (2004), 
Sachs-Hombach (2005) und Belting (2007a).

2	  	Einen thematisch denkbar weit gespannten Überblick über die Verwen-
dungsweisen des Wortes bietet W. J. T. Mitchell (1994: 15–77). Grundle-
gend zur Geschichte des Bildbegriffs vgl. den Eintrag im Wörterbuch Äs-
thetische Grundbegriffe von Oliver R. Scholz (2000), zur Etymologie auch 
Bauch (1960) und Panagl (2001).

3	  	Die Spannbreite des Wortes wird deutlich, wenn man seine zahlreichen 
Komposita miteinbezieht: »›Bild‹ hat als Wort mancherlei Bedeutungen an-
genommen. Die heute gebräuchlichste bezieht sich auf ein Werk der Male-
rei oder seinen Ersatz. Die ursprüngliche spricht aus vielen Zusammenset-
zungen: Bildhauer, Bildschnitzer, Bildwerk, Bildnerei, Standbild, Bildsäule, 
Bildstock, Reiterbild, Götterbild, Götzenbild. Im Niederländischen, das aus 
einer deutschen Mundart zur Selbständigkeit erwachsen ist, hat ›beeld‹ noch 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

Bilder‹ wie Spiegelbilder und Wolkenbilder, obgleich dieser Sprachge-
brauch nicht von allen Bildtheoretikern geteilt wird (vgl. etwa Hyman 
1998). 

Unklar ist überdies der Status der inneren bzw. mentalen Bilder in 
den Imaginationen der Phantasie und der nächtlichen Träume. Sie sind 
die am schwersten greifbare Form der Bilder, weil sie nur im Kopf des 
Einzelnen stattfinden, in den wir nicht hineinschauen können. Das gilt 
erst recht für die mentalen Wahrnehmungsbilder, also jene ephemeren, 
flüchtigen Eindrücke des Auges beim Sehen der physischen Welt, die im 
Gedächtnis als Erinnerungsbilder abgespeichert (oder vergessen) wer-
den.4 Solche inneren, flüchtigen Bilder auf dieselbe Weise zum Gegen-
stand der Bildtheorie zu machen wie die äußeren, materiellen Bilder, 
wäre wohl eine Überdehnung des Bildbegriffs, die ihn übermäßig weit 
und unscharf werden ließe; zu viel unterscheidet die beiden Phänome-
ne voneinander. Darum macht es Sinn, unter ›Bildern‹ im Folgenden zu-
nächst die äußeren, materiellen Dinge zu verstehen, an die wir idealty-
pisch denken, wenn wir von Bildern sprechen, wie sie beispielsweise an 
der Wand hängen, aber auch auf einem Computerbildschirm oder einer 
Kinoleinwand zu sehen sind.

Und dennoch lassen sich die inneren Bilder auch aus einer Theorie 
der äußeren Bilder nicht einfach ausgrenzen. Dagegen spricht die enge 
Wechselwirkung, die sie miteinander unterhalten. Nicht nur wird eine 
Vielzahl äußerer Bilder nach dem ›Vor-Bild‹ innerer Vorstellungen ange-
fertigt; selbst der Fotograf, der einen Teil seiner Bildproduktion an den 
Fotoapparat delegiert, hat zumeist noch eine wenigstens vage Vorstel-
lung seines Bildmotivs vor Augen – oder sein Wahrnehmungsbild im Su-
cher –, bevor er auf den Auslöser drückt. Entscheidender ist, dass gerade 
die äußeren Bilder sich wieder in innere Bilder zurückverwandeln, so-
bald sie visuell wahrgenommen werden. Der Kunsthistoriker und Bild-
wissenschaftler Hans Belting spricht in diesem Sinne von einem »Me-
dientausch« (Belting 2007b: 52) zwischen äußeren und inneren Bildern. 
In seiner Bild-Anthropologie (2001) führt er aus:

»Es läuft auf einen Akt der Metamorphose hinaus, wenn sich die gesehe-
nen in erinnerte Bilder verwandeln, die fortan in unserem persönlichen 

die alte (im Hochdeutschen bis ins 17. Jahrhundert bestehende) Bedeutung: 
Bildwerk in stofflich greifbarer Gestalt, heute ›Plastik‹ oder ›Skulptur‹.« 
(Bauch 1960: 275).

4	  	Zum Themenkomplex der mentalen Bilder – sowohl im Sinne innerer Phan-
tasiebilder als auch von Wahrnehmungseindrücken der äußeren Welt (ein-
schließlich der äußeren Bilder) – vgl. Rehkämper (1991), Fellmann (1995), 
Huber (2004a: 89–97, 2004b) und Singer (2004) sowie die Beiträge in 
Sachs-Hombach (1995), Rehkämper/Sachs-Hombach (1998) und Hüppauf/
Wulf (2006).

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

Bildspeicher einen neuen Ort finden. Wir entkörperlichen in einem ers
ten Akt die äußeren Bilder, die wir ›zu Gesicht bekommen‹, um sie in ei-
nem zweiten Akt neu zu verkörpern: es findet ein Tausch zwischen ihrem 
Trägermedium und unserem Körper statt, der seinerseits ein natürliches 
Medium bildet.« (Belting 2001: 21)

Überall dort, wo es nicht allein um die Bilder als solche geht, sondern 
auch um ihren ›Gebrauch‹, das heißt ihre praktische Produktion einer-
seits und ihre visuelle Rezeption andererseits, können wir die äußeren 
Bilder also nicht einfach von den inneren Vorstellungen abkoppeln, aus 
denen sie hervorgehen und in die sie sich wieder zurückverwandeln. Zu-
mindest aus soziologischer Sicht blieben die Bilder unverstanden, wür-
de man nicht wenigstens versuchen, sie zu den inneren Bildern in Be-
ziehung zu setzen, mit denen sie so innig verwoben sind. Im weiteren 
Verlauf dieses Buches wird es vor allem die Psychoanalyse sein, die die-
se Innenseite der Bilder und ihre Wechselbeziehung mit den äußeren Bil-
dern beleuchtet (vgl. Teil 3). 

Für die bildtheoretische Grundlegung soll es aber tatsächlich zunächst 
nur um die äußeren Bilder gehen. Auf sie sind die klassischen und auch 
die neueren Bildtheorien gemünzt, und an ihnen wurden die grundlegen-
den Denkmodelle entwickelt, mit denen die ›Bilderfrage‹ in der abend-
ländischen Geschichte in immer neuen Anläufen zu klären versucht wur-
de. In den gegenwärtigen bildtheoretischen Debatten stehen sich dabei 
vor allem zwei grundlegende Ansichten über das Bild gegenüber: die Re-
präsentationstheorie (1.1) und die Präsenztheorie des Bildes (1.2). Zur 
Repräsentationstheorie gehören die platonische Theorie des Bildes als 
Mimesis bzw. Nachahmung, die von der Antike bis zum 19. Jahrhundert 
das beherrschende Paradigma der Bildreflexion darstellte (1.1.1), aber 
auch die semiotischen Theorien, die heute an die Stelle des Mimesispa-
radigmas getreten sind (1.1.2). Die Präsenztheorie des Bildes ist jünge-
ren Datums und wird von phänomenologisch beeinflussten Autoren wie 
Lambert Wiesing, Max Imdahl und Gottfried Boehm vertreten. Sie in-
teressiert sich weniger für die Zeichenhaftigkeit des Bildes als vielmehr 
für seine bildliche Eigenpräsenz (1.2.1) und die Beziehungen der Bild-
objekte untereinander, aus denen die kompositorische Spannung bzw. 
die ›ikonische Differenz‹ der Bilder resultiert, aber auch allgemein das 
›Nur-Bildmögliche‹ im Sinne dessen, was nicht durch andere Medien er-
setzbar ist (1.2.2).

Eine weitere Möglichkeit, das Phänomen der Bilder zu denken, wird 
im dritten Kapitel entwickelt. Die Wirkungstheorie des Bildes lenkt den 
Blick auf das Subjekt des Bildersehens und auf die subjektive Erfahrung, 
die es am Bild macht (1.3). Diese Wirkung des Bildes auf das Subjekt 
wird in zwei Richtungen ausbuchstabiert. Einerseits geht es um die ver-
führerische ›Sogwirkung‹ des Bildes, mit der es uns in seine eigene Welt 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

hineinzieht und in diesem Sinne aus der Wirklichkeit ›entführt‹ (1.3.1); 
andererseits geht es um die ›Schlagwirkung‹ des Bildes, das uns zu af-
fektiven und emotionalen Reaktionen verführt, uns erregt und begeis-
tert, aber auch konfrontiert und abstößt (1.3.2). Bilder, so zeigt sich an 
diesen beiden Wirkungsrichtungen, sind mehr als bloße Zeichen, wie die 
Semiotiker sie verstehen, aber auch mehr als lediglich visuelle Präsenzen, 
wie die Phänomenologie sie beschreibt. Sie machen etwas mit uns: Einem 
Traum gleich ziehen sie uns in fremde Welten hinfort, wirken aber auch 
aus dieser fremden Welt heraus auf unsere eigene Welt zurück.

1.1 Die Repräsentationstheorie des Bildes

1.1.1 Bild und Wirklichkeit: Die antike Mimesistheorie

Seit es Menschen gibt, ahmen sie Dinge nach. Ganz offenkundig gehört 
der Nachahmungsdrang zur anthropologischen Grundausstattung des 
Menschen. Das bezeugen bereits die prähistorischen Höhlenbilder (Abb. 
2), die zu den ältesten erhaltenen Bildwerken der Menschheit überhaupt 
zählen.5 In ihnen ahmt der Mensch die Gestalt der großen Tiere nach, de-
nen er begegnet und mit denen er interagiert. Vielleicht steht der Nach-
ahmungsdrang überhaupt am Ursprung der Bilder, ist ihre erste und 
stärkste, wenn auch nicht ihre einzige Motivation.6 Es verwundert dar-
um nicht, wenn auch die älteste überlieferte Bildtheorie sich den Bildern 
über den Begriff der Nachahmung, der Mimesis, zu nähern versucht. 

Die Nachahmung lässt sich als ›bildtypische‹ Sonderform dessen be-
greifen, was allgemeiner im Begriff der Repräsentation gefasst werden 
kann. Als Nachahmungen sind Bilder Repräsentationen, also ›Wie-
der-Vergegenwärtigungen‹ von etwas, das ihnen logisch vorausgeht.7 Bil-
der als Repräsentationen zu denken, heißt demnach, sie von ihrem Bezug 

5	  	Für einen Überblick über die prähistorische Höhlenmalerei und die 
wechselvolle Deutung ihrer bis heute rätselhaften Erzeugnisse vgl. Bahn 
(1988/2016), Lorblanchet (1995/2000), Lewis-Williams (2002) und Rosen-
gren (2012); letzterer mit einem – allerdings wenig überzeugenden – Plä-
doyer gegen den »mimetic curse in cave-art studies« (ebd.: 9–11). Spezifisch 
bildtheoretische Überlegungen zur prähistorischen Kunst finden sich auch 
bei Le Tensorer (2001).

6	  	Die Frage, ob der Ursprung der Bilder in der Nachahmung oder nicht viel-
mehr in der Abstraktion zu suchen ist, wurde durchaus kontrovers disku-
tiert – vgl. die beiden gegensätzlichen Positionen bei Arnold Hauser (1953: 
1–8; 1974: 6, 11) und André Leroi-Gourhan (1964–1965: 237–241). 

7	  	Zur Etymologie des Repräsentationsbegriffs vgl. Hofmann (1974: 38–
47); zur vielschichtigen Verwendung des Begriffs im ästhetischen Diskurs 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

auf die außerbildliche Wirklichkeit her zu denken. So rätselhaft die Höh-
lenbilder der großen Tiere uns beispielsweise sein mögen, so zweifellos 
steht doch fest, dass sie etwas mit den wirklichen Tieren außerhalb der 
Höhlen zu tun haben müssen, denen sie so offensichtlich nachempfun-
den sind. Als was auch immer sie gemeint gewesen sein mögen, auf ei-
ner elementaren Ebene sind sie Nachahmungen – das heißt Produkte 
dessen, was in der Antike als Mimesis bezeichnet und philosophisch dis-
kutiert wurde.

Der zusammen mit Aristoteles wichtigste Vertreter der antiken Mi-
mesistheorie ist der griechische Philosoph Platon. Wesentlich stärker als 
Aristoteles stellt Platon dabei die Bilderfrage als solche und reflektiert 
systematisch über den ontologischen Status des Bildes. Im Dialog Sophis-
tes etwa wirft er die fundamentale Definitionsfrage auf, »was wir denn 

vgl. Werber (2003); auch auf andere Diskursbereiche bezogen vgl. Behn-
ke (1992).

Abb. 2: Panneau der Pferde, ca. 29–35 000 v. Chr. (zur Datierung vgl. Quiles et 
al. 2016). Holzkohle auf Felswand. Höhle von Chauvet bei Vallon-Pont-d’Arc, 
Ardèche, Frankreich.

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

überhaupt unter einem Bild meinen« (Soph. 239d). Als Anwort zählt er 
zunächst einige empirische Beispiele dafür auf, welche Phänomene un-
ter die Gattung der Bilder zu rechnen seien: »die Bilder im Wasser und in 
den Spiegeln, und dann die gemalten und die geformten und was für an-
dere es noch gibt« (Soph. 239d, vgl. Pol. 509e–510a). Anschließend wird 
das Bild philosophisch bestimmt als das »Allgemeine in dem allen, was 
du eben, da du von vielen sprachst, mit einem Namen bezeichnen woll-
test, indem du zu allem ›Bild‹ sagtest, was doch eins ist« (Soph. 240a). 

Dieses eine »Allgemeine«, das alle aufgezählten Bildphänomene für Pla-
ton gemeinsam haben, ist die Mimesis. Die Bedeutung dieses Schlüsselbe-
griffs der antiken Ästhetik allerdings ist gar nicht so leicht zu bestimmen. 
Das griechische Wort mimesis (laut Wörterbuch: »1. Nachgeahmtes, Ab-
bild; 2. Nachahmung, Darstellung«) stammt von dem Verb mimeisthai ab 
(vgl. Kardaun 1993: 20 f.), das bereits beim Mythendichter Pindar auf-
taucht, wo es die Nachahmung von Tieren durch einen Schauspieler be-
zeichnet, aber auch musikalische Ausdrucksformen, etwa den auf einem 
Instrument gespielten Ton, der in einem Schauspiel das Sterben einer Figur 
›begleitet‹ (vgl. Halliwell 2002: 19). Obgleich sich als gängige Übersetzung 
des Wortes im Deutschen die ›Nachahmung‹ eingebürgert hat – so etwa 
in der einflussreichen Übersetzung durch Friedrich Schleiermacher8 –, ist 
umstritten, ob sich eine einzige Grundbedeutung von mimesis überhaupt 
angeben lässt. Hermann Koller (1954: 119) etwa gibt zwei verschiedene 
Grundbedeutungen an – »Nachahmung« und »Darstellung« –, wobei er 
den ursprünglichen Sinn des Wortes vor allem im kultischen Tanz, also in 
der Darstellung, verortet. Maria Kardaun arbeitet als »einheitliche Bedeu-
tung« des Begriffs bei Platon die »bildhafte Darstellung« (Kardaun 1993: 
66) heraus und behauptet, dessen Wortgebrauch füge sich »reibungslos 
in den normalen griechischen Wortgebrauch der vorplatonischen und der 
nachplatonischen Literatur« (ebd.). Andere Autoren hingegen sind vor-
sichtiger (vgl. Moraux 1955: 8 f.) und führen bereits für den vorplatoni-
schen Sprachgebrauch nicht weniger als fünf Bedeutungen an: 

»first, visual resemblance (including figurative works of art); second, be-
havioral emulation/imitation; third, impersonation, including dramatic 
enactment; fourth, vocal or musical production of significant or expres-
sive structures of sound; fifth, metaphysical conformity, as in the Pytha-
gorean belief, reported by Aristotle, that the material world is a mimesis 
of the immaterial domain of numbers« (Halliwell 2002: 15).

Allen Bedeutungsfacetten gemeinsam ist gleichwohl der Rekurs auf das 
Phänomen der Ähnlichkeit, die ja auch in der gängigen Übersetzungen 

8	  	Eine Übersicht über die gängigen Übersetzungen, auch in anderen Sprachen, 
findet sich bei Kardaun (1993: 10–18); im Englischen wird mimesis zumeist 
mit »imitation« übersetzt (vgl. ebd.: 11–15).

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

als ›Nachahmung‹ der Sache nach mitschwingt: Wer etwas nachahmt, 
und sei es im Tanz, wiederholt das Nachgeahmte durch etwas dem Nach-
geahmten möglichst Ähnliches. Am wenigsten evident erscheint dies auf 
den ersten Blick für die Musik, umso deutlicher ist der Zusammenhang 
jedoch in den darstellenden Künsten wie etwa im Schauspiel, bei dem, 
so Platon in der Politeia, »irgendeiner eine Rede vorträgt, als wäre er ein 
anderer«, indem er »seinen Vortrag jedesmal so sehr als möglich dem 
nachbildet [im Original: mimeisthai], von dem er vorher ankündigt, dass 
er reden werde« (Pol. 393c). 

Im Sophistes bestimmt Platon auch das Bild auf diese Weise über das 
Moment der Ähnlichkeit: Ein Bild ist »das einem Wahren ähnlich ge-
machte Andere solche« (Soph. 240a). Das in diesem Satz verwendete Tä-
tigkeitswort aphomoion, »ähnlich machen«, betont dabei ein entschei-
dendes Moment: Mimesis ist ein Machen, eine Tätigkeit, eine techné 
– und zwar die Technik der Herstellung von Ähnlichkeit.9 Wenn etwas 
ein Bild von mir ist, dann darum, weil der Maler es mir ähnlich gemacht 
und meine Züge mit Händen und Werkzeug aktiv und intentional auf 
das Bild übertragen hat.10 Darin liegt zugleich der Grund, warum nicht 
jedes Ding, das einem anderen ähnelt, bereits ein Bild ist. Zwei Hühner
eier bilden einander ebenso wenig ab wie zwei Zwillingsbrüder. Sie äh-
neln sich zwar, wurden einander jedoch nicht in einem Akt der Nachah-
mung ähnlich gemacht. Insofern führt Platons eigener Verweis auf »die 
Bilder im Wasser und in den Spiegeln« eigentlich in die Irre, denn hier 
fehlt die Tätigkeit der Mimesis im engeren Sinne bzw. sie wird der Na-
tur selbst zugeschlagen. 

Mimesis ist also eine herstellende Tätigkeit, andererseits aber ist sie wie-
derum keine komplette Neuschaffung des Nachgeahmten, keine gleich-
wertige zweite Schöpfung. Das Bild, so betont Platon im Kratylos, ist kei-
ne vollständige Verdopplung, keine identische Kopie des Abgebildeten. 
»Oder merkst du nicht«, heißt es dort, »wieviel den Bildern daran fehlt, 
dasselbe zu haben wie das, dessen Bilder sie sind?« (Krat. 432b) Denn sie 
ahmen stets nur bestimmte Aspekte des Originals nach, andere hingegen 
lassen sie weg. So sind die Bilder für Platon grundsätzlich weniger als das, 
was sie darstellen – ein defizitäres »Seinsderivat«, wie Hans Blumenberg 
(1957: 27) zu Platons Bildauffassung einmal geschrieben hat. Was ihnen 
am meisten fehlt, ist der Körper, also die Substanz, das ›Sein‹ dessen, was 
sie abbilden. Darum kann Platon an anderer Stelle auch sagen, das Bild 

9	  	Zum Aspekt der techné in der platonischen Mimesistheorie vgl. Janaway 
(1995: 36–57); für einen graphischen Überblick über Platons Unterteilungen 
der techné als Grundbegriff mit zahlreichen Unterbegriffen vgl. ebd.: 172. 

10	 	Vgl. hierzu auch Wiesing (2005: 131), der das Merkmal der »Intention« für 
die platonische Mimesistheorie hervorhebt: »Nachahmungen sind bewußt 
um der Ähnlichkeit willen hergestellte Artefakte.«

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

sei eine »Verflechtung«, bei der »das Nichtseiende mit dem Seienden ver-
flochten« (Soph. 240b) ist. Denn das Bild ist nicht wirklich das, was es 
abbildet, es ist »[k]eineswegs doch ein Wahres, sondern ein Scheinbares« 
(ebd.). Gleichwohl, so reflektiert Platon die eigentümliche ›Zwitterhaf-
tigkeit‹ (vgl. Böhme 1999: 27) des Bildes, die er selbst »ganz ungereimt« 
(Soph. 240b) findet, ist das Bild wiederum auch nicht nichts: »Aber es ist 
ja doch irgendwie«, denn immerhin ein »Bild ist es doch wirklich« (ebd.). 

Ähnlichkeit, so lässt sich dieser ›ungereimte‹ Status des Bildes logisch 
auflösen, bedeutet nicht vollkommene Übereinstimmung. Die Relation 
zwischen dem Bild und dem Abgebildeten ist eine beschränkte »Teilha-
be-Relation« (Böhme 1999: 17, Mouroutsou 2010: 40–42), eine nur 
»partielle Identität« (Wiesing 2005: 57). Wäre sie mehr, so ginge die 
spezifisch bildhafte Relation und damit das »Bildsein« (Böhme 1999: 
20) des Bildes verloren: Ähnlichkeit ohne Differenz wäre nicht Ähnlich-
keit, sondern Identität, also kein Bild mehr, sondern eine Reproduktion. 
Bilder sind aus anderem Holz geschnitzt als das, was sie abbilden. Zwi-
schen Bildobjekt und Realobjekt, Abbild und Abgebildetem, Bild und 
Wirklichkeit klafft ein ontologischer Graben: Das Bild besitzt ein an-
deres »Sein« als die gewöhnlichen Dinge, es ist ein »Scheinbares«, wie 
Platon es nennt. Dieser Schein ist jedoch wiederum nicht mit einem tat-
sächlichen Nichtsein zu verwechseln, denn auch das Bild hat ein Sein, 
nur eben ein anderes als die Dinge der physischen Welt. 

Trotz des ontologischen Grabens stehen sich die beiden Welten für 
Platon nicht beziehungslos gegenüber. Die Brücke über den Graben wird 
durch die Ähnlichkeit geschlagen, die als Gemeinsames zwischen den 
beiden Seinsformen vermittelt. Bildsein heißt im Kontext der Mimesis-
theorie, dass das Bild nicht einfach nur für sich steht, sondern auf ein 
Wirkliches bezogen ist, mit dem es zwar nicht die körperliche Substanz, 
dafür aber bestimmte andere Eigenschaften teilt, namentlich Proportio-
nen und Farbgebung. Die Kunst des Bildermachens, so erläutert Platon, 
»besteht darin, wenn jemand nach des Urbildes Verhältnissen in Länge, 
Breite und Tiefe, und dann auch jeglichem seine angemessene Farbe ge-
bend, die Entstehung einer Nachahmung bewirkt.« (Soph. 235d–e, vgl. 
Pol. 602d) Man darf hinzufügen, was Platon hier stillschweigend zu im-
plizieren scheint, ohne es deutlich zu sagen: dass die Teilhabe sich auf 
die visuelle Gestalt des Abgebildeten beschränkt, wie sie dem Auge er-
scheint. Das versteht sich von selbst bei der Farbe, die per definitionem 
nur visuell wahrgenommen werden kann, gilt aber wohl auch für die 
Proportion bzw. die Form des Bildobjekts, von der Platon offensichtlich 
nicht meint, man solle sie mit den Fingern ertasten. 

Sogar mit dieser Präzisierung bleibt Platons Definition der Nachah-
mung im Sophistes jedoch ein Stück weit hinter dem zurück, was er 
eigentlich im Sinn hat, wenn er von Nachahmung spricht: die Tatsa-
che, dass das Bild nicht einfach nur an einer visuellen Gestalt ›teilhat‹, 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

sondern dass die Gestalt des Bildes der Gestalt des abgebildeten Gegen-
standes tatsächlich nachgebildet ist.11 Dass zwei Zwillingsbrüder keine 
Bilder des jeweils anderen Zwillings sind, liegt schließlich nicht daran, 
dass sie vollkommen identisch sind, anstatt einander nur ähnlich zu sein; 
auch zweieiige Zwillinge bilden einander ja nicht ab, obwohl sie in Pla-
tons Sinne ähnlich sind. Vielmehr sind sie darum keine Bilder voneinan-
der, weil sie logisch gleichrangig sind, während das Bild auf einer logi-
schen »Nachrangigkeit« (Rauscher 2006: 138) beruht.12 

Bildlichkeit, darin liegt eine wesentliche Bestimmung des Bildes als 
Mimesis, ist eine wesentlich einseitige Relation.13 Das Bild im Wasser 
bildet mein Gesicht ab, mein Gesicht aber nicht das Wasser. Schon der 
geläufige und zumindest für die Bilder durchaus angemessene Begriff 
Nach-ahmung verweist auf die hierarchische Relationslogik der Mime-
sistheorie, die das Bild stets im Rahmen seines »Dependenzverhältnis-
ses« (Scholz 2000: 622) zur ursprünglichen Wirklichkeit denkt, auf die 
es sich bezieht und die es abbildet. Das Wort »Repräsentation«, das ei-
ner weiteren möglichen Übersetzung von mimesis entspricht (vgl. Con-
ford 1922, Kardaun 1993: 70) – auch wenn es, wie eingangs angedeutet, 
eigentlich weiter gefasst ist, da ihm der Aspekt der techné fehlt – bringt 
dieses Dependenzverhältnis bereits sprachlich zum Ausdruck: Wenn 
re-praesentatio wörtlich »Wieder-Vergegenwärtigung« bedeutet, dann 
wird in der Repräsentation etwas ›wieder‹ vergegenwärtigt, was vorher 
schon da war. Die Repräsentation wiederholt und verdoppelt das Re-
präsentierte – wenn auch eben nicht vollständig, sondern nur partiell, 
also nur in gewissen Aspekten des Repräsentierten, dem sich die Reprä-
sentation immer nur annähern kann, ohne es jemals ganz zu erreichen.

So gehört zum ästhetischen Paradigma der Mimesis bei Platon un-
weigerlich die Semantik von Urbild und Abbild, von echtem Original 
und defizitärer Kopie, die nicht nur Platons Bildtheorie, sondern auch 
sein philosophisches Denken insgesamt durchzieht. Denn bereits seine 
allgemeine »Ontologie [ist] selber eine Bildtheorie«, wie unter anderem 
Gernot Böhme (1999: 15) herausgearbeitet hat.14 Dies gilt vor allem 
für die ›Ideenlehre‹, das Kernstück des platonischen Denkens (für einen 

11	 	Deutlicher wird der Gedanke im Timaios (Ti. 28c–29a) ausgedrückt, wo 
Platon die Welt als ein durch einen »Werkmeister« nach einem »Vorbild« 
geschaffenes »Abbild« beschreibt. 

12	 	Vgl. in diesem Zusammenhang die ›Kausaltheorie‹ des Bildes, die Oliver 
Scholz (1991/2009: 82), wenn auch in kritischer Absicht, wie folgt skizziert: 
»Etwas soll nur dann ein Bild von x sein, wenn x ein (herausragender) kau-
sal relevanter Faktor bei der Entstehung des Bildes gewesen sei.«

13	 	Zur hierarchischen Einseitigkeit bzw. Asymmetrie des Abbildungsverhältnisses 
vgl. Mouroutsou (2010: 42), Scholz (1991/2009: 83) und Asmuth (2010: 115).

14	 	Zu Image and Reality in Plato’s Metaphysics vgl. auch Patterson (1985; zum 
Bild im engeren Sinne insb. 25–62).

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

Überblick vgl. Natorp 1902, Schäfer 2007). Zwar geht es dort in letzter 
Instanz um abstrakte, also unsichtbare Ideen wie etwa die Idee des Gu-
ten oder des Wahren. Andererseits aber ist es kein Zufall, dass bereits das 
Wort ›Idee‹ selbst – für das Platon zumeist die Wörter eidos und idea ge-
braucht – eine bildliche Dimension besitzt. Eidos heißt nicht nur »Idee, 
Begriff«, sondern auch »Urbild« sowie »Aussehen, Gestalt, Form«, und 
idea bedeutet zunächst »Ansehen, Aussehen, Äußeres, Gestalt«, »Be-
schaffenheit, Art u. Weise« sowie »Meinung, Vorstellung, Urbild, Idee«. 
Das Verb idein bzw. synonym eidon, von dem idea und eidos abstam-
men, meint ursprünglich »sehen, erblicken, wahrnehmen, besuchen«, 
und dann erst »einsehen, erkennen, erfahren, erwägen«. Platon selbst 
versteht seine Ideen gleichwohl etwas unkonkreter, als es die ursprüng-
liche Wortbedeutung nahelegt. Sie sind für ihn so etwas wie überindivi-
duelle, archetypische Urbilder der menschlichen Seele, die zugleich die 
eigentliche Wirklichkeit hinter den äußeren, sichtbaren Dingen bilden. 

Wie stark Platons Ideenlehre dennoch im Register des Bildhaften ge-
dacht ist, und welche – allerdings defizitäre – Rolle die äußeren Bilder 
in dieser Ideenlehre einnehmen, wird an einem berühmten Gedanken-
gang aus der Politeia deutlich. Die tiefere Wirklichkeit beispielsweise ei-
nes Tisches, so führt Platon dort aus, liegt in der Idee des Tisches begrün-
det, an welcher der konkrete, physische Tisch lediglich Anteil hat (vgl. 
Pol. 597a–598d). Nicht erst die Kunst, schon die physische Welt als sol-
che ist bei Platon also mimesistheoretisch gedacht: Die äußere Wirklich-
keit ist selbst nur die Abbildung, die Mimesis, der Widerschein der ih-
nen zugrunde liegenden Ideen bzw. Urbilder.15 Wenn damit aber bereits 
die normale Alltagswelt als Bild erscheint, und noch dazu als defizitäres, 
so sinken die äußeren Bilder in der Seinshierarchie entsprechend noch 
weiter nach unten. Sie sind, so Platon, nur Abbilder von Abbildern. Ein 
Maler, der einen Tisch nachbildet, malt nicht das Urbild des Tisches ab, 
sondern den sichtbaren Tisch, der selbst schon ein Abbild des Urbildes 
ist. »Gar weit also von der Wahrheit ist die Nachbildnerei« (Pol. 598b), 
lautet das konsequente Urteil über die bildenden Künstler. Aus dem ide-
alen Staat, den Platon in der Politeia entwirft, gehören sie darum eben-
so verbannt wie die Mythendichter mit ihren sprachlichen Bildern (vgl. 
Pol. 376c–378e, 394b–398b, 595a–608b). 

An anderen Stellen freilich urteilt Platon nicht ganz so pauschal, son-
dern führt Differenzierungen ein. Es gibt, so heißt es im Sophistes, besse-
re und schlechtere Bilder, nämlich »zwei Arten der Nachahmungskunst« 

15	 	Unter anderem im Höhlengleichnis (Pol. 514a–518b) wird diese Auffassung 
der physischen Welt als eines bloßen Scheins, den es in Richtung einer direk-
ten ›Ideenschau‹ zum Wahren hin zu durchbrechen gilt, beschrieben – und 
ihrerseits in einem Vorstellungsbild, das der Text vor dem inneren Auge des 
Lesers evoziert, anschaulich gemacht.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

(Soph. 235d): einerseits die »ebenbildnerische Kunst der Ebenbilder« 
(ebd.) bzw. die mimesis eikastike, andererseits die »trugbildnerische« 
(ebd.: 236c) Kunst der mimesis phantastike. Mimesis, als Herstellung 
von Ähnlichkeit, ist an dieser Stelle nicht mehr nur eine objektive Be-
schreibung dessen, was ein Künstler tut, wenn er Bilder malt, sondern 
eine normative Aufforderung und ein künstlerisches Programm: ›Du 
sollst keine unwahren Bilder machen‹, fordert Platon, indem er die größt-
mögliche Ähnlichkeit zur Pflicht des Künstlers erhebt und die Kunst auf 
den Naturalismus verpflichtet. So erklären sich schließlich auch die ver-
schiedenen Begriffe für Bild – v. a. eikon, eidolon und phantasma –, die 
Platon gebraucht. Das eikon steht für die guten ›Ebenbilder‹, eidolon und 
phantasma hingegen stehen für die schlechten ›Trugbilder‹, in denen die 
Ähnlichkeit verfehlt und ein falscher Eindruck vermittelt wird. 

Ist Platon also wenn schon kein genereller Feind der Bilder, so doch 
ein Feind der Phantasie und der künstlerischen Freiheit, wenn er den Bil-
dern das Phantasieren, die Lüge, die Abweichung vom Wirklichen ver-
bietet und damit gerade einen der tiefsten Reize des Bildermachens, die 
»Freiheit des Bildens«, wie Hans Jonas (1961) sie in seinem Aufsatz über 
den »Homo Pictor« (ebd.) einmal genannt hat, verbieten will? Das Urteil 
mag zutreffen; dennoch aber lohnt ein zweiter Blick. Denn wie der Phi-
losoph Lambert Wiesing in einem Aufsatz über Platons Mimesistheorie 
gezeigt hat, verbirgt sich hinter den rigiden Forderungen des Philosophen 
eine durchaus lebensweltlich inspirierte Kritik an bestimmten, zur dama-
ligen Zeit populären Bildwerken. Hinter Platons Ablehnung der falschen 
Bilder steckt ein »verborgener Kanon« (Wiesing 2005: 125–149), den 
man kennen muss, um seine Bildkritik sinnvoll zu verstehen. 

Zu diesem verborgenen Kanon gehört laut Wiesing die Athena Parthe-
nos, das »größte und bedeutendste Kunstwerk zu Platons Zeiten in sei-
ner Heimatstadt« (ebd.: 136). Dabei handelte es sich um die rund zwölf 
Meter hohe Skulptur der Göttin Athene, die in der Cella des Parthenon-
Tempels auf der Akropolis als religiöses Kultbild verehrt wurde. Die 
künstlerische Gestaltung der Skulptur widerspricht dem platonischen 
Ideal des ›ebenbildnerischen Ebenbildes‹, weil sie versucht, den visuellen 
Eindruck von Ähnlichkeit mit einem trugbildnerischen Effekt zu erzielen. 
Denn der Kopf der Göttin ist »gemessen an den menschlichen Propor-
tionen zu groß gebildet« (ebd.: 138). Die falsche Größe sollte den Ver-
kleinerungseffekt der Entfernung ausgleichen:

»Da man [...] den Kopf als normaler Betrachter ausschließlich in ei-
ner Höhe von 12 Metern sah, wirkte er auf den Betrachter kleiner. Phi-
dias [der verantwortliche Bildhauer] hat ihn größer geformt, als es die 
menschliche Proportion vorschreibt, mit der Wirkung, daß der so hohe 
Kopf dem tiefen Betrachter nicht zu klein erscheinen kann« (ebd.). 

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

Mit solchen Blendwerken kann kein Philosoph zufrieden sein, der sich 
selbst, wie es der Name besagt, als Liebhaber der Wahrheit versteht. Und 
tatsächlich scheint Platon im unmittelbaren Zusammenhang mit seiner 
Kritik der trugbildnerischen Kunst auf eben diesen optischen ›Trick‹ an-
zuspielen, wenn er seine Dialogpartner über die korrekte Wiedergabe 
von Proportionen fragen lässt:

»Theaitetos: Wie aber? Suchen nicht alle etwas Nachahmenden dieses zu 
tun? Fremder: Wenigstens diejenigen nicht, welche von jenen großen Wer-
ken eines bilden oder malen. Denn wenn diese die wahren Verhältnisse des 
Schönen wiedergeben wollten, so, weißt du wohl, würde das Obere klei-
ner als recht und das Untere größer erscheinen, weil das eine aus der Fer-
ne, das andere aus der Nähe von uns gesehen würde.« (Soph. 235d–236a)

Platons Ablehnung der Trugbilder der mimesis phantastike richtet sich 
also durchaus nicht primär gegen die phantastischen Bilder. Die Lüge der 
Athena liegt in der Form, nicht im Inhalt des Bildes begründet. Sie opfert 
die ›Wahrheit des Bildens‹ – wie Platon der Formulierung von der Frei-
heit des Bildens wohl entgegenhalten würde – der Wirkung auf die Sin-
ne; das Höhere also dem Niederen. Selbst dem modernen Leser leuchtet 
diese Kritik unmittelbar ein. Platons Kritik der Kunst ist zumindest an 
einigen Stellen wesentlich differenzierter und angemessener, als es die viel 
zitierten, geradezu berüchtigten Passagen aus der Politeia nahelegen.16 

Und doch können wir mit Platons normativer Bildauffassung zumin-
dest in ihrer abstrakten Formulierung als künstlerisches Programm heute 
nicht mehr viel anfangen.17 Seine Einmischung in die Arbeit der Künstler 
und ihre Verpflichtung auf Wahrheit und Wirklichkeit leuchtet uns nicht 
nur nicht mehr ein, sie empört uns geradezu, zumal wenn sie sich, wie in 
der Politeia, mit politischen Forderungen verbindet, wonach die Künst-
ler als Lügner aus dem idealen Staat auszuschließen oder zumindest un-
ter »Aufsicht« (Pol. 377b, 386b) zu stellen seien. Auch hier freilich lohnt 
ein zweiter Blick. Denn es liegt nicht nur an Platon, sondern auch an uns, 
wenn wir seine Einmischung in die Belange der Kunst als undenkbar 

16	 	Zur gängigen Kritik an Platons Kunstfeindlichkeit vgl. v. a. die Ausführun-
gen in Karl Poppers Die offene Gesellschaft und ihre Feinde (1945), die Pla-
ton geradezu als präfaschistischen Denker präsentieren.

17	 	Siehe allerdings, wenn auch zur damaligen Zeit schon rückschrittlich, die ent-
sprechende Forderung in der marxistischen ›Realismus-Debatte‹ des 20. Jahr-
hunderts u. a. bei Georg Lukács (1938), der bei dieser Gelegenheit sogar dem 
bürgerlichen Realismus eines Thomas Mann den Vorzug vor den kunstrevo-
lutionären Avantgarden gibt. Überhaupt lebt Platons Mimesistheorie, auch 
wo sie nicht im engeren Sinne als künstlerisches Programm begriffen wird, 
in der Moderne vornehmlich in der marxistischen ›Widerspiegelungstheorie‹ 
der Kunst fort (vgl. Holz/Metscher 2005; zur »Rolle der Mimesis in Lukács’ 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

empfinden. Der Blick auf die genuin antike Pointe der platonischen Bild-
auffassung bleibt verstellt, wenn wir ihre normativen Implikationen ein-
fach nur zurückweisen, anstatt die grundlegend andere Auffassung des 
Verhältnisses von Bild und Wirklichkeit zu bedenken, die ihnen zugrun-
deliegt. Platon selbst nämlich würde unsere Kritik an seiner Bildkritik sei-
nerseits mit einem durchaus stichhaltigen Argument kontern: Uns fehlt, 
so würde er uns vorwerfen, die Einsicht in die politische Bedeutung der 
Bilder, das heißt der Sinn für ihre Funktion im Gemeinwesen. 

Was mit dieser politischen Funktion der Bilder gemeint ist, wird an 
einer Stelle in der Politeia deutlich, in der Platon ausführt, warum die 
(literarischen) Schreckensbilder der Unterwelt in seinem Staat nichts zu 
suchen haben:

»Wenn einer glaubt, daß es eine Unterwelt gibt, und zugleich, daß sie 
furchtbar ist, meinst du, der werde irgend ohne Furcht vor dem Tode sein 
und in Gefechten lieber den Tod als Niederlage und Knechtschaft wäh-
len? [...] Wir müssen also, wie es scheint, auch über diejenigen Aufsicht 
führen, die hierüber Erzählungen vortragen wollen, uns sie ersuchen, 
nicht so schlechthin die Unterwelt zu schmähen, sondern sie lieber zu lo-
ben, weil sonst, was sie sagten, weder richtig sein würde noch auch denen 
nützlich, welche wehrhaft sein sollen.« (Pol. 386b; vgl. auch ebd.: 606d)

Was Platon hier vorschlägt, ist politische Zensur. Es offenbart zugleich 
aber auch eine Sensibilität für die Macht der Kunstwerke und ihren er-
zieherischen Einfluss auf jene, die sie betrachten. Die düsteren Schre-
ckensbilder der Unterwelt schaden der Tapferkeit der Bürger, versetzen 
sie in Angst und Schrecken, schaden also dem Gemeinwesen, das zumin-
dest im antiken Griechenland auf tapfere Krieger angewiesen ist, um zu 
funktionieren. Im Grunde vertritt Platon hier eine bemerkenswert so-
ziologische Kunstauffassung: Er denkt die Kunstwerke nicht unabhän-
gig von der Wirklichkeit derer, die sie betrachten, sondern koppelt sie 
ethisch und politisch an das Gemeinwesen zurück, indem er ihnen eine 
Wirkung auf dieses Gemeinwesen zuerkennt. 

An einer anderen Stelle wird deutlich, dass Platon dieser ›Kunstpäda-
gogik‹ im Zweifelsfall sogar den Vorrang vor der Wahrheit zu geben be-
reit ist, wenn es beispielsweise darum geht, die Jugend vor den aufsta-
chelnden Wirkungen von Gewaltdarstellungen zu schützen:

»Aber des Kronos Taten und was ihm wieder von seinem Sohne bege-
gnet, sollte wohl, denke ich, auch wenn es wahr wäre, unverständigen 
und jungen Leuten nicht so unbedacht erzählt werden, sondern am liebs
ten verschwiegen bleiben« (Pol. 378a).

Ästhetik« auch Holz 2013: 59–76). Die folgenden Ausführungen werden zei-
gen, woher diese Nähe rührt und dass sie politische Gründe besitzt. 

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

Sonst nämlich könnte es passieren, führt Platon zur Begründung aus, 
dass ein junger Mann auf die Idee kommt, seinem Vater etwas Ähnliches 
anzutun, was Kronos seinem Vater angetan hat (vgl. Pol. 378b), ihn also 
zu entmannen und grausam zu verstümmeln. Verwandte Debatten wer-
den bis heute geführt.18 Aber es geht auch an diesem Punkt nicht darum, 
sich Platons Schlussfolgerungen im engeren Sinne zu eigen zu machen; 
worauf es ankommt, ist die grundsätzliche Bildauffassung, die hinter 
ihnen steht. Zum Bildersehen, so könnte man diese antike Bildauffas-
sung zusammenfassen, gehören immer schon soziale, ethische und poli-
tische Implikationen; Bilder sind nicht neutral.19 Das Sehen von Bildern 
macht etwas mit uns, es prägt sich in unser Denken, Fühlen und Han-
deln ein. Was ein »Jüngling«, so Platon, »in diesen Jahren in seine Vor-
stellung aufnimmt, das pflegt schwer auszuwaschen und umzuändern 
sein« (Pol. 378d–e). 

Die Kategorie der Wirklichkeit in Platons Mimesistheorie gewinnt vor 
diesem Hintergrund eine ganz neue Facette. Nicht nur denkt Platon die 
Bilder in Bezug auf die physische Wirklichkeit, die sie abbilden, sondern 
auch in Bezug auf die gesellschaftliche Wirklichkeit, in die sie als Bilder 
eingebettet sind. Weit davon entfernt, die Bilder als irrelevante Nachah-
mungen der Wirklichkeit abzuwerten, spricht er ihnen eine Relevanz zu, 
nimmt sie in Verantwortung und macht sie zum Gegenstand einer Bild
ethik, Bildpädagogik und Bildpolitik, die sich um ihre Wirkungen be-
kümmert und sie in den Dienst des Guten zu stellen sucht. Gewiss, wir 
können ihm auch und gerade in diesem Punkt nicht mehr ohne Wei-
teres folgen, weil wir den Bildern eben diese normativen Vorschriften 
nicht mehr machen wollen.20 Zumindest auf der deskriptiven Ebene aber 

18	 	Zur platonischen Kritik der Massenmedien vgl. auch den lesenswerten Auf-
satz zu »Plato and the Mass Media« von Alexander Nehamas (1988). 

19	 	Vgl. zu diesem Punkt auch Janaway (1995: 80–105). Werner Jaeger (1936: 
288) betont die historische Fremdheit dieser antiken Auffassung für den mo-
dernen Leser: »Dem Heutigen wird es deshalb so schwer, diese Haltung zu be-
greifen, weil sich die moderne ›Kunst‹ von dem Moralismus der Aufklärungs-
zeit erst vor nicht langer Zeit unter Schmerzen hat losreißen müssen. Nichts 
steht daher vielen von uns so fest wie der Satz, daß der Genuß eines Werkes 
der ›Kunst‹ moralisch indifferent ist. Wir haben es hier nicht mit der Frage der 
Wahrheit dieser Theorie zu tun, sondern haben nur erneut festzustellen, daß 
sie dem griechischen Empfinden nicht entspricht. Wir dürfen zwar die beson-
deren, rigorosen Forderungen, die Plato aus der erzieherischen Sendung des 
Dichters zieht, nicht ohne weiteres verallgemeinern, aber die Auffassung als 
solche ist keineswegs ihm allein eigentümlich. Er teilt sie nicht nur mit der äl-
teren griechischen Tradition, sondern auch mit seinen Zeitgenossen.«

20	 	Warum wir hierzu nicht mehr bereit sind, liegt in der Logik des neuzeitlichen 
Kunstbegriffs begründet; vgl. in diesem Zusammenhang Abschnitt 2.3.1 zur 
modernen ›Freistellung‹ der Kunst aus dem Sozialen. 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

formuliert Platon eine soziologisch höchst wertvolle Einsicht, wenn er 
darauf beharrt, dass Bilder etwas mit uns machen und uns verändern 
– und zwar nicht nur individuell, sondern auch kollektiv. Eine Gesell-
schaft, in der bestimmte Bilder zirkulieren, ist eine andere Gesellschaft 
als eine, in der andere Bilder zirkulieren. 

Gleich im doppelten Sinne lenkt die platonische Mimesistheorie also 
den Blick auf das Verhältnis der Bilder zur Wirklichkeit. Erstens be-
greift sie die Bilder als Medien, in denen der Mensch sich zur Wirklich-
keit, in der er lebt und auf die er sich in seinen Bildern bezieht, aktiv 
verhält. Diese Wirklichkeit ist zumindest in den bildtheoretischen Pas-
sagen bei Platon vor allem als Wirklichkeit der konkreten Dinge ge-
dacht, das heißt als Mimesis der physischen Natur. Zugleich aber ist 
sie, auch schon bei Platon selbst, als gesellschaftliche Wirklichkeit ge-
dacht, das heißt als »Mimesis der Praxis«, wie es Friedrich Tomberg 
(1968) in Bezug auf (nicht nur) die aristotelische Mimesistheorie, die 
sich jedoch eher auf das Schauspiel als auf die bildenden Künste be-
zieht, einmal genannt hat. Im Bild spiegeln sich nicht allein die Propor-
tionen und Farben der physischen Dinge, sondern auch die Verhaltens-
weisen der Menschen, die Strukturen der Gesellschaft und zuletzt der 
Welt als ganzer wider. 

Zweitens lehrt uns die platonische Mimesistheorie, die Bilder selbst 
als Teil der Wirklichkeit zu begreifen, in der sie produziert und betrach-
tet werden und in der sie eine bestimmte Funktion erfüllen. Selbstver-
ständlich ist Platons Bestimmung dieser Funktion unterkomplex, wenn 
er die Bilder lediglich als pädagogische Vorbilder begreift und ihnen da-
rum jene Freiheit des Bildens verbietet, die wir heute so hoch an ihnen 
schätzen. Und doch legt seine Politisierung des Bildes etwas Grundlegen-
des an den Bildern frei: Die Bilder formen das Denken und die Vorstel-
lungen derer, die sie betrachten. Dadurch wirken sie auf die Gesellschaft 
als ganze ein, die sich aus diesen Menschen zusammensetzt. Wer Bilder 
sieht, der sieht durch sie hindurch auf die Welt; und wie er die Welt sieht, 
so denkt und handelt er in dieser Welt.21

So besitzt die antike Mimesisheorie, die immerhin noch bis ins letz-
te Jahrhundert als »Standardauffassung« (Sachs-Hombach 2003: 49) 
des Bildes galt, bis heute ihren Wert.22 Platons Aktualität gründet al-
lerdings nicht auf seiner normativen Einteilung in gute und schlechte 

21	 	Damit kündigt sich in Platon bereits die soziologische Theorie des ›gesell-
schaftlichen Imaginären‹ an, die auf ihre Weise nach dem konstitutiven Zu-
sammenhang von Bild, Denken und Gesellschaft fragt (vgl. 2.2.2, 2.2.3).

22	 	Vgl. zu dieser Einschätzung auch Böhme (1999: 27), Sachs-Hombach (2003: 
30–51, 129–156) und Halliwell (2002: 5 f.), der zu folgendem Urteil ge-
langt: »Mimesis, in all its variations, has quite simply proved to be the most 
longlasting, widely held and intellectually accommodating of all theories of 
art in the West.«

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

Bilder, sondern vielmehr auf dem ›realistischen‹ Blickwinkel, den er ih-
nen gegenüber einnimmt, wenn er die Ähnlichkeiten, aber auch die Ab-
weichungen des Bildes von der Wirklichkeit in den Blick nimmt, oder 
wenn er nach den Funktionen der Bilder für das Gemeinwesen fragt. 
Platon denkt, darin liegt die elementare Grundidee seiner und jedwe-
der Mimesistheorie, das Bild von seinem Anderen her: Wer Bilder ver-
stehen will, darf nicht nur auf die Bilder selbst schauen, sondern muss 
auch die Beziehung der Bilder zur Wirklichkeit betrachten, aus der sie 
hervorgehen und in die sie wieder zurückgehen, sobald sie betrachtet 
werden. Wie keine andere Bildauffassung lenkt die Mimesistheorie den 
Blick auf die »relationship between the world inside and the world out-
side the mimetic work«, wie Stephen Halliwell (2002: 22) in Bezug auf 
Platon zusammenfasst.

1.1.2 Das Bild als anschauliches Zeichen: Semiotische Bildtheorien

Das Erbe der platonischen Bildauffassung, die das Bild grundsätzlich von 
seinem Anderen her denkt, lebt heute in den semiotischen Bildtheorien 
fort. Ihr zentraler Begriff, das Zeichen (gr. semeion), beinhaltet per de-
finitionem dieses Andere, denn ein Zeichen ist ›etwas, das für etwas an-
deres steht‹: »Aliquid stat pro aliquo« (Keller 1995: 115), lautet die 
klassische mittelalterliche Zeichendefinition, die auch in gegenwärtigen 
Theorien noch vertreten wird.23 Bereits bei Augustinus findet sich da-
bei der Hinweis auf die Doppelgestalt des Zeichens aus Bezeichnendem 
und Bezeichnetem: 

»Ein Zeichen ist etwas, was sowohl sich selbst der Sinneswahrnehmung 
darbietet, als auch etwas anderes außer sich selbst dem Verstand prä-
sentiert.« (De dial. 5) 

Auch das Bild, zumindest das gegenständliche, besitzt diese Doppelge-
stalt. Wie jedes Zeichen besteht es zunächst aus dem Zeichen selbst, das 
sich »der Sinneswahrnehmung darbietet« wie etwa der Pinselstrich auf 
einer Leinwand. Zugleich »präsentiert« bzw. repräsentiert es aber etwas 
außerhalb seiner selbst, nämlich das durch den Pinselstrich dargestell-
te Bildobjekt, das als Bedeutung des Bildes vergegenwärtigt wird. Dabei 

23	 	Explizit bildsemiotisch etwa bei Blanke/Giannone/Vaillant (2005: 149), 
ähnlich auch bei Sachs-Hombach (2003: 78). Zur Einführung in die »Bild-
semiotik« bzw. die »pictorial semiotics« vgl. Sonesson (1989, 1993), Blanke 
(2003), Nöth (2009) und Friedrich/Schweppenhäuser (2010). Einen Über-
blick über die Geschichte des Zeichenbegriffs in der philosophischen Ästhe-
tik bieten Hess-Lüttich/Rellstab (2005; zum Bild ebd.: 273–279).

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

kann das dargestellte Bildobjekt seinerseits auf ein Realobjekt außerhalb 
seiner selbst verweisen, muss dies aber nicht notwendigerweise tun.24

Stärker als in der klassischen Mimesistheorie wird die Repräsenta-
tion aus semiotischer Sicht vom Betrachter des Bildes her gedacht. Ob 
ein Bildzeichen als solches erkannt und in seiner Bedeutung verstan-
den wird, hängt vom Betrachter ab: »[N]othing is a sign unless it is in-
terpreted as a sign«, konstatiert Charles S. Peirce (1903a: 2.308), einer 
der Gründerväter der modernen Semiotik. Darum macht es Sinn, auch 
den ›Zeichenbenutzer‹ in die Definition des Zeichens miteinzubeziehen. 
Entsprechend erweitert Peirce den klassischen Zeichenbegriff zu einer 
dreistelligen Relation: 

»A sign, or representamen, is something which stands to somebody for 
something in some respect or capacity« (ebd.: 2.228).

Bildzeichen zu erkennen ist folglich ein Akt des Betrachters und damit 
eine Funktion des Sehens – und zwar einer ganz besonderen Form des 
Sehens. Der Philosoph Richard Wollheim bezeichnet sie als »Sehen-in« 
(Wollheim 1982: 195) bzw. als ›Etwas-in-etwas-Sehen‹: Wenn ich ein 
Bild sehe, dann sehe ich nicht nur das Ding als solches, sondern erken-
ne in ihm etwas anderes, das durch das Bild vergegenwärtigt wird. Ich 
sehe nicht nur x, zum Beispiel den Farbauftrag auf einer Leinwand, son-
dern zugleich »y in x« (ebd.), zum Beispiel die visuelle Gestalt der Per-
son, die durch den Farbauftrag porträtiert wird. Auf diesem Modus des 
»Darstellungssehen[s]« bzw. des »representational seeing« (ebd.: 192) 
beruht nicht nur der entscheidende Unterschied zwischen Bildersehen 
und ›normalem‹ Sehen, sofern letzteres nicht ein Ding in einem anderen 
Ding, sondern das Ding selbst erblickt; es markiert auch einen wichtigen 
Unterschied zwischen Bildzeichen und anderen, insbesondere sprachli-
chen Zeichen. Denn anders als beim Buchstaben oder einem gesproche-
nen Sprachlaut bietet sich beim Bild nicht nur das Zeichen der Sinnes-
wahrnehmung dar; auch das Bezeichnete zeigt sich beim Bild in sinnlich 
wahrnehmbarer Gestalt. Nur das Bild erlaubt, das Etwas-in-etwas tat-
sächlich zu sehen. Dem Etwas-in-etwas-Sehen korrespondiert insofern 
immer auch ein ›Etwas-in-etwas-Zeigen‹, das den Sprachzeichen grund-
legend abgeht. Wo das sprachliche Zeichen eine »Vorstellung« im Be-
wusstsein des Zeichenbenutzers lediglich evoziert (vgl. de Saussure 1916: 

24	 	Mit den Begriffen ›Bildobjekt‹ und ›Realobjekt‹ beschränke ich mich be-
wusst auf eine möglichst einfache Terminologie und ignoriere die geradezu 
chaotische Vielfalt der semiotischen Termini in diesem Punkt (vgl. die Über-
sicht bei Eco 1973: 30). Ausführliche bildtheoretische Auseinandersetzun-
gen mit diesen und verwandten Begriffen findet sich u. a. bei Wiesing (2005: 
30–80) und Pichler/Ubl (2014: 18–135).

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

14 f.; 77 f.), wird im Bildzeichen die bezeichnete Vorstellung objektiv als 
sinnliche Erfahrung vor Augen gestellt.

Die vielleicht einflussreichste Zeichentheorie des Bildes, die diesen 
zentralen Aspekt – das ›Etwas-in-etwas-Zeigen‹ – einzufangen versucht, 
findet sich bei Peirce. In seiner Spekulativen Grammatik (1903a) unter-
scheidet Peirce drei verschiedene Zeichenklassen im Hinblick auf ihren 
Objektbezug: indexikalische, symbolische und ikonische Zeichen.25 Ein 
Index verweist auf eine reale, existentielle Beziehung zwischen Zeichen 
und (Real-) Objekt, etwa in Form einer physischen Kausalbeziehung, 
bei der die Existenz des Zeichens logisch notwendig die Existenz des Be-
zeichneten anzeigt, weil das Zeichen durch das bezeichnete Objekt über-
haupt erst hervorgebracht wird.26 Schwarzer Rauch etwa ist ein Index 
dafür, dass es irgendwo brennt, ein Fußabdruck dafür, dass jemand den 
Boden betreten hat. Ein Symbol dagegen verdankt sich allein der Kon-
vention des Zeichengebrauchs (vgl. ebd.: 2.249); es benötigt einen arbi-
trären Code, um entschlüsselt werden zu können. Das Symbol entspricht 
insofern dem sprachlichen Signifikanten bei Ferdinand de Saussure, ob-
gleich es nicht auf Sprachzeichen beschränkt ist.27

Eine Zwischenposition zwischen dem arbiträren Symbol und dem 
kausal determinierten Index nimmt das Ikon ein. Ikonische Zeichen sind 
solche, die »aufgrund innerer Merkmale, die in irgendeiner Weise Merk-
malen des Gegenstandes korrespondieren« (Eco 1973: 60), als Zeichen 
für etwas interpretiert werden. 

»The Icon has no dynamical connection with the object it represents; it 
simply happens that its qualities resemble those of that object, and ex-
cite analogous sensations in the mind for which it is a likeness.« (Peirce 
1903a: 2.299)

25	 	Auf Deutsch als Auszug veröffentlicht in Phänomen und Logik der Zeichen 
(Peirce 1903b), mit Rücksicht auf die bei Peirce so bedeutsamen sprach-
lichen Feinheiten hier jedoch nach der englischen Ausgabe der Collected 
Papers (1903a: 2.219–2.444) zitiert. Zur Einführung in die Peirce’sche 
Zeichentheorie vgl. Greenlee (1973) und Savan (1976); zu den drei Zei-
chenklassen am Beispiel der Fotografie auch Wyss (2006: 43–48). 

26	 	Vgl. Peirce (1903a: 2.248). Allgemein zum Index bei Peirce vgl. Greenlee 
(1973: 84–89) und Sonesson (1989: 38–43).

27	 	Beispiele für nicht-sprachliche symbolische Zeichen sind Verkehrsampeln und 
-schilder sowie die ›ikonografischen Zeichen‹, auf die ich gleich noch einmal 
zurückkomme. Zur linguistischen Terminologie Saussures mit den Grundbe-
griffen Signifikant (»Bezeichnung« bzw. »Lautbild«, im frz. Orig.: signifiant« 
bzw. »image acoustique«) und Signifikat (»Bezeichnetes« bzw. »Vorstellung«, 
frz. »signifié« bzw. »concept«) siehe de Saussure (1916: 76–79). Zur Arbitra-
rität bzw. »Beliebigkeit des Zeichens« vgl. ebd.: 79–82; zu Saussures Symbol-
begriff, der sich nicht mit demjenigen Peirces deckt, aber auch ebd.: 80.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

Das Ikon erzeugt analoge Wahrnehmungseindrücke (»analogous sensa-
tions«) wie dasjenige, dessen Zeichen es ist. Wie die Begriffe »resemb-
le« und »likeness« anzeigen, verortet Peirce die Ursache dieser analogen 
Wahrnehmungseindrücke im Phänomen der Ähnlichkeit.28 Als Beispiele 
für ikonische Zeichen nennt er unter anderem Bilder, Diagramme, Me-
taphern und Hieroglyphen.29

Trotz der naheliegenden Zuordnung der Bilder zu den ikonischen Zei-
chen können Bilder grundsätzlich alle drei von Peirce aufgezählten Zei-
chenklassen verkörpern. Mischformen sind nicht nur möglich, sondern 
der Regelfall. Auch Bilddarstellungen können auf symbolischen Konven-
tionen beruhen wie beispielsweise im Fall von ›ikonografischen Zeichen‹. 
Diese repräsentieren konventionelle Sekundärbedeutungen, die sich über 
die Primärbedeutung eines Bildobjekts legen und nur durch die Kennt-
nis bildexterner Texte entschlüsselbar sind wie etwa die weiße Taube als 
Symbol für Frieden bzw. den Heiligen Geist oder der Heiligenschein, dem 
die Primärbedeutung sogar völlig fehlt.30 Ebenso können Bilder als in-
dexikalische Zeichen gelesen werden; nicht nur, weil letztlich alle Dinge 
dieser Welt indexikalische Dimensionen besitzen (sofern sie kausal ver-
ursacht sind, sei es durch menschliche Hand oder Naturprozesse), son-
dern auch, weil zumindest einige Arten von Bildern ihre Eigenart aus 
indexikalischen Prozessen beziehen. Dies gilt vor allem für die Fotogra-
fie, die sich durch ihre indexikalische Verursachung – das fotografische 
Herstellungsverfahren mittels Abdruck des Lichts auf einen chemisch be-
schichteten Film – regelrecht definieren lässt.31

Dennoch wird das (gegenständliche) Bild nicht ohne Grund im-
mer wieder als Standardbeispiel des ikonischen Zeichens angeführt.32 

28	 	Die Ähnlichkeit (»likeness«) ist innerhalb des Peirce’schen Werkes sogar der 
ursprünglichere Terminus; erst ab 1885 wird er durch den Begriff des Ikons 
abgelöst, der jedoch seinerseits über das Merkmal der Ähnlichkeit definiert 
wird (vgl. Keiner 1977: 35, Pelc 1986: 7). 

29	 	Vgl. Peirce (1903a: 2.277–2.280). Allgemein zum Ikon bei Peirce vgl. Keiner 
(1977), Pelc (1986) und Ransdell (1986). Auf Peirce aufbauende semiotische 
Fundierungen des Bildbegriffs finden sich u. a. bei Sonesson (1989), Groupe 
μ (1992), Sachs-Hombach (2003), Blanke (2003) und Halawa (2008).

30	 	Zur ›Ikonografie‹ vgl. Białostocki (1973) sowie das Drei-Schichten-Modell 
der Bildbetrachtung von Erwin Panofsky (1939/1955). Eine umfassende 
Sammlung ikonografischer Bildbedeutungen findet sich in Cesare Ripas Ico-
nologia (1593a).

31	 	Vgl. Peirce (1903a: 2.281); zum Foto als Index vgl. Dubois (1990), daneben 
Barthes (1980); zur kontroversen Debatte um das indexikalische »Spurenpara-
digma« in der Fototheorie aber auch Geimer (2009: 51–60). Einen umfassenden 
Überblick über die Theoriegeschichte der Photographie bietet Stiegler (2006).

32	 	So etwa bei Eco (1973: 60–63), Greenlee (1973: 79 f.), Pelc (1986: 7), 
Schelske (1997: 38–40), Sachs-Hombach (2003: 42, 88) und Mitchell 

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

Symbolische Konventionen und indexikalische Verursachung mögen in 
vielen Bildern eine bedeutsame Rolle spielen, aber nur das Merkmal des 
Ikonischen trifft das Bild in seinem Wesenskern. Bildzeichen verweisen 
nicht nur, wie alle Zeichen, sondern sie zeigen auch. Sie sind Zeichen, die 
ihr Bezeichnetes an sich selbst darstellen. So lassen sich Sprachzeichen 
und Bildzeichen analytisch klar voneinander trennen: 

»Any ordinary word, as ›give,‹ ›bird,‹ ›marriage,‹ is an example of a 
symbol. It [...] does not, in itself, identify those things. It does not show 
us a bird, nor enact before our eyes a giving or a marriage.« (Peirce 
1903a: 2.298)

Sprachliche Symbole beruhen demnach auf »Formen, die als solche 
nichts darstellen«, während ikonische Bildzeichen »als Formen genom-
men auch etwas darstellen« (Böhme 1999: 29). Ihre Bedeutung ist nicht 
»beliebig«, wie es bei Saussure (1916: 79) über die Sprachzeichen heißt, 
sondern durch die objektive Ähnlichkeit der Zeichen zu ihrem Bezeich-
neten motiviert. In diesem Sinne lassen sie sich als ›motivierte‹ oder gar 
›natürliche Zeichen‹ charakterisieren, weil sie, wie Augustinus (De doctr. 
christ. 2.1.1.1) über die natürlichen Zeichen schreibt, »aus sich heraus« 
die Vorstellung des Bezeichneten im Betrachter auslösen.33

Eine aktuelle Variante dieser Bildauffassung vertritt der Philosoph 
und Bildwissenschaftler Klaus Sachs-Hombach, der Bilder als »wahr-
nehmungsnahe Zeichen« (Sachs-Hombach 2003: 88–94; erstmals 1999: 
66) definiert. Unter dem Begriff der »Wahrnehmungsnähe« ist dabei die 

(2005: 18); abweichend dagegen Nöth/Santaella (2000) und Nöth (2009), 
die das gegenständliche Bild (weil es die Existenz eines Modells impliziert) 
als indexikalisches Zeichen auffassen, während sie als ikonische Zeichen 
die abstrakten Bilder anführen. Zur Zeichendimension ungegenständlicher 
Bilder vgl. auch die bildsemiotischen Ansätze von Floch (1985) und Thür-
lemann (1990).

33	 	Zum Begriff des natürlichen Zeichens vgl. Eco (1973: 38–44), Rollin 
(1976), Meier-Oeser (1997a, 1997b) und Nöth (2009: 238–241). Der Be-
griff ist allerdings doppeldeutig: Einerseits steht er – auf der Produktions-
seite – für Zeichen der Natur wie Wetteranzeichen, Tierspuren, Krank-
heitssymptome, unwillkürliche Gesichtsausdrücke etc. (in diesem Sinne 
gebraucht z. B. Augustinus den Begriff, vgl. De doctr. christ. 2.1.2.2; zum 
»Naturzeichen« auch Gaier 2001). Andererseits steht er – auf der Re-
zeptionsseite – für alle Zeichen, die auf natürliche Weise, das heißt ohne 
Kenntnis konventioneller Entschlüsselungscodes, verstanden werden kön-
nen, also auch für menschengemachte Bilder (so etwa bei Roger Bacon, 
De signis I, 5; vgl. Meier-Oeser 1997a: 997 f.). Der Begriff wird hier aus-
schließlich im letzteren Sinne gebraucht, womit er dem in der Semiotik 
gebräuchlichen Begriff des ›motivierten Zeichens‹ (vgl. Nöth 1985/2000: 
336–341) entspricht.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

von Peirce angesprochene Tatsache zu verstehen, dass die visuellen Eigen-
schaften des Bildes von sich aus »Hinweise auf die Bildbedeutung« geben:

»Der Begriff der Wahrnehmungsnähe soll nicht darauf hinweisen, dass 
Zeichen im Kommunikationsprozess wahrgenommen werden müssen, 
denn diese Bedingung gilt für den Zeichengebrauch generell. Entschei-
dend ist vielmehr, dass auch für die Interpretation bildhafter Zeichen, 
mit der ihnen ein Inhalt zugewiesen wird, der Rekurs auf Wahrneh-
mungskompetenzen konstitutiv ist und die Struktur der Bildträger da-
mit – im Unterschied zu arbiträren Zeichen – zumindest Hinweise auf 
die Bildbedeutung enthält.« (Sachs-Hombach 2003: 88)

Dieses Konzept des wahrnehmungsnahen Zeichens weiterführend, wer-
de ich selbst im Folgenden vom Bild als einem anschaulichen Zeichen 
sprechen.34 Die Formulierung präzisiert den Begriff der Wahrnehmungs-
nähe noch weiter und verengt ihn auf visuelle Zeichen, während der all-
gemeinere Begriff der Wahrnehmungsnähe theoretisch auch auf (lautma-
lerische bzw. onomatopoetische) akustische Zeichen zutrifft. Das Bild, 
so impliziert die Rede vom anschaulichen Zeichen, ist demnach ein Zei-
chen, das seine Zeichenkraft aus der unmittelbaren Anschauung bezieht. 
Mit dieser Bestimmung ist sowohl die visuelle Dimension der Bilder als 
auch ihre Besonderheit gegenüber anderen visuellen Zeichen – ihr An-
sich-selbst-Zeigen – mit größtmöglicher Präzision eingefangen.35 Denn 
auch ein gedruckter Buchstabe kann zwar angeschaut werden, aber er 
ist nicht anschaulich; dies ist nur das Bild. 

Sehr häufig wurde dem Bild aufgrund dieser Anschaulichkeit ein spe-
zifischer »Gestus des Faktischen« (Sachs-Hombach 2003: 318) zuge-
sprochen, eine genuin bildliche »Kraft der Evidenz« (Boehm 2008a: 
15). Im Gegensatz zu den sprachlichen Zeichen, deren Bedeutungen 
sich »negativ und differentiell« (de Saussure 1916: 143) aus der Bezie-
hung zu anderen Zeichen innerhalb eines Zeichensystems ergeben, hat 

34	 	Vgl. hierzu die Definition von Reinhard Brandt (1999: 37): »Zur Familie der 
Bilder gehören alle Phänomene, die […] etwas anschaulich darstellen, was 
sie selbst nicht sind.« Ebenfalls über das Merkmal der »Anschaulichkeit« 
definiert Andreas Schelske (1997: 8). Vgl. in diesem Zusammenhang auch 
das Konzept des ›anschaulichen Denkens‹ – nicht nur, aber auch im Medi-
um äußerer Bilder – bei Rudolf Arnheim (1969).

35	 	Zur Abgrenzung von Körpergesten – die ebenfalls auf visueller Wahrneh-
mungsnähe beruhen (zur Nähe von Geste und Bild vgl. Boehm 2007: 28–33) 
– ließe sich der Bildbegriff mit Schelske (1997: 8), Posner/Schmauks (1998: 
19) oder Sachs-Hombach (2003: 50 f., 74) zusätzlich auf flächige Zeichen-
träger beschränken. Diese Definition wäre jedoch wiederum zu eng, da sie 
dreidimensionale Bilder wie ›Standbilder‹ bzw. Skulpturen aus dem Bildbe-
griff ausschließt (vgl. S. 23 f., Anm. 3). 

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

das Bild einen positiven Ankerpunkt in der äußeren Wahrnehmungswelt, 
ja es ist in seiner physischen Materialität dieser Ankerpunkt. Was Bilder 
zeigen, steht unmittelbar vor Augen; man kann daran nicht rütteln.36 So-
gar noch die mimetisch ›unwahre‹, logisch unmögliche Darstellung der 

36	 	So definiert Boehm (2008a: 16) das Phänomen der Evidenz als ein »Vor-
Augen-Stellen, das von einer Sache überzeugt«. Zum Ursprung des Begriffs 

Abb. 3: René Magritte: Das Reich der Lichter (L’Empire des lumières). 1954. Öl auf 
Leinwand, 146 × 114 cm. Musées royaux des Beaux-Arts de Belgique, Brüssel.	

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

Lichtverhältnisse in René Magrittes Das Reich der Lichter (Abb. 3) be-
sitzt in Gestalt eben dieser bildlichen Darstellung eine sinnlich vor Au-
gen stehende Evidenz und damit eine ›Wahrheit‹, an der sich nicht zwei-
feln lässt. ›So ist es‹, zumindest auf diesem einen Bild, spricht schlechthin 
jedes Bild.

Ebenso aber gehört zum Bild, und letztlich zu jeder Art von Zeichen, 
auch die entgegengesetzte Tendenz einer unhintergehbaren Deutungsof-
fenheit und Auslegungsbedürftigkeit. Die anschauliche Evidenz bezieht 
sich stets nur auf die unmittelbar sichtbaren Bildobjekte, also die ›Pri-
märbedeutung‹ des Bildes. Was ein Bild mit diesen Bildobjekten mitteilen 
will, ist weitaus weniger evident. Auch das liegt in der zeichentheoreti-
schen Grundbestimmung des Bildes begründet: Denn das ›Etwas-in-et-
was-Sehen‹ lässt sich potenzieren, sobald wir im Farbauftrag auf der 
Leinwand nicht nur etwas erkennen, sondern in diesem Etwas wieder-
um die Darstellung von etwas anderem ausmachen – beispielsweise eine 
Metapher oder eine Allegorie, die jenseits ihrer direkten Bedeutung einen 
Hintersinn transportiert, der sich nicht direkt mitteilt, sondern erst durch 
Interpretation erschließt.37 Die Evidenz der Bilder geht darum nicht sel-
ten zugleich mit ihrem Gegenteil einher: Bilder zu betrachten heißt auch, 
sich in das Rätsel der Repräsentation und des Sinns zu verstricken, das 
sie uns aufgeben.38

1.2 Die Präsenztheorie des Bildes 

1.2.1 Sichtbarkeit statt Repräsentation:  
Phänomenologische Bildtheorien

Die semiotische Definition der Bilder als ›anschauliche Zeichen‹ be-
schreibt einerseits die Besonderheit bildlicher gegenüber anderen For-
men der Repräsentation; andererseits aber führt sie durch ihre Empha-
se des Sehens bereits ein Stück weit aus dem Repräsentations- und 

der evidentia (»Anschaulichkeit«) als Qualität rhetorischer Rede siehe 
Quintilian (Inst. orat. VI, 2.32), zur »Anschaulichkeit« als literarischem 
Darstellungsstil auch Willems (1989). Zur bildlichen Evidenz vgl. Becker/
Korte (2011), Schwarte (2015), Nohr (2004) sowie die Ausführungen bei 
Stäheli (2007: 80–82) und Schlechtriemen (2014a: 69–72); zu »Evidenz-
kraft und Beherrschungsmacht« im Feld der Bilder auch Strehle (2008a). 

37	 	Zu den Begriffen Metapher, Allegorie, Symbol vgl. Kurz (1982); zur Mög-
lichkeit von ›Metaphern in Bildern‹ bzw. ›bildlichen Metaphern‹ vgl. Woll-
heim (1991), Sonesson (2003), Majetschak (2005) und Rimmele (2011).

38	 	 Ich komme auf diese Rätselseite der Bilder im Kontext der ›Entführungs-
theorie des Bildes‹ in Abschnitt 1.3.1 noch einmal ausführlich zurück.

DIE PRÄSENZTHEORIE DES BILDES 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

Zeichenparadigma heraus. Das Sehen nämlich erschöpft sich nicht im 
zeichenhaften Erkennen. Viele Bilder lassen sich genießen, ohne dass 
wir sie überhaupt als Zeichen entziffern und ihre Bedeutung verstehen 
müssen, oder es bleibt an ihnen auch nach durchlaufener Zeichenlektü-
re noch ein Eigenwert übrig, der in der Repräsentationsbeziehung nicht 
aufgeht. Es gibt, so könnte man mit einer Formulierung Slavoj Žižeks 
(2012: 47) sagen, einen »Überschuss der Repräsentation über das Re-
präsentierte«. Der Signifikant selbst bereitet uns Genuss, nicht erst das 
Signifikat, auf das er verweist. Anstelle der Relation zur außerbildlichen 
Wirklichkeit rückt damit die Autonomie des Bildes, seine Eigenwirk-
lichkeit, in den Blick. Kein Bild zeigt nur etwas anderes, es zeigt immer 
auch sich selbst. Dieses Sich-selbst-Zeigen ist Gegenstand der Präsenz-
theorie des Bildes, wie sie vor allem im Umfeld der Phänomenologie 
vertreten wird.

Wichtigster Stichwortgeber einer solchen Auffassung des Bildes ist 
der Gründervater der Phänomenologie, Edmund Husserl. Auf ihn geht 
unter anderem der Begriff »Bildobjekt« zurück, den er in seiner Vorle-
sung über Phantasie und Bildbewusstsein (1904–1905: 22) geprägt hat-
te.39 Vor allem aber steht Husserl für einen Zugang zum Bildlichen, der 
dieses vom unmittelbaren »Bilderlebnis« (ebd.: 26) aus zu denken ver-
sucht.40 Dabei scheint er zunächst durchaus noch ganz im traditionel-
len Paradigma der Repräsentation zu verbleiben. Das »repräsentierende 
Bildobjekt« (ebd.: 23), so schreibt er, ist ein »Stellvertreter« (ebd.: 24) 
für ein »Sujet, also etwas vom Bild Verschiedenes« (ebd.: 21). Bildlich-
keit ist demgemäß auch hier zunächst als Zeichenprozess gedacht: Man 
»blickt auf das Bild hin, schaut aber im Bild die Sache oder fasst die Sa-
che durch das Bild auf« (ebd.: 24).

Im Laufe seiner Ausführungen stellt Husserl diesem zeichenhaften 
Bildmodus dann allerdings noch eine zweite Form des Bildersehens ge-
genüber: die »ästhetische Bildbetrachtung« (ebd.: 36). In ihr steht nicht 
das abgebildete Objekt, sondern die »Weise der Verbildlichung« (ebd.: 
37) selbst im Zentrum der Aufmerksamkeit.41 Der ästhetische Betrachter 

39	 	Eingeführt wurde der Begriff bereits in den Logischen Untersuchungen 
(vgl. Husserl 1901: 436–440), wo er sich jedoch ausschließlich auf mentale 
Wahrnehmungsbilder bezieht. Erst in Phantasie und Bildbewusstsein über-
trägt Husserl den Begriff auf äußere Bilder wie Fotografien und Gemälde. 

40	 	Zu Husserls Bildtheorie vgl. Sokolowski (1999: 82–84), Lotz (2010) sowie 
die medientheoretisch angereicherten Ausführungen bei Därmann (1995: 
188 ff., v. a. 236–277). Zum Erlebnis der Kunst bzw. zur »ästhetischen Ein-
stellung« bei Husserl vgl. Pieper (1998), über »Husserl und die Malerei« 
auch Thiel (1997). 

41	 	Vgl. hierzu auch Bernhard Waldenfels (2010: 53), der die ästhetische Bild-
betrachtung als »Blickhemmung« beschreibt: »Ein spezifisch ästhetisches 
Bildsehen kommt erst dann zustande, wenn unser Blick, der spontan vom 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

ist nicht am Sujet der Darstellung interessiert, sondern daran, »wie das 
Sujet sich darstellt« (ebd.). Das Bildobjekt hört in dieser Betrachtungs-
weise auf, Zeichen zu sein, und wird »selbständig« (ebd.: 39).

»Das Bildobjekt bedeutet nichts, nämlich nichts in der Weise eines Sym-
bols, es weist nicht von sich weg, aus sich heraus, sei es auch auf ein 
Ähnliches, das als ein anderes gegenüber dem schon bildlich Erscheinen-
den sich geben würde« (ebd.: 37).

Auch der Philosoph Lambert Wiesing (u. a. 1998, 2005, 2013) denkt das 
Bild im Anschluss an Husserl auf diese Weise als ›selbständiges‹ Gebilde. 
Er geht sogar noch einen Schritt weiter als Husserl, wenn er die ästheti-
sche Bildbetrachtung nicht mehr nur als einen von zwei möglichen Be-
trachtungsmodi begreift, sondern als etwas, das schlechthin jeder Bild-
betrachtung zugrunde liegt. Husserl selbst hatte noch eigens betont, dass 
die ästhetische Erfahrung »nicht der Normalfall« (Husserl 1904–1905: 
38) sei, sondern eine besondere Einstellung des Blicks, einen bestimm-
ten »Habitus« (ebd.: 37) des Sehens voraussetze. Für Wiesing dagegen 
bildet das Erlebnis des »asemantischen Bildes« (Wiesing 1998: 98) die 
Grunderfahrung des Bildersehens überhaupt:

»Wer ein Bild herstellt, schafft nicht ein Zeichen, sondern eine besonde-
re Art von Gegenstand. […] Etwas bildlich zu zeigen, heißt eben gerade 
nicht, daß mit dem Bild auf etwas Bezug genommen wird; es wird et-
was sichtbar gemacht und erst einmal nicht mehr.« (Wiesing 2005: 31)

Damit ist nicht ausgeschlossen, dass Bilder auch als Zeichen fungieren 
können, wie Wiesing ausdrücklich betont (vgl. ebd.: 36). Dennoch ist 
der Gebrauch von Bildern als Zeichen für ihn eine abgeleitete Verwen-
dungsweise, die zur ursprünglichen Erscheinung des Bildobjekts nur se-
kundär hinzukommt:

»Die sichtbare Gegebenheit des Signifikanten beruht nicht auf einem 
semiotischen Vorgang, sondern auf einem Wahrnehmungsprozess, der 
jeder semiotischen Verwendung voraus liegt; […] die Sichtbarkeit geht 
der Lesbarkeit logisch vorher.« (Ebd.: 53)

Auf diese Weise spitzt Wiesing den phänonemologischen Ansatz de-
zidiert antisemiotisch zu. Bilder als Zeichen zu betrachten, mag zwar 
der ›Normalfall‹ sein, aber selbst diesem Normalfall liegt ein Wahrneh-
mungserlebnis zugrunde, auf dem die Zeichenfunktion des Bildes über-
haupt erst aufbaut. 

Bild zum Abgebildeten hinübergleitet, aufgehalten und auf das Bildobjekt 
gelenkt wird.«

DIE PRÄSENZTHEORIE DES BILDES 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

Was also zeigt das Bild im reinen Wahrnehmungserlebnis, als unmit-
telbares ›Phänomen‹, und damit noch vor jeder Zeichenbeziehung? Oder 
anders gefragt: Was ist ein Bild, wenn es nicht als Abbild gedacht wird? 
Wiesing beruft sich auf den Kunsthistoriker Konrad Fiedler, einen Ver-
treter der ›formalen Ästhetik‹ des 19. Jahrhunderts.42 Fiedler spricht vom 
Bild als einem »Sichtbarkeitsgebilde« (Fiedler 1887: 321). Soll heißen: 
Ein Bild ist ein Ding, das nur sichtbar ist und sonst nichts. Dabei kommt 
alles auf das ›nur‹ an: Das Bild als Sichtbarkeitsgebilde unterscheidet sich 
von den ebenfalls sichtbaren Dingen der alltäglichen Welt dadurch, dass 
es ein »stoffloses Gebilde« (ebd.) ist, eine immaterielle »Gestalt reiner 
Formgebilde« (ebd.: 322). Wer Bilder anfertigt, so Fiedler in den Worten 
Wiesings, der schält gewissermaßen »das Nursichtbare« (Wiesing 1998: 
101, vgl. 2000a: 163, 2005: 31) von den sichtbaren Dingen ab und stellt 
es im stofflosen Stoff des Bildes als »Gegenstand aus reiner Sichtbarkeit« 
(Wiesing 2005: 31) zur Schau. Das Bild ist insofern ein »Entmaterialisie-
rungsinstrument« (Wiesing 2000b: 23). In ihm wird, so schreibt bereits 
Fiedler selbst, »die ganze Substanz des realen Daseins auf den flüchtigen 
Stoff der Wahrnehmungen und Vorstellungen eines einzelnen Sinnes re-
duziert« (Fiedler 1887: 318).

Die damit verbundene Entkörperlichung versteht Fiedler nicht als 
Verlust, sondern eher als Reinigung. In der künstlerischen Tätigkeit des 
Bildermachens »ringt sich das, was an einem sichtbaren Dinge dessen 
Sichtbarkeit ist, von dem Dinge los und tritt nun als freies selbständiges 
Gebilde auf« (ebd.: 320). Wie Platon denkt also auch Fiedler das Bild 
vom ontologischen Graben zwischen Bild und Wirklichkeit aus; anders 
als jener überbrückt er den Graben jedoch nicht mehr durch den Auf-
weis einer Verbindung zwischen den beiden Sphären, sondern sucht ihn 
im Gegenteil zu einer »unüberbrückbare[n] Kluft« (ebd.: 312) noch zu 
vertiefen. Das »Reich der Sichtbarkeit« (ebd.: 320) wird autonom gegen-
über dem Abgebildeten; die »Isolierung der sinnlichen Wahrnehmung« 
(ebd.: 286) befreit das Bild vom Ballast der Wirklichkeit und bringt uns 
auf Abstand zur physischen Welt. Im Angesicht des Bildes stehen wir 
»einer Wirklichkeit von Dingen gegenüber, welche uns ihr buntes Spiel 
gleichsam nur von fern zeigen, ohne uns eine tätige Annäherung zu ge-
statten« (ebd.: 272). Das Bild, so wird es später bei Hans Jonas (1961: 
32) heißen, ist »herausgehoben aus dem Kausalverkehr der Dinge«. Es 
tritt aus der Sphäre der gegenständlichen Welt heraus, die Gesetze der 
Physik gelten in ihm nicht. Es erlaubt, schreibt Wiesing (2005: 69), »den 
Blick in eine physikfreie Zone«. Diese Zone aber, darin liegt die antise-
miotische Spitze des phänomenologischen Bildbegriffs, ist kein Reich der 

42	 	Zu Fiedlers Kunsttheorie siehe die Einleitung von Gottfried Boehm in Fied-
lers Schriften zur Kunst I (Boehm 1971); explizit bildwissenschaftlich auch 
Wiesing (2000a: 143–205) und Majetschak (2009).

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

Zeichen. Das Bild verweist nicht auf eine physikfreie Welt, es ist selbst 
diese Welt.

Wiesing rückt darum den ›vorsemiotischen‹ Leitbegriff der Präsenz an 
die Stelle des traditionellen Begriffs der Repräsentation.43 So erklärt sich 
auch der Titel von Wiesings Studie, Artifizielle Präsenz (2005), die er als 
»Präsenz ohne substantielle Anwesenheit« (ebd.: 32) definiert. Die For-
mulierung ist allerdings nicht ganz unmissverständlich (vgl. ebd.: 69), 
sofern sie nahezulegen scheint, die artifizielle Präsenz des Bildobjekts sei 
womöglich nur der Ersatz, nur ein zeichenhafter Stellvertreter für eine 
(abwesende) reale Präsenz. Umso nachdrücklicher betont Wiesing des-
halb, dass die künstliche Präsenz nicht als Anwesenheit einer Abwesen-
heit, also nicht als Bezugnahme auf ein abwesendes Realobjekt zu ver-
stehen sei. »Das Bildobjekt ist nicht nicht-anwesend, weil es abwesend 
ist, sondern weil es kein reales Dasein hat« (ebd.: 70).

In neueren Texten versucht Wiesing, dem möglichen Missverständ-
nis durch einen alternativen Begriff zu entgehen, den er unter anderem 
aus Günther Anders’ medienphilosophischer Abhandlung »Die Welt als 
Phantom und Matrize« (1956) entleiht. Das Bildobjekt, so heißt es nun, 
ist ein »Phantom« (Wiesing 2013: 66–77), also eine gespensterhafte Er-
scheinung, die eine »ontologische Zwischenstellung« (ebd.: 69) zwischen 
Tod und Leben einnimmt. Bei einem Phantom erübrigt sich die Frage, 
was und wie es repräsentiert, von vornherein. Ein Phantom ist kein Stell-
vertreter für etwas Abwesendes, sondern eine ganz eigene Art von An-
wesenheit, bei der etwas »Nicht-Reales« (ebd.) zur optischen Erschei-
nung kommt. So gelingt es Wiesing mit Hilfe des zunächst befremdlich 
anmutenden Phantombegriffs, die Pointe der Präsenztheorie noch ein-
mal genauer zu fassen. Das Bild verweist nicht wie ein Zeichen auf etwas 
Abwesendes außerhalb seiner selbst, sondern liefert die visuelle »Kon-
frontation mit etwas Anwesendem« (ebd.: 72), nämlich mit sich selbst.

»Bilder stellen nicht etwas dar, sondern sie stellen etwas vor – eben vor 
die Augen von jemandem, der dann gar nicht anders kann, als dies zu se-
hen; sie stellen einem Betrachter ein Bildobjekt in den Blick.« (Ebd.: 69)

Es ist folglich nicht seine Repräsentationsfunktion, die ein Bildobjekt 
als solches konstituiert, sondern seine Eigenpräsenz als Sichtbarkeits-
gebilde, die sich uns im Bilderlebnis vor Augen stellt. Das Bild, so die 
letzte Konsequenz dieses Ansatzes, ist kein Bild von etwas (vgl. Wiesing 
2000a: 161).

43	 	Zur Idee einer vorsemiotischen Präsenz der Bilder vgl. auch Dieter Merschs 
›negative Medienphilosophie‹, in der die Präsenz (d. h. die Materialität und 
das Ereignishafte) der Medien als »Negativität« beschrieben wird, die »dem 
Semiotischen oder Semiologischen entgeht – und […] gleichwohl deren 

DIE PRÄSENZTHEORIE DES BILDES 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

1.2.2 Das Nur-Bildmögliche: Max Imdahl und Gottfried Boehm 

Was nun sieht man, und welche Art von Blick erfordert es, wenn man 
durch die Brille der Präsenztheorie auf konkrete Bilder sieht? Man darf 
sie, so würde die Anweisung lauten, nicht zuerst als Stellvertreter für au-
ßerbildliche Objekte betrachten, sondern muss auf ihrer Erscheinungs-
oberfläche selbst verweilen. Wo die Repräsentationstheorie durch das 
Bild hindurchblickt, um mit seiner Hilfe möglichst schnell etwas ande-
res zu erkennen, lenkt die Präsenztheorie den Blick auf die innere Orga-
nisation der Bildoberfläche selbst. Prototypisch für diesen Blick auf den 
Immanenzraum des Bildes stehen der von Max Imdahl geprägte kunst-
wissenschaftliche Ansatz der ›Ikonik‹, der sich für das ›Nur-Bildmögli-
che‹ der bildlichen Darstellung interessiert, und die hieran anknüpfen-
den Arbeiten des Kunsthistorikers Gottfried Boehm mit seinem Begriff 
der ›ikonischen Differenz‹. Die Wörter ›Ikonik‹ und ›ikonisch‹ sind dabei 
nicht an Peirce und sein ikonisches Zeichen angelehnt, sondern an das 
griechische eikon als allgemeines Synonym für ›Bild‹.44

Imdahls Ansatz der »Ikonik« (vgl. v. a. Imdahl 1994) ist so etwas wie 
eine Kritik an Erwin Panofskys – repräsentationstheoretisch angelegter 
– ›Ikonologie‹ im Geiste Konrad Fiedlers.45 Imdahl übernimmt Fiedlers 
Emphase des unmittelbaren Sehens, um sie gegen die Ikonologen auszu-
spielen, in deren Methode das Sehen nur ein Mittel sei, um zu den ›ei-
gentlichen‹ Bedeutungen des Bildes zu gelangen.46 So kritisiert er, dass 
die Ikonologen das sichtbare Bild unter seinen ikonografischen, histo-
rischen und kulturellen Bedeutungen zum Verschwinden brächten, es 
sozusagen ›wegerklärten‹ (vgl. Imdahl 1994: 308–310). Damit leugnet 
er nicht etwa die Bedeutungsdimension der Bilder; aber er reduziert 
die Bedeutung des Bildes nicht auf dessen Bezug zur außerbildlichen 

Fundament« (Mersch 2002: 16) bildet. Allgemein zur Präsenzerfahrung 
durch Medien vgl. Kiening (2007).

44	 	Vgl. die Erläuterung Imdahls (1994: 308): »Ikonik zu Eikon wie Logik zu 
Logos oder wie Ethik zu Ethos«.

45	 	Zum Einfluss Fiedlers auf Imdahl »als wohl wichtigste Anregung für seine 
Gedankenwelt« vgl. Kohle (2008: 218), der auch sonst einen guten Über-
blick über Imdahls Ikonik bietet. Allgemein zu Imdahl vgl. Waldenfels 
(1994), Boehm (1996a) und Hofmann (1996) sowie die beiden Sammel-
bände von Boehm (1985) und Liesbrock (1996). Zum kunstgeschichtlichen 
Ansatz der Ikonologie siehe die umfangreiche Textsammlung von Kaemmer-
ling (1979), darin v. a. Panofsky (1939/1955) und Wittkower (1955); kri-
tisch auch Liebmann (1966). Zur Kritik Imdahls an Panofsky vgl. außerdem 
Thürlemann (2009) und Breckner (2010: 276–281).

46	 	Vgl. hierzu auch die Bemerkung Fiedlers (1876: 37) über die Kunsthistoriker 
seiner Zeit: »Je mehr sie in der Anschauung vordringen, um sie immer mehr 
in Begriffe umzusetzen, desto unfähiger werden sie, sich auch nur eine kurze 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

Wirklichkeit. Das Bild, so Imdahl, besitzt Bedeutungsebenen, die nicht 
aus der Bezeichnung einer vorgängigen Wirklichkeit resultieren, son-
dern durch die je spezifische Form, das Wie der Darstellung überhaupt 
erst konstituiert werden. Darum lassen sich diese Bedeutungsebenen 
nicht von ihrer visuellen Erscheinung trennen, und noch weniger las-
sen sie sich in andere Medien, etwa in Sprache, übersetzen: »Was [...] 
das Bild als solches ist, widersetzt sich aller sprachlichen Substituti-
on.« (Ebd.: 310)

Das Besondere an den Bildern ist für Imdahl demnach ihre »Uner-
setzbarkeit« (ebd.: 300). Daraus ergibt sich im Umkehrschluss die De-
finition seines kunstwissenschaftlichen Ansatzes der Bildbetrachtung: 
»Thema der Ikonik ist das Bild als eine solche Vermittlung von Sinn, 
die durch nichts anderes zu ersetzen ist.« (Ebd.) Imdahl führt in diesem 
Zusammenhang den Begriff des »nur Bildmögliche[n]« (ebd.: 308, vgl. 
1987: 96, 101) ein: Das ›Nur-Bildmögliche‹ ist jener Aspekt des Bildes, 
der sich nicht in andere Medien übersetzen lässt, weil er nur sehend er-
fasst werden kann.

Die elementarste Form dieser spezifisch bildlichen Darstellungs-
weise ist die »nur bildmögliche Simultaneität« (Imdahl 1994: 308). 
Anders als das Medium der Sprache mit seiner zeitlich strukturierten 
Abfolge von Bedeutungsträgern, die sukzessive nacheinander erfasst 
werden, stellt das Bild sein Gezeigtes auf einen Schlag vor Augen: Die 
»textgegebene Sukzession [wird] in evidente szenische Simultaneität 
transformiert« (ebd.). Dadurch erlaubt das Bild die Darstellung einer 
»äußersten Geschehensdichte« (ebd.: 309) im Sinne einer Verdichtung 
von »vergleichzeitigten Ereignismomente[n]« (ebd.). Und es erlaubt, 
anders als das Medium der Sprache, die »Überschauung« (ebd.: 315) 
des Dargestellten in einem Blick.47 Selbst dort, so könnte man ergän-
zen, wo diese Überschauung aufgrund der Komplexität oder der Grö-
ße des Bildes nicht ohne Weiteres gelingt, kann der Blick immerhin 
noch frei und zeitlich ungebunden auf der Bildoberfläche umherwan-
dern, ohne dabei eine bestimmte Lesereihenfolge einhalten zu müssen. 
Während Lesen und Hören auf zeitlicher Linearität beruhen, beruht 

Strecke auf dem Boden der Anschauung zu erhalten, ohne einen Begriff zu 
fordern, und ihr gesamtes Kennen ist nur ein Mittel, um zum Wissen zu ge-
langen.«

47	 	Siehe hierzu auch die von Cassirers Kulturphilosophie (vgl. 2.2.1) beeinfluss
ten Ausführungen bei Susanne K. Langer (1941: 86–108) zur symbolischen 
Form der Bilder bzw. zum »präsentativen« im Unterschied zum »diskursi-
ven Symbolismus« (ebd.: 103). Anders als sprachlich-diskursive Formen, so 
Langer, bieten visuelle Formen »ihre Bestandteile nicht nacheinander, son-
dern gleichzeitig dar, weshalb die Beziehungen, die eine visuelle Struktur 
bestimmen, in einem Akt des Sehens erfaßt werden« (ebd.: 99, Hervorh. d. 
Verf., S. S.).

DIE PRÄSENZTHEORIE DES BILDES 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

das Betrachten von Bildern auf einem zeitlosen, zyklischen, ›kreisen-
den‹ Blick.48

Imdahl veranschaulicht das Nur-Bildmögliche unter anderem an einer 
Miniatur aus dem mittelalterlichen Codex Egberti (Abb. 4), welche die 
biblische Erzählung von der Begegnung zwischen Jesus und dem Haupt-
mann von Kapernaum (vgl. Mat. 8,5) wiedergibt.49

Das Nur-Bildmögliche auf diesem Bild betrifft laut Imdahl die Jesus-
figur in der Mitte zwischen dem Hauptmann zur Rechten und den Jün-
gern zur Linken. Die Körperhaltung der Figur ist »kompliziert, aber ge-
regelt durch eine Anzahl formaler Bildwerte« (Imdahl 1994: 302): Jesus 
blickt nach links zu seinen Jüngern, seine Hand mitsamt dem restlichen 
Körper aber zeigt nach rechts zum Hauptmann, dessen Gottesfürchtig-
keit er gegenüber seinen Jüngern lobt, wobei die Zeigegeste der Hand 

48	 	Diese Mediendifferenz von Bild und Schrift wurde u. a. von Vilém Flusser 
(vgl. 1983: 8–12) herausgearbeitet, der die verschiedenen Erlebnisqualitä-
ten der beiden Medien mit dem Gegensatz zwischen einer magischen (zy-
klischen) Zeitauffassung der Vormoderne und einer historischen (linearen) 
Zeitauffassung der Moderne in Verbindung bringt.

49	 	Vgl. Imdahl (1994: 300–305). Eine ausführlichere Analyse derselben Mi-
niatur findet sich in Imdahl (1970), ganz so wie sich auch andere Teile des 
posthum veröffentlichten Aufsatzes von 1994 bereits in älteren Texten wie-
derfinden (vgl. u. a. Imdahl 1979, 1980, 1987). 

Abb. 4: Codex Egberti, cod. 24, fol. 22r. Buchillustration. Um 980. Stadtbiblio-
thek Trier.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

durch die Stellung der rechten Fußspitze wiederholt wird. Bereits darin 
liegen, gerade in ihren gegensätzlichen und doch zur simultanen »An-
schauungseinheit« (ebd.: 305) gebrachten Bewegungs- und Zeigerich-
tungen, spezifisch bildhafte Darstellungsformen. 

Neben dieser Gleichzeitigkeit des Gegensätzlichen macht Imdahl noch 
auf eine weitere – und noch spezifischere – Eigenheit der bildlichen Dar-
stellung aufmerksam, nämlich die Positionierung der Jesusfigur im Raum 
zwischen den beiden Gruppen. Konsequenterweise erläutert er diese Ei-
genheit mit einer eigenen Geste der »konkreten Anschauung« (ebd.: 300) 
und des bildlichen Zeigens. Denn »[b]esser als durch Worte«, so erklärt 
er (ebd.: 303), »läßt sich der Sinn des Bildanschaulichen durch Experi-
mente erklären, welche die Miniatur in ihrem Aufbau verändern.« In 
zwei eigens erstellten Montagen des Originalbildes variiert Imdahl die 
Position der Figur, um durch die Abweichung den bildlichen Sinn der ur-
sprünglichen Komposition ex negativo herauszuarbeiten. In einem ers-
ten Experiment (Abb. 5) verschiebt er die Figur zuerst nach links, also 
noch weiter in Richtung der Jünger, in einem zweiten Experiment (Abb. 
6) verschiebt er sie nach rechts, von den Jüngern weg in die Mitte zwi-
schen den beiden Gruppen. 

Bei beiden Verschiebungen handelt es sich um subtile Nuancen, die 
auf den ersten Blick kaum ins Auge fallen. Dennoch verändern sie den 
»Bildsinn« (ebd.: 306), wie Imdahl ausführt. Die Verschiebung der Figur 
nach links etwa überführt das Bild in eine »Zweierstruktur« (ebd.: 303): 

»Die Figur Jesu ist nach links gerückt und vor allem der Gruppe der 
Apostel zugeordnet. […] Die Sonderstellung der Jesusfigur ist gemil-
dert. Dadurch zerfällt die innere Spannung der Komposition wie auch 
der verbildlichten Szene.« (Ebd.)

Einen ähnlichen Effekt der Entstellung des Bildsinns erzeugt die Ver-
schiebung nach rechts, die zu einer »Dreierstruktur« (ebd.: 305) führt:

 »Die Figur Jesu ist in die Mitte gerückt, sie ist deutlich als Einzelfigur 
ausgesondert und den Figurengruppen beiderseits übergeordnet. Die 
seitlichen Gruppen kommen nurmehr als flankierendes Begleitpersonal 
der Jesusfigur zur Geltung. Auch dadurch zerfällt die innere Spannung 
der Komposition wie ebenso der verbildlichten Szene.« (Ebd.)

Einzig das Originalbild transportiert »die innere Spannung der Kompo-
sition« und wirkt als in sich stimmige Szene:

»Wohl ist die Figur Jesu als Einzelfigur ausgesondert, aber als Einzel-
figur ist sie dennoch – in unterschiedlichen Abständen und jeweils be-
sonderer Weise – auf die Apostel und auf den Hauptmann mit seinem 

DIE PRÄSENZTHEORIE DES BILDES 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

A
bb

. 5
: »

V
er

sc
hi

eb
un

g 
de

r 
Fi

gu
r 

C
hr

is
ti

 n
ac

h 
lin

ks
«.

 A
us

: I
m

da
hl

 (
19

94
: 3

03
).

A
bb

. 6
: »

V
er

sc
hi

eb
un

g 
de

r 
Fi

gu
r 

C
hr

is
ti

 in
 d

ie
 M

it
te

«.
 A

us
: I

m
da

hl
 (

19
94

: 3
04

).

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

Gefolge bezogen. Die Durchdringung von Zweier- und Dreierstruktur 
ist eine solche, in der Jesus als Einzelfigur den seitlichen Gruppen sowohl 
zugeordnet als auch übergeordnet ist. Gerade diese Durchdringung von 
Zweier- und Dreierstruktur macht die innere Spannung der Komposi-
tion und der verbildlichten Szene aus, und zwar erscheint Jesus in die 
Szene einbezogen wie eben so über sie erhoben, er erscheint zugleich in 
der Geschichte und über der Geschichte.« (Ebd.)

Auch die Positionierung der Figur im Raum muss demnach als Träger von 
Bedeutung anerkannt werden, und zwar als nicht-ersetzbare, nur bildmög-
liche Bedeutung, die einzig und allein im Akt des Sehens selbst erfahren 
werden kann. Es gibt, so Imdahl, »bildimmanent evidente Konstellatio-
nen« (ebd.), die nur als »bildgestiftete Anschauungseinheit« (ebd.) erfahr-
bar sind und in keinem anderen Medium reproduziert werden können. 

Ein weiteres Beispiel für eine ›bildgestiftete Anschauungseinheit‹ ist 
die »ikonische Differenz«, der Leitbegriff des Kunsthistorikers Gottfried 
Boehm (1994b: 29–36, vgl. 2004), der seinerseits an Fiedler und Imdahl 
anknüpft. Wie Imdahl betont auch Boehm die Unersetzbarkeit des Bil-
des durch die Sprache: 

»Bilder besitzen eine eigene, nur ihnen zugehörige Logik. […] Diese 
Logik ist nicht-prädikativ, das heißt nicht nach dem Muster des Satzes 
oder anderer Sprachformen gebildet. Sie wird nicht gesprochen, sie wird 
wahrnehmend realisiert.« (Boehm 2004: 28 f.)

Aber obgleich die Logik des Bildes »nicht nach dem Muster des Satzes« 
gebildet ist, folgt das Bild doch auch für Boehm einer gewissen ›Gram-
matik‹. Die ikonische Differenz ist die Elementarform dieser bildlichen 
Grammatik, der Boehm sogar den Rang einer Grundbestimmung des 
Bildlichen überhaupt zuzusprechen scheint. Schlechthin jedes Bild be-
sitzt eine solche Differenz als »ikonische Urszene« (ebd.: 43), und wird 
erst durch sie überhaupt zum Bild (vgl. ebd.: 40 f.).

So sehr die ikonische Differenz im Rang eines Grundprinzips bildli-
cher Darstellung steht, so mehrdeutig bleibt der Begriff gleichwohl, so-
fern er verschiedene, nicht klar voneinander getrennte Bedeutungsfacet-
ten umfasst. Die eingängigste und klarste Bedeutung ist diejenige, die auf 
die aus der Gestaltpsychologie bekannte Differenz von Figur und Grund 
bzw. Vordergrund und Hintergrund abzielt.50 Das Bild, so Boehm, ge-
neriert seinen Sinn aus dem visuellen Kontrastverhältnis zwischen dem 
innerbildlichen Hintergrund bzw. »Horizont« (ebd.: 39) und dem, was 
aus diesem Horizont figurativ hervortritt und zur Erscheinung kommt.

50	 	Vgl. Arnheim (1954/1974: 227–239). Eine Systematik der verschiedenen 
Formen von Grund/Figur-Beziehungen findet sich im Traité du signe visuel 
der Groupe μ (1992: 218 f.). 

DIE PRÄSENZTHEORIE DES BILDES 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

»Wenn wir von Bildern (flachen, plastischen, technischen, räumlichen) 
sprechen, meinen wir eine Differenz, in der sich ein oder mehrere the-
matische Brennpunkte (Fokus), die unsere Aufmerksamkeit binden, auf 
ein unthematisches Feld beziehen.« (Ebd.: 40)

Ein »Prozess des Austauschs« zwischen Figur und Kontext im Bewusst-
sein des wahrnehmenden Rezipienten bringt, so Boehm, »die ikonische 
Sinnentstehung in Gang« (ebd.: 39) und konstituiert auf diese Weise die 
Erfahrung des Bildes. Dabei ist der bildliche Hintergrund, das ›unthema-
tische Feld‹, kein bloßes Hintergrundrauschen, sondern besitzt eine ei-
gene Bedeutung und Relevanz.51 Boehm begreift das Bildersehen als ak-
tives Wechselspiel zwischen thematischem Objekt und unthematischem 
Hintergrund, als unendliches Hin-und-Her zwischen den beiden Ebenen 
des Bildes und den Beziehungen, die sich im Wechselspiel dieser Ebenen 
auftun. Gerade die »Zwischen- und Leerräume, das Unausdrückliche« 
(Boehm 2001: 8) des Bildes sind dabei von Bedeutung, weil das Unbe-
stimmte das Wechselspiel der verschiedenen Elemente in Gang hält und 
intensiviert.52

In einem weiter gefassten Sinne verweist der Begriff der ikonischen 
Differenz damit nicht allein auf die formalen Kontraste von Figur und 
Grund, sondern überträgt sich auch auf die inhaltlichen Dimensio-
nen des Bildes. Wenn beispielsweise ein menschlicher Körper den Hin-
tergrund bildet für die Zeigegeste einer Hand im Vordergrund (vgl. 
Boehm 2007: 24), so kann der Körper mit seiner Haltung die Bedeu-
tung der Zeigegeste vom Hintergrund aus beeinflussen oder sogar in 
ihr Gegenteil verkehren. In den meisten Fällen wird der Körper im Hin-
tergrund die Geste der Hand dabei lediglich unterstützen und verdop-
peln; in anderen Fällen kann er sie verkomplizieren und verschachteln 
wie im Fall der Jesusfigur aus dem Codex Egberti (Abb. 4). In wieder 
anderen Fällen aber kann der Körper die Geste der Hand auch konter-
karieren und beispielsweise als Ironie auszeichnen. Der Hintergrund 

51	 	Darin unterscheidet sich die ikonische Differenz vom auf den ersten Blick 
verwandten Phänomen des ›Signal-Rausch-Abstands‹, wie ihn die Informa-
tionstheorie denkt (vgl. Kittler 1988), wo das Rauschen im Normalfall tat-
sächlich nur ›Rauschen‹ bleibt und keinen eigenen Sinn produziert. Dennoch 
wäre an Boehm die Frage zu stellen, ob seine Differenz von Vordergrund 
und Hintergrund tatsächlich als Alleinstellungsmerkmal der Bilder angese-
hen werden kann. Auf ganz ähnliche Weise beruht ja beispielsweise auch die 
Musik auf einer Differenz zwischen thematischen Figuren im Vordergrund 
und unthematischer Begleitung – die gleichwohl kein Rauschen ist – im Hin-
tergrund. Und selbst die visuelle Form dieser Differenz ist nicht auf Bilder 
beschränkt, sondern letztlich in jedweder visuellen Wahrnehmung anzutref-
fen (wie Boehm selbst anmerkt, vgl. 2007: 69). 

52	 	Vgl. hierzu auch die Bildanalyse des Filmplakats in Abschnitt 4.2.1.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

›kontaminiert‹ dann den Vordergrund, er steckt ihn mit seiner Bedeu-
tung an.

Die spannungsreiche, mitunter konflikthafte Dimension der ikoni-
schen Differenz bezeichnet Boehm an einer Stelle auch als »[i]konische 
Negation« (ebd.: 67–71). Vorder- und Hintergrund, so Boehm, können 
einander widersprechen und in Konflikt miteinander geraten, ja sie tun 
dies auf einer elementaren Ebene sogar in jedem Bild. Denn was immer 
als Brennpunkt eines Bildes in den Vordergrund der Aufmerksamkeit 
tritt, erscheint stets auf Kosten eines anderen, das von ihm in den Hinter-
grund gedrängt wird. Das Erscheinen des Bildobjekts geht zugleich mit 
einem komplementären »Akt partieller Auslöschung« (ebd.: 68) einher.

»Die Figur subtrahiert den Grund, sie führt ein Moment der Negation 
mit sich. Mit der Setzung der ikonischen Differenz kommt mithin Nega-
tion ins Spiel, schleicht sich Absenz ins Bild ein. […] Zeigen setzt mithin 
Verbergen voraus.« (Ebd.: 68 f.)

Bilder zeigen also nicht nur, sie verdecken auch. Sie machen sichtbar, 
aber auch unsichtbar. Sie eröffnen etwas und verheimlichen etwas ande-
res. Wer ein Bild betrachtet, darf sich deshalb nicht nur fragen, was es 
zeigt, sondern muss sich auch fragen, was es verbirgt. Jedes Bild hat sei-
nen blinden Fleck, seine ausgeschlossene Szene, sein in den Hintergrund 
gedrängtes Element.53

Mit seiner Verortung des Bildes im Spannungsfeld von Präsenz und 
Entzug, Zeigen und Verbergen eröffnet Boehm der Bildtheorie neue Wei-
chenstellungen. Der Blick auf die bildimmanenten Spannungsverhältnis-
se, die sich auf der Bildoberfläche abspielen, ebnet den Weg zu einer dy-
namischen Theorie des Bildes, in der dieses als »Ort einer Konfiguration 
von Energien« (ebd.: 71) verstanden wird. Boehms Bildkonzept ist eine 
Theorie der Bildspannung, sie beruht auf einer »Logik der Kräfte und 
Intensitäten« (ebd.). Darin nimmt sie tatsächlich eine radikale Gegenpo-
sition zu jeder Repräsentationstheorie des Bildes ein, insbesondere aber 
zu Platon. Wo dieser in den Bildern nur ein statisches und noch dazu de-
fizitäres Abbild der Wirklichkeit sieht, postuliert Boehm ein ganz eigenes 
»momentum« (ebd.: 70), ein »Darüberhinaus« (ebd.: 71) des Bildes über 
die Wirklichkeit. Bilder, so Boehm, sind nicht weniger, sondern mehr als 
der Gegenstand, den sie zeigen. Gerade dort, wo sie abbilden, liefern sie 
nicht einfach nur Nachahmungen und Wiederholungen des Wirklichen, 
sondern besitzen ein »Surplus«, einen durch die ikonische Spannung des 
Bildes gestifteten ›Mehrwert‹ gegenüber dem Abgebildeten.

53	 	 Ich komme auf diesen nicht zuletzt aus psychoanalytischer Sicht wichtigen 
Gedanken im Zusammenhang mit dem ›bildlichen Unbewussten‹ bzw. der 
›bildlichen Verdrängung‹ in Abschnitt 3.2.2 noch einmal zurück.

DIE PRÄSENZTHEORIE DES BILDES 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

»Re-präsentieren bedeutet nicht: noch einmal präsentieren. […] Das 
Präfix Re- in der Re-präsentation bewirkt mithin eine Intensivierung. 
Sie vermehrt das Sein des Dargestellten durch ein Surplus.« (Boehm 
2001: 5)

Das Bild – zumindest sofern es sich um ein starkes Bild handelt, in dem 
die ikonische Differenz »auf irgendeine Weise optimiert« (Boehm 1994b: 
30) ist – erzeugt keinen Verlust, keine Reduktion, sondern eine Steige-
rung des Seins.

In den Worten des Philosophen Hans-Georg Gadamer (1960: 145) 
spricht Boehm in diesem Zusammenhang auch von einem »Zuwachs 
an Sein« (Boehm 2001: 11; vgl. 1996b). Mit dieser Formulierung hatte 
Gadamer einst die These einer »Eigenständigkeit« (Gadamer 1960: 146) 
des Bildes vertreten. Zwar kann sich das Bild, argumentiert Gadamer, als 
mimetisches Abbild durchaus auf ein Urbild beziehen, aber in seiner ei-
genen »Seinsweise« (ebd.: 141) bleibt es selbst dann nicht auf diese Ab-
bildfunktion beschränkt:

»Daß die Darstellung ein Bild – und nicht das Urbild selbst – ist, bedeutet 
nichts Negatives, keine bloße Minderung an Sein, sondern vielmehr eine 
autonome Wirklichkeit.« (Ebd.: 145)

Ein starkes Bild – zum Beispiel »ein gutes Porträtfoto« (ebd.) – vermag 
uns bisweilen auch Aspekte und Sinnebenen zu zeigen, die am dargestell-
ten Objekt selbst in dieser Weise gar nicht wahrnehmbar sind. Der Fo-
tograf hat sie durch seinen fotografischen Akt erst herausgearbeitet, in 
gewissem Sinne überhaupt erst produziert. In diesem Fall hört das Bild 
auf, nur abzubilden, und wird schöpferisch: »Ein solches Bild ist kein Ab-
bild, denn es stellt etwas dar, was ohne es sich nicht so darstellte.« (Ebd.) 
Das Bild ist dann kein Zeichen mehr für etwas anderes, bereits vorher 
Existierendes, sondern eine »Seinswirklichkeit« (ebd.) für sich. Es wird 
»selber das Gemeinte« (ebd.), anstatt nur »Mittel zum Zweck« (ebd.) zu 
sein. In der Terminologie der Semiotik ausgedrückt, die hier an ihre Gren-
zen stößt: Zeichen und Bezeichnetes fallen ineins und werden identisch.

1.3 Die Wirkungstheorie des Bildes

1.3.1 Ästhetische Erfahrung: Die Entführungstheorie des Bildes

Ihrer tiefen Differenzen zum Trotz teilen die Repräsentationstheorie und 
die Präsenztheorie des Bildes einen zentralen Punkt miteinander. Beide 
fokussieren sie auf das wahrnehmbare Bildobjekt und versuchen, dessen 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

spezifisches ›Bildsein‹ zu bestimmen. Das Subjekt der Bildbetrachtung, 
zumindest das empirische aus Fleisch und Blut, lassen sie dagegen mehr 
oder weniger außen vor. Ohne Subjekte aber sind Bilder im Grunde nur 
potentielle Bilder: »Bilder entstehen [...] nur im Blick«, heißt es bei Hans 
Belting (2007b: 50) über den »Blickwechsel mit Bildern«. Solange kein 
Auge sie erblickt und ihr Etwas-in-etwas für sich entdeckt, bleiben sie 
bloße Objekte ohne bildliche Bedeutung und Präsenz. Das Subjekt ist es, 
das die Bilder zum Leben erweckt.

Zum Blickwechsel mit Bildern gehört jedoch auch die andere Seite des 
Geschehens: dass Bilder ihrerseits den Betrachter zum Leben erwecken. 
Denn Bilder sind mehr als bloße Träger von Informationen, Bedeutun-
gen, Zeichenwerten oder auch Präsenzen. Sie üben Wirkungen auf uns 
aus, indem sie uns in Zustände und Stimmungen versetzen, die wir ohne 
sie in diesem Moment nicht erleben würden. Das Sehen von Bildern lässt 
uns nicht unberührt; Bilder ergreifen und erregen uns, stoßen uns ab und 
empören uns. In gewisser Weise verwandeln sie den, der sie sieht. Um 
diese »Bildwirkungen«, wie Bernhard Waldenfels (2010: 70) sie einmal 
genannt hat, geht es in der ›Wirkungstheorie des Bildes‹. Ihr Gegenstand 
ist nicht so sehr das Bild selbst als vielmehr die Dynamik zwischen dem 
Bild und dem Subjekt, das sie betrachtet. 

Grundsätzlich lassen sich zwei Ebenen der Bildwirkung unterschei-
den. Einerseits gibt es die je spezifischen Wirkungen, die bestimmte Bil-
der aufgrund ihrer Inhalte oder ihrer Darstellungsweise auf uns aus-
üben. Andererseits gibt es so etwas wie eine allgemeine Grundstimmung 
des Bildersehens, in die das Bild uns versetzt. Dieser formalen Grund-
stimmung des Bildersehens – der ›ästhetischen Erfahrung‹ – ist der erste 
Abschnitt dieses Kapitels gewidmet; den inhaltlichen, insbesondere den 
›affektiven und emotionalen Bildwirkungen‹, wendet sich der zweite Ab-
schnitt (1.3.2) zu. 

Worin also besteht die allgemeine Grundstimmung des Bildersehens? 
Solange wir ein Bild nicht als Bild verstehen, sondern es – wie im Fall ei-
ner Attrappe oder eines Trompe l’œil (einer ›Augentäuschung‹) – als re-
alen Gegenstand auffassen, empfinden wir es als gewöhnlichen Teil der 
Welt, an dem wir zunächst nichts Eigentümliches bemerken. Sobald wir 
das Bild jedoch als Bild erkennen, erleben wir etwas völlig anderes: Wir 
besitzen ›Bildbewusstsein‹, das heißt wir nehmen zusätzlich zu den Bild-
objekten auch noch das Bildsein des Bildes mit wahr.54 Jetzt erfahren wir 
die Bildobjekte nicht mehr als Teil der (gewöhnlichen, physischen) Welt, 
sondern ganz im Gegenteil als etwas von ihr Verschiedenes. Wir werden 

54	 	Zur ontogenetischen Entwicklung von Bildkompetenz und Bildbewusstsein 
vgl. Schwan (2005); zu den verschiedenen Ebenen der Bildkompetenz auch 
Posner/Schmauks (1998) und Posner (2003) sowie, aus psychoanalytischer 
Perspektive, Soldt (2007).

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

vom Bild, so könnte man sagen, in eine andere Welt versetzt. Eine der 
schönsten Formulierungen für diese Wirkung stammt von Franz Marc 
(1915: 209), der die Bilder einmal als »Auftauchen an einem anderen 
Ort« bezeichnete. Im Bildersehen sind wir gleichermaßen hier und dort; 
hier als körperliche Betrachter im Hier und Jetzt des Bildersehens, zu-
gleich aber auch dort im körperlosen Reich des Bildes und seiner ›Bil
derwelt‹.

Die klassische ästhetische Theorie der Aufklärungszeit hat für die-
se eigentümliche Erfahrung des bewussten Bildersehens den Begriff der 
›ästhetischen Erfahrung‹ geprägt.55 In der Regel wurde sie als Spezifi-
kum der Kunsterfahrung bzw. der Erfahrung des Schönen diskutiert, 
mitunter aber auch dem vergnügten Spiel zu Unterhaltungszwecken zu-
gesprochen. Im »ästhetischen Zustande«, wie Schiller ihn in seinen Brie-
fen Über die ästhetische Erziehung des Menschen (1795: 85) nannte, 
ist der Mensch ›außeralltäglich gestimmt‹; er erweitert, so hatte bereits 
Kant über das ›ästhetische Urteil‹ und damit über die Kunsterfahrung 
geschrieben, seinen alltäglichen Horizont zugunsten eines »freien Spiels 
der Vorstellungskräfte« (Kant 1790: § 9) – er betritt die Welt der Phan-
tasie und des Imaginären, das Reich des Irrealen und Fiktiven.56

Fabelwesen, Gespenster und logische Widersprüche lassen uns nicht 
den Kopf schütteln in dieser imaginären Welt. Wir begegnen ihnen mit 
einer »willing suspension of disbelief«, einer ›willentlichen Aussetzung 
des Unglaubens‹, wie es bei Samuel Taylor Coleridge (1817) heißt. Doch 
ist die Aussetzung des Unglaubens nur die eine Seite der ästhetischen 

55	 	Zum Konzept der ›ästhetischen Erfahrung‹ vgl. Jauß (1972, 1977), Bubner 
(1989) und Maag (2001); speziell auf die Malerei bezogen Ingarden (1937) 
und Imdahl (1972); skeptisch gegen das Konzept als solches aber auch Dic-
kie (1974).

56	 	Vgl. zu diesen Begriffen die Studie Das Fiktive und das Imaginäre von Wolf-
gang Iser (1991), der eine Unterscheidung der beiden oft unscharf gebrauch-
ten Begriffe ›imaginär‹ und ›fiktiv‹ vorschlägt. So charakterisiert er das Ima-
ginäre – die Kraft der »Irrealisierung von Realem« (ebd.: 23) – als »diffus, 
formlos, unfixiert und ohne Objektreferenz« (ebd.: 21), das Fiktive hinge-
gen als künstlerische Realisierung und Materialisierung eben dieses Imagi-
nären, das heißt als »Realwerden des Imaginären« (ebd.: 22). Das Imaginäre 
– abgeleitet von imago (lat. »Bild«) bzw. von imaginarius, »eingebildet« – 
wäre demnach die irrealisierende Kraft der Phantasie als solche; eine Fiktion 
hingegen – von lat. fingere, »formen, gestalten, bilden [...], bauen, schaffen 
[...], machen [...], erdichten, erlügen, ersinnen« – das Werk, das durch die-
se Kraft hervorgebracht wird. Ein anders pointierter Begriff des Imaginären 
als Synonym für mentale Bilder bzw. Vorstellungen ergibt sich aus der Theo-
rie des ›gesellschaftlichen Imaginären‹ bei Cornelius Castoriadis (vgl. 2.2.2); 
die beiden Begriffsverwendungen widersprechen einander jedoch nicht (vgl. 
Iser 1991: 350–377).

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

Erfahrung. Auch das Gegenstück gehört zu ihr: die Aussetzung nicht nur 
des Unglaubens, sondern auch des Glaubens an die Realität des Gezeig-
ten. Wir glauben gerade nicht daran, dass es sich um echte Geschehnisse 
handelt, und können eben darum auch jene Darstellungen genießen, die 
uns normalerweise in Empörung, Schrecken, Aufruhr oder Trauer ver-
setzen würden.57 In seiner Einleitung zur Enzyklopädie (1751) bringt der 
Philosoph d’Alembert diese beiden Seiten der ästhetischen Erfahrung im 
Begriff des ›richtigen Abstands‹ auf den Punkt: 

»Diejenigen Dinge aber, die bei wirklichem Erleben nur traurige oder 
stürmische Gefühle in uns erregen würden, wirken angenehmer in 
der nachahmenden Darstellung als in Wirklichkeit, weil ihre bloße 
Darbietung uns gerade in den Abstand [im Original: cette juste distance] 
zu ihnen bringt, der uns die Erregung zum Genuß, aber nicht zur inneren 
Unruhe werden läßt.« (d’Alembert 1751: 33)

Dieser ›richtige Abstand‹, ›cette juste distance‹, ist keine räumliche Dis
tanz, nicht etwa bloße Entfernung in Metern. Auch im übertragenen 
Sinne geht es nicht einfach darum, sich möglichst stark vom Gesehe-
nen zu distanzieren. Denn wir erleben das Kunstwerk – d’Alembert be-
zieht sich hier auf Malerei und Plastik – wiederum nur dann mit ech-
tem »Genuß«, wenn wir uns doch wieder ein Stück weit vom Gesehenen 
ergreifen lassen. Bildbewusstsein und ›naiver‹ Wahrnehmungseindruck 
müssen beide zu ihrem Recht kommen, wenn die Erfahrung des Bildes 
gelingen soll; eben darum muss es der ›richtige‹ Abstand sein, nicht ir-
gendeiner. Ästhetische Erfahrung ist die Erfahrung einer erfolgreichen 
Vermittlung zweier einander widersprechender Einzelerfahrungen: »In 
der Mitte zwischen zwei Extremen gewinnen wir den Kunst-Genuß.« 
(Kris 1952: 50) 

Der Kunsthistoriker Ernst Gombrich hat diese eigentümliche Dop-
pelbewegung des Bildersehens im Begriff der »Illusion« zu fassen ver-
sucht (vgl. Gombrich 1960: 153–244). Das Bild lässt eine »Scheinwelt, 
eine Welt der Illusion vor unseren Augen erstehen« (ebd.: 233) – ei-
nen Illusionsraum als zweite Wirklichkeit, in die wir uns hineinbegeben 
können, als ob es sich tatsächlich um eine eigene Welt handelte. Dabei 
heißt Illusion bei Gombrich nicht etwa ›Immersion‹, also das Verges-
sen darüber, dass man sich ›nur‹ in einem Bildraum befindet und nicht 
im Raum der Wirklichkeit (vgl. dazu: Schirra 2000). Der Bildbetrachter 
weiß ja in aller Regel, dass er nur ein Bild betrachtet, das Gehirn rahmt 

57	 	Vgl. die klassische Passage aus der aristotelischen Poetik (1448b): »Denn 
von Dingen, die wir in der Wirklichkeit nur ungern erblicken, sehen wir mit 
Freude möglichst getreue Abbildungen, z. B. Darstellungen von äußerst un-
ansehnlichen Tieren und von Leichen.«

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

die Erfahrung des Auges von vornherein als Bilderfahrung.58 Eher denn 
als trügerische Immersion lässt sich Gombrichs Illusionsbegriff darum 
als bewusstes Sich-Einlassen des Subjekts auf das Bild verstehen; oder, 
in d’Alemberts Worten gesprochen, als Sich-Hineinbegeben in den rich-
tigen Abstand zum Bild.

Auch der Soziologe und Philosoph Jean Baudrillard denkt seine Bild-
theorie vom Begriff der Illusion aus. Er beruft sich dabei unter anderem 
auf die lateinische Etymologie des Wortes: »Il-ludere heißt aufs Spiel 
setzen, sich aufs Spiel setzen.« (Baudrillard/Noailles 2004: 52; vgl. Per-
niola 2005; dazu auch Huizinga 1938: 20, 46 f.) Wer sich in die Illusi-
on des Bildes begibt, so Baudrillard verlässt seine eigene Wirklichkeit, 
um sich stattdessen auf die Welt des Imaginären einzulassen. Indem das 
Subjekt sich selbst und seine gewohnte Wirklichkeit aufgibt bzw. »aufs 
Spiel« setzt, lässt es zugleich die Kategorien und Werte dieser Wirklich-
keit hinter sich. 

»In der generischen Illusion des Bildes stellt sich nicht mehr das Pro-
blem des Reellen. Dieses Problem wird durch die Bewegung des Bildes 
aufgehoben, welche von vornherein und spontan jenseits von Richtig 
und Falsch, jenseits von Real und Irreal, jenseits von Gut und Böse ist.« 
(Baudrillard 1998: 34)

Insofern ist die Illusion des Bildes eine »gewaltige Kraft zur Leugnung 
der Welt« (Baudrillard (1987: 40). Anstelle der Wirklichkeit stellt uns 
das Bild eine andere Szene vor Augen, wie Baudrillard im Anklang an 
eine berühmte Formulierung Sigmund Freuds schreibt: 

»Die Intensität eines Bildes entspricht exakt seiner Ablehnung des Re-
alen, seiner Erfindung einer anderen Szene.«59 (Baudrillard 1998: 22, 
vgl. 2004: 84)

58	 	Vgl. zu dieser ›Einrahmung‹ bzw. ›Korrektur‹ der Wahrnehmung durch das 
Gehirn die Darstellung von Gombrichs Illusionstheorie bei Jakob Steinbren-
ner (2009: 288): »Grundgedanke der Illusionstheorie ist, daß uns Bilder die 
Illusion vermitteln, den dargestellten Gegenstand selbst zu sehen. Auf den 
Einwand, daß wir uns doch fast immer bewußt sind, ein Bild zu sehen und 
nicht die Illusion haben, tatsächlich den Gegenstand zu sehen, antwortet 
Gombrich, daß das Auge vom Bild ›betrogen‹ wird, in dem Sinne, daß es 
einen dreidimensionalen Gegenstand vermeintlich sieht, aber der Geist des 
Betrachters diesen Irrtum korrigiert.«

59	 	Vgl. Freud (1900: 72), der davon spricht, dass der »Schauplatz der Träume 
ein anderer ist als der des wachen Vorstellungslebens«. Im Französischen 
wird die Formulierung vom ›anderen Schauplatz‹ mit ›autre scène‹ über-
setzt, im Englischen mit ›other scene‹. Ich komme auf die Freud’sche Versi-
on in Abschnitt 3.1.2 noch einmal ausführlich zurück. 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

Dieser Gedanke ist weniger metaphysisch, als es auf den ersten Blick den 
Anschein hat; er ergibt sich, so könnte man ergänzen, aus der unmittel-
baren Ontologie des Bildes und der Bildsituation. Wer ein Bild betrach-
tet, sieht (für die Dauer der Betrachtung) nicht mehr das abgebildete 
Ding. Selbst dann, wenn er beide vergleichend gegeneinander hält, kann 
er doch nur jeweils eine der beiden Instanzen fokussieren und scharf stel-
len. Das Bild ist eben nicht das, was es abbildet, sondern stellt sich ne-
ben oder gar vor das Abgebildete. Der Philosoph Christoph Asmuth hat 
die »eikonische Negation« des Bildes sogar als Grundmerkmal in seine 
ontologische Bilddefinition mit aufgenommen: 

»Das Bild negiert das Abgebildete, in dem es sich von ihm unterschei-
det. Mehr noch: Das Bild ist gerade und genau das nicht, was es abbil-
det. Das ist seine spezifische Funktion: genau nicht das Abgebildete zu 
sein.« (Asmuth 2010: 123)

Was in Boehms Begriff der ikonischen Differenz zunächst als rein bildin-
terne Spannung gedacht war, lässt sich demnach auch auf das Verhält-
nis von Bild und Außenwelt übertragen. Auch dort gibt es das für die 
ikonische Differenz charakteristische Spiel zwischen Vordergrund und 
Hintergrund der Aufmerksamkeit. Das Bild bringt etwas vorher nicht 
Dagewesenes zur visuellen Existenz und rückt es in den Vordergrund 
der Aufmerksamkeit, zugleich aber bringt es etwas bereits Existierendes 
zum Verschwinden. 

Je besser ihm dieses Zum-Verschwinden-Bringen der Wirklichkeit ge-
lingt, desto stärker wirkt das Bild auf uns. Hans-Georg Gadamer be-
schreibt diese Dimension der ästhetischen Erfahrung im Anschluss an 
Martin Heideggers Abhandlung Der Ursprung des Kunstwerkes (1935) 
als eine Art Hineingestoßen-Werden des Betrachters in die Welt des Bildes:

»Wenn uns ein Werk erreicht, dann ist da nichts mehr von einem Objekt, 
das uns gegenüber ist, das wir übersehen und auf eine begriffliche Sinn
intention hin durchsehen. Es ist umgekehrt: Das Werk ist ein Ereignis. 
Es erteilt uns einen Stoß, es stößt uns um, indem es eine eigene Welt auf-
stellt, in die wir gleichsam hineingezogen werden.« (Gadamer 1993: 58)

Das Bild, so könnte man mit Baudrillard und Gadamer also sagen, be-
sitzt eine ›Sogwirkung‹: Es gleicht einem Strudel, der uns in sein Inneres 
hineinzieht. Das Bild ist eine Pforte ins Reich des Imaginären, vor allem 
aber eine Einladung, diese Pforte auch zu übertreten. 

Im Anschluss an Baudrillards Theorie der Verführung lässt sich die-
se Sogwirkung als ›Verführungskraft‹ des Bildes beschreiben.60 Marcus 

60	 	Vgl. hierzu v. a. Baudrillards Buch Von der Verführung (1979) sowie Grace 
(2000: 141–171), Giesen (2010: 103–125) und Strehle (2012: 152–156).

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

Stiglegger etwa arbeitet, seinerseits durch Baudrillard inspiriert, an einer 
›Verführungs-‹ bzw. »Seduktionstheorie des Films« (vgl. Stiglegger 2006, 
2014).61 »Einen Film zu sehen«, so Stiglegger (2006: 33, vgl. 2014: 49), 
»bedeutet, in gewisser Weise von ihm verführt zu werden.«62 Die Verfüh-
rung versteht Stiglegger dabei als eine Art ›Transport‹ des Zuschauers.63 
Sie soll die allgemeine »Fähigkeit« des Films bezeichnen, den Zuschau-
er »von einer vermeintlich festen Position A zu der zunächst nicht in Er-
wägung gezogenen Position B zu befördern« (Stiglegger 2006: 9). Das 
ist bei Stiglegger vor allem auf moralische Positionen bezogen, wenn ein 
Film beispielsweise moralische Überschreitungen vollzieht, die wir au-
ßerhalb des Films nicht billigen würden (vgl. ebd.: 81–107). Die Verfüh-
rung besitzt aber auch eine räumliche Dimension, die der moralischen 
Verführungskraft überhaupt erst zugrunde liegt. Wer einen Film sieht, 
wird zuallererst in die filmische Welt hineingezogen, und erst im Zuge 
dieses imaginären Aufenthalts kann er auch moralisch verführt werden. 
Der moralischen Verführung geht die räumliche Entführung voraus: Sich 
auf Bilder einzulassen heißt, sich in ihre Welten entführen zu lassen. Dar-
um spreche ich im Folgenden auch von der ›Entführungstheorie‹ des Bil-
des und analog dazu von seiner ›Entführungskraft‹, also der Fähigkeit 
des Bildes, uns an andere, imaginäre Orte zu versetzen. 

Baudrillards ›verführungstheoretische‹ Pointe liegt vor allem darin, 
dass er die Lockwirkung der Verführung an die Erfahrung des Entzugs 
und der Unverfügbarkeit koppelt. »Was uns fasziniert, ist stets das, 
was uns durch seine Logik oder seine innere Perfektion radikal aus-
schließt« (Baudrillard 1970: 326), schreibt er mit Blick auf die faszinie-
rende Wirkung spröder Frauen, die ihre Verehrer durch Verweigerung 
um den Verstand bringen. Auch in anderen Bereichen gilt, dass wir be-
gehren, was wir nicht besitzen und worüber wir nicht verfügen kön-
nen. Das verführerische Objekt entzieht sich uns und weckt eben da-
durch unser Interesse. In dieser Überlegung erscheint das Bild bereits 
per definitionem als verführerisches Objekt: Einerseits weckt es unseren 

61	 	Zum Bezug auf Baudrillard vgl. v. a. Stiglegger (2006: 45–48). Als weitere 
Quelle gibt er den Literaturwissenschaftler Patrick Fuery an, der – ebenfalls 
im Anschluss an Baudrillard (vgl. Fuery 2000: 158–174) – eine Theorie der 
filmischen »seduction« entwickelt hat; aber auch psychoanalytische Ansätze 
rund um die Begriffe »Blick, Begehren, Tabu und Traum« (Stiglegger 2006: 
21–25; dazu wiederum Fuery 2000).

62	 	Fast wortgleich heißt es schon bei Fuery (2000: 158): »Cinema is seduction, 
and to watch a film is to be seduced.«

63	 	Vgl. in diesem Zusammenhang das psychologische »Transportation-Image-
ry Model« (Green/Brock 2002, van Laer et al. 2014; ähnlich bereits Ger-
rig 1993), mit welchem die Wirkung z. B. von Narrativen der Werbung als 
›Transport‹ des Konsumenten – oder eben: als Verführung – beschrieben 
werden kann. 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

›Schautrieb‹64, also unsere Begierde zu sehen oder das Gesehene sogar 
zu greifen; also den Wunsch, körperlich in das Bild einzusteigen. Ande-
rerseits verweigert es uns eben diesen Zugang, wie Stiglegger am Bei-
spiel des Films ausführt: 

»Es gibt eine Grenze zwischen Medium und Rezipienten, die unmöglich 
überschritten werden kann. Das Andere bleibt different, so sehr es 
auch begehrt wird. Darin liegt die schwer greifbare, wenn auch endlos 
wiederkehrende mythische Qualität des Mediums Film.« (Stiglegger 
2006: 46)

Auch die Verführung ist also in einer Art ›Mitte‹ angesiedelt. Einerseits 
ist es das Bild selbst, das mit seinen »seductive signs« (Fuery 2000: 159–
164) unseren Schautrieb weckt und unser Begehren in Gang setzt. Ande-
rerseits und im Gegenteil aber trennt uns das Bild von dem, was es uns 
so reizvoll vor Augen stellt, auch unwiderruflich ab. Die Verführungs- 
und Entführungskraft des Bildes ergibt sich aus genau dieser Doppelbe-
wegung: Wir möchten in die Leinwand einsteigen, können es aber nicht; 
eben das führt uns im Geiste umso tiefer in sie hinein. Gerade indem 
die Bilder sich uns real verweigern, ziehen sie uns imaginär in den Bann.

In seinen Texten zur Kunst und zur Fotografie entwickelt Baudrillard 
vor diesem Hintergrund eine ganz eigene und regelrecht kontra-intuiti-
ve Auffassung davon, was ein ›starkes Bild‹ ausmacht. Es muss die Ima-
gination anregen, gerade indem es nicht alles zeigt, sondern etwas Un-
gezeigtes evoziert, gewissermaßen ein Mysterium aufrechterhält, dessen 
Präsenz es einerseits andeuten oder wenigstens offenlassen muss, ohne 
das Mysterium andererseits aber ganz aufzulösen.65 Das starke Bild ist 
für Baudrillard also nicht dasjenige, auf dem alles sichtbar ist, sondern 
dasjenige, auf dem etwas aus dem Feld des Sichtbaren entfernt wird:

»Aus einem Objekt ein Bild zu machen heißt, ihm nach und nach alle 
seine Dimensionen abzustreifen: Gewicht, Konturen, Geruch, Tiefe, 

64	 	Zum psychoanalytischen Begriff des ›Schautriebs‹ bzw. der ›Schaulust‹ siehe 
grundlegend Fenichel (1935) im Anschluss an Freud (1905b: 66 f., 98); aus 
filmwissenschaftlicher Perspektive auch Mulvey (1975) und Metz (1977: 
56–63). Vgl. hierzu auch den verwandten Begriff des »Sehbegehrens« bei 
Waldenfels (2010: 43).

65	 	Vgl. zu diesem Punkt auch die umfassenden Ausführungen zum »Geheim-
nis« als »Reiz des Mysteriösen« in Martin Andrees Archäologie der Medi-
enwirkung (2005: 156–334); ein verwandter Gedanke findet sich bei Florian 
Heßdörfer (2013: 216–222) im Anschluss an den Psychoanalytiker Jacques 
Lacan: »Nicht ein Bild, das die Wirklichkeit verspricht, sondern ein Bild, 
welches das Wirkliche gerade als ein Entzogenes präsentiert, zieht das Be-
gehren auf sich« (ebd.: 217).

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Zeit, Kontinuität und natürlich die Bedeutung. […] Demnach muß sub-
trahiert, immer subtrahiert werden, um das Bild im Reinzustand wie-
derzufinden. Dieser Abzug läßt das Wesentliche erscheinen: daß das Bild 
wichtiger ist als das, wovon es spricht, ebenso wie die Sprache wichtiger 
ist als das, was sie bedeutet.« (Baudrillard 2004: 84 f.)

Je mehr das Bild ›subtrahiert‹, desto stärker beginnen wir zu imaginie-
ren, und desto leichter vergessen wir die Realität um uns herum, um uns 
stattdessen auf die rätselhafte Welt des Bildes einzulassen, die wir doch 
nie restlos ergründen können. So preist Baudrillard die Fotografie als 
»Kunst des Verschwindens« (1998: 23) bzw. als »magische[n] Operator 
eines Verschwindens der Realität« (1999: 190 f.). Es ist das Ungezeigte, 
das Unerforschte und Unergründliche, das für ihn den Reiz der Bilder 
ausmacht; nicht ihre Bedeutung, nicht ihre Präsenz, sondern ihre Ver-
weigerung von Bedeutung und Präsenz, die gleichwohl eine ganz eigene 
Präsenz und Faszinationskraft erzeugt.66 

Der Kunstphilosoph Roman Ingarden hat den Begriff der »Unbe-
stimmtheitsstellen« (1962: 235) für diese ›Verweigerungen‹ geprägt; der 
Literaturwissenschaftler Wolfgang Iser spricht im Anschluss an Ingarden 
auch von den »Leerstellen« (Iser 1976: 266, vgl. 257–355) des Kunst-
werks.67 Gemeint sind jene offenen Stellen am Kunstwerk, die uns im Un-
klaren darüber lassen, was sie exakt bedeuten; bestimmte Auslassungen, 
die durch den Betrachter ausgefüllt werden müssen. Bisweilen finden sich 
solche Unbestimmtheitsstellen bereits auf der Ebene der Primärbedeu-
tung des Bildes, wann immer wir nicht wissen, was für einen Gegenstand 
oder eine Figur wir vor Augen haben. Zumeist jedoch sind es eher die 
Sekundärbedeutungen des Bildes, seine tieferen Sinn- und Ausdrucksge-
halte, die uns im Unklaren lassen.

In welchem Verhältnis stehen beispielsweise der Mann und die Frau 
in Edward Hoppers Gemälde Summer Evening (Abb. 7)? Worüber spre-
chen sie, was bewegt sie, was verbindet und was trennt sie? Wir wis-
sen es nicht und können es allenfalls durch vage Hinweise zu entschlüs-
seln versuchen. Verrät uns die Körperhaltung der beiden Figuren etwas 
über ihre Beziehung? Welchen Hinweis geben die Vorhänge in der Tür 
und im Fenster? Was symbolisiert die Beleuchtung der Szene und die 

66	 	Auf diese ›anti-semiotische‹ Pointe in Baudrillards Werk bin ich im Zusam-
menhang seiner Graffiti-Analyse genauer eingegangen (vgl. Strehle 2008b). 
Allgemein zu Baudrillards Kunst- und Bildtheorie siehe auch Strehle (2017). 

67	 	Zum Verhältnis der beiden Konzepte siehe Dotzler (1999); allgemein zur »Un-
bestimmtheit« des Bildes vgl. Boehm (2006); zu »Leerstellen« und »Unbe-
stimmtheitsstellen« im Film auch Liptay (2006), Dablé (2012) und Eisele 
(2016: 185–193). Vgl. außerdem die psychoanalytischen Ausführungen zur 
»ästhetische[n] Mehrdeutigkeit« bei Kris/Kaplan (1974). Ich komme auf die 
Unbestimmtheit der Bilder am Ende von Abschnitt 3.2.1 noch einmal zurück.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

eigenwillige Rahmung des Blickfelds durch den Vorbau der Veranda, 
die uns wie durch ein Fenster zum Voyeur einer intimen Konversation 
macht, die gleichermaßen öffentlich wie privat, den Blicken der Außen-
welt ausgesetzt ist und doch in einem abgeschirmten Privatraum statt-
zufinden scheint? Gerade die Unbewegtheit der Szene, ihr Status als stil-
les Bild, treibt die Rätselhaftigkeit auf die Spitze: Wir sind ausgesperrt 
aus dem weiteren Verlauf des Gesprächs, weshalb wir den Fortgang der 
Dinge – oder auch ihre Vorgeschichte – allenfalls imaginieren können. 
Gehen die beiden nach dem Gespräch gemeinsam in das Haus hinein? 
Oder verlassen sie das Haus, verlassen sie einander? Wer befindet sich 
noch in dem Haus? All diese Informationen bleiben uns entzogen, weil 
das Bild trotz seiner Sichtbarkeit den letzten, klärenden Blick verweigert 
– und eben dadurch unsere Imagination befeuert.

So liegt das Geheimnis der ästhetischen Ergriffenheit vielleicht also 
in dem unauflösbaren Rätsel aus Anwesenheit und Abwesenheit, aus 
Zeigen und Nicht-Zeigen begründet, das das Bild uns aufgibt. Und 
vielleicht rührt daher auch der eigentümliche Aufforderungscharak-
ter von Bildern, mit dem sie uns zuzurufen scheinen, dass sie ange-
schaut, betrachtet, ergründet werden möchten, auch wenn sie sich um 
unsere Ergründungsversuche am Ende gar nicht kümmern.68 In einer 

68	 	»What do pictures want?«, fragt der Bildtheoretiker W. J. T. Mitchell im 
englischen Originaltitel seines Buches Das Leben der Bilder (2005), und 

Abb. 7: Edward Hopper: Summer Evening. 1947. Öl auf Leinwand, 76 × 107 
cm. Privatsammlung.

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

bekannten Formulierung hat Theodor W. Adorno einmal vom »Rätsel-
charakter der Kunstwerke« (Adorno 1970: 182) gesprochen, ihrer her-
metischen Abriegelung gegen die Deutungsversuche des Hermeneuti-
kers. Etwas von diesem Rätselcharakter wohnt schlechthin jedem Bild 
inne. Denn bereits das ontologische Faktum der Grenze von Bild und 
Wirklichkeit weckt die Rätselkunde des Betrachters, der hinter die 
Grenze blicken möchte, um den Sinn des Gesehenen zu ergründen. In 
die Bilderwelt entführt zu werden heißt auch, durch ihre rätselhaften 
Verstrickungen verführt zu werden und sie mit detektivischem Begeh-
ren zu erkunden. 

Auch hier wieder ergibt sich die Wirkung des Bildes also aus dem 
Zusammentreffen von Bild und Betrachter, Objekt und Subjekt. Es ist 
der objektive Rätselcharakter, der die subjektive Rätselkunde aktiviert. 
Und gerade im ›Rätseln‹, also im versuchten Lösen des Rätsels, ist es 
wiederum das Subjekt selbst, das die Leerstellen ausfüllt, die das Bild 
offen lässt. Denn Rätsel sind einerseits gerade dadurch rätselhaft, dass 
sie als unverfügbare Objekte erlebt werden; andererseits sind sie im-
mer nur Rätsel für jemanden, der sich für sie interessiert. Die Bildwelt, 
in die wir entführt werden, ist die objektive Welt des Bildes, aber sie ist 
auch die Welt unserer eigenen Interessen, Vorstellungen und Phantasi-
en. Die Wanderschaft der Imagination, auf die das Bild uns mitnimmt, 
ist zugleich eine Reise ins Innere des Subjekts. Das Bild stellt uns ob-
jektiv in seine Szene hinein, um uns gleichzeitig auf eigene Faust in die-
ser Szene herumwandeln zu lassen, bis wir sie schließlich in unsere Sze-
ne verwandeln; es vereint den objektiven Zwang des Gesehenen mit 
der subjektiven Freiheit der Phantasie. In der Sehtheorie Platons (vgl. 
Ti. 45d–46c, 67c–68d) hat Baudrillard eine physikalisch zwar falsche, 
psychologisch aber höchst zutreffende Formulierung für dieses Zusam-
mentreffen gefunden: 

»›Das Bild befindet sich am Schnittpunkt zwischen dem Licht, das vom 
Objekt ausgeht, und dem, das vom Blick ausgeht‹ (Platon).« (Baudrillard 
1999: 192) 

antwortet, dass sie angeschaut, betrachtet, ja »geküsst« werden wollen 
(ebd.: 14). Sie begehren danach, so Mitchell weiter, uns als Begehrende zu 
sehen; sie wollen uns zusehen, wie wir sie ansehen (vgl. ebd.: 54). »Das Be-
gehren des Bildes liegt, kurz gesagt, darin, mit dem Betrachter die Position 
tauschen zu wollen, ihn zum Erstarren zu bringen oder zu lähmen; es strebt 
danach, durch etwas, das man den ›Medusa-Effekt‹ nennen könnte, aus dem 
Betrachter ein Bild für den eigenen Blick zu machen.« (Ebd.). Ich komme 
auf diese Vertauschung im Zusammenhang mit dem ›Bildakt‹ im nächsten 
Abschnitt (1.3.2) noch einmal ausführlich zurück.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

1.3.2 Der Bildakt: Die affektiven und emotionalen Bildwirkungen 

Um das Zusammentreffen von Bild und Subjekt geht es auch bei den 
emotionalen und affektiven Wirkungen, die bestimmte Bilder uns berei-
ten können. Anders als bei der ästhetischen Erfahrung des Bildes, das auf 
einer wohlbalancierten Mitte zwischen umittelbarer Bildwahrnehmung 
und Bildbewusstsein beruht, gerät die Balance hier jedoch ins Kippen. 
In Mozarts Oper Die Zauberflöte (1791) findet sich eine der bekanntes-
ten Beschreibungen dafür: »Dies Bildnis ist bezaubernd schön« (1. Akt, 
1. Szene), frohlockt der junge Prinz Tamino, als er das Bildporträt der 
schönen Pamina erblickt, und verliebt sich noch im selben Augenblick 
in die edle Prinzessin. Das Bild wird hier nicht mehr als bloßer Bedeu-
tungsträger oder als ›nursichtbare‹ Präsenz erlebt; es wirkt auf den Be-
trachter, wie ein echter Mensch auf einen anderen Menschen wirkt und 
»mein Herz mit neuer Regung füllt« (ebd.). Die bildliche Präsenz der Ab-
bildung wird zur gefühlten Anwesenheit des Abgebildeten: Der Betrach-
ter weiß zwar, dass er ›nur‹ ein Bild betrachtet, kann sich den eigentlich 
unangemessenen Reaktionen auf das Bild aber dennoch nicht entziehen. 
Die extremste Form dieser Reaktionsweise ist die körperliche Erregung, 
die pornografische Bilder auslösen; der Körper vergisst im Anblick des 
pornografischen Objekts, dass er nur ein Bildobjekt sieht, und reagiert 
auf das Bild wie auf eine lebendige Person.

Dergleichen Reaktionen auf Bilder sind nicht auf den Bereich des ero-
tischen Begehrens beschränkt. Auch der Ekel vor blutigen Szenen im 
Horrorfilm oder die panischen Reaktionen, die Robertsons Phantasma-
gorie bei seinem Publikum ausgelöst hatte, sind Beispiele dafür.69 Min-
destens ebenso sehr wie sie uns anziehen, verzücken oder erregen, kön-
nen Bilder uns auch abstoßen, verärgern, verängstigen oder erschrecken, 
wie David Freedberg in seiner Studie The Power of Images feststellt:

»People are sexually aroused by pictures and sculptures; they break 
pictures and sculptures; they mutilate them, kiss them, cry before them, 
and go on journeys to them; they are calmed by them, stirred by them, 
and incited to revolt. They give thanks by means of them, expect to be 
elevated by them, and are moved to the highest levels of empathy and 
fear.« (Freedberg 1989: 1) 

Besonders die Bilderkämpfe des Mittelalters und der Reformation be-
zeugen diese extremen Reaktionen auf Bilder. Von den Bilderverehrern 

69	 	 Insbesondere am Beispiel des Kinos sind solche Reaktionsweisen gut un-
tersucht (vgl. Voss 2006 oder Hanich 2010a am Beispiel von Thriller und 
Horrorfilm; allgemein zur »Affektkommunikation im populären Film« vgl. 
Scheuermann 2004). Eine umfassende Archäologie der Medienwirkungen, 
auch in ihren affektiven Dimensionen, bietet Andree (2005). 

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

wurden Götterbilder wie echte Götter verehrt, umhergetragen und ge-
küsst; von den Bilderfeinden hingegen wurden sie als Götzenbilder be-
kämpft, gehasst, zerkratzt oder zerstört.70 Überhaupt galten die Bilder 
in weiten Teilen der vormodernen Bildgeschichte als beseelte – oder be-
seelbare – Objekte, was sie nicht zuletzt für Praktiken des ›Bildzaubers‹ 
brauchbar erscheinen ließ.71 Und selbst heute praktizieren wir noch ei-
nen Rest von ›Bildanimismus‹, wenn wir beispielsweise das Foto einer 
geliebten Person an die Brust halten.

Alle diese leiblichen Dimensionen des Bildersehens sind Teil dessen, was 
ich im Folgenden die affektiven und emotionalen Bildwirkungen nenne.72 
Von ihnen aus gesehen erscheinen die Bilder zuallererst als Objekte, die 
Wirkungen auf die betrachtenden Subjekte ausüben; in gewissem Sinne er-
scheinen die Bilder in ihnen sogar selbst als Subjekte. Sie stecken uns mit 
Affekten, Gefühlen und Stimmungen an, wie menschliche Wesen uns mit 
Affekten, Gefühlen und Stimmungen anstecken. In den Wirkungen der Bil-
der vertauschen sich Objekt und Subjekt: Die Bilder werden zu Handeln-
den, die etwas mit uns machen.

Der Kunsthistoriker Horst Bredekamp hat diese Vertauschung im 
Begriff des »Bildakts« (Bredekamp 2010, vgl. 2004) einzufangen ver-
sucht. Der Begriff ist einerseits an John Searles Theorie des »Sprechakts« 
(»speech act«) und Søren Kiørups »pictorial speech act« angelehnt (vgl. 
Bredekamp 2010: 50), setzt sich andererseits jedoch in einem wesentli-
chen Punkt von diesen theoretischen Vorbildern ab. Denn Bredekamps 
Theorie des Bildakts ist keine klassische Handlungstheorie der Bilder 
im Sinne eines praktischen Gebrauchs von Objekten durch menschliche 

70	 	Zum Phänomen der religiösen und politischen Bilderkämpfe vgl. Brede-
kamp (1975), Schnitzler (1996) und Blickle et al. (2002); dazu die Ausfüh-
rungen bei Freedberg (1989: 378–428) und Belting (1990); zur ikonoklas
tischen ›Geisteshaltung‹ auch Latour (2000). 

71	 	Zu den Praktiken des »Bildzaubers« im frühen Mesopotamien siehe Da-
xelmüller/Thomsen (1982); allgemein zur Verwendung von Bildern in Zau-
berriten vgl. Freedberg (1989: 263–280) sowie die Ausführungen bei Graf 
(1996). Zur Beseelung von Bildern durch das »Mundöffnungsritual« im Al-
ten Ägypten vgl. Belting (2001: 160–164).

72	 	Als Emotion bezeichne ich einen Gefühlswert, der vom Betrachter als ›be-
deutungsvoll‹ qualifiziert wird; vgl. hierzu die Definition bei Oatley/Jenkins 
(1996: 96, übers. n. Otto/Euler/Mandl 2000: 16): »Eine Emotion wird üb-
licherweise dadurch verursacht, dass eine Person – bewusst oder unbewusst 
– ein Ereignis als bedeutsam für ein wichtiges Anliegen (ein Ziel) bewertet«. 
Beim Affekt überwiegt dagegen die unqualifizierte, vor-bewusste Dimensi-
on des Erlebens, die ihn stärker in die Nähe einer physiologischen Reakti-
on auf bestimmte ›Intensitäten‹ rückt und eher auf motorische Reaktionen 
abzielt. Zur Unterscheidung von Emotion und Affekt siehe auch Massumi 
(1995: 84–89) sowie Seyfert (2012). 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

Handlungssubjekte; sie fasst vielmehr die Bilder selbst als Handelnde 
auf.73 Nicht der Mensch, sondern das Bild vollzieht den Bildakt:

»In diesem Positionswechsel geht es um die Latenz des Bildes, im Wech-
selspiel mit dem Betrachter von sich aus eine eigene, aktive Rolle zu 
spielen.« (Ebd.: 52) 

Natürlich ›handelt‹ das Bild dabei nicht wirklich; insofern ist der Begriff 
des Bildakts streng genommen irreführend. Es ist der Mensch, der auf 
die Bilder reagiert, als ob sie handelnde Wesen wären. Freedbergs Ter-
minologie ist in dieser Hinsicht unverfänglicher: Die entscheidende Ka-
tegorie ist bei ihm die »response« (Freedberg 1989: xxii, 1–26), die wir 
den Bildern entgegenbringen. Die Vertauschung der Handlungspositio-
nen spielt sich einzig und allein in den Reaktionen des Subjekts ab und 
nirgendwo sonst; sie ist das Resultat einer Fehldeutung, einer Verwechs-
lung, einer »fusion of image and prototype« (ebd.: 30).

Aber auch diese irrtümlichen Reaktionen, eben darin besteht die Po
wer of Images, die Freedbergs Buch den Titel gibt und auf die auch Bre-
dekamps ›Bildakt‹ abzielt, werden durch das Bild hervorgerufen, angesto-
ßen, provoziert. Wir mögen einer ›animistischen Illusion‹ erliegen, wenn 
wir die Bilder wie handelnde Subjekte wahrnehmen; aber die Täuschung 
ist doch nicht ohne Gegenstand. Sie ist eine Folge des »Widerfahrnischa-
rakters der Bilderfahrung«, wie Sybille Krämer (2011: 76) im Anschluss 
an Freedberg schreibt (vgl. ähnlich auch Busch 2007, Waldenfels 2010). 
Das Bild zeigt sich uns nicht nur, es widerfährt uns, das heißt es unter-
stellt uns einer bestimmten Erfahrung, der wir uns nicht entziehen kön-
nen. Im Bildakt erleben wir das Bild nicht mehr lediglich als ›nursichtba-
res‹, unkörperliches Gebilde, sondern so, als ob die visuelle Präsenz des 
Bildes die Realpräsenz eines echten, lebendigen Körpers wäre. 

Was es mit dieser Verwechslung von Präsenz und Realpräsenz auf sich 
hat, stellt eines der ungelösten Rätsel der Bildtheorie dar. Sogar Bredekamp 
findet nur bemerkenswert schwache Erklärungen für das Phänomen des 
Bildakts, den er einerseits evolutionsbiologisch als Faktor sexueller Selek-
tion mit Darwin (vgl. ebd.: 314–316), andererseits aber auch physika-
lisch als »Spieltrieb der Natur« mit Lukrez (ebd.: 317–323) zu begründen 

73	 	Als Vorläufer dieser Auffassung nennt Bredekamp (2010: 48 f.) den Philo-
sophen und Soziologen Henri Lefebvre, bei dem es heißt: »Das Bild ist ein 
Akt. Als Akt impliziert es die Absicht oder den Willen, etwas zu bewirken 
[…], ein anderes menschliches Wesen zu verführen und zu rühren.« (Lefeb
vre 1961: 122) Zur klassischen Perspektive auf das Bild als Objekt mensch-
lichen Handelns vgl. den Bildaktbegriff bei Assmann (1990), das Kapitel 
über Bildhandeln und Bildkommunikation bei Sachs-Hombach (2003: 157–
190) sowie Seja (2009), die das Bild als »Werkzeug« begreift, das zu expe-
rimentellem »Probehandeln« eingesetzt werden kann.

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

versucht, um die Frage am Ende doch als »ungelöstes Problem« (ebd.: 
320) anzuerkennen.74 Dabei lässt sich wenigstens die Richtung, in die eine 
mögliche Lösung des Rätsels gehen müsste, mit einiger Plausibilität doch 
angeben. Am ehesten dürften die Ursachen zumindest für bestimmte For-
men des Bildakts wohl in der historischen Anthropologie des Menschen 
zu suchen sein.75 

Was damit gemeint ist, lässt sich am »Blick aus dem Bilde« (vgl. mit 
zahlreichen Beispielen: Neumeyer 1964) veranschaulichen – jenem merk-
würdigen, irrationalen, ja unheimlichen Gefühl des Angeblicktwerdens, 
das vermutlich jeder schon einmal erlebt hat, der ein bestimmtes Bild zu 
lange betrachtet hat. Dieses Gefühl des Angeblicktwerdens durch Bilder, 
so meine These, hängt mit einer spezifischen Eigenschaft unseres Wahr-
nehmungsapparates zusammen: Er ist mit besonderer Sensibilität auf 
das Erkennen von Blicken ›geeicht‹, denen er nicht nur besondere Auf-
merksamkeit, sondern auch ganz besondere Reaktionen entgegenbringt. 
In Georg Simmels »Exkurs über die Soziologie der Sinne« heißt es dazu:

»Unter den einzelnen Sinnesorganen ist das Auge auf eine völlig 
einzigartige soziologische Leistung angelegt: auf die Verknüpfung und 
Wechselwirkung der Individuen, die in dem gegenseitigen Sich-Anblicken 
liegt. […] Die höchst lebendige Wechselwirkung […], in die der Blick 
von Auge in Auge die Menschen verwebt, […] ist die vollkommenste 
Gegenseitigkeit im ganzen Bereich menschlicher Beziehungen« (Simmel 
1908: 723 f.).

Der Blick eines anderen Menschen affiziert uns, wie uns nichts anderes 
affiziert.76 Dabei kann er als positiv empfunden werden und Vertrauen 

74	 	Diese Anerkennung des Problems hat Bredekamp immerhin seinen Kritikern 
voraus – so etwa Daniel Hornuff (2012), der Bredekamp neben Hans Bel-
ting und W. J. T. Mitchell, aber auch Boehm und Gadamer, als Negativbei-
spiel für einen »Theoriehype um die Vorstellung von der Eigenaktivität der 
Bilder« (Hornuff 2012: 9) anführt und diesen Autoren vorwirft, die Bilder 
im Zuge einer theoretischen »Fetischisierung« als »vor Vitalkraft strotzen-
de Wesen« zu überhöhen (ebd.: 9, vgl. 119–123). Dabei unterschlägt er frei-
lich, dass der Glaube an die Lebendigkeit der Bilder einer real existierenden 
Bildgeschichte entstammt. Die Bildtheorie müsste den historischen Bildfe-
tischismus zuerst einmal aufklären, bevor sie ihn schließlich verabschieden 
könnte. Darüber, wie überhaupt über das Bildverständnis der Vormoderne, 
liest man bei Hornuff jedoch noch weniger als bei Bredekamp selbst.

75	 	Eher unpassend erscheinen die folgenden Ausführungen hingegen für das 
Phänomen der Bilderkämpfe, die offensichtlich weniger in der menschlichen 
Anthropologie als vielmehr in sozialen, religiösen und politischen Verwer-
fungen wurzeln (vgl. hierzu v. a. Bredekamp 1975).

76	 	Vgl. hierzu auch die Ausführungen zum Blick als »Grundbeziehung zum 
Subjekt-Anderen« bei Jean-Paul Sartre (1943: 338–397, hier: 342), der v. a. 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

stiften bzw. bekräftigen wie etwa im gegenseitigen Blick zweier Lieben-
den oder im Blick zwischen Mutter und Kind. Er kann aber auch den 
bedrohlichen Blick eines Feindes verkörpern, etwa den zum Sprung be-
reiten Blick des Raubtieres, vor dem der Mensch auf der Hut sein muss. 
Der Blick ist immer auch Alarmsignal und Anruf gesteigerter Achtsam-
keit. Und schließlich gehört zu den elementaren Blickerfahrungen des 
Menschen nicht zuletzt der furchtbar anzusehende Anblick des Toten 
mit seinen starren, leblos aufgerissenen Augen.77

Das »tremendum des Blicks« (Bredekamp 2010: 237) berührt Tie-
fenschichten menschlicher Erfahrung und Wahrnehmung, die bereits zu 
Urzeiten geprägt wurden. Es sind vermutlich diese archaischen Schich-
ten im Menschen, die beim Blickwechsel mit Bildern anspringen. So 
wäre der Bildakt also wenigstens teilweise aus dem »Blickakt« (Krämer 
2011) zu erklären. Und erklären ließe sich nun auch die Verwechslung 
von bildlicher Präsenz und lebendiger Realpräsenz, die dem Bildakt zu-
grunde liegt: Denn die Wahrnehmung des Blicks findet auf einer derart 
elementaren Ebene statt, dass sie zwischen Bild und Wirklichkeit gar 
nicht unterscheidet. Der Blickakt vollzieht sich unterhalb des Bildbe-
wusstseins, das heißt unterhalb des bewussten Wissens darum, dass wir 
eigentlich nur ein Bild betrachten und kein echtes Lebewesen. Das Wis-
sen um die Irrealität des Blicks überlagert die archaische Erfahrung le-
diglich, klammert sie ein und verdrängt sie, ohne sie ganz ausschalten 
zu können.78

den Blick des Anderen auf das Subjekt untersucht. Laut Sartre geht das 
»Vom-Anderen-gesehen-werden« (ebd.: 343) mit einem Gefühl des Kon-
trollverlusts einher: »Unter dem Blick des Anderen weicht die ›Situation‹ 
von mir [...]: ich bin nicht Herr der Situation.« (Ebd.: 353) Gut möglich, 
dass bereits hierin ein erster Grund für das Gefühl des Unheimlichen liegt, 
das den Blick aus dem Bild bisweilen begleitet.

77	 	Zum Tod als ›Urszene‹ des Bildes siehe Belting (2001: 143–188; dazu Strehle 
2011a: 511–513) sowie Debray (1992: 13–35), der u. a. auf den engen ety-
mologischen Zusammenhang von Bild und Tod hinweist; allgemein zu Bild 
und Tod vgl. auch Därmann (1995) und Böhme (2000).

78	 	Diese Beschreibung deckt sich in einigen Zügen (wenn auch nicht durch-
gehend) mit dem Bildbetrachtungsmodell, das Philipp Soldt in Auseinan-
dersetzung mit Norman Holland (1968) als psychoanalytischen Beitrag 
zum Thema »Bildbewusstsein und ›willing suspension of disbelief‹« (Soldt 
2007) vorgeschlagen hat. Ihm zufolge findet das Bildersehen auf »zwei se-
mantischen Stufen« (ebd.: 59) – unmittelbarer Wahrnehmung und kritisch-
distanzierender »Realitätsprüfung« (ebd.) – gleichzeitig statt, wobei immer 
auch Störungen, Brechungen und »Entgleisungen des Bildbewusstseins« 
(ebd.: 62 f.) möglich sind. – Zum Bild als einem »gestuften Erfahrungs-
gefüge« vgl. auch Waldenfels (2010: 46), dort im Anschluss an Bensch 
(1994).

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

Auf ähnliche Weise, also unterhalb des Bildbewusstseins, dürfte auch 
das Phänomen der Gefühlsansteckung funktionieren, auf das vor allem 
das Kino kalkuiert, wenn es uns zum Mitweinen, Mitlachen oder Mit-
fürchten verleiten will.79 Zumeist, aber nicht immer, sind solche Anste-
ckungen an die objektive Ähnlichkeit der Bilder gebunden: Erst wenn der 
gezeigte Affekt oder die gezeigte Emotion optisch ›überzeugend‹ darge-
stellt werden, vermögen sie uns mitzureißen. Dann setzt die Ähnlichkeit 
der Bilder mit den Menschen ihrerseits eine Ähnlichkeit der Menschen mit 
den Bildern, sozusagen eine umgekehrte Mimesis in Gang: Der Mensch 
selbst ahmt die auf dem Bild dargestellten Affekte in seinem Inneren nach, 
ganz so wie er auch außerhalb des Bildersehens zum inneren oder gar äu-
ßeren Nachvollzug dessen neigt, was er sieht.80 Das Bild ist nicht nur ein 
Resultat des menschlichen Nachahmungsdrangs, es erweckt diesen auch. 

Im Film entfalten sich diese Wirkungen aufgrund der gesteigerten Ein-
drucksintensität und Illusionskraft der bewegten Bilder noch stärker als 
im stillen Bild, grundsätzlich aber können solche Ansteckungsphänome-
ne durch alle Formen bildlicher Darstellungen ausgelöst werden. Selbst 
ungegenständliche Darstellungen entfalten bisweilen entsprechende Wir-
kungen. Auch Mark Rothko etwa vermag Affekte im Betrachter zu we-
cken, obgleich seine gegenstandslosen Farbfeldmalereien (Abb. 8) ganz 
ohne Ähnlichkeit und Mimesis auskommen: 

»He sought to bring out of the viewer’s soul emotions of fear, love or 
hate. It is said that there were people who actually cried just by looking 
at his color associations.« (Dumitru 2012)

79	 	Zu Emotion, Einfühlung und Empathie im Spielfilm vgl. Bellour (2002), 
Eder (2006), Kappelhoff (2008) und Uhrig (2015); allgemein zu »Einfüh-
lung/Empathie/Identifikation« im Feld der Kunst auch Fontius (2001). Zum 
»Affektbild« im Kino vgl. Deleuze (1983: 123–170), der als Prototyp des 
Affektbilds nicht zufällig die Großaufnahme des Gesichts anführt (vgl. ebd.: 
123 f.), das er als Ausdruckszentrum der Affekte am menschlichen Körper 
(vgl. ebd.: 124) beschreibt; vgl. zur filmischen Großaufnahme des Gesichts 
im Zusammenhang mit Empathie und Gefühlsansteckung auch Plantinga 
(1999) und Kappelhoff (2004).

80	 	Vgl. hierzu die Ausführungen zur »Gefühlsansteckung« bei Max Scheler 
(1912: 25–29) bzw. zur »emotional contagion« bei Hatfield/Cacioppo/Rap-
son (1994). Für eine mögliche biologische Ursache des Phänomens vgl. die Ent-
deckung der ›Spiegelneuronen‹ (aus naturwissenschaftlicher Sicht Rizzolatti/
Sinigaglia 2006; aus soziologischer bzw. kommunikationswissenschaftlicher 
Perspektive Zaboura 2009 sowie Rosa 2016: 246–269; kritisch zur Erklä-
rungskraft der Spiegelneuronen aber auch Hikock 2014). Eine systemtheo-
retische, also makrosoziologische Sichtweise auf das Ansteckungsphänomen 
findet sich in Luhmanns Ökologische Kommunikation (1986); vgl. auf dieser 
Grundlage am Beispiel der Panik auch Opitz (2014).

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

Es sind die Farben, die »color associations« als solche, die bei Rothko 
die Stimmungen transportieren.81 Daran zeigt sich, dass die Wirkung der 
Bilder, auch wenn sie in den meisten Fällen auf klassischer Mimesis be-
ruht, noch unterhalb dieser Ebene angesiedelt sein kann und nicht erst 
in der Repräsentations-, sondern bereits in der Präsenzdimension des 
Bildes aufzufinden ist. Auch nicht-mimetische Bilder wirken auf die Sin-
ne und durch diese hindurch auf den Gefühlsapparat des Betrachters. 
Wie schon bei der Ansprache durch den menschlichen Blick, wenngleich 
auf ganz andere Weise als dort, sind es auch hier die anthropologischen 

81	 	Ausführlichere Analysen zu Rothkos Malerei finden sich bei Bockemühl 
(1985), Glimcher (1991) und Boehm (2008b).

Abb. 8: Mark Rothko: Blue, Orange, Red. 1961. Öl auf Leinwand, 229 × 206 
cm. Hirshhorn Museum, Washington D.C.

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

Dispositionen des Wahrnehmungsapparats, die dafür sorgen, dass wir 
bestimmten Farben bestimmte Ausdruckswerte zuschreiben. Dabei liegt 
es zumindest bei einer Elementarfarbe wie Rot mit ihrer beunruhigen-
den, alarmierenden Wirkung nahe, den Ursprung dieser Ausdruckswerte 
wiederum auf urgeschichtliche Prägungen – den Anblick des geöffneten 
Körpers – zurückzuführen. Insofern spielt selbst hier womöglich noch 
eine vage Form der Mimesis mit hinein.

Auf einer ähnlichen Ebene operieren die emotionalen Wirkungen, die 
von Landschaften und Architektur, von Filmkulissen oder von Interieurs 
auf Gemälden ausgehen, aber auch die subtilen Wirkungen von Bildkom-
position, Perspektive, Kadrage, Lichtgestaltung oder von filmischer Ka-
merabewegung. Ohne im engeren Sinne eine Emotion zu ›bedeuten‹, ver-
mitteln sie etwas, das wir als emotionalen Ausdruckswert erleben können. 
Auch in diesem Fall darf die Rolle der Mimesis jedoch nicht zu gering ver-
anschlagt werden – erst recht, sofern man diese auch als ›indirekte Mime-
sis‹ versteht: Das Bild einer idyllischen Sommerwiese etwa ist nicht nur 
die direkte Mimesis einer solchen Sommerwiese, sondern auch eine indi-
rekte Evokation des Gefühls, das wir mit einer solchen Wiese verbinden. 
Unser Gehirn verknüpft das äußere Bild mit entsprechenden Assoziatio-
nen, also Erinnerungsbildern aus dem Inneren. Im Vokabular der Semiotik 
kann diese Art von bildlicher Sekundärbedeutung als »Konnotation« im 
Unterschied zur »Denotation« gefasst werden (vgl. Barthes 1964: 29–33). 

Gerade die unbewussten Dimensionen der Bilder, die uns später noch 
ausführlich beschäftigen werden, beruhen maßgeblich auf solchen asso-
ziativen bzw. konnotativen Verkettungen zwischen äußeren und inneren 
Bildern (vgl. 3.2). Denn auch in diesem Sinne machen die Bilder etwas 
mit uns: Sie wühlen unser Inneres auf, indem sie unsere eigenen Bilder 
aus der Tiefe des Unbewussten hervorziehen und an die Oberfläche der 
Psyche spülen. Sie sind ›Trigger‹, wie man mit einem Begriff aus der Psy-
chotraumatologie sagen könnte.82 Zu den anthropologischen Disposi-
tionen der Wahrnehmung gehört nicht zuletzt ihre direkte Verbindung 
zur Psyche, die sich durch die empfangenen Bildeindrücke zur Produk-
tion innerer Bilder verleiten und sich von ihnen zu ganz eigenen Bewe-
gungen anstoßen lässt.

82	 	Der Begriff ›Trigger‹ bezeichnet einen Außen- oder auch Innenweltreiz, der 
aufgrund eines traumatisch ›erlernten‹ Auslösemechanismus die Erinnerung 
an eine erlebte Traumasituation wachruft (vgl. Maercker 1997: 43 f.). Ich 
gebrauche den Begriff hier in einem weiteren Sinne, der auch nicht-trauma-
tische Erinnerungen und Assoziationen miteinbezieht.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1 Bild
	1.1 Die Repräsentationstheorie des Bildes
	1.2 Die Präsenztheorie des Bildes
	1.3 Die Wirkungstheorie des Bildes


