Theoretische Grundlage: Machtanalytik Michel Foucaults

so dargestellt und festgelegt haben: »Warum wurden zum Beispiel bestimmte Ver-
haltensformen als >Wahnsinn« gekennzeichnet und klassifiziert, wihrend dhnliche
Formen in einem bestimmten historischen Augenblick véllig vernachlissigt wur-
den; dasselbe gilt fir Verbrechen und Kriminalitit, dieselbe Frage der Problema-
tisierung gilt fiir die Sexualitit.« (Ebd. [Herv. i. O.]) Diesem Vorgehen nach lassen
sich auch weitere Phinomene, darunter auch das Praventionsdispositiv, als Ergeb-
nisse langjihriger Transformationen entschliisseln, die bis in die Gegenwart ihre
Wirkungen haben. Und um ihre Konstruktion verstehen zu konnen, muss man
»eine historische Analyse der Transformation des Diskurses vornehmen, ohne auf
das Denken der Menschen, ihre Wahrnehmungsweisen, ihre Gewohnheiten, die
Einflisse, denen sie ausgesetzt waren usw. zu rekurrieren.« (Foucault [1969] 2001:
982)

Fiir das Anliegen einer solchen Geschichte des Denkens als Analyse der Pro-
blematisierungen entwickelte Foucault drei Analyseachsen, drei, wie er sie nannte,
Brennpunkte der Erfahrung, die ihm ermdglicht haben, sich einem spezifischen Pro-
blem zu nihern und ihm eine alternative Auslegung mit den daraus resultierenden
gesellschaftspolitischen Konsequenzen anzubieten. Diese Brennpunkte bzw. Ana-
lyseachsen werden im Folgenden niher beschrieben.

2 Foucaults Analyseinstrumente

Bei seiner Vorgehensweise hat Foucault seine Analyseinstrumente stets anhand der
Forschungsgegenstinde entwickelt, die er zu analysieren beabsichtigte. Demnach
bilden die drei Analyseachsen eher heuristische Kategorien, die das Analyseverfah-
ren zu verdeutlichen helfen.

2.1 Produktion des Wissens

Foucaults erste Analyseachse konzentrierte sich auf die Produktion und Kanalisie-
rung des Wissens, durch das die Ordnung in der Gesellschaft hergestellt wird. Be-
einflusst von Jean Hyppolite und Louis Althusser, Friedrich Nietzsche, Pierre Klos-
sowski, Maurice Blanchot und Georges Bataille (vgl. Foucault [1978] 2005b: 53; auch
Kehm 1991: 33) war Foucault daran interessiert, die diskursive Natur des Wissens
zu problematisieren und den Einfluss der Produktion von Sinnhaftigkeiten, Be-
deutungen und Zuschreibungen auf die subjektive und kollektive Wahrnehmung
zu untersuchen. Gerade in der Wissensproduktion wurzelt seiner Meinung nach
das Problem, dass bestimmte Aussagen einen allgemeinen Geltungs- und Wahr-
heitsanspruch erheben:

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN

47


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

48

Regieren durch Vorbeugen

»Jede Gesellschaft hatihre eigene Ordnung der Wahrheit, ihresallgemeine Politik<
der Wahrheit: d.h. sie akzeptiert bestimmte Diskurse, die sie als wahre Diskurse
funktionieren ldsst; es gibt Mechanismen und Instanzen, die eine Unterscheidung
von wahren und falschen Aussagen erméglichen und den Modus festlegen, in dem
die einen oder anderen sanktioniert werden; es gibt bevorzugte Techniken und
Verfahren zur Wahrheitsfindung; es gibt einen Status fiir jene, die dariiber zu be-
finden haben, was wahr ist und was nicht.« (Foucault [1977] 1978a: 51 [Herv. i. 0.])

Somit schlidgt Foucault vor, die Wahrheit als »ein Ensemble von geregelten Verfah-
ren fiir Produktion, Gesetz, Verteilung, Zirkulation und Wirkungsweise der Aus-
sagenc (a.2.0.: 53) zu betrachten und sie in ihrer diskursiven Natur zu analysieren.
Den Diskurs definiert er dabei als »die Gesamtheit erzwungener und erzwingender
Bedeutungen, die die gesellschaftlichen Verhiltnisse durchziehen« (Foucault [1976]
2003a:164) und die in der Geschichte unterschiedlich verteilt sind. Mehr noch, Fou-
cault behauptete, dass »in jeder Gesellschaft die Produktion des Diskurses zugleich
kontrolliert, selektiert, organisiert und kanalisiert wird — und zwar durch gewisse
Prozeduren, deren Aufgabe es ist, die Krifte und die Gefahren des Diskurses zu
bindigen, sein unberechenbar Ereignishaftes zu bannen, seine schwere und be-
drohliche Materialitit zu umgehen.« (Foucault [1970] 1998: 11) Die Analyse der Dis-
kurse und ihre Kritik werden auch deswegen unerlisslich, weil nicht »jedermann
Zugang zu den Diskursen hat« (a.2.0.: 26) und daher die Bedingungen ihrer Ein-
setzung, die Formen ihrer Wirkung und die Regeln ihrer Funktion nicht dndern
kann.

Des Weiteren gehorchen Diskurse einer bestimmten Logik bzw. Rationalitit,
die vorgibt, wie im Diskurs vorgegangen werden soll.

2.1.1 Die Rationalitat(-en)

Rationalititen bilden einen Wissensraum, in dem bestimmte Zusammenhinge
plausibel erscheinen und andere nicht. Einen Wissensraum zu rationalisieren
heifdt, Begriffe und Konzepte zu erarbeiten, Gegenstinde und ihre Beziehungen
untereinander zu spezifizieren, Argumente und Begriindungen zu definieren usw.
(vgl. Lemke 2000: 32). Eine Rationalitit wirkt somit auch politisch, indem sie
spezifische Interventionsformen vorgibt und damit Regierungsriume erschlieft:

»Eine politische Rationalitit ist nimlich kein reines und neutrales Wissen, das
die zu regierende Realitit lediglich >re-prasentiertc, sondern stellt selbst bereits
eine intellektuelle Bearbeitung der Realitat dar, an der dann politische Technolo-
gien ansetzen kénnen. Darunter sind Apparate, Verfahren, Institutionen, Rechts-
formen etc. zu verstehen, die es erlauben sollen, die Objekte und Subjekte einer
politischen Rationalitiat entsprechend zu regieren.« (Ebd. [Herv. i. 0.])

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Theoretische Grundlage: Machtanalytik Michel Foucaults

Foucault sprach nicht nur von einer singuliren Rationalitit, die die Geschichte und
die Gesellschaft durchdringt, sondern von mehreren Rationalititen, die »von un-
terschiedlicher Reichweite und Begriindung koexistieren und konfligieren, iiber-
lagern und modifizieren sich. An die Stelle der einen< Wahrheit setzt Foucault
mannigfache Wahrheitsspiele mit disparaten Regeln und Strategien.« (Brockling
2014: 172 [Herv. i. O.]) Die Organisation der Gesellschaft geschieht fir ihn somit in
einem Regime vielfiltiger Diskurse und Rationalititen, Strategien und Techniken,
mit denen »spezifische Diskursformationen, soziale Praktiken und Institutionali-
sierungen« korrespondieren (ebd.).

Aus der Perspektive der Rationalititen kann dann auch die Frage nach den
Machtverhiltnissen (anders) gestellt werden, und zwar »wieso ein bestimmtes Er-
kenntniselement — sei es wahr oder wahrscheinlich oder ungewiss oder falsch -
Machtwirkungen hervorbringt und wieso ein bestimmtes Zwangsverfahren ratio-
nale, kalkulierte, technisch effiziente Formen und Rechtfertigungen annimmt.«
(Foucault [1978] 1992: 31) Um auf diese Fragen antworten zu kénnen, versucht Fou-
cault hinter die allgemeinen Sprach- und Machtstrukturen zu blicken und nach
den Bedingungen, unter welchen ein Wahrheitsdiskurs auftaucht, sich rechtfer-
tigt und Machtwirkungen hervorbringt, zu suchen. Das bedeutet, dass er die dis-
kursive Formation eines Wissens- und Wahrheitsregimes aus der Perspektive des
Diskursereignisses und der nicht-diskursiven Praktiken zu problematisieren be-
gonnen hat.

2.1.2 Diskursereignis und nicht-diskursive Praktiken
Unter einem Diskursereignis versteht Foucault nicht ein Ereignis, das in einer ge-
schriebenen Form festzuhalten wire. Es handelt sich vielmehr um ein Ereignis,

»das zerstreut ist zwischen Institutionen, Gesetzen, politischen Siegen und Nie-
derlagen, Forderungen, Verhaltensweisen, Revolten und Reaktionen. Eine Man-
nigfaltigkeit, die man in dem Mafe als Diskursereignis erkennen kann und cha-
rakterisieren kann, wie sie mehrere Dinge definiert: (i) die Stellung und die Rolle
eines Diskurstyps; (ii) die Qualifizierung dessen, der ihn halten soll; (iii) den Ge-
genstandsbereich, mit dem er sich befasst; (iv) die Art von Aussagen, zu denen
er Anlass gibt. Insgesamt ist das Diskursereignis niemals ein Text. Man findet es
nicht in einem Text.« (Foucault [1971] 2012: 250)

Bei dieser Form des diskursiven Ereignisses konnen Briiche und Inkonsistenzen ei-
nes Diskurses zum Ausdruck kommen und seine Artikulationsformen und Forma-
tionsregeln erkennbar werden. Eine solche methodologische Vorgehensweise, die
Foucault unter dem Namen Archiologie zusammenfasste?, versucht dann zu deter-

2 Die methodologische Vorgehensweise der Archédologie versucht, die »Diskurse als bestimm-
ten Regeln gehorchende Praktiken« zu definieren (Foucault [1969] 1981: 198f). Sie stellt sich

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN

49


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

50

Regieren durch Vorbeugen

minieren, wie sich »die Aussagen an der Grenze, die sie von dem Nicht-Gesagten
trennt, in der Instanz, die sie beim Ausschluss all der anderen auftauchen lisst«
(Foucault [1969] 1981: 173) untersuchen lassen und wie die Formationsregeln, »von
denen [ein Komplex von Aussagefakten] abhingt — und die die Positivitit cha-
rakterisieren, zu der er gehort — mit nichtdiskursiven Systemen verbunden sein
konnen« (a.a.0.: 231f). Eine kritische Analyse méchte dann nicht zeigen, »wie die
politische Praxis den Sinn und die Form des [...] Diskurses bestimmt hat« (ebd.),
sondern vielmehr, »wie und in welcher Eigenschaft sie zu den Bedingungen seines
Auftauchens, seiner Einbeziehung und seines Funktionierens gehort.« (Ebd.)

Die nicht-diskursiven Systeme bilden indessen die dufieren Ausdrucksformen
des Diskurses, denn jede diskursive Aussage ist »gleichzeitig nicht sichtbar und
nicht verborgen.« (a.2.0.: 158) Wie es Gilles Deleuze weiter prizisiert hat, bedarf
es bei einer solchen Art der Problematisierung stets zwischen »dem Sagbaren und
dem Sichtbaren, zwischen den diskursiven Formationen und den nicht-diskursi-
ven Formationen, zwischen den Ausdrucksformen und den Inhaltsformen« zu un-
terscheiden (Deleuze 1992: 71).3 Nicht-diskursive Praktiken bilden in diesem Sinne
eine Form des Diskurses, die sich in Handlungen, Verhaltensweisen, Entscheidun-
gen und Bewegungen manifestiert und die den Diskurs lebendig und wirkméchtig
macht. Die Kopplung diskursiver und nicht-diskursiver Praktiken bekriftigt dann
die herrschende politische Rationalitit, was dazu fithrt, dass, wie Judith Butler in
Anlehnung an Foucault verdeutlicht hat, »gewisse Verhaltensweisen fiir den Um-
gang mit bestimmten Problemen im Lauf der Zeit als ihre Folge eine feste Onto-

namlich die Aufgabe, »die Diskurse in ihrer Spezifitit zu definieren; zu zeigen, worin das
Spiel der Regeln, die sie in Bewegung setzten, irreduzibel auf jedes andere ist.« (Ebd.) Nicht
die Symbolik oder Kausalitit von Ereignissen, sondern die Moglichkeit ihres Erscheinens
steht im Vordergrund der Analyse. Wichtig zu bemerken ist, dass diesem analytischen Vor-
gang »die Instanz des schopferischen Subjekts als sraison d'étrec eines Werkes und Prinzip
seiner Einheit«fremd ist (ebd. [Herv.i. O.]) und dass es Foucaults Anliegen war, nach der»Ge-
samtheit von anonymen, historischen, stets im Raum und in der Zeit determinierten Regeln,
die in einer gegebenen Epoche und fiir eine gegebene soziale, konomische, geographische
oder sprachliche Umgebung die Wirkungsbedingungen der Aussagefunktion definiert ha-
ben« (a.a.0.:171) zu fragen. Eine mogliche Anwendung der archiologischen Vorgehensweise
illustriert Foucault am Beispiel der klinischen Medizin (vgl. a.a.0.: 231ff).

3 Deleuze analysiert die Unterscheidung zwischen den Sichtbarkeiten und Sagbarkeiten, wel-
che Foucault durch seine Vorgehensweise erkennt, folgenderweise: »Eine >Epoche« geht we-
der den Aussagen voraus, die sie ausdriicken, noch den Sichtbarkeiten, die sie erfiillen. Dies
sind die beiden wesentlichen Aspekte: einerseits impliziertjede Schicht, jede historische For-
mation eine Verteilung des Sichtbaren und des Sagbaren auf sich selbst; andererseits gibt es
von einer Schicht zur anderen Variationen dieser Verteilungen, da die Sichtbarkeiten selbst
ihre Modalitat und die Aussagen ihre Ordnung wechseln. [...] Was Foucault von der Geschich-
te erwartet, ist diese Bestimmung des Sichtbaren und des Sagbaren in jeder Epoche, die die
Verhaltensweisen und die Mentalititen, die Ideen iiberschreitet, da sie sie ermoglicht.« (De-
leuze 1992: 70f [Herv. i. 0.])

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Theoretische Grundlage: Machtanalytik Michel Foucaults

logie hervorbringen, und dieser ontologische Bereich beschrinkt seinerseits unser
Verstindnis dessen, was moglich ist.« (Butler 2001)

Im Riickblick auf die Wahrheitsanspriiche der Diskurse, auf die Wirkungen von
Rationalititen und die nicht-diskursiven Manifestationen lisst sich dann mit Fou-
cault schliefien, dass uns die existierende Wissensproduktion von allem Gesche-
hen nur das zu verstehen und wahrzunehmen vorgibt, »was durch das, was aus
der Vergangenheit schon sorgfiltig behandelt wurde, verstindlich gemacht wor-
den ist; durch das, was eigentlich nur darum behandelt wurde, damit der Rest
unverstindlich wird.« (Foucault [1971] 1974: 113) Darum muss nicht nur der briichi-
ge, verschleierte und unbekannte Weg der Wissensproduktion untersucht werden,
sondern auch die damit verbundenen nicht-diskursiven Praktiken und die darin
beinhalteten Technologien der Macht. Diese miissen einer Kritik unterzogen wer-
den, die sich als »eine fragende Beziehung zum Feld der Kategorisierung selbst
konstituiert und sich dabei zumindest implizit auf die Grenze des epistemologi-
schen Horizontes bezieht, innerhalb dessen Praktiken geformt werden.« (Butler
2001) Denn es geht nicht darum, wie Butler meint, die diskursive und nicht-dis-
kursive »Praxis auf einen vorgegebenen epistemologischen Kontext zu beziehen,
sondern aus der Kritik genau jene Praxis zu machen, die die Grenzen dieses epis-
temologischen Horizontes selbst zu Tage bringt und gleichsam dessen Umrisse
zum ersten Mal, wie wir sagen konnten, in Beziehung zu seiner eigenen Grenze
erscheinen lasst.« (Ebd.) Es handelt sich also um ein Spiel an der Grenze des episte-
mologischen Feldes, das zum Ziel hat, die Bedingtheit dieses Wissens, seine Wahr-
heitsanspriiche und unsere Beziehung zu der daraus folgenden Regierungspraxis
zu verdeutlichen und zu hinterfragen. Somit kniipft die Erforschung der Wissens-
produktion an die Untersuchung der Machttechnologien an und leitet iiber zu der
Untersuchung von Foucaults zweiter Analyseachse — der Macht.

2.2 Technologien der Macht

Die Behauptung, dass das Wissen und die darin liegenden Wahrheiten diskursiv
hervorgebracht werden, er6ffnet eine Serie an Fragenstellungen: Wem obliegt das
Recht, die Macht anhand dieses Wissens auszuiiben? Wieso gilt es gewissen Regeln
zu gehorchen? Aufgrund welcher Ermichtigung privalieren bestimmte Wahrhei-
ten? Welche Wahrheiten werden nicht hinterfragt? Welche Machtregime kénnen
durch bestimmte Wissensregime entstehen? Was bedeutet das fiir die gegenwirti-
gen Regierungsverhiltnisse? Solche und dhnliche Fragestellungen richten den Blick
auf die Praxis der Macht; einer Macht, die die Transformation des Wissens in ein
»relationale[s] Bezugssystem, in dem Bedeutungen kodiert und Handlungsweisen
mit normativen Wertungen aufgeladen werden« begleitet (Mattissek 2008: 39) und
innerhalb einer so gewordenen politischen Rationalitit eine Regierungsordnung
einleitet und aufrechterhilt. Die Analyse der Denk- und Wahrheitssysteme, welche

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

52

Regieren durch Vorbeugen

Foucault anhand unterschiedlicher Diskursformationen vorgenommen hatte, und
die Verzweiflung tiber die Moglichkeiten und Bedingungen, unter welchen solche
diskursiven Formationen entstehen konnten, fithrte ihn zur Hinterfragung des Ge-
flechts von Krifteverhiltnissen, die sich hinter jedem Wahrheitssystem verbergen
und es bestimmen.

2.2.1 Von Krafteverhaltnissen zu Machtbeziehungen

Schon am Anfang seiner Untersuchungen bezweifelte Foucault die Sinnhaftigkeit
einer Analyse, die den Ausdruckswert oder die formalen Transformationen eines
Diskurses untersuchen wiirde und pladierte stattdessen fiir die Untersuchung ih-
rer Existenzweisen, d.h. der Weisen ihrer Erscheinung, Funktion und Abhingig-
keiten (vgl. Foucault [1969] 2001: 1028). Dem Subjekt eines Diskurses gilt es dann
»seine Rolle urspriinglicher Begriindung zu nehmen und ihn als variable und kom-
plexe Funktion des Diskurses zu analysieren« (a.a.0.: 1029), um sich folgende Fra-
gen zu stellen: »Welches sind die Existenzweisen dieses Diskurses? Von wo aus
wurde er gehalten, wie kann er zirkulieren und wer kann ihn sich aneignen? Wel-
ches sind die Plitze, die fiir verschiedene Subjekte vorgesehen sind? Wer kann diese
verschiedenen Subjekt-Funktionen ausfiillen?« (a.a.0.: 1030f) Und es sind die ge-
sellschaftlichen Krifteverhiltnisse, die sich dann in den etablierten Sprecherposi-
tionen und den Moglichkeiten einer Beteiligung und Bestimmung des Diskursstof-
fes ausdriicken. Einige Jahre spiter konnte Foucault das Problem noch konkreter
postulieren:

»Mein Problem wiare eher folgendes: Welche Rechtsregeln wendet die Macht an,
um Diskurse der Wahrheit zu produzieren? Oder weiter: welcher Machttyp ver-
mag Diskurse der Wahrheit zu produzieren, die in einer Gesellschaft wie der uns-
rigen mit derart machtigen Wirkungen ausgestattet sind? Damit meine ich fol-
gendes: in einer Cesellschaft wie der unsrigen —im Grunde genommen jedoch in
jeder Gesellschaft— wird der soziale Kérper von vielfiltigen Machtbeziehungen
iberzogen, charakterisiert und konstituiert, und diese Machtbeziehungen kon-
nen sich weder auflésen noch stabilisieren noch funktionieren ohne Produktion,
Akkumulation, Zirkulation und Funktionieren des Diskurses. Es gibt keine Macht-
ausiibung ohne eine bestimmte Okonomie der Diskurse der Wahrheit, eine Oko-
nomie, die innerhalb dieses Kraftepaares und von ihm ausgehend funktioniert.
Wir sind der Produktion der Wahrheit durch die Macht unterworfen und kénnen
die Macht nur (ber die Produktion der Wahrheit ausiiben. Das gilt fir jede Ge-
sellschaft.« (Foucault [1976] 1978: 75f)

An dieser Stelle gilt es kurz zwischen den Krifteverhiltnissen und den Machtbe-
ziehungen zu unterscheiden. Die Gesellschaft ist fir Foucault von geschichtlich
bedingten, wechselseitigen und im Raum zerstreuten Krifteverhiltnissen durch-
zogen, welche durch Individuen, Gruppen, Klassen usw. verkniipft sind. Diese Ak-

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Theoretische Grundlage: Machtanalytik Michel Foucaults

teure bilden die Knotenpunkte, die verbindenden Elemente, die interagieren und
sich stets aufeinander beziehen. In einem solchen »Biindel von Beziehungen« (Fou-
cault [1977] 1978c: 126) wird also jeder mit Potential und Spielraum ausgestattet (vgl.
Foucault [1973] 2015: 32), weswegen »jedes Krifteverhiltnis in jedem Augenblick ei-
ne Machtbeziehung [impliziert].« (Foucault [1977] 1978b: 112) Deshalb verteilt sich
die Macht »iiber Netze, und in diesem Netz zirkulieren die Individuen nicht nur,
sondern sind stets auch in der Position, diese Macht zugleich iber sich ergehen
zu lassen wie sie auszuiiben« (Foucault [1976] 2001: 44), denn »die Macht geht dank
des Individuums, welches von ihr konstituiert wurde, durch« (a.a.O.: 45); sie durch-
dringt es bis zum Innersten.

Des Weiteren weist Foucault darauf hin, dass die Macht »weder einem Jemand
noch wbrigens einer Gruppe [gehort]; es gibt Macht nur, weil es Streuung, Relais,
Geflechte, wechselseitige Stiitzen, Unterschiede des Potentials, Abstinde usw. gibt.
In diesem System von Unterschieden, das man wird analysieren miissen, kann die
Macht zu funktionieren beginnen.« (Foucault [1973] 2015: 17) Eine solche Vorstel-
lung von Macht schliefdt jedoch nicht aus, dass den Individuen in diesem System
ungleiche Moglichkeiten der Machtausiibung und des Widerstands zukommen:
»Was den Unterschied ausmacht, so Foucault, »ist die Position, die von jedem der
Gegner eingenommen wirdx, also das, was es ihm erméglicht, »mit herrschaftli-
chen Wirkungen einen Diskurs zu verwenden, der von allen akzeptiert wird und
der nach allen Seiten weiter iibermittelt wird.« (Foucault [1976] 2003a: 165) Damit
stellt sich die Frage, wie genau die Machtausiibung funktioniert und wie sie Herr-
schaftsverhiltnisse installiert.

2.2.2  Wie die Macht funktioniert

Im Verlauf seiner Analysen musste sich Foucault mit mehreren Machtbegriffen
auseinandersetzen und sich von ihnen abgrenzen. So hat er z.B. dem Marx’schen
Verstindnis von Macht widersprochen, wonach diese »nach dem Modell der Ware
gebildet« sei (Foucault [1976] 2003b: 225), ebenso dem auf das Problem der Souve-
rinitat beschrinkten juridisch-philosophischen Denken tiber Macht (vgl. Foucault
[1977] 1978b: 109). Stattdessen hat er versucht, das Phinomen der Macht durch an-
dere Attribute aufzugreifen. Das bedeutete fiir ihn, sich auf den Mechanismus, auf
die Funktionsweise und Praxis der Macht, statt auf ihr Wesen und ihren Ursprung
zu konzentrieren:

»Ich méchte hier einen anderen Weg zu einer neuen Okonomie der Machtbezie-
hungen vorschlagen, der starker empirisch ausgerichtet und unmittelbarer mit
unserer gegenwartigen Situation verbunden ist, aber auch eine engere Verbin-
dung zwischen Theorie und Praxis impliziert. Dieser neue Forschungsansatz wahlt
als Ausgangspunkt den jeweiligen Widerstand gegen die verschiedenen Formen
von Macht. Oder um es miteinem anderen Bild zu sagen, er benutzt diesen Wider-

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN

53


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

54

Regieren durch Vorbeugen

stand als chemischen Katalysator, der die Machtbeziehungen sichtbar macht und
zeigt, wo sie zu finden sind, wo sie ansetzen und mit welchen Methoden sie arbei-
ten. Statt die Macht im Blick auf ihre innere Rationalitat zu analysieren, mochte
ich die Machtbeziehungen iiber das Wechselspiel gegensatzlicher Strategien un-
tersuchen.« (Foucault [1982] 2005: 273)*

Dort, wo sich ein Widerstand formiert, sind also die Machtverhiltnisse sichtbar
und analysierbar. Und die Analyse diskursiver Formation ermdglicht gerade die-
jenigen Stellen aufzudecken, wo widerstindige Versuche unternommen werden
und wo sich das herrschende Machtsystem um Rechtfertigung und Stabilisierung
bemitht. Und weil wir, im Weiteren, »ein geschichtliches Bewusstsein der Situa-
tion, in der wir leben [brauchen]« (a.a.0.: 271), versucht Foucault in seinem For-
schungsdesign »nicht die Vergangenheit vom Heute aus, sondern das Heute vom
Vergangenen aus« zu untersuchen (Visker 1991: 23 zit.n. Michalitsch 2015: 109) und
den Pfad der heutigen Regierungs- und Machtkonstellation in seinen geschicht-
lichen Wandlungen »entsprechend der Intelligibilitit der Kimpfe, der Strategien
und der Taktiken« (Foucault [1977] 1978a: 29) zu analysieren. Unter solchen Kimp-
fen und Strategien verstand er »die Gesamtheit der Mittel [...] die eingesetzt wer-
den, um das Funktionieren oder den Bestand eines Machtdispositivs zu sichern.«
(Foucault [1982] 2005: 292) Die Macht als ein Dispositiv, als ein Ensemble an Prak-
tiken und Strategien zu denken hat ihm dann erméglicht, in seinen Analysen die
Marx’sche »dialektische Logik des Widerspruchs« (Rau 2010: 94) und das klassische
juridische und negative Analyseraster der Macht zu ersetzen (vgl. Foucault [1977]
1978b:105). Die Macht denkt Foucault als ein Spiel, als ein Interaktionsmoment®, in
dem die Krifteverhiltnisse in Bewegung gebracht werden und Machteftekte pro-
duzieren. Damit bezeichnet die Machtausiibung »keine blof3e Beziehung zwischen
individuellen oder kollektiven >Partnerns, sondern eine Form handelnder Einwir-
kung auf andere.« (Foucault [1982] 2005: 285 [Herv. i. 0.1)° Und deswegen existiert

4 Wenn dann Foucault von einer Geschichte des Denkens spricht, so bezieht er sich auf die Ce-
schichte der Technologien und Techniken der Macht (vgl. Foucault [1981] 2005: 230f).

5 »So wie jeder Mensch ein Bewusstsein hat, das nicht fiir sich existieren kann, sondern immer
nur als ein Bewusstsein >von etwass, entsteht Macht fiir Foucault als >strategisches Handeln<
automatisch dort, wo Menschen in einen Interaktionszusammenhang treten. Dort flottiert
sie zwar unabhingig von den einzelnen Subjekten, ist aber — wie das Bewusstsein — nur als
ein intentionaler Vorgang erkennbar.« (Pundt 2008: 44 [Herv. i. 0.])

6 Am deutlichsten erklart Foucault diesen Gedanken am Beispiel des Begriffs der Fiihrung:
»Der Ausdruck >Fithrung« (conduite) vermag in seiner Mehrdeutigkeit das Spezifische an den
Machtbeziehungen vielleicht noch am besten zu erfassen. sFiihrung< heiflt einerseits, ande-
re (durch mehr oder weniger strengen Zwang) zu lenken, und andererseits, sich (gut oder
schlecht) aufzufiihren, also sich in einem mehr oder weniger offenen Handlungsfeld zu ver-
halten. Machtausiibung bestehtdarin, >Fithrung zu lenkens, also Einfluss auf die Wahrschein-
lichkeit von Verhalten zu nehmen.« (Foucault [1982] 2005: 286 [Herv. i. 0.])

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Theoretische Grundlage: Machtanalytik Michel Foucaults

die Macht nur in actu, als eine Praxis und eine auf Handlung anderer gerichtete
Handlung (vgl. ebd.). Daraus lieRe sich auch Foucaults Behauptung ableiten, dass
die Machtverhiltnisse der Gesellschaft grundlegend und innewohnend sind: »Ich
glaube, dass es keine Gesellschaft ohne Machtbeziehungen geben kann, sofern man
sie als Strategien begreift, mit denen die Individuen das Verhalten der anderen zu
lenken und zu bestimmen versuchen.« (Foucault [1984] 2005b: 899) Damit erstreckt
sich die Analyse der Machtbeziehungen auf alle Bereiche, wo Interaktion, Hand-
lung und Fithren stattfinden.

2.2.3 Die Analyse der Machtbeziehungen

Fiir Foucault beruht die Macht nicht auf einem Konsens oder einer Gewalt. Diese
stellen lediglich »Mittel oder Wirkungen, nicht aber Prinzip oder Wesen der Macht-
ausiibung« dar (Foucault [1982] 2005: 286). Das Wesen der Machtausiibung besteht
vielmehr in den versteckten Spielen, die fiir Foucault schon auf der kleinsten Ebe-
ne des Netzwerks von Machtverhaltnissen stattfinden. Aus diesem Grund schligt
er vor, eine »aufsteigende Machtanalyse« (Foucault [1976] 2001: 45) vorzunehmen.
Erst durch eine solche Analyse konnte untersucht werden, »wie die Erscheinun-
gen, Techniken, Machtprozesse auf den untersten Ebenen agieren« (a.a.0.: 46) und
wie sich diese Verfahren »natiirlich verlagern, ausweiten, verindern, aber vor al-
lem, wie sie von globalen Phinomenen besetzt und annektiert werden und wie
allgemeinere Machtformen oder wirtschaftliche Vorteile sich in das Spiel dieser
zugleich relativ autonomen und unendlich kleinen Machttechnologien einfiigen.«
(Ebd.)

Von auflen her kénnten die Machtbeziehungen oft als erstarrt oder verfes-
tigt empfunden werden, eben als Herrschaftsverhiltnisse. Tatsichlich weist Fou-
cault darauf hin, dass diese Beziehungen »auf Dauer asymmetrisch sind« (Fou-
cault [1984] 2005b: 891) und dass der Spielraum der Freiheit deswegen »duflerst
beschrinkt ist.« (Ebd.) In dem Verhiltnis zwischen Macht und Freiheit ist die Frei-
heit fiir Foucault »die Voraussetzung fiir Macht (als Vorbedingung, insofern Frei-
heit vorhanden sein muss, damit Macht ausgeiibt werden kann, und auch als dau-
erhafte Bedingung, denn wenn die Freiheit sich der iiber sie ausgeiibten Macht
entzdge, verschwinde im selben Zuge die Macht und miisste bei reinem Zwang
oder schlichter Gewalt Zuflucht suchen). Aber zugleich muss die Freiheit sich ei-
ner Machtausitbung widersetzen, die letztlich danach trachtet, vollstindig tiber
sie zu bestimmen.« (Foucault [1982] 2005: 287) Aus diesem Grund gilt es zwischen
zwei extremen Formen der Machtausiibung zu unterscheiden — den Machtspielen
einerseits und den festen Macht- bzw. Herrschaftszustinden andererseits. Und die
Analytik der Machtpraktiken bezieht sich auf den Ubergang von der einen zu der
anderen Form:

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN

55


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

56

Regieren durch Vorbeugen

»Mir scheint, dass man unterscheiden muss auf der einen Seite zwischen Macht-
beziehungen als strategischen Spielen zwischen Freiheiten, also Spielen, in denen
die einen das Verhalten der anderen zu bestimmen versuchen, worauf die ande-
ren mit dem Versuch antworten, sich darin nicht bestimmen zu lassen oder ihrer-
seits versuchen, das Verhalten der anderen zu bestimmen, und auf der anderen
Seite Herrschaftszustinden, die das sind, was man (iblicherweise Macht nennt.
Und zwischen beiden, zwischen den Spielen der Macht und den Zustinden der
Herrschaft, gibt es die Regierungstechnologien, wobei dieser Ausdruck einen sehr
weitgefassten Sinn hat: das ist sowohl die Art und Weise, wie man Frau und Kinder
leitet, als auch die, wie man eine Institution fiihrt. Die Analyse dieser Techniken
ist erforderlich, weil sich haufig mitihrer Hilfe die Herrschaftszustande errichten
und aufrechterhalten.« (Foucault [1984] 2005b: 900)

Da die Macht »auf der Grundlage von bereits bestehenden Differenzierungen ope-
riert« (Jessop 2005: 22) und die Machtspiele ein fester Bestandteil der Gesellschaft
sind, besteht das Analyseproblem einerseits darin, zu wissen, »wo sich Widerstand
formieren kann« (Foucault [1984] 2005b: 891) und wo die Situation eines 6kono-
mischen, sozialen, institutionellen oder sexuellen Herrschaftszustands umgekehrt
werden kann (vgl. ebd.) und andererseits darin, zu wissen, wie man bei den alltig-
lichen und unumganglichen Praktiken der Macht »bei denen die Macht sich nicht
nicht ins Spiel bringen kann und in denen sie nicht an sich selbst schlecht ist,
Herrschaftseffekte vermeiden kann.« (a.a.0.: 899)7 Letztendlich fithrt die Hinter-
fragung der Herrschaftsverhiltnisse notwendigerweise zur Erfindung neuer politi-
scher Strategien, die es erlauben, die operierenden Krifteverhiltnisse »zu modifi-
zieren, und sie in der Weise zu koordinieren, dass diese Modifikation méglich wird
und sich in die Realitit einschreibt.« (Foucault [1977] 1978b: 113) Wie sich diese Ein-
schreibung vollzieht und wo die Herrschaftseffekte antastbar werden, erforschte
Foucault mithilfe seiner dritten Analyseachse — des Subjekts.

7 Die Macht, wie von Foucault mehrmals betont, liegt nicht in den Hinden einiger wenigen
Akteure. Jeder, der in eine konkrete Handlung eintritt, tritt zugleich in komplexe Spiele, in
denen versucht wird, auf die Handlungen anderer einzuwirken. Wie Foucault in seinen Aus-
fithrungen zur ethischen Arbeit an sich selbst zeigt, ist es schlieRlich die Selbstbemeisterung,
die Macht (iber sich selbst, die auch die Macht (iber die anderen regulieren kann (vgl. Fou-
cault [1984] 2005b: 885). Deshalb legt er einen besonderen Wert auf die Selbstbeherrschung,
denn diese »umschliefdt gewissermafen den zutiefst asymmetrischen Charakter der Herr-
schaftsbeziehung, die man mit den anderen hat. Man muss die Herrschaft, die man iiber die
anderen hat, durch die Selbstbeherrschung begrenzen.« (Foucault [1981] 2016: 342)

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Theoretische Grundlage: Machtanalytik Michel Foucaults

2.3 Die Konstitution des Subjekts

Die Untersuchung der Wissensproduktion und der darin wirkenden Machtprak-
tiken miindeten in das umfassende Thema von Foucaults wissenschaftlicher und
akademischer Arbeit — der Konstitution des Subjekts (vgl. Foucault [1982] 2005:
269f). So bildeten die unterschiedlichen Formen der Unterwerfung (der Sub-
jektivierung), die immanenten und sich wieder neu erzeugenden Praktiken der
(An-)Fithrung zur Selbstfithrung (zur Subjektwerdung) und die diesen Praktiken
unterliegenden Rationalititen (die die Subjektmodi erzeugen) im tiefsten den
Kern seiner Titigkeit. Vor allem die Frage, wie das Individuum dazu gelangt, sich
selbst als Subjekt gewisser Verhiltnisse zu konstituieren, steht im Mittelpunkt
seiner Analysen.

Fiir Foucault hat die Vorstellung von dem Menschen als dem Erzeuger des Wis-
sens und dem Gegenstand eben dieses Wissens das anthropologisch-humanisti-
sche Denken des 19. Jahrhunderts geprigt (vgl. Foucault [1969] 1974: 16). Doch in
dem Moment, wo die strukturalistischen Ansitze des 20. Jahrhunderts aufgezeigt
haben, dass der Mensch »in Strukturen eingebettet ist, d.h. in eine formale Ge-
samtheit von Elementen, die beschreibbaren Relationen unterworfen sind, hért
der Mensch sozusagen auf, das Subjekt seiner selbst zu sein, zugleich Subjekt und
Objekt zu sein.« (Foucault [1969] 1974: 16) Damit lehnte Foucault den Versuch ab,
»die Zweideutigkeit des Menschen als Subjekt und Objekt« zu hypothesieren (Rau
2010: 113) und konzentrierte sich stattdessen auf das Subjekt als einen Fluchtpunkt
von diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken, durch welche es sich wahrnimmt
und an der Machtpraxis teilnimmt:

»Ich versuche, im Rahmen eines so genau wie méglich abgesteckten historischen
Feldes das Ensemble der vorhandenen Praktiken des Subjekts, wie sie sich von
der griechisch-rémischen Epoche bis heute entwickelt haben, zu bestimmen.
Ich glaube, dass wir sowohl die Humanwissenschaften (sofern wir dieses Wort
verwenden wollen) als auch insbesondere Psychoanalyse nur verstehen kénnen,
wenn wir die Geschichte der Beziehungen zwischen Subjekt und Wahrheit vom
Standpunkt dessen aus aufnehmen, was ich, grob gesagt, die Techniken, Tech-
nologien, Praktiken usw. nenne, die jene Beziehungen gekniipft und normiert
haben.« (Foucault [1982] 2009: 239)

Damit soll nicht die ontologische Natur des Subjekts, seine Existenzbegriindung
oder seine Autonomie reflektiert werden (vgl. Kelly 2009: 82ff). Vielmehr war es
Foucault wichtig, die Analysemdglichkeiten der Subjektwerdung zu erforschen.
Und diese lieRen sich nur im Zusammenhang mit den zwei bereits erwihnten
Brennpunkten der Erfahrung — Wissen und Macht - vollziehen, da sie erst in der
gegenseitigen Artikulation sichtbar und analysierbar werden (vgl. Foucault [1983]
2009:15). Wenn das Subjekt z.B. »in Produktionsverhiltnisse und Sinnbeziehungen

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN

57


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

58

Regieren durch Vorbeugen

eingebunden ist, dann ist es zugleich auch in hochkomplexe Machtbeziehungen
eingebunden« (Foucault [1982] 2005: 270), und fiir die Analyse solcher Beziehun-
gen »fehlten bislang die entsprechenden Werkzeuge.« (Ebd.) Foucaults Interesse
an dieser Forschungsliicke erweckte vor allem der wissenschaftliche Aufschwung,
mit dem neue Kenntnisse iiber den Menschen, seinen Organismus und Koérper,
sein Verhalten und Denken entstanden und ihn zum Objekt der Untersuchung
und Unterwerfung zugleich machten. Diese Kenntnisse, dieses Wissen also, ge-
meinsam mit den Praktiken der Unterwerfung, der Macht, entwickelten sich iiber
eine lingere Zeit, weshalb Foucault eine Geschichte der Subjektwerdung schreibt und
diese als ein Ereignis des Denkens entziffert, d.h. als einen Moment der histo-
rischen Erscheinung, ab dem sich in unserem gesellschaftlichen Denken und in
unserer gesellschaftlichen und kulturellen Wahrnehmung eine gewisse Erfahrung
einschreibt, die die heutige Seins- und Denkweise prigt und die geliufigen Sub-
jektmodi fundiert.®

2.3.1 Das Ereignis des Denkens in der Geschichte der Subjektivierung
Dem Ereignis des Denkens kommt in Foucaults Analyse eine wichtige Bedeutung
zu. Er selbst hat versucht ein Regime des Zum-Ereignis-Machens (franz. événementali-
sation) zu etablieren. Dieses wissenschaftliche Vorgehen besteht in zwei Schritten.
Zum einen lidt Foucault dazu ein, einen Bruch mit den Evidenzen vorzuneh-
men, »denjenigen Evidenzen, auf denen unser Wissen basiert, unser Konsens, un-
sere Praktiken.« (Foucault [1978] 2005a: 29) Einen méglichen Vorgang hat Foucault
folgenderweise illustriert:

»Dort wo man versucht wire, sich auf eine historische Konstante zu beziehen oder
auf ein unmittelbar anthropologisches Merkmal, oder auch auf eine Evidenz, die
sich allen auf gleiche Weise aufdriangt, geht es darum, eine>Singularitat< auftre-
ten zu lassen. Zu zeigen, dass es gar nicht so >notwendig war, dass...; dass es gar
nicht so evident war, die Wahnsinnigen als Geisteskranke zu betrachten; dass es
gar nicht so evident war, dass das Einzige, das man mit einem Delinquenten tun

8 Am Beispiel der altgriechischen Sorge um sich als einer gesamtkulturellen Erscheinung illus-
triert Foucault die Geschichte der Subjektwerdung als ein Ereignis des Denkens, welches bis
zur heutigen Zeit Auswirkung hat:»Was ich lhnen in diesem Jahr aufzeigen mochte, ist genau
jene Geschichte, die dazu gefiihrt hat, dass diese gesamtkulturelle Erscheinung (Aufforde-
rung zur Sorge um sich, allgemeine Akzeptanz des Grundsatzes) eine fiir die hellenistische
und rémische Gesellschaft (jedenfalls fiir deren Elite) charakteristische Erscheinung und zu-
gleich ein Ereignis im Denken war. Mir scheint, dass die Herausforderung, auf die sich jede
Geschichte des Denkens einzulassen und die sie zu ihrem Gegenstand zu machen hat, darin
besteht, jenen entscheidenden Moment einer kulturellen Erscheinung gegebenen Ausma-
es zu erfassen, der sich in dieser Geschichte des Denkens dadurch auszeichnet, dass auch
noch unsere moderne Seinsweise als Subjekt davon beeinflusst wird.« (Foucault [1982] 2009:
25)

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Theoretische Grundlage: Machtanalytik Michel Foucaults

konnte, darin bestand, ihn einzusperren; es war nicht so evident, dass die Ursa-
chen der Krankheit in der individuellen Untersuchung des Kérpers zu ermitteln
waren usw.« (ebd. [Herv. i.0.])

Zum anderen besteht dieser Vorgang darin, »die Zusammenhinge, die Zusam-
mentreffen, Unterstiitzungen, Blockaden, Kraftspiele, Strategien usw. wiederzu-
finden, die zu einem bestimmten Zeitpunkt dasjenige formierten, das anschlie-
Rend als Evidenz, Universalitit oder Notwendigkeit fungieren sollte.« (a.a.0.: 30)
Dieser Prozess fithrt dann, seiner Meinung nach, zu einer kausalen Demultiplika-
tion, einer Zergliederung der Elemente, die das Ereignis ermdglicht und gebildet
haben. Diese Zergliederung besteht darin,

»das Ereignis den vielfiltigen Prozessen entsprechend zu analysieren, die es kon-
stituieren. So bedeutet die Praxis der Strafhaft als >Ereignis< zu analysieren (und
nicht als institutionelle Tatsache oder als ideologischen Effekt), die Prozesse der
Pénalisierung (das heifst der schrittweisen Eingliederung in die Form gesetzli-
cher Bestrafung) der fritheren Praktiken der Einsperrung zu definieren; die Prak-
tiken der>Karzeralisierung<«der Praktiken der Strafjustiz (das heifdt die Bewegung,
durch die die Einsperrung als Form der Bestrafung und als Technik der Besse-
rung zu einem zentralen Bestandteil der Ponalitat wurde); diese massiven Pro-
zesse miissen selbst zergliedert werden: Der Prozess der Pénalisierung der Ein-
sperrungistseinerseits aus vielfaltigen Prozessen gebildet wie der Konstituierung
geschlossener paidagogischer Raume, die auf der Basis von Belohnung und Bestra-
fung funktionieren usw.« (ebd. [Herv. i. 0.])

Mit diesem Vorgang grenzt sich Foucault von den strukturalistischen und histo-
riografischen Methoden ab. An die Stelle der formalen Strukturen und Zeichen
des Strukturalismus setzt er »das >Ereignis< und die >Serie; anstelle historiogra-
phischer Kausalititsbeziige und Kontinuititen analysiert er die Zerstreuung und
Serialitit der Erscheinungen (vgl. Dosse 1998: 292f). Insbesondere die Ablosung
von einem Denken in Kontinuititen, welches >das Hereinbrechen der Ereignisse«
durch ein Denken in der Ungleichzeitigkeit von Ereignisschichten >auszuléschen
scheint« (Foucault [1969] 1973: 13), lisst das >Ereignis< und die >Serie< an die Stelle
von >Ursprung« und >Bedeutung: treten (vgl. Foucault [1968] 2001: 897; [1969] 1973:
16f).« (Siebenpfeiffer 2008: 250 [Herv. i. O.])°

9 In Bezug auf die diskursive Formation und den diskursanalytischen Vorgang, den Foucault
durch den Begriff des Ereignisses gepragt hat, entstanden auch weitere Grundbegriffe wie
die Serie, die Regelhaftigkeit und die Moglichkeitsbedingung. Wie diese Begriffe zueinan-
der stehen, zeigen die Diskursanalytiker folgenderweise: »Wenn ein epistemisches Element
(enoncé) in einer diskursiven Umgebung, also in einer AuRerung spontan und unvorhergese-
hen auftritt, erscheint es als >Ereignisc. Wenn solche Ereignisse haufiger auftreten und da-
mit zu Keimzellen diskursiver Formationen werden, bilden sich >Serien<. Durch die Verdich-

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN

59


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

60

Regieren durch Vorbeugen

Die allmihliche Zergliederung der jeweiligen Ereignisse in die kleinsten Ein-
heiten lasst dann auch die Funktionsweise der Mikromaichte erscheinen, weshalb
Foucault eine aufsteigende Machtanalyse vornehmen wollte. Diese Analyse geht
von den kleinsten Mechanismen aus, »die ihre eigene Geschichte, ihren eigenen
Weg, ihre eigene Technik und Taktik haben« (Foucault [1976] 2001: 45f) und méchte
erhellen, »wie diese Machtmechanismen, die ihre Stabilitit und in gewisser Wei-
se ihre eigene Technologie haben, von immer allgemeineren Mechanismen und
globaleren Herrschaftsformen besetzt, kolonisiert, verwendet, umgebogen, trans-
formiert, verlagert und ausgedehnt wurden und immer noch werden.« (Ebd.)

Es handelt sich im Weiteren um Mechanismen, die in das Individuum eindrin-
gen, seinen Korper kolonisieren, sein Verhalten strukturieren und seine Denkweise
beeinflussen. Da das menschliche Individuum immer breiter und tiefer wissen-
schaftlich erfasst wird, und die neurogenetischen und nanotechnologischen Ent-
wicklungen bezeugen diesen Trend wohl am deutlichsten, dringen auch die Tech-
nologien der Macht in immer kleinere und intimere Teile des Individuums ein,
ohne von seiner Vorstellung itbernommen zu werden (vgl. Foucault [1977] 1978b:
108f).2° Solche, »durch Machteffekte als Subjekte konstituierten Korper« (Foucault
[1976] 2001: 44) analysiert Foucault gerade anhand der Subjektivierungsthese. Hier
hat der Begriff des Subjekts fir ihn zwei Bedeutungen:

»Es bezeichnet das Subjekt, das der Herrschaft eines anderen unterworfen ist und
in seiner Abhdngigkeit steht; und es bezeichnet das Subjekt, das durch Bewusst-
sein und Selbsterkenntnis an seine eigene Identitit gebundenist. In beiden Fillen
suggeriert das Wort eine Form von Macht, die unterjocht und unterwirft.« (Fou-
cault [1982] 2005: 275)

Sein Subjektbegriff bietet einen Analysezugang, um die Formen der Unterwerfung
sichtbar zu machen, die durch andere Analyseverfahren nicht abgedeckt werden
konnen: »Ich musste eine bestimmte Theorie sa priori< des Subjekts zuriickweisen,

tung von Serien diskursiver Ereignisse etablieren sich neue diskursive Strukturen und bil-
den so >Regelhaftigkeit«. Etablierte diskursive Formationen wirken als >Mdglichkeitsbedin-
gungen« pragend auf zukiinftige diskursive Ereignisse, steuern also Erwartbarkeitszwange
oder -ausschlisse fur kiinftige Auf&erungen« (Fraas & Klemm 2005: 3 [Herv. i. 0.])

10 Schon in seinen fritheren Untersuchungen zu Praktiken der Psychiatrisierung hat Foucault
auf die Gefahren der Erméchtigung des menschlichen Kérpers hingewiesen: »Tatsachlich ist
das Individuum das Resultat von etwas, das ihm vorausgeht, nimlich jenes Mechanismus, all
jener Verfahren, welche die politische Macht am Korper festmachen. Weil der Kérper >sub-
jektivisiertcworden ist, das heifdt, sich die Subjekt-Funktion an ihm festgemacht hat, weil er
psychologisiert worden ist, weil er normalisiert worden ist; deswegen ist etwas wie das Indi-
viduum zutage getreten, etwas, woriiber man sprechen kann, woriiber man Abhandlungen
verfassen, woriiber man versuchen kann, Wissenschaften zu begriinden.« (Foucault [1973]
2015: 91f [Herv. i. 0.])

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Theoretische Grundlage: Machtanalytik Michel Foucaults

um diese Analyse der Beziehungen zwischen der Konstitution des Subjekts oder
verschiedener Formen des Subjekts und den Spielen der Wahrheit, den Praktiken
der Macht usw. vornehmen zu kénnen.« (Foucault [1984] 2005b: 888 [Herv.i. O.]) In
dieser Hinsicht fithrte Andrea Bithrmann die Analyse ein Stiick weiter, indem sie
zwischen einer Subjektivierungsweise, d.h. einer Art und Weise, »wie Menschen
sich selbst und andere auf einer empirisch faktischen Ebene wahrnehmen, erleben
und deuten« (Bithrmann 2012: 146) und einer Subjektivierungsform, d.h. einer Art
und Weise, »wie Menschen auf einer normativ programmatischen Ebene iiber be-
stimmte Praktiken oder Programme lernen sollen, sich selbst und andere wahrzu-
nehmen, zu erleben und zu deuten« (ebd.) zu unterscheiden begonnen hat. Somit
stellt sich erneut die Frage, inwiefern die Individuen in der Lage sind, den Stand
der Subjektivierung, d.h. der Unterwerfung, wahrzunehmen und zu erkennen.

2.3.2  Subjektivierung und Identitatszuweisung

Foucaults Subjektivierungsthese richtet den analytischen Blick auf die Verfahren,
»durch die das Individuum dazu gelangt, sich selbst als Subjekt zu konstituieren«
(Foucault [1983] 2009: 18) und verweist damit gleichzeitig auf eine Machtform, die
»die Individuen in Kategorien einteilt, ihnen ihre Individualitit zuweist, sie an
ihre Identitit bindet und ihnen das Gesetz einer Wahrheit auferlegt, die sie in sich
selbst und die anderen in ihnen zu erkennen haben.« (Foucault [1982] 2005: 275) Bei
der Identititsbindung und Individualisierung handelt es sich Foucault nach um
Machttechniken, die das Individuum und seinen Lebensraum berauben, es durch
Subjektzuweisung unterjochen und seine Freiheit einschrinken, was er anhand
der Untersuchung von Disziplinierungstechniken und Pastoralmacht ausfiihrlich
beschrieben hat.!

Seit den letzten Jahrhunderten haben sich diese Techniken der Macht in ei-
ner gegenseitigen und wechselhaften »Ko-Formierung von modernem souverinen
Staat und modernem autonomen Subjekt« entfaltet (Lemke 2000: 32f) und dieser
»fortschreitende[n], gewiss zerstiickelte[n], aber dennoch kontinuierliche[n] Ver-
staatlichung« (Foucault [1984] 2000: 69) miissen wir mit einer Suche nach neuen
Formen von Subjektivitit entgegnen und damit »die Art von Individualitit zuriick-
weisen, die man uns seit Jahrhunderten aufzwingt.« (Foucault [1982] 2005: 280) An
dieser Stelle beginnt Foucaults Versuch, die Moglichkeiten der Ermachtigung und
der Ent-Subjektivierung zu erforschen und sie als eine ethisch-politische Aufgabe
aufzugreifen. Foucault ruft damit zu einer Operation des widerstindigen Denkens,

11 Zur Entwicklung der Disziplinarmacht siehe vor allem Sitzungen vom 7., 14., 21. und 28. No-
vember der 1973-1974er Vorlesungsreihe am Collége de France (Foucault [1973] 2015]). Die Ce-
schichte der Pastoralmacht wird in den Sitzungen vom 15. und 22. Februar und vom 1. und 8
Marz der1977-1978er Vorlesungsreihe an demselben Institut besonders ausfiihrlich nahege-
legt (Foucault [1978] 2006).

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

62

Regieren durch Vorbeugen

die sich nicht von der Angst omniprisenter Machtpraktiken, sondern von der Neu-
gier, »die es erlaubt, sich von sich selbst zu befreien« (Foucault [1983] 2005: 664)
fithren lasst. Dadurch verleiht er auch der philosophischen Aktivitit eine eman-
zipatorische Aufgabe: »Doch was ist dann die Philosophie heute - ich meine die
philosophische Aktivitit —, wenn nicht die kritische Arbeit des Denkens an sich
selbst? Und besteht sie nicht darin, anstatt das zu legitimieren, was man bereits
weif3, herauszufinden versuchen, wie und bis wohin es moglich wire, anders zu
denken?« (Ebd.)

2.3.3 Doppelter Charakter der Subjektivierung
Mit seinen Untersuchungen zu den Strategien, Verfahren und Techniken, durch
die eine Regierungsordnung etabliert wird, er6ffnete Foucault den Raum fiir ei-
ne kritische Reflexion, die das Individuum nicht »nur als Rechtssubjekt ins Auge
fassen [kann]« (Foucault [1984] 2005b: 901), sondern die »die Freiheit des Subjekts
und die Beziehung zu anderen geltend« macht (ebd.). Darin entfaltet sich die dop-
pelte Charakteristik der Subjektivierung, die, einerseits, als ein Prozess der Un-
terwerfung, und, andererseits, als eine an sich vorgenommene Arbeit verstanden
werden kann. Das heifit, dass sich in dem zweiten Fall das Subjekt »anhand der
Selbsttechniken, anstatt durch die Unterdriickungstechniken (Macht) oder die dis-
kursiven Techniken (Wissen) [konstituiert]« (Gros in Foucault [1982] 2009: 623)'% —
Selbst- statt Fremdunterwerfung also. Es ist eine bedeutende Wende in Foucaults
Denken, die, nichtdestotrotz, auf eine kontinuierliche und systematische Arbeit
an den Techniken des Widerstandes und der Emanzipation hinweist. Diese griin-
den in dem kritischen und ethisch-politischen Vorhaben, »das Subjekt mit einer
Wahrheit auszuriisten, die es nicht bereits erkannte und die nicht bereits in ihm
vorhanden war. Es geht darum, aus der gelernten, dem Gedichtnis einverleibten
und schrittweise in Anwendung gebrachten Wahrheit ein Quasi-Subjekt zu ma-
chen, das souverin in uns herrscht.« (a.a.0.: 610f)

Das abendlindische Denken ist fiir Foucault seit der Antike durch den Impe-
rativ des Erkenne dich selbst! geprigt und dieser lisst sich in einer allgemeineren
und expliziten Form als eine Frage folgenderweise postulieren: »Was soll man aus

12 Dem Subjektbegriff bei Foucault wird von den Kritikern vor allem die Verleugnung universa-
listischer, schopferischer und historisch-kontinuierlicher Charaktereigenschaften vorgewor-
fen (vgl. Cohen 2012), wie auch sein unklares und schwammiges Subjektverstindnis (vgl.
Thiel 2017). Ineinem seiner letzten Interviews duflerte sich Foucault zu diesem Thema beson-
ders pragnant und unzweideutig (vgl. Foucault [1984] 2007: 283). Das Subjekt oder, genauer
gesagt, die Subjektivitat sind in seinem Verstiandnis Begriffe, die eine geschichtliche Analyse
der Selbsttechnologien ermdglichen und eine Schablone anbieten, durch die »die Gesamt-
heit der Subjektivierungsprozesse, denen die Individuen unterworfen waren oder die sie ge-
genlber sich selbst zum Tragen gebracht haben« (Foucault [1981] 2016: 364) Uberhaupt erst
erfassbar wird.

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Theoretische Grundlage: Machtanalytik Michel Foucaults

sich selbst machen? Welche Arbeit soll man an sich verrichten? Wie soll man sich
mittels Handlungen sregieren (se gouverner), bei denen man selbst das Ziel, der
Anwendungsbereich, das verwendete Instrument und das handelnde Subjekt ist?«
(Foucault [1981] 2016: 377f [Herv. i. O.]) Fiir Foucault besteht darin die »Verehrung
oder der Kult, die man sich selbst gegeniiber schuldig ist« (Foucault 1982 in Gros
2009: 660) und zwar die Arbeit an einem Selbst, an dem Geschick, das sich aus
dem eigenen Leben machen lieRe. Wie bereits in der antiken Praxis des Selbst, ist
zu dieser Verinderung ein Lehrmeister notwendig, dessen Rolle auch heutzuta-
ge unerlisslich ist (in Form einer Fitnesstrainerin, eines Business Coaches, eines
geistlichen Begleiters usw.). Das Subjekt ist, heute wie damals, in der Unwissen-
heit, Lasterhaftigkeit oder Missbildung befangen und seine Befreiung muss es, laut
Foucault, nicht durch ein Wissen anstreben, sondern durch die Erlangung eines
Zustands, »den es nie, zu keinem Zeitpunkt seines Daseins, gekannt hat. Es hat
den Zustand des Nicht-Subjekts durch den des Subjekts zu ersetzen, der durch die
volle Entfaltung der Beziehung zu sich selbst definiert ist.« (Foucault [1982] 2009:
169f)

Mit dieser Aufforderung gipfelt Foucaults langjihriges Werk, das wegen sei-
nem frithen Tod im Jahr 1984 beenden war. Die hinterlassenen analytischen Mittel
und Verfahren inspirieren zu einer radikalen Hinterfragung eingefahrener Denk-
schemen und bieten eine Moglichkeit an, die Spielriume der Macht aufs Neue zu
er6ffnen und damit die Vorstellung von der existierenden (Regierungs-)Ordnung
zu iberdenken. Darauf weist vor allem sein Denken iiber das Regieren und seine
Vorstellung des Politischen hin, die im Konzept der Gouvernementalitit enthalten
sind.

3 Gouvernementalitat - ein Denken iiber das Regieren

Die beschriebenen analytischen Vorginge ermoglichen einen Blick in Foucaults
Werkzeugkasten. Foucaults Denken und seine Verfahren haben Eingang auch in die
politikwissenschaftlichen Untersuchungen gefunden. Vor allem sein Denken iiber
die Regierungstechnologien, die er im Begrift der Gouvernementalitit subsum-
miert hat, inspirierte einen ganzen Forschungsbereich — die Gouvernementalitits-
Studien —, der sich mit den Fragen des Regierens und Regiert-Werdens befasst.

13 Am Beispiel der Homosexualitt offenbart Foucault sein Interesse, Neues zu erzeugen, statt
sich in bekannte Modelle einzureihen. Deshalb wollte er nicht wissen: »Wer bin ich? Was ist
das Geheimnis meines Begehrens?« (Foucault [1981] 1985: 85), sondern vielmehr: »Was fiir
Beziehungen konnen iiber die Homosexualitat aufgebaut, entworfen, erweitert und von Fall
zu Fall verschieden gestaltet werden?« (ebd.)

hittps://dol.org/10.14361/9783830456620-011 - am 12.02.2026, 17:05:04. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IE=EN

63


https://doi.org/10.14361/9783839456620-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

