
222 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

In einem ersten iterierenden Schritt werden die den bildungstheoretischen

Theoriearchitekturen und Vorgehensweisen zugrundeliegenden Repräsentations-

modi, die Kritiken an identitätslogischen Repräsentationsformen und die damit

verbundenen Differenzkonstrukte iteriert (Kapitel 4.2-4.6). In einem zweiten und

explizit fortschreibenden Schritt werden von innen und durch-einander die dann

vorrangig einstimmig positionierten Differenzkonstrukte, Gegenständlichkeiten

und Wissenschaftsapparaturen in ein mehrstimmiges Plädoyer für differente Dif-

ferenzen (Kapitel 4.7) und in ein experimentelles Forschungsdesign eingeschrieben

(Kapitel 4.8).

4.2 Kritik vs. Genealogie

Rickenbereitet indieDieOrdnungderBildung eine »GenealogiederBildung« vor,wel-

cher er mit ›systematisch-explorativen Beiträgen‹ (OdB, 28, 168) – einer methodo-

logischen Auseinandersetzung (ebd., 163-210), einer subjektivierungstheoretischen

wie ›anthropolitischen‹ Interpretation von Bildung (ebd., 211-336) und einer alteri-

tätstheoretischen »Neujustierung vonKritik« (ebd., 37, 337-348) – ›zuarbeitet‹ (ebd.,

28).DieOrdnungderBildung stellt somit selbst keineGenealogie derBildungdar, son-

dern sie visiert eine Genealogie an und arbeitet ihr zu.

In einer Genealogie der Bildung würde es nach Ricken darum gehen, der Fra-

ge nachzugehen, »wie in und durch ›Bildung‹ als einem theoretisch formulierten

und praktisch bedeutsamen gesellschaftlichen Programm ›Menschen in Subjekte‹

[…] verwandeltwerden« (ebd. 193).Dieses »Programm«derOrdnungderBildungbe-

wegt sich aufmehreren Ebenen und ist äußerst ›verzweigt‹ und ›komplex‹ (ebd.). Es

verweist auf »theoretischeDiskurse«, »soziale wie institutionalisierteMachtprakti-

ken«, »auf spezifische Selbsttechnologien«, aber auch auf »architekturale Einrich-

tungen« (Foucault 1978, 119f.; zit.n. OdB, 71). Und die Frage, wie Menschen durch

Bildung in Subjekte verwandelt werden, lässt sich nurmithilfe von verschiedensten

und anhand einer Vielzahl von empirischemMaterial wie Gesetzestexten, Tagebü-

chern oder Schüleraufsätzen beantworten (OdB, 205f., 273).

Nach Rickens »Lesart« (ebd., 33) geht es der Genealogie nicht um das Was der

Macht oder das Was der Bildung, wobei »die Frage nach dem Was und Warum

[nicht] aus[ge]schalte[t]« werden soll (Foucault 1994, 251; zit.n.OdB, 33). Genealogie

fokussiert die als »Spähtrupp vorgeschickte Frage:Wie spielt sich das ab« (Foucault

1994, 251; zit.n. OdB, 69)? Wie werden mit und durch BildungMenschen zu Subjek-

ten? Wie wird im Rahmen der Ordnung der Bildung subjektiviert, objektiviert und

Wahrheit gesprochen (OdB, 190f.; vgl. Ricken 2019, 846)?

Der Begriff Bildung repräsentiert somit nicht einfach eine »vermeintlich objek-

tiv gegebene […] Realität«, noch ist Bildung »als bloß determinierter Effekt der Re-

gelstrukturen von Diskursen« zu verstehen (Ricken 2011, 15). Bildungsphilosophie

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026 - am 13.02.2026, 19:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 223

wie empirische Bildungsforschung können in dieser Perspektive keine objektiv ge-

gebene Bildungsrealität finden; sondern sie subjektivieren, objektivieren und spre-

chen selbstWahrheit. Sie sind selbst »in Praktiken eingebunden […]« und stellen »in

sich selbst bereits machthaltige […] Zugriff[e] auf Welt« dar. Es wird kein »vorgän-

giges Erkenntnissubjekt (und auch kein Erkenntnisobjekt)« vorausgesetzt, »das ge-

genüber dem Machtsystem frei oder unfrei« wäre (ebd.). Der Gegenstand Bildung

wird »allererst durch das Erkennenproduziert« (Ricken 2011, 15).Ricken erzeugt da-

mit im Anschluss an Foucault eine Wirklichkeitskonzeption, in der »das erkennen-

de Subjekt, das zu erkennende Objekt und die Erkenntnisweisen jeweils Effekte je-

ner fundamentalen Macht-/Wissen-Komplexe und ihrer historischen Transforma-

tionen bilden« (Foucault 1977, 39; zit.n. Ricken 2011, 15).

Die erziehungswissenschaftlichen Gegenstände undGegenstandsbereiche sind

in dieser Perspektive »nicht einfach gegenständlich gegeben (und eingrenzbar)«,

sondern werden ähnlich wie in der postfundamentalistischen Perspektive Schäfers

erst durch »differente und (konkurrierende)« Zugriffe erzeugt (Ricken 2011, 20). Ri-

cken spricht von »Konstruktionsweisen pädagogischer Wirklichkeiten«, die jeweils

andere Subjektivierungsweisen,Wahrheitsregime sowie damit verbundene »gesell-

schaftliche […],bildungspolitische […]undwissenschaftspolitische […]Weichenstel-

lungen« bedingen (ebd., 20; vgl. OdB, 187).

Die konstruierten pädagogischen Wirklichkeiten, Wahrheitsregime oder Ord-

nungen beziehen sich bei Ricken nicht auf eine objektive »Eigen-Welt oder Au-

ßen-Welt« oder einen intersubjektiv hervorgebrachtenWirklichkeitskonsens (SuK,

293). Dieses Objektive oder konsensuelle Quasi-Objektive wäre nur möglich, wenn

das hinter dem Konstruktionsbegriff laufende Kontingenzdenken »wiederum ›in

eine Grundlage neuer Gewissheiten‹ verwandelt werden« würde (Ricken 2004, 43;

vgl. Veyne 1991, 213), was mit Ricken eine konsequent gedachte Kontingenz jedoch

unterläuft. Das Kontingenzdenken bedingt nicht nur das Gewordensein und den

Möglichkeitscharakter (Ricken 2004, 34ff.) von den konstruierten pädagogischen

Wirklichkeiten, sondern es bedingt auch eine Selbstreferentialität, was heißt, dass

nur »selbstbezogene Bezugnahmen« und eine immer partielle »Beteiligtenperspek-

tive« möglich sind (SuK, 284; vgl. Ricken 2020, 843). Ein Kontingenzdenken kann

keinen gemeinsamen Nenner (SuK, 293) oder ein objektives Außen angeben, da

immer nur aus einer bestimmten kontingenten Perspektive und im Rahmen eines

bestimmten Wahrheitsregime beobachtet, geforscht, gedacht und gesprochen

werden kann, wobei die Figur der Kontingenz, die Foucault’sche Wirklichkeits-

konzeption oder das Foucault’sche Instrumentarium selbst betroffen sind (vgl.

Kammler u.a. 2007, 255).

DieGenealogie der Bildung, d.h. die Klärung der ›Wie spielt sich das ab?‹-Frage,

welche nach Ricken anhand einer sehr breiten und heterogenenMaterialsammlung

beantwortet werdenmuss, ist die Zielperspektive Rickens, der ermit seinen Beiträ-

gen zuarbeitet (vgl. OdB, 28) und steht nicht am Anfang seiner Arbeit. Trotzdem ist

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026 - am 13.02.2026, 19:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


224 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

die Genealogie paradoxerweise in der Einleitung bereits vor ihrer Durchführung in

einen klassischen Kritikmodus eingeschrieben (ebd., 25, 28), wofür dieWas-Fragen

bereits vor der Arbeit beantwortet worden zu sein scheinen. Wie schon in Subjekti-

vität und Kontingenz (SuK) mit der zentralen Gegenüberstellung von ›Selbstwerden‹

und ›Anderswerden‹ ist auch in Die Ordnung der Bildung die Theoriearchitektur von

einer dualistisch-kritischen Teilungspraktik geprägt, welche unter anderem die

• Theoriebezüge (Identitäts- vs. Differenztheorie),

• die Fragestellung (Was- vs.Wie-Frage),

• die kritische Zielperspektive (Subjektivierung/Selbstwerden vs. Entsubjektivie-

rung/Anderswerden),

• die Bildungswirklichkeit (Selbst-Bildungs-Täuschung (vgl.OdB, 215) vs. eine em-

pirisch bestimmbare Ordnung der Bildung (ebd., 337),

• die Reformulierung der Kritikkriterien (Selbstzentrierung vs. Selbstdezentrie-

rung),

• sowie die Abgrenzung zu Kolleg:innen (OdB, 24f.) umfasst.

Die alteritäts- und subjektivierungstheoretische Abgrenzung von einer identitäts-

theoretischen »Reflexion und Bestimmung des Menschen« (SuK, 271), von einem

›individualtheoretischen Zuschnitt‹, von Selbstzentrierung (OdB, 341), von klas-

sischen Selbst-Bildungsverständnissen und Bildungssubjektivitäten und ihren

späteren Abwandlungen (ebd., 22ff.) betrifft Einleitung, Rahmung wie Zentrum

der Untersuchung. Ganz entgegen beispielsweise der Rezeption Balzers (2004,

31) verbleibt Rickens Bildung (mit meinem Fokus auf seinen kritischen Modus)

diesseits einer Theoriearchitektur, die von einer grundlegenden ›oppositiona-

len Bestimmung‹ durchzogen ist: Differenz vs. Identität oder Anderswerden vs.

Selbstwerden.

Dies gilt auch für denUmgangmit demKritikbegriff. InDieOrdnung der Bildung

geht es Ricken um eine Kritik (ebd., 343) und eine Revision (ebd., 25) der Bildung,

die »gemeinhin als Aufwertung und Verteidigung von Individualität gegen sozia-

le Unterwerfung und Vernutzung ausgelegt und bisweilen als ›Entdeckung des Ich‹

[…] gefeiert wird« (OdB, 312). Ricken rekonstruiert entgegen dieser Selbst-Bildung

die Bildungsgeschichte in Bezug auf die »›blinden Flecken‹«, das ›Vergessene‹ und

›Verdrängte‹ der »Begriffsdurchsetzung« (2020, 246) und des kategorialen Erfolgs

der Bildung. Vergessen wurde nämlich das ›Diesseits der Macht‹ der Bildung, ihre

soziale und anthropolitische Dimension. Bildung impliziert eine spezifische ›Men-

schenfassung‹, die Ricken mit Jessica Benjamin sogar als »die moderne Form der

Versklavung«markiert (Benjamin 1993,83; zit.n.OdB,341).Bildungmarkierenichts,

was mensch gegen die Macht, gegen »soziale Unterwerfung« und Herrschaftsver-

hältnisse wenden könnte. Bildung bezeichnet und zielt nicht auf eine »Deformati-

on oder gar Verhinderung von [hegemonialer] Subjektivität, sondern [imGegenteil,

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026 - am 13.02.2026, 19:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 225

sie ist eine ›anthropolitische Technologie‹, welche eine spezifische] Figuration und

Steigerung derselben« Macht oder Herrschaftsformation markiert (OdB, 19). Oder

zumindest »taugt [der Bildungsbegriff] kaumnoch« (ebd., 13) dazu oder es ist »frag-

lich, ob ›Bildung‹ auch heute noch taugt, […] eine kritische Perspektive zu eröffnen«

(ebd., 23; vgl. Balzer 2004, 29).

Wie bereits beschrieben, zielt Rickens »Kritik der Macht der ›Bildung‹« darauf

ab, »neue Formen der Subjektivität« und auch damit verschränkte »Formen der So-

zialität« zu erfinden (OdB, 347; vgl. Foucault 1994, 250), womit sich die Arbeit in die

schon früher erwähnte zentrale Differenz von kritisiertem Selbstwerden und anvi-

siertem Anderswerden (Ricken 1999) einschreiben lässt. Die hegemoniale Ordnung

der Bildung stützt in dieser Lesart das Selbstwerden und Ricken bezweifelt, dass

derBildungsbegriff differenz- oder alteritätstheoretischgewendetwerdenunddem

Anderswerdendienenkann (OdB,347).Soverwundert es auchnicht,wennerdiedif-

ferenztheoretischen Reaktivierungen undAnschlüsse an die neuhumanistische Bil-

dung, damit auch implizit Schäfers und explizit Kollers sowie Wimmers bildungs-

theoretische Arbeiten diesseits der problematischen Subjektivationsform – Selbst-

werden – positioniert (ebd., 24f.; 2019).

Was ist Kritik bei Ricken? Schließt Ricken an Eylerts Gegendiskurs an, nachdem

das »[Bildungs-]Übel […] gründlich geheilt werden […], in seiner Quelle versiegen,

und [man] auf demselbenWege, wo es entstand und einwurzelte[,] […] ihm begeg-

nen« sollte (Eylert 1819, 381; zit.n. OdB, 278)? Und ist dieses ›Bildungsübel‹ dessen

individualtheoretischer und selbstbezüglicher Zuschnitt? Muss mensch dem ent-

gegen die ›Bildung‹ dem Schleiermacher’schen Anderen oder der Butler’schen An-

erkennungstheorie unterordnen (wie in OdB, 346; vgl. Ricken 2012)? Differenztheo-

retisches Anderswerden statt identitätslogisches Selbstwerden?

Ricken hat deutliche Zweifel an einer alteritäts- und differenztheoretischen so-

wie kritischenWendung des Bildungsbegriff2, dieswurde auch schonmitMassche-

lein in dem Text Do we still need the concept of Bildung? Von 2003 deutlich. In der Lö-

sungsperspektiveRickens spielt deshalbauchnichtderBildungsbegriff, sonderndie

differenz-undalteritätstheoretischeReformulierungdesKritikbegriffs einezentra-

le Rolle (vgl. OdB, 343f.).

Ricken scheint für diese Reformulierung die Kritikterme ›Selbstbestimmung‹

und ›Fremdbestimmung‹ in ihrer Verschränkung oder als eine Figuration an die

klassische Stelle (siehe Abb. 17), an der die Fremdbestimmung positioniert war, zu

2 Interessanterweise lässt sich nach Ricken jedoch der Bildsamkeitsbegriff seinem histori-

schen Kontext entziehen und anerkennungstheoretisch reformulieren (Ricken 2012). Also

trotz des zumindest semantischen Bruchs gegenüber deutschen Referenzsystemen mithil-

fe subjektivierungstheoretischer Perspektiven wird hier an anderer Stelle und in deutlicher

Nähe zum Bildungsbegriff der Anschluss an deutsch-pädagogische Traditionen gesucht (vgl.

Thompson 2021, 21).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026 - am 13.02.2026, 19:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


226 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

setzen. Die (fremdbestimmende) »Selbstzentrierung« wird zur »Einschließung in

sich selbst« (OdB, 341) und »Souveränität und Unabhängigkeit […] markiere keine

Perspektive, […] Kritik neu und anders zu denken«, sondern »Verletzbarkeit und

(Selbst-)Gebrochenheit« (ebd., 344). Es geht nach Ricken darum, »das Moment der

Dezentrierung so [in die Kritik] einzutragen, dass es nicht bloß als aufzuhebender

und aufzulösenderMangel verstanden, sondern als das, ›was an unsmenschlich ist‹

[…], angenommen werden kann« (OdB, 345; vgl. Butler 2003, 11). Die alteritätstheo-

retisch gefasste Selbstdezentrierung soll die identitätslogische Selbstzentrierung

ablösen und so die Kritik wieder kritiktauglich machen.

(Abb. 17: )

Mit Bezug zu Humboldt tritt folglich bei Ricken an die Stelle des vonHumboldt

kritisiertenAbsolutismus (vgl. ebd., 313ff.) die ›moderne FormderVersklavung‹, von

der sich Ricken abgrenzt.Der kritischeDualismus Selbstbestimmung vs. Fremdbe-

stimmung wird zu Anderswerden vs. Selbstwerden.

»[O]b also ›Bildung‹ tatsächlich als Kritik neuerlich zur Geltung gebracht werden

kann, – das muss in der Tat in Zweifel gezogen werden. Sicher ist: Kritik wird im

›Gemurmel der Menschen‹ (Foucault) immer ihren Ausdruck finden; vieles aber

hängt davon ab, ob es – auch pädagogisch – gelingt, sie nicht nur an der Stärkung

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026 - am 13.02.2026, 19:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 227

von Selbstbezüglichkeit auszurichten, sondern auch als Bewegung einer Dezen-

trierung praktizieren zu lernen, liegt doch allein ›in unserer Bereitschaft, anders

zu werden, als dieses Subjekt zugrunde zu gehen, unsere Chance […], menschlich

zu werden‹« (OdB., 347f.; vgl. Butler 2003, 144), jedoch abseits einer »Bildung als

›Machtschema des Menschlichen‹« (OdB., 26).

Zunächst scheint Ricken ähnlich wie bei seiner subjektivierungstheoretischen

Interpretation von Bildung die Kritik aus der oppositionslogischen Repressions-

hypothese herauszunehmen (Selbstbestimmung vs. Fremdbestimmung) und mit

der Produktivität der Macht zu verschränken (vgl. Balzer 2004, 29). Ricken kri-

tisiert »traditionelle Konzepte der Kritik, wie sie insbesondere in der kritischen

Theorie ausgearbeitet worden« sind, wenn er deren ›Entleerung‹, abgelaufenes

Haltbarkeitsdatum, ›Scheitern‹ und deren ›Ohnmächtigkeit‹ anführt (OdB, 20). Es

handele sich nicht um ein Scheitern oder einen Missbrauch bestimmter Konzepte

etwa aufgrund kapitalistischer Vereinnahmungen. Auch verweise der eigentliche

Gehalt der Praktiken – Kritik wie Bildung – auf keine ›innere Gutheit‹. Im Ge-

genteil: Diese »gesellschaftlichen Praktiken moderner Subjektivierung« (ebd., 337)

stabilisieren, reparieren und (re-)produzieren das System (im Sinne einer spezi-

fischen Herrschaftsform). Sich bildende »kritische und freie Subjekte« werden als

Effekt und Bedingung des Systems zugleich gedacht (Masschelein 2003, 131; zit.n.

OdB, 344). Ricken verschränkt Macht, Kritik und Subjektivität miteinander und

diagnostiziert der Kritik aufgrund des individualtheoretischen Zuschnitts ein Ne-

gationsproblem: »Selbstbestimmung und Möglichkeitssteigerung [könnten] nicht

mehr ›per se‹ [als] zwei kritische Prinzipien der Negation von Fremdbestimmung

undWirklichkeitseinschränkung bezeichnet« werden (OdB, 344).

In Bezug auf meinen Zugriff auf Rickens Arbeiten scheint mir, dass die Kritik-

struktur trotz derReformulierung strukturell unangetastet bleibt (vgl. ebd., 22),nur

deren inOpposition gesetztenTermewerden verschobenunderneuert.Warumdie-

se alteritäts- und differenztheoretische Erneuerung für Kritik, aber nicht für Bil-

dung taugt,wird bei Ricken nicht diskutiert.Warum lässt sich die Praktik der Kritik

aus demmodernen Subjektivierungsregime lösen und alteritätstheoretisch erneu-

ern, aber nicht Bildung? Es lässt sich hier nur deutlich machen, dass der Kritikmo-

dus den Rahmen der ganzen Ricken’schenTheoriearchitekur ausmacht.Wenn Kri-

tik strukturell in ähnlicherWeisewieBildungproblematisiertwerdenwürde,bräche

der strukturelle Rahmen der Arbeit weg.Würde Ricken die dualistisch operierende

Kritikwirklich verabschieden,dannwürde seineRevisionderBildungunddieganze

Dramaturgie zwischen Selbst- und Anderswerden in dieser Form nicht funktionie-

ren.

Ohne direkten Bezug und trotz der Kritik Rickens an Heydorn und der kriti-

schen Erziehungswissenschaft (vgl. OdB, 17, 20) lässt sich Rickens Kritik an »der

Macht der ›Bildung‹« in eine diskursive Linie mit der Kritischen Theorie bringen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026 - am 13.02.2026, 19:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


228 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Ricken entlarvt den falschen aber wirksamen Schein der Selbst-Bildung. Die pro-

blematisierte und auch empirisch nachzuweisende (OdB, 337; vgl. Ricken 2019, 108)

Ordnung der Bildung und der kategoriale Erfolg des Bildungsbegriffs basiert auf

einer Art falschen aber real wirksamen Schein der Bildung. Der Begriff Bildung re-

präsentiert für Ricken nicht diesen Schein, der die Machfragen ausklammert, son-

dern eine zwar zu kritisierende, aber empirisch nachweisbare Verschränkung zwi-

schen Bildung und Macht. Die repräsentationslogische Differenz zwischen Begriff

(Bildung) und Gegenstand (eine empirisch zu erfassende Ordnung) bleibt in dieser

Konzeption erhalten, wobei die allgemeine und eigene Gegenstandserzeugung im-

mer wieder thematisiert wird.

Bedient mensch sich der doch sehr überheblichen Rhetorik Schäfers, dann hät-

tenwir esbei dieser Lesart derRicken’schenArbeitmit »einemnaivenWirklichkeits-

konzept« zu tun, wobei sich der bildungstheoretische Teil der Ricken’schen Arbeit

»ablehnend« auf die vorherrschende wirkliche Ordnung der Bildung bezieht und

der von Ricken geäußerte empirische Anspruch »affirmativ« die bestehende wirkli-

che, aber konstruierte wie kontingente Ordnung der Bildung gleichzeitig bestätigt

(Schäfer 2006, 89).

Es entsteht in diesem Zugriff auf Die Ordnung der Bildung eine nicht aufzuhe-

bende Spannung zwischen der Wie-Frage der Genealogie und denWas-Antworten

der Kritik. In Bezug auf denKritikmodus ist die kritisierte Selbst-Bildung eine Täu-

schung und die empirisch nachweisbare »Eigenheit«, also dasWas der Bildung, fin-

det sich in einer spezifischen Kombination von »Wissensformen (Weltverhältnis),

Machtpraktiken (Anderenverhältnis)wie Selbsttechnologien (Selbstverhältnis)«, die

sich »miteinander in einem ›Dispositiv‹« (Ordnung) verknüpfen lassen (OdB, 205,

337).

Doch die »›Was‹- oder ›Wer‹-Befragung« ›verschließt sich schlicht‹ der »Dimen-

sion der Differentialität und Relationalität« (SuK, 248). Es geht nach Ricken eigent-

lich darum zu fragen, nicht was oder »›wer‹ man ist, […] [sondern] ›wie‹ man aber

ist«: Wie werden beispielsweise Leute durch Bildung zu Subjekten? Differenztheo-

rie ist bei Ricken an die Wie-Frage gekoppelt, Identitätstheorie an die Was- und

Wer-Frage. Doch die Gegenüberstellung von Identitäts- und Differenztheorie und

den damit verbundenen Frage- wie Vorgehensweisen verdeckt, dass die Wie-Fra-

ge mit der Was-Frage gekoppelt ist. Denn es geht in der hier erzeugten Lesart in

denUntersuchungenRickens vorrangig umdie Frage danach,was für einVerständ-

nis und eine »Interpretation« die differenz- undmachttheoretische Perspektive für

Subjekt, Kritik und Bildung zulässt. Die Wie-Frage wird hingegen nur mit einer

noch zu leistenden Genealogie anvisiert und wird somit nicht wie bei Foucault als

›Spähtrupp‹ verwendet, um eine kritische Untersuchung anzugehen.

Es fällt inDieOrdnungderBildung auf,dass imRahmender subjektivierungs-und

machttheoretischen Interpretation von Bildung immer wieder eher das Was ›skiz-

ziert‹ oder ›nachgezeichnet‹ wird und diese Skizze durch Verweise plausibilisiert

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026 - am 13.02.2026, 19:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 229

wird: Es wird auf eine Vielzahl von Referenzen ›zurückgegriffen‹ (Ricken 2007, 169)

und eine Vielzahl von Aussagen unterschiedlicher Autor:innen miteinander ›ver-

knüpft‹ (ebd., 170).Es entsteht bei der Lektüre derEindruck, alswenndieWie-Frage

oder die ›Spähtrupp‹-Arbeit bei Foucault bereits beantwortet wurde, und die Ant-

wort verwendet Ricken, umBildungmacht- und subjektivierungstheoretisch zu in-

terpretieren. DieWas-Frage ist somit immer schon beantwortet und diese Antwort

ermöglicht es zu reflektieren, wie genau in der Wirklichkeit Menschen zu Subjekten

werden. Subjekt, Bildung und Kritik werden mit einem vorrangig Foucault’schen

Instrumentarium interpretiert. In dieser Weise lässt sich das aufgemachte Span-

nungsfeld zwischen Genealogie und Kritik zugunsten der Was-Frage verschieben.

Dies wird besonders am Ende der Untersuchung deutlich, wenn vor der noch aus-

stehenden Beantwortung der Wie-Frage mithilfe einer Genealogie der Bildung das

von Ricken skizzierte Was, d.h. die »Eigenheit« von Bildung, bereits als empirisch

konkretisierbar markiert wird (OdB, 337).

Das Spannungsfeld zwischenGenealogie undKritik betrifft auch Rickens Inter-

pretationsmodus (vgl. SuK, 168, 211). Die Repräsentationsprobleme werden einer-

seits reflektiert und es lässt sich eine Abkehr von einer klassisch hermeneutischen

Suche nach einem identifizierbaren Bedeutungsgehalt hinter dem Bildungsbegriff

nachzeichnen. Andererseits wird über den Modus der differenz- und machttheo-

retischen Interpretation von Bildung und der Ausweisung einer empirisch nach-

weisbaren ›Eigenheit‹ oder eines ›Inbegriffs‹ von Bildung diese Eigenheit zumin-

dest in einem hermeneutischen Zugriff partiell oder ›behutsam‹ ›skizziert‹ (OdB,

26), nachgezeichnet‹ (ebd., 274) oder ›rekonstruiert‹ (ebd., 26). Deutlich wird diese

Differenz, wenn Ricken zwar postuliert, dass beispielsweise Kontingenz nicht als

neue Gewissheit gelten kann, gleichzeitig bezeichnet er »Kontingenz alsThemawie

Struktur menschlicher Selbstbeschreibung« (SuK, 176).

Es wird auf die Grenzen, Macht und Gewalt der Interpretation und des Verste-

hens hingewiesen (Reh und Ricken 2014, 36), wie auch auf die Verschränkung zwi-

schen dem »erkennende[n] Subjekt, [dem][…] zu erkennende[n] Objekt und die Er-

kenntnisweisen« (Ricken 2011, 15). Zudem wird der eigene macht- und differenz-

theoretische Zugang dahingehend problematisiert, dass der »›Gegenstand‹ und die

›Perspektive‹ kaum angemessen voneinander getrennt werden können« (OdB, 172)

undderGegenstanddurchdie eigeneErkenntnisweise hervorgebrachtwird (Ricken

2011) und die eigene Konstruktivität nicht rausgerechnet werden kann (SuK, 295).

Die empirisch zukonkretisierendenStrukturenoderOrdnungenwerdenbei Ri-

cken nicht als »Ausprägungen eines Allgemeinen« verstanden, sondern das Allge-

meine ist an ein »Bestehen hegemonialer Strukturen« gekoppelt, in denen »als ge-

sellschaftliche Tätigkeit« und »in diskursiven Praktiken« das (kontingente) Allge-

meine (mit-)produziert wird (Reh und Ricken 2014, 32). Hier wird die Repräsenta-

tions- und Konstruktionslogik in Bezug auf den Forschungsgegenstand (Bildung)

miteinander gekoppelt. Die Ordnung der Bildung ist kontingent und gesellschaft-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026 - am 13.02.2026, 19:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


230 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

lich und durch diskursive Praktiken sowie durch den interpretierenden Zugriff Ri-

ckens konstruiert; gleichzeitig aber auch empirisch (jedoch nur behutsam) abbild-

bar,da empirischeForschungerstensnur relativeDifferenzen indenBlickbekommt

(ebd., 32, 35) unddie eigene (Mit-)KonstruktiondesGegenstandesnicht rausgerech-

net werden kann.

Ricken plausibilisiert anhand vieler Referenzen und Materialien eine macht-

theoretische Perspektive auf Bildung und produziert über spezifische Erkennt-

nisweisen (Interpretation und begriffsgeschichtliche, systematisch-explorative

Rekonstruktionen) den Gegenstand der Ordnung der Bildung (vgl. Ricken 2011, 15).

Gleichzeitig erhält Rickens Zugriff auf Bildung über den Modus der Plausibilität,

über die exemplarische Bestätigung der Perspektive durch empirisches Material,

wie die staatstheoretischenTexteHumboldts (OdB, 313-326) undüber die Annahme,

dass diese Ordnung durch empirische Forschung auch verifiziert und konkretisiert

werden kann (ebd., 337) einen repräsentativen Charakter.

DieOrdnung der Bildungwäre in dieser Lesart (trotz der Erzeugung desGegen-

standes durch Ricken selbst) in der empirischenWirklichkeit als eine konstruierte,

kontingente und mit Macht verwobene Ordnung (zumindest partiell) identifizier-

bar.

(Abb. 18: )

Gleichzeitig lässt sich eine Lesart erzeugen, in der Ricken seinen eigenen diffe-

renz- und machtheoretischen Zugriff auf Bildung radikaler problematisiert, gera-

de wenn er schreibt, dass das Kontingenzdenken nicht zu einer neuen Gewissheit

werden darf, sein Erkennen den Gegenstand produziert und die eigene (Mit-)Kon-

struktion des Gegenstandes nicht rausgerechnet werden kann.

»Erkenntnisse werden dabei nicht repräsentationalistisch als ›Abbilder von Welt‹

verstanden, sondern als ›pragmatische Konstruktionen vonWelt‹ zu Zwecken der

›Orientierung in Welt‹.« (Ricken 2020, 843)

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026 - am 13.02.2026, 19:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 231

Wenn ich solche Textstellen ins Zentrum der Iteration von Die Ordnung der Bildung

stelle, dann liegt der Schwerpunkt eher auf einer strategisch-politischen Bewegung,

mit der es nicht vorrangig darum geht, eine Ordnung der Bildung zu repräsentie-

ren, sondern es wird ein anderes Wahrheitsregime anvisiert, welches ein anderes

Sprechen über Bildung ermöglicht. Die repräsentationslogischen Instrumente in

Die Ordnung der Bildung werden dann eher zu strategischen Mitteln, um ein festge-

fahrenes, vereinheitlichtes und totalisiertes Wahrsprechen in Bewegung zu verset-

zen, zu verschieben und zu durchbrechen.

Mit der kontingenztheoretischen Reformulierung von Kritik »ist […] die Einsicht

in die Relativität und Partikularität auch des Universalen selbst gekennzeichnet,

so dass ›fundamentale‹ Grundlegungs- und Letztbegründungsabsichten durch-

kreuzt und (auch) als homogenisierende, durch Ausschluss von Heterogenität

konstruierte Totalitätsentwürfe aufgebrochen werden können.« (OdB., 344)

Das poststrukturalistische Plädoyer für Differenz ist bei Ricken auf den ersten

Blick sehr deutlich in einen kritischen Modus und eine Abgrenzungsbewegung zu

identitätslogischen Diskursen eingebettet. Die Rekonstruktion vonDie Ordnung der

Bildung in Bezug auf die Repräsentationsproblematik ließ jedoch eine Ambivalenz

deutlich werden, in der Rickens Arbeit selbst von dem Abgegrenzten (Identitäts-

denken) eingeholt zu werden scheint. Gerade in Bezug auf den Kritik- und Inter-

pretationsmodus und in der Verschränkung mit empirischer Forschung scheint

die Arbeit identitäts- und repräsentationslogisches Denken zu stützen und von

einer identifizierbaren Ordnung der Bildung und einer homogenen wie linearen

Selbst-Bildungsgeschichte auszugehen (vgl. Kapitel 3.3).

Gleichzeitig finden sich eine Vielzahl an differenztheoretischen und repräsen-

tationskritischen Momenten, welche diese identitätslogische Einholung durch-

kreuzen können und andere Lesarten ermöglichen. So lassen sich die identitäts-

logischen Momente auch als politisch-strategische ausweisen. Demnach wären

die Foucault’sche Wirklichkeit der Diskurse, Dispositive oder Wahrheitsregime

weder empirisch einfach noch als konstruierte gegeben, sondern die Foucault’sche

Geschichte wird zu einer nur plausiblen Geschichte oder ›orientierungsgebenden

und pragmatischen Konstruktion‹ (Ricken 2020, 843). Oder etwas selbstkritischer:

sie lässt sich als eine »kleine (und widerwärtige) Maschinerie« verstehen (Fou-

cault 1993, 38; vgl. Didi-Hubermann 2014, Min. 47-52), die als Intervention abseits

der Frage nach den Realitätsimplikationen des Wahrgesprochenen in bestehende

hegemonialeWahrsprechungen interveniert (vgl. Vogl 2008, 255, 258).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026 - am 13.02.2026, 19:43:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

