222

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

In einem ersten iterierenden Schritt werden die den bildungstheoretischen
Theoriearchitekturen und Vorgehensweisen zugrundeliegenden Reprisentations-
modi, die Kritiken an identititslogischen Reprisentationsformen und die damit
verbundenen Differenzkonstrukte iteriert (Kapitel 4.2-4.6). In einem zweiten und
explizit fortschreibenden Schritt werden von innen und durch-einander die dann
vorrangig einstimmig positionierten Differenzkonstrukte, Gegenstindlichkeiten
und Wissenschaftsapparaturen in ein mehrstimmiges Plidoyer fur differente Dif-
ferenzen (Kapitel 4.7) und in ein experimentelles Forschungsdesign eingeschrieben
(Kapitel 4.8).

4.2 Kritik vs. Genealogie

Ricken bereitet in die Die Ordnung der Bildung eine »Genealogie der Bildung«vor, wel-
cher er mit >systematisch-explorativen Beitrigen< (OdB, 28, 168) — einer methodo-
logischen Auseinandersetzung (ebd., 163-210), einer subjektivierungstheoretischen
wie »anthropolitischen« Interpretation von Bildung (ebd., 211-336) und einer alteri-
titstheoretischen »Neujustierung von Kritik« (ebd., 37, 337-348) — >zuarbeitet« (ebd.,
28). Die Ordnung der Bildung stellt somit selbst keine Genealogie der Bildung dar, son-
dern sie visiert eine Genealogie an und arbeitet ihr zu.

In einer Genealogie der Bildung wiirde es nach Ricken darum gehen, der Fra-
ge nachzugehen, »wie in und durch >Bildung« als einem theoretisch formulierten
und praktisch bedeutsamen gesellschaftlichen Programm >Menschen in Subjekte«
[...] verwandelt werden« (ebd. 193). Dieses »Programm« der Ordnung der Bildung be-
wegt sich auf mehreren Ebenen und ist dufierst »verzweigt« und >komplex« (ebd.). Es
verweist auf »theoretische Diskurse«, »soziale wie institutionalisierte Machtprakti-
ken«, »auf spezifische Selbsttechnologien, aber auch auf »architekturale Einrich-
tungen« (Foucault 1978, 119f.; zit.n. OdB, 71). Und die Frage, wie Menschen durch
Bildung in Subjekte verwandelt werden, lasst sich nur mithilfe von verschiedensten
und anhand einer Vielzahl von empirischem Material wie Gesetzestexten, Tagebii-
chern oder Schiileraufsitzen beantworten (OdB, 205f., 273).

Nach Rickens »Lesart« (ebd., 33) geht es der Genealogie nicht um das Was der
Macht oder das Was der Bildung, wobei »die Frage nach dem Was und Warum
[nicht] aus[ge]schalte[t]« werden soll (Foucault 1994, 251; zit.n. OdB, 33). Genealogie
fokussiert die als »Spahtrupp vorgeschickte Frage: Wie spielt sich das ab« (Foucault
1994, 251; zit.n. OdB, 69)? Wie werden mit und durch Bildung Menschen zu Subjek-
ten? Wie wird im Rahmen der Ordnung der Bildung subjektiviert, objektiviert und
Wahrheit gesprochen (OdB, 190f.; vgl. Ricken 2019, 846)?

Der Begriff Bildung reprisentiert somit nicht einfach eine »vermeintlich objek-
tiv gegebene [...] Realitit«, noch ist Bildung »als blo3 determinierter Effekt der Re-
gelstrukturen von Diskursen« zu verstehen (Ricken 2011, 15). Bildungsphilosophie

13.02.2026, 19:43:43.


https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4. Die Reprasentationskrise

wie empirische Bildungsforschung kénnen in dieser Perspektive keine objektiv ge-
gebene Bildungsrealitit finden; sondern sie subjektivieren, objektivieren und spre-
chen selbst Wahrheit. Sie sind selbst »in Praktiken eingebunden [...]« und stellen »in
sich selbst bereits machthaltige [...] Zugriff[e] auf Welt« dar. Es wird kein »vorgin-
giges Erkenntnissubjekt (und auch kein Erkenntnisobjekt)« vorausgesetzt, »das ge-
geniiber dem Machtsystem frei oder unfrei« wire (ebd.). Der Gegenstand Bildung
wird »allererst durch das Erkennen produziert« (Ricken 2011, 15). Ricken erzeugt da-
mit im Anschluss an Foucault eine Wirklichkeitskonzeption, in der »das erkennen-
de Subjekt, das zu erkennende Objekt und die Erkenntnisweisen jeweils Effekte je-
ner fundamentalen Macht-/Wissen-Komplexe und ihrer historischen Transforma-
tionen bilden« (Foucault 1977, 39; zit.n. Ricken 2011, 15).

Die erziehungswissenschaftlichen Gegenstinde und Gegenstandsbereiche sind
in dieser Perspektive »nicht einfach gegenstindlich gegeben (und eingrenzbar),
sondern werden dhnlich wie in der postfundamentalistischen Perspektive Schifers
erst durch »differente und (konkurrierende)« Zugriffe erzeugt (Ricken 2011, 20). Ri-
cken spricht von »Konstruktionsweisen pidagogischer Wirklichkeitenc, die jeweils
andere Subjektivierungsweisen, Wahrheitsregime sowie damit verbundene »gesell-
schaftliche [...], bildungspolitische [..] und wissenschaftspolitische [...] Weichenstel-
lungen« bedingen (ebd., 20; vgl. OdB, 187).

Die konstruierten pidagogischen Wirklichkeiten, Wahrheitsregime oder Ord-
nungen beziehen sich bei Ricken nicht auf eine objektive »Eigen-Welt oder Au-
Ren-Welt« oder einen intersubjektiv hervorgebrachten Wirklichkeitskonsens (SuK,
293). Dieses Objektive oder konsensuelle Quasi-Objektive wire nur moglich, wenn
das hinter dem Konstruktionsbegrift laufende Kontingenzdenken »wiederum >in
eine Grundlage neuer Gewissheiten< verwandelt werden« wiirde (Ricken 2004, 43;
vgl. Veyne 1991, 213), was mit Ricken eine konsequent gedachte Kontingenz jedoch
unterliuft. Das Kontingenzdenken bedingt nicht nur das Gewordensein und den
Moglichkeitscharakter (Ricken 2004, 34ff.) von den konstruierten pidagogischen
Wirklichkeiten, sondern es bedingt auch eine Selbstreferentialitit, was heif3t, dass
nur »selbstbezogene Bezugnahmen« und eine immer partielle »Beteiligtenperspek-
tive« moglich sind (SuK, 284; vgl. Ricken 2020, 843). Ein Kontingenzdenken kann
keinen gemeinsamen Nenner (SuK, 293) oder ein objektives Aufien angeben, da
immer nur aus einer bestimmten kontingenten Perspektive und im Rahmen eines
bestimmten Wahrheitsregime beobachtet, geforscht, gedacht und gesprochen
werden kann, wobei die Figur der Kontingenz, die Foucault'sche Wirklichkeits-
konzeption oder das Foucault'sche Instrumentarium selbst betroffen sind (vgl.
Kammler u.a. 2007, 255).

Die Genealogie der Bildung, d.h. die Klirung der >Wie spielt sich das ab?«-Frage,
welche nach Ricken anhand einer sehr breiten und heterogenen Materialsammlung
beantwortet werden muss, ist die Zielperspektive Rickens, der er mit seinen Beitri-
gen zuarbeitet (vgl. OdB, 28) und steht nicht am Anfang seiner Arbeit. Trotzdem ist

13.02.2026, 19:43:43.

223


https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

224

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

die Genealogie paradoxerweise in der Einleitung bereits vor ihrer Durchfithrung in
einen klassischen Kritikmodus eingeschrieben (ebd., 25, 28), wofiir die Was-Fragen
bereits vor der Arbeit beantwortet worden zu sein scheinen. Wie schon in Subjekti-
vitdt und Kontingenz (SuK) mit der zentralen Gegeniiberstellung von >Selbstwerdenc
und >Anderswerdenc« ist auch in Die Ordnung der Bildung die Theoriearchitektur von
einer dualistisch-kritischen Teilungspraktik geprigt, welche unter anderem die

« Theoriebeziige (Identitits- vs. Differenztheorie),

. die Fragestellung (Was- vs. Wie-Frage),

- diekritische Zielperspektive (Subjektivierung/Selbstwerden vs. Entsubjektivie-
rung/Anderswerden),

. die Bildungswirklichkeit (Selbst-Bildungs-Tauschung (vgl. OdB, 215) vs. eine em-
pirisch bestimmbare Ordnung der Bildung (ebd., 337),

« die Reformulierung der Kritikkriterien (Selbstzentrierung vs. Selbstdezentrie-
rung),

- sowie die Abgrenzung zu Kolleg:innen (OdB, 24f.) umfasst.

Die alteritits- und subjektivierungstheoretische Abgrenzung von einer identitits-
theoretischen »Reflexion und Bestimmung des Menschen« (SukK, 271), von einem
sindividualtheoretischen Zuschnitt¢, von Selbstzentrierung (OdB, 341), von klas-
sischen Selbst-Bildungsverstindnissen und Bildungssubjektivititen und ihren
spiteren Abwandlungen (ebd., 22ff.) betrifft Einleitung, Rahmung wie Zentrum
der Untersuchung. Ganz entgegen beispielsweise der Rezeption Balzers (2004,
31) verbleibt Rickens Bildung (mit meinem Fokus auf seinen kritischen Modus)
diesseits einer Theoriearchitektur, die von einer grundlegenden soppositiona-
len Bestimmung« durchzogen ist: Differenz vs. Identitit oder Anderswerden vs.
Selbstwerden.

Dies gilt auch fiir den Umgang mit dem Kritikbegriff. In Die Ordnung der Bildung
geht es Ricken um eine Kritik (ebd., 343) und eine Revision (ebd., 25) der Bildung,
die »gemeinhin als Aufwertung und Verteidigung von Individualitit gegen sozia-
le Unterwerfung und Vernutzung ausgelegt und bisweilen als >Entdeckung des Ich«
[...] gefeiert wird« (OdB, 312). Ricken rekonstruiert entgegen dieser Selbst-Bildung
die Bildungsgeschichte in Bezug auf die »blinden Flecken«, das >Vergessene< und
>Verdringte« der »Begriffsdurchsetzung« (2020, 246) und des kategorialen Erfolgs
der Bildung. Vergessen wurde nimlich das >Diesseits der Macht« der Bildung, ihre
soziale und anthropolitische Dimension. Bildung impliziert eine spezifische sMen-
schenfassung, die Ricken mit Jessica Benjamin sogar als »die moderne Form der
Versklavung« markiert (Benjamin 1993, 83; zit.n. OdB, 341). Bildung markiere nichts,
was mensch gegen die Macht, gegen »soziale Unterwerfung« und Herrschaftsver-
hiltnisse wenden konnte. Bildung bezeichnet und zielt nicht auf eine »Deformati-
on oder gar Verhinderung von [hegemonialer] Subjektivitit, sondern [im Gegenteil,

13.02.2026, 19:43:43.


https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4. Die Reprasentationskrise

sie ist eine »anthropolitische Technologie«, welche eine spezifische] Figuration und
Steigerung derselben« Macht oder Herrschaftsformation markiert (OdB, 19). Oder
zumindest »taugt [der Bildungsbegriff] kaum noch« (ebd., 13) dazu oder es ist »frag-
lich, ob >Bildung« auch heute noch taugt, [...] eine kritische Perspektive zu eréffnen«
(ebd., 23; vgl. Balzer 2004, 29).

Wie bereits beschrieben, zielt Rickens »Kritik der Macht der >Bildung« darauf
ab, »neue Formen der Subjektivitit« und auch damit verschrinkte »Formen der So-
zialitit« zu erfinden (OdB, 347; vgl. Foucault 1994, 250), womit sich die Arbeit in die
schon frither erwihnte zentrale Differenz von kritisiertem Selbstwerden und anvi-
siertem Anderswerden (Ricken 1999) einschreiben lisst. Die hegemoniale Ordnung
der Bildung stiitzt in dieser Lesart das Selbstwerden und Ricken bezweifelt, dass
der Bildungsbegrift differenz- oder alterititstheoretisch gewendet werden und dem
Anderswerden dienen kann (OdB, 347). So verwundert es auch nicht, wenn er die dif-
ferenztheoretischen Reaktivierungen und Anschliisse an die neuhumanistische Bil-
dung, damit auch implizit Schifers und explizit Kollers sowie Wimmers bildungs-
theoretische Arbeiten diesseits der problematischen Subjektivationsform — Selbst-
werden - positioniert (ebd., 24f.; 2019).

Was ist Kritik bei Ricken? Schlief3t Ricken an Eylerts Gegendiskurs an, nachdem
das »[Bildungs-1Ubel [...] griindlich geheilt werden [..], in seiner Quelle versiegen,
und [man] auf demselben Wege, wo es entstand und einwurzelte[,] [...] ihm begeg-
nenc sollte (Eylert 1819, 381; zit.n. OdB, 278)? Und ist dieses >Bildungsiibel dessen
individualtheoretischer und selbstbeziiglicher Zuschnitt? Muss mensch dem ent-
gegen die >Bildung« dem Schleiermacher’schen Anderen oder der Butler’schen An-
erkennungstheorie unterordnen (wie in OdB, 346; vgl. Ricken 2012)? Differenztheo-
retisches Anderswerden statt identititslogisches Selbstwerden?

Ricken hat deutliche Zweifel an einer alteritits- und differenztheoretischen so-
wie kritischen Wendung des Bildungsbegriff*, dies wurde auch schon mit Massche-
lein in dem Text Do we still need the concept of Bildung? Von 2003 deutlich. In der Lo-
sungsperspektive Rickens spielt deshalb auch nicht der Bildungsbegriff, sondern die
differenz- und alterititstheoretische Reformulierung des Kritikbegriffs eine zentra-
le Rolle (vgl. OdB, 343f.).

Ricken scheint fiir diese Reformulierung die Kritikterme >Selbstbestimmungx
und >Fremdbestimmungc in ihrer Verschrinkung oder als eine Figuration an die
klassische Stelle (siche Abb. 17), an der die Fremdbestimmung positioniert war, zu

2 Interessanterweise ldsst sich nach Ricken jedoch der Bildsamkeitsbegriff seinem histori-
schen Kontext entziehen und anerkennungstheoretisch reformulieren (Ricken 2012). Also
trotz des zumindest semantischen Bruchs gegenlber deutschen Referenzsystemen mithil-
fe subjektivierungstheoretischer Perspektiven wird hier an anderer Stelle und in deutlicher
Nahe zum Bildungsbegriff der Anschluss an deutsch-pidagogische Traditionen gesucht (vgl.
Thompson 2021, 21).

13.02.2026, 19:43:43.

225


https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

226

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

setzen. Die (fremdbestimmende) »Selbstzentrierung« wird zur »EinschliefSung in
sich selbst« (OdB, 341) und »Souverdnitit und Unabhingigkeit [...] markiere keine
Perspektive, [...] Kritik neu und anders zu denken«, sondern »Verletzbarkeit und
(Selbst-)Gebrochenheit« (ebd., 344). Es geht nach Ricken darum, »das Moment der
Dezentrierung so [in die Kritik] einzutragen, dass es nicht bloR als aufzuhebender
und aufzuldsender Mangel verstanden, sondern als das, >was an uns menschlich ist«
[...], angenommen werden kann« (OdB, 345; vgl. Butler 2003, 11). Die alterititstheo-
retisch gefasste Selbstdezentrierung soll die identititslogische Selbstzentrierung
abldsen und so die Kritik wieder kritiktauglich machen.

(Abb. 17:)

Kritische Losungsperspektive
Selbstbestimmung Fremdbestimmung
- Ind. Souveranitat - Unterwerfung
- Unabhangigkeit vs. - Abhangigkeit
- Freiheit - Zwang
- Maglichkeitssteigerung - Wirklichkeitseinschrank.
Anderswerden Selbstwerden

(Figuration aus Selbstb. & Fremdb.)
- Selbstdezentrierung - Selbstzentrierung
- Selbstentzug vs - Selbstbeziglichkeit
- Entsubjektivierung ' - Spez. Subjektivierung
- Selbstgebrochenheit - Scheinbare stabile Identitat
- Verletzlichkeit - Herrschaftsstabilisierende
- Entuntenwerfung Menschenfassung

Mit Bezug zu Humboldt tritt folglich bei Ricken an die Stelle des von Humboldt
kritisierten Absolutismus (vgl. ebd., 313ff.) die s moderne Form der Versklavungs, von
der sich Ricken abgrenzt. Der kritische Dualismus Selbstbestimmung vs. Fremdbe-
stimmung wird zu Anderswerden vs. Selbstwerden.

»[0]b also >Bildung« tatsachlich als Kritik neuerlich zur Geltung gebracht werden
kann, —das muss in der Tat in Zweifel gezogen werden. Sicher ist: Kritik wird im
>Gemurmel der Menschen< (Foucault) immer ihren Ausdruck finden; vieles aber
hangt davon ab, ob es —auch padagogisch — gelingt, sie nicht nur an der Starkung

13.02.2026, 19:43:43.


https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4. Die Reprasentationskrise

von Selbstbezliglichkeit auszurichten, sondern auch als Bewegung einer Dezen-
trierung praktizieren zu lernen, liegt doch allein >in unserer Bereitschaft, anders
zuwerden, als dieses Subjekt zugrunde zu gehen, unsere Chance [...], menschlich
zu werden« (OdB., 347f,; vgl. Butler 2003, 144), jedoch abseits einer »Bildung als
»Machtschema des Menschlichen« (OdB., 26).

Zunichst scheint Ricken Zhnlich wie bei seiner subjektivierungstheoretischen
Interpretation von Bildung die Kritik aus der oppositionslogischen Repressions-
hypothese herauszunehmen (Selbstbestimmung vs. Fremdbestimmung) und mit
der Produktivitit der Macht zu verschrinken (vgl. Balzer 2004, 29). Ricken kri-
tisiert »traditionelle Konzepte der Kritik, wie sie insbesondere in der kritischen
Theorie ausgearbeitet worden« sind, wenn er deren >Entleerungs, abgelaufenes
Haltbarkeitsdatum, >Scheitern< und deren >Ohnmachtigkeit< anfithrt (OdB, 20). Es
handele sich nicht um ein Scheitern oder einen Missbrauch bestimmter Konzepte
etwa aufgrund kapitalistischer Vereinnahmungen. Auch verweise der eigentliche
Gehalt der Praktiken — Kritik wie Bildung — auf keine >innere Gutheit«. Im Ge-
genteil: Diese »gesellschaftlichen Praktiken moderner Subjektivierung« (ebd., 337)
stabilisieren, reparieren und (re-)produzieren das System (im Sinne einer spezi-
fischen Herrschaftsform). Sich bildende »kritische und freie Subjekte« werden als
Effekt und Bedingung des Systems zugleich gedacht (Masschelein 2003, 131; zit.n.
OdB, 344). Ricken verschrinkt Macht, Kritik und Subjektivitit miteinander und
diagnostiziert der Kritik aufgrund des individualtheoretischen Zuschnitts ein Ne-
gationsproblem: »Selbstbestimmung und Mdglichkeitssteigerung [kénnten] nicht
mehr >per se« [als] zwei kritische Prinzipien der Negation von Fremdbestimmung
und Wirklichkeitseinschrinkung bezeichnet« werden (OdB, 344).

In Bezug auf meinen Zugriff auf Rickens Arbeiten scheint mir, dass die Kritik-
struktur trotz der Reformulierung strukturell unangetastet bleibt (vgl. ebd., 22), nur
deren in Opposition gesetzten Terme werden verschoben und erneuert. Warum die-
se alteritits- und differenztheoretische Erneuerung fir Kritik, aber nicht fir Bil-
dung taugt, wird bei Ricken nicht diskutiert. Warum lasst sich die Praktik der Kritik
aus dem modernen Subjektivierungsregime l6sen und alterititstheoretisch erneu-
ern, aber nicht Bildung? Es ldsst sich hier nur deutlich machen, dass der Kritikmo-
dus den Rahmen der ganzen Ricken'schen Theoriearchitekur ausmacht. Wenn Kri-
tik strukturell in dhnlicher Weise wie Bildung problematisiert werden wiirde, brache
der strukturelle Rahmen der Arbeit weg. Wiirde Ricken die dualistisch operierende
Kritik wirklich verabschieden, dann wiirde seine Revision der Bildung und die ganze
Dramaturgie zwischen Selbst- und Anderswerden in dieser Form nicht funktionie-
ren.

Ohne direkten Bezug und trotz der Kritik Rickens an Heydorn und der kriti-
schen Erziehungswissenschaft (vgl. OdB, 17, 20) lisst sich Rickens Kritik an »der
Macht der >Bildung« in eine diskursive Linie mit der Kritischen Theorie bringen.

13.02.2026, 19:43:43.

227


https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

228

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Ricken entlarvt den falschen aber wirksamen Schein der Selbst-Bildung. Die pro-
blematisierte und auch empirisch nachzuweisende (OdB, 337; vgl. Ricken 2019, 108)
Ordnung der Bildung und der kategoriale Erfolg des Bildungsbegriffs basiert auf
einer Art falschen aber real wirksamen Schein der Bildung. Der Begriff Bildung re-
prasentiert fir Ricken nicht diesen Schein, der die Machfragen ausklammert, son-
dern eine zwar zu kritisierende, aber empirisch nachweisbare Verschrinkung zwi-
schen Bildung und Macht. Die reprisentationslogische Differenz zwischen Begriff
(Bildung) und Gegenstand (eine empirisch zu erfassende Ordnung) bleibt in dieser
Konzeption erhalten, wobei die allgemeine und eigene Gegenstandserzeugung im-
mer wieder thematisiert wird.

Bedient mensch sich der doch sehr iiberheblichen Rhetorik Schifers, dann hit-
tenwir es bei dieser Lesart der Ricken'schen Arbeit mit »einem naiven Wirklichkeits-
konzept« zu tun, wobei sich der bildungstheoretische Teil der Ricken'schen Arbeit
»ablehnend« auf die vorherrschende wirkliche Ordnung der Bildung bezieht und
der von Ricken geduflerte empirische Anspruch »affirmativ« die bestehende wirkli-
che, aber konstruierte wie kontingente Ordnung der Bildung gleichzeitig bestitigt
(Schifer 2006, 89).

Es entsteht in diesem Zugriff auf Die Ordnung der Bildung eine nicht aufzuhe-
bende Spannung zwischen der Wie-Frage der Genealogie und den Was-Antworten
der Kritik. In Bezug auf den Kritikmodus ist die kritisierte Selbst-Bildung eine Tiu-
schung und die empirisch nachweisbare »Eigenheit, also das Was der Bildung, fin-
det sich in einer spezifischen Kombination von »Wissensformen (Weltverhiltnis),
Machtpraktiken (Anderenverhiltnis) wie Selbsttechnologien (Selbstverhiltnis)«, die
sich »miteinander in einem >Dispositiv« (Ordnung) verkniipfen lassen (OdB, 205,
337).

Doch die »Was<- oder sWer<-Befragung«>verschlief3t sich schlicht« der »Dimen-
sion der Differentialitit und Relationalitit« (SukK, 248). Es geht nach Ricken eigent-
lich darum zu fragen, nicht was oder »wer< man ist, [...] [sondern] >wie< man aber
ist«: Wie werden beispielsweise Leute durch Bildung zu Subjekten? Differenztheo-
rie ist bei Ricken an die Wie-Frage gekoppelt, Identititstheorie an die Was- und
Wer-Frage. Doch die Gegeniiberstellung von Identitits- und Differenztheorie und
den damit verbundenen Frage- wie Vorgehensweisen verdeckt, dass die Wie-Fra-
ge mit der Was-Frage gekoppelt ist. Denn es geht in der hier erzeugten Lesart in
den Untersuchungen Rickens vorrangig um die Frage danach, was fiir ein Verstind-
nis und eine »Interpretation« die differenz- und machttheoretische Perspektive fiir
Subjekt, Kritik und Bildung zulisst. Die Wie-Frage wird hingegen nur mit einer
noch zu leistenden Genealogie anvisiert und wird somit nicht wie bei Foucault als
>Spahtrupp« verwendet, um eine kritische Untersuchung anzugehen.

Es filltin Die Ordnung der Bildung auf, dass im Rahmen der subjektivierungs- und
machttheoretischen Interpretation von Bildung immer wieder eher das Was >skiz-
ziert< oder >nachgezeichnet< wird und diese Skizze durch Verweise plausibilisiert

13.02.2026, 19:43:43.


https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4. Die Reprasentationskrise

wird: Es wird auf eine Vielzahl von Referenzen >zuriickgegriffen« (Ricken 2007, 169)
und eine Vielzahl von Aussagen unterschiedlicher Autor:innen miteinander >ver-
kniipft«(ebd., 170). Es entsteht bei der Lektiire der Eindruck, als wenn die Wie-Frage
oder die >Spihtrupp«-Arbeit bei Foucault bereits beantwortet wurde, und die Ant-
wort verwendet Ricken, um Bildung macht- und subjektivierungstheoretisch zu in-
terpretieren. Die Was-Frage ist somit immer schon beantwortet und diese Antwort
ermoglicht es zu reflektieren, wie genau in der Wirklichkeit Menschen zu Subjekten
werden. Subjekt, Bildung und Kritik werden mit einem vorrangig Foucault’schen
Instrumentarium interpretiert. In dieser Weise lisst sich das aufgemachte Span-
nungsfeld zwischen Genealogie und Kritik zugunsten der Was-Frage verschieben.
Dies wird besonders am Ende der Untersuchung deutlich, wenn vor der noch aus-
stehenden Beantwortung der Wie-Frage mithilfe einer Genealogie der Bildung das
von Ricken skizzierte Was, d.h. die »Eigenheit« von Bildung, bereits als empirisch
konkretisierbar markiert wird (OdB, 337).

Das Spannungsfeld zwischen Genealogie und Kritik betrifft auch Rickens Inter-
pretationsmodus (vgl. SuK, 168, 211). Die Reprisentationsprobleme werden einer-
seits reflektiert und es lisst sich eine Abkehr von einer klassisch hermeneutischen
Suche nach einem identifizierbaren Bedeutungsgehalt hinter dem Bildungsbegriff
nachzeichnen. Andererseits wird itber den Modus der differenz- und machttheo-
retischen Interpretation von Bildung und der Ausweisung einer empirisch nach-
weisbaren >Eigenheit< oder eines >Inbegriffs< von Bildung diese Eigenheit zumin-
dest in einem hermeneutischen Zugriff partiell oder sbehutsamc« >skizziert« (OdB,
26), nachgezeichnet« (ebd., 274) oder >rekonstruiert« (ebd., 26). Deutlich wird diese
Differenz, wenn Ricken zwar postuliert, dass beispielsweise Kontingenz nicht als
neue Gewissheit gelten kann, gleichzeitig bezeichnet er »Kontingenz als Thema wie
Struktur menschlicher Selbstbeschreibung« (SukK, 176).

Es wird auf die Grenzen, Macht und Gewalt der Interpretation und des Verste-
hens hingewiesen (Reh und Ricken 2014, 36), wie auch auf die Verschrinkung zwi-
schen dem »erkennende[n] Subjekt, [dem][...] zu erkennende[n] Objekt und die Er-
kenntnisweisen« (Ricken 2011, 15). Zudem wird der eigene macht- und differenz-
theoretische Zugang dahingehend problematisiert, dass der »Gegenstand« und die
>Perspektive« kaum angemessen voneinander getrennt werden kénnen« (OdB, 172)
und der Gegenstand durch die eigene Erkenntnisweise hervorgebracht wird (Ricken
2011) und die eigene Konstruktivitit nicht rausgerechnet werden kann (Suk, 295).

Die empirisch zu konkretisierenden Strukturen oder Ordnungen werden bei Ri-
cken nicht als »Ausprigungen eines Allgemeinen« verstanden, sondern das Allge-
meine ist an ein »Bestehen hegemonialer Strukturen« gekoppelt, in denen »als ge-
sellschaftliche Titigkeit« und »in diskursiven Praktiken« das (kontingente) Allge-
meine (mit-)produziert wird (Reh und Ricken 2014, 32). Hier wird die Reprisenta-
tions- und Konstruktionslogik in Bezug auf den Forschungsgegenstand (Bildung)
miteinander gekoppelt. Die Ordnung der Bildung ist kontingent und gesellschaft-

13.02.2026, 19:43:43.

229


https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

230

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

lich und durch diskursive Praktiken sowie durch den interpretierenden Zugrift Ri-
ckens konstruiert; gleichzeitig aber auch empirisch (jedoch nur behutsam) abbild-
bar, da empirische Forschung erstens nur relative Differenzen in den Blick bekommt
(ebd., 32,35) und die eigene (Mit-)Konstruktion des Gegenstandes nicht rausgerech-
net werden kann.

Ricken plausibilisiert anhand vieler Referenzen und Materialien eine macht-
theoretische Perspektive auf Bildung und produziert iiber spezifische Erkennt-
nisweisen (Interpretation und begriffsgeschichtliche, systematisch-explorative
Rekonstruktionen) den Gegenstand der Ordnung der Bildung (vgl. Ricken 2011, 15).
Gleichzeitig erhilt Rickens Zugriff auf Bildung iiber den Modus der Plausibilitit,
iber die exemplarische Bestitigung der Perspektive durch empirisches Material,
wie die staatstheoretischen Texte Humboldts (OdB, 313-326) und iiber die Annahme,
dass diese Ordnung durch empirische Forschung auch verifiziert und konkretisiert
werden kann (ebd., 337) einen reprisentativen Charakter.

Die Ordnung der Bildung wire in dieser Lesart (trotz der Erzeugung des Gegen-
standes durch Ricken selbst) in der empirischen Wirklichkeit als eine konstruierte,
kontingente und mit Macht verwobene Ordnung (zumindest partiell) identifizier-

bar.
(Abb. 18:)
Erkenntnisweisen: Machttheoretische Interpretation
und Rekonstruktion
Konstruktion Repréasentation
‘ :
Erkenntnisgegenstand: Ordnung der Bildung

Gleichzeitig lisst sich eine Lesart erzeugen, in der Ricken seinen eigenen diffe-
renz- und machtheoretischen Zugriff auf Bildung radikaler problematisiert, gera-
de wenn er schreibt, dass das Kontingenzdenken nicht zu einer neuen Gewissheit
werden darf, sein Erkennen den Gegenstand produziert und die eigene (Mit-)Kon-
struktion des Gegenstandes nicht rausgerechnet werden kann.

»Erkenntnisse werden dabei nicht reprasentationalistisch als >Abbilder von Welt<
verstanden, sondern als>pragmatische Konstruktionen von Welt«zu Zwecken der
>Orientierung in Welt«.« (Ricken 2020, 843)

13.02.2026, 19:43:43.


https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4. Die Reprasentationskrise

Wenn ich solche Textstellen ins Zentrum der Iteration von Die Ordnung der Bildung
stelle, dann liegt der Schwerpunkt eher auf einer strategisch-politischen Bewegung,
mit der es nicht vorrangig darum geht, eine Ordnung der Bildung zu reprisentie-
ren, sondern es wird ein anderes Wahrheitsregime anvisiert, welches ein anderes
Sprechen tber Bildung ermoglicht. Die reprisentationslogischen Instrumente in
Die Ordnung der Bildung werden dann eher zu strategischen Mitteln, um ein festge-
fahrenes, vereinheitlichtes und totalisiertes Wahrsprechen in Bewegung zu verset-
zen, zu verschieben und zu durchbrechen.

Mit der kontingenztheoretischen Reformulierung von Kritik »ist [...] die Einsicht
in die Relativitdt und Partikularitat auch des Universalen selbst gekennzeichnet,
so dass >sfundamentale« Grundlegungs- und Letztbegriindungsabsichten durch-
kreuzt und (auch) als homogenisierende, durch Ausschluss von Heterogenitit
konstruierte Totalitatsentwiirfe aufgebrochen werden kénnen.« (OdB., 344)

Das poststrukturalistische Plidoyer fiir Differenz ist bei Ricken auf den ersten
Blick sehr deutlich in einen kritischen Modus und eine Abgrenzungsbewegung zu
identititslogischen Diskursen eingebettet. Die Rekonstruktion von Die Ordnung der
Bildung in Bezug auf die Reprisentationsproblematik lief jedoch eine Ambivalenz
deutlich werden, in der Rickens Arbeit selbst von dem Abgegrenzten (Identitits-
denken) eingeholt zu werden scheint. Gerade in Bezug auf den Kritik- und Inter-
pretationsmodus und in der Verschrinkung mit empirischer Forschung scheint
die Arbeit identitits- und reprisentationslogisches Denken zu stiitzen und von
einer identifizierbaren Ordnung der Bildung und einer homogenen wie linearen
Selbst-Bildungsgeschichte auszugehen (vgl. Kapitel 3.3).

Gleichzeitig finden sich eine Vielzahl an differenztheoretischen und reprisen-
tationskritischen Momenten, welche diese identititslogische Einholung durch-
kreuzen kénnen und andere Lesarten ermdglichen. So lassen sich die identitits-
logischen Momente auch als politisch-strategische ausweisen. Demnach wiren
die Foucault’sche Wirklichkeit der Diskurse, Dispositive oder Wahrheitsregime
weder empirisch einfach noch als konstruierte gegeben, sondern die Foucault'sche
Geschichte wird zu einer nur plausiblen Geschichte oder >orientierungsgebenden
und pragmatischen Konstruktion« (Ricken 2020, 843). Oder etwas selbstkritischer:
sie lasst sich als eine »kleine (und widerwirtige) Maschinerie« verstehen (Fou-
cault 1993, 38; vgl. Didi-Hubermann 2014, Min. 47-52), die als Intervention abseits
der Frage nach den Realititsimplikationen des Wahrgesprochenen in bestehende
hegemoniale Wahrsprechungen interveniert (vgl. Vogl 2008, 255, 258).

13.02.2026, 19:43:43.

231


https://doi.org/10.14361/9783839471241-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

