
Phantastische Wesen und warum

man sie überall findet

Archetypen als geschichtspsychologische Elemente

Heinrich Ammerer

»Ich hatte Angst vor Dingen, vor denen ein

normales Kind eben Angst hat. Dunkel-

heit, Geistern – und dem Ofen der bösen

Hexe.«1

Helena Janeczek

1. Von Monstern und Menschen

Kindliche Spiel- und Vorstellungswelten sind seit jeher bevölkert von den merk-

würdigsten Geschöpfen: Hexen und Feen, Zauberern und Kobolden, Werwölfen

und Orks, Zwergen und Riesen, Meerjungfrauen und Gespenstern, dazu Unge-

heuern und helfenden Tierwesen in tausend Gestalten. Auch in den Spielwarenka-

talogen der Gegenwart tummeln sich Phantasiegestalten wie Monster und Super-

heldInnen, Elfen und Einhörner – und zum König der Kinder- und Jugendbuchre-

gale hat sich vor zwei Jahrzehnten ein englischer Zauberlehrling aufgeschwungen,

der in seinen Abenteuern gegenHexenmeister, versteinernde Basilisken und feuer-

speiende Drachen antritt. Überhaupt erlebt mit dem Drachen ein Phantasiewesen,

welches die menschlichen Mythologien schon sehr lange begleitet, in Buch- und

Filmserien für Kinder und Jugendliche erneut einen erstaunlichen Boom. Dabei

kommt bisweilen sogar die Historie zu zweifelhaften Ehren, etwa wenn die geflü-

gelten Fabelwesen in der populären Buch- und Filmreihe »Drachenzähmen leicht

gemacht« zunächst mittelalterlichen Wikinger_innen das Leben schwer machen

und diesen dann im Kampf gegen angreifende Römer zur Seite stehen.2 Dass hin-

ter solchen Historisierungen ein genuines historisches Erkenntnisinteresse steckt,

ist angesichts der Zielgruppe im Primarstufenalter sehr zu bezweifeln.Die Vergan-

genheit bietet hier nur eine exotische Kulisse für die Entfaltung von universellen

1 Janeczek. Zeit Magazin, 04.03.2020.

2 Vgl. Cowell, 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


76 Heinrich Ammerer

Dramen, die ebensogut im Weltraum oder im Tierreich spielen könnten. In glei-

cher Weise sind viele der historischen Figuren, deren Kleid Kinder im Karneval

überstreifen (etwa der Cowboy, der Pirat, die Prinzessin oder der Ritter) nur als

Konkretisierung einer Reihe von abstrakteren mythologischen Grundtypen (etwa

der explorative Held, der regelbrechende Outlaw, der ewige Naturgeist, der Kul-

turbewahrer) zu sehen, die menschliche Erzählungen kultur- und zeitübergreifend

begleiten.3 Offenbar benötigen Kinder das Denken in solchen mythologischen Er-

zählelementen, um sich ihre eigene Welt mit ihren psychosozialen Mechaniken

sinnhaft auszudeuten.

Man könnte das bisweilen rätselhafte Figurenensemble kindlicher Vorstel-

lungswelten nun achselzuckend als letzten Rest eines vormodernen Aberglaubens

abtun, der im Zuge der Realitätsbewusstseinsentwicklung ohnehin ausgeschliffen

wird. Indes offenbart ein Blick in die Unterhaltungswelten von Erwachsenen, dass

ganz ähnliche Gestalten auch hier ihren festen Platz haben. Befragt man Erwach-

sene etwa nach ihren persönlichen Lieblingskostümen, nennt fast die Hälfte eine

Märchenfigur (z.B. Prinzessin, Hexe, Vampir, Zauberer), ein gutes Viertel lässt

historisierten Held_innenfiguren wie dem Piraten oder dem Cowboy Sympathien

zukommen und ein geringerer Teil Superheld_innen, Engeln, Teufeln und Clowns,

wohingegen reale Persönlichkeiten oder Berufsgruppen der Gegenwartswirklich-

keit kaum eine Rolle spielen.4 Die nach Gesamt-Einspielergebnis erfolgreichsten

Filmreihen5 unserer Zeit sind im Kern moderne Mythen, in denen es von mutigen

Rittern und rebellischen Prinzessinnen, Magier_innen und Untoten, schrecklichen

Monstern und grausamen Tyrannen nur so wimmelt. Und im Abendprogramm

hat auch die Figur des Drachens nach wie vor ihren Auftritt: In der erfolgreichsten

Fernsehserie aller Zeiten, dem historisierten Fantasy-Epos »Game of Thrones«

(USA 2011-2019), verbreiten die Fabelwesen unter Aufsicht ihrer menschlichen

»Drachenmutter« Terror und Schrecken.

Geschichts- und politikdidaktisch relevant werden diese mythologischen Er-

zählelemente vor allem durch ihre Tendenz, sich in den breitenwirksamen Nar-

rativen einer Zeit abzulagern. So wurde beispielsweise der Drache noch weit in

das 20. Jahrhundert hinein als Sinnbild für bedrohliches Chaos in Krisenzeiten

3 Komparative phylogenetische Untersuchungen können beispielsweise europäische Volks-

märchen bis zu 6.000 Jahre zurückverfolgen, wobei die zentralenMotive überräumlich nach-

weisbar sind; vgl. Silva & Tehrani, 2016.

4 Ergebnisse einer Umfrage, Fragestellung: »Unabhängig davon, ob Sie sich in diesem Jahr ver-

kleiden oder nicht: Was sind Ihre Lieblings-Faschings-/Karnevalskostüme?«; vgl. Statista Re-

search Department, 2014.

5 Das sind die SuperheldInnenreihe »Marvel Cinematic Universe«, »Star Wars«, »Harry Pot-

ter«/»Phantastische Tierwesen« und »Der Herr der Ringe«/»Der Hobbit« (vgl. Schotzger,

2019). George Lucas schrieb »Star Wars« auf der Basis von Campbells Mythentheorie und

wollte mit der Filmtrilogie eine »moderne Mythologie« erschaffen (vgl. Bouzereau, 1997).

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Phantastische Wesen und warum man sie überall findet 77

genutzt, was sich in einer üppigen Verwendung des Drachentöter-Motivs in der

Propaganda der Weltkriege und der Zwischenkriegszeit niederschlug.6 Nicht nur

ist erklärungsbedürftig, welchen Einfluss solche Motive auf historische Gruppen-

identitäten nehmen – etwa als Teil nationaler Gründungsmythen oder in der He-

raldik7 –, es ist viel allgemeiner im Sinne der narrativistischen Grundausrichtung

der Disziplin zu ergründen, inwiefern wir bei der Konstruktion unserer Vorstellun-

gen über die Vergangenheit auf unbewusste primordiale Denkmuster zurückfallen,

die womöglich mythologischen Erzählformen verwandt sind.

Die aus der Historik gespeiste geschichtsdidaktische Theorie bietet hier frei-

lich keine große Hilfestellung, steht sie doch dem Vor- und Unbewussten traditio-

nell ratlos bis abwehrend gegenüber. Schon Karl-Ernst Jeismanns Modell von Ge-

schichtsbewusstsein, das amAnfang der gegenwärtigen Paradigmatik stand, setzte

im Urteil Jürgen Straubs »ganz auf rationale Kontrolle von Tatsachenbehauptun-

gen und moralischen Urteilen sowie methodische Rationalität« und positionier-

te sich »gegen den Überschwang und die bezaubernde überwältigende Kraft des

Begehrens und Gefühls«.8 Während die bewussten Operationen des Erkennens,

Deutens und Bewertens seither mit voller Aufmerksamkeit bedacht wurden, er-

fuhren sublimere Aspekte geschichtlichen Erlebens wie Faszination, Imagination

oder Intuition eine vergleichsweise nachlässige Behandlung. Angetrieben von ih-

rem Auftrag zur Ideologiekritik und von der Furcht vor den unkontrollierbaren

Wirkungen von Gefühlen im Unterricht verbannte die Geschichtsdidaktik bis in

die 1990er Jahre selbst die Emotionen (als vergleichsweise oberflächennahe Em-

anationen des Unbewussten) weitgehend aus ihren Modellen. Bis heute kennt sie

keine systematische Erörterung von Fragen der historischen Imagination,9 wie sie

auch weiterhin die ästhetisch-fiktionalen sowie die emotional-projektiven Aspek-

te des Geschichtsbewusstseins »gegenüber den moralischen und kognitiven krass

unterschätzt«.10 Damit enthält sie den Lernenden allerdings auch die Möglichkeit

vor, sich die hinter historischen Vorstellungen liegenden unbewussten Wirkfakto-

ren bewusst zu machen und sie metareflexiv zu durchdringen.

6 Für eine beispielhafte Aufstellung siehe Ammerer, 2021.

7 So verweisen sehr viele europäische Siedlungen in ihren Gründungslegenden auf gefürchte-

te oder besiegte Drachen – alleine imWikipedia-Artikel zu »Drachenorten« finden sich der-

zeit knapp 90 Einträge. Mythologische Drachentöter üben auch bis heute die symbolische

Schirmherrschaft übermehrereNationen aus, beispielsweise St. Georg als Namensgeber Ge-

orgiens und Schutzpatron Englands. Georgslegenden finden sich nach Wetzig (vgl. Wetzig,

2007, 228) in »beinahe unüberschaubar[er]« Zahl und »in einer immensen geographischen

und zeitlichen Streuung«.

8 Straub, 1998, 155.

9 Vgl. Oswalt, 2012, 123.

10 Borries, 2001, 258.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


78 Heinrich Ammerer

In seinem Versuch, den Anwendungsbereich einer zu schaffenden Geschichts-

psychologie abzustecken, verwies Straub auf die Notwendigkeit, der Genese his-

torischer Wirklichkeitskonstruktion auf allen psychischen Ebenen nachzuspüren

– unabhängig davon, »ob solche Konstruktionen und Repräsentationen auf unbe-

wußte, vorbewußte oder bewußte Vorgänge im Subjekt zurückzuführen« seien.11

Wenngleich sich eine Psychologie des »Geschichtsbewusstseins« den bewussten

Formen historisch-narrativen Denkens besonders aufmerksam zuwenden müsse,

seien diese doch nur Teil einer umfassenderen Psychologie historischer Sinnbil-

dung, die auch unbewusste Aspekte inkludieren müsse. Solche latenten Dimen-

sionen verortete Straub einerseits auf der Ebene des individuellen Unbewussten,

wo die Wechselwirkungen zwischen individueller Biographie und Geschichte zu

ergründen sind, andererseits auf der Ebene des sozial-kollektiven Unbewussten,

wo die Relationen zwischen Geschichte und kollektiven Vorstellungen interessie-

ren. Während für das individuelle Unbewusste die Psychoanalyse eine naheliegen-

de Bezugsdisziplin darstellt,12 ist die geeignete Referenzdisziplin für das sozial-

kollektive Unbewusste keineswegs evident. Im Folgenden wird daher vorgeschla-

gen, hierzu auf die Konzeption des kollektiven Unbewussten nach Carl Gustav Jung

zurückzugreifen und für die Deutung geschichtskulturell wirksamerMythologeme

»im Kinderzimmer« das darauf beruhende Modell der Psychogenese nach Erich

Neumann heranzuziehen.

2. Jung und das kollektive Unbewusste

Unter den tiefenpsychologischen Schulen ist die Analytische Psychologie in der

Tradition Jungs jene, die sich am intensivsten mit der zeit- und kulturübergreifen-

den Bedeutung symbolischer Konstruktionen für die menschliche Bewusstseins-

entwicklung beschäftigt hat. In Jungs Modell der Psyche nimmt das Bewusstsein

als Ort zielgerichteter Reflexion, Kognition und Perzeption nur minimalen Raum

ein und wird von einemmaximalen Unbewussten umlagert. Stößt der Mensch auf

ein deutungsbedürftiges Phänomen, offeriert sein Unbewusstes demnach eine Rei-

he von Analogien undMetaphern (»Das ist ja so wie…«), um das noch Unverstandene

in die vorhandenementale Verweisstruktur einzuordnen.Ein großer Teil dieser As-

soziationen stammt aus dem individuellen Unbewussten – dem Schatz an persönli-

chen Erfahrungen, die der Mensch bereits gemacht hat. Zusätzlich werden jedoch

sowohl das Bewusstsein als auch das individuelle Unbewusste durch jenen Teil der

Psychemetaphorisch informiert, den Jung das kollektive Unbewusste nannte. Die aus

11 Straub, 1998, 92 und 95.

12 Insbesondere durch die Arbeiten Peter Schulz-Hageleits fand diese Dimension auch in der

Geschichtsdidaktik einige Berücksichtigung, etwa im Hinblick auf Verdrängungstendenzen.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Phantastische Wesen und warum man sie überall findet 79

dem kollektiven Unbewussten stammenden Metaphern erscheinen dem Bewusst-

sein in Form von Symbolen und Sinnbildern, wie sie beispielsweise für Träume

typisch sind.

Jung ging davon aus, dass der Mensch keineswegs als tabula rasa zur Welt

kommt, sondern dass in ihm die Inhalte des kollektiven Unbewussten bereits

bei der Geburt neuronal angelegt sind – ähnlich wie dies bei Instinkten und Re-

flexen der Fall ist. Wiederkehrende Erlebniseindrücke (»Engramme«) unzähliger

Vorgängergenerationen sind demnach in jedem Gehirn musterhaft abgelagert.13

Auf diese kollektiven »Urbilder« bzw. »Dominanten« – nach 1919 nannte Jung sie

»Archetypen« – greife der Mensch vor allem im Modus des Erzählens zurück,

um die konzentrierten Handlungserfahrungen früherer Menschen auf seine

eigenen Problemlagen anwenden zu können. So wie der Vogel archetypische

Verhaltensmuster eingespeichert habe, die ihn beim Nestbau anleiten, brauche

der Mensch angeborene Schemata, die ihm die Lebensbewältigung in der sozialen

Umwelt erleichtern. Archetypen sind somit als hochabstrakte Verhaltensmuster zu

begreifen, die zwar selbst vollkommen unbewusst sind, sich jedoch dem Bewusst-

sein in archetypischen Bildern offenbaren und insofern »jeder Phantasietätigkeit

ihre bestimmten Bahnen anweisen«.14 Dramatische Erzählungen, vom Märchen

bis hin zur komplexen Literatur, aber auch künstlerische Ausdrucksformen und

Rituale ermöglichen dem Individuum die Teilhabe am kollektiven Unbewussten.

Geschichten, die nahe am Archetyp angelegt sind, verstehen wir ganz intuitiv, und

einige archetypische Bildmotive (etwa das Nachtmeer, die Stadt auf dem Hügel,

die Hexe) erscheinen uns gar als »numinos«15 – als magisch und überirdisch

faszinierend.

Die Archetypen wurden von Jung nie in einer systematischen Theorie zusam-

mengeführt; da archetypische Bilder zudem ihremWesen nach vieldeutig sind und

auf einer rhizomatischen Verweisstruktur beruhen, blieben Psychologie und Kul-

turwissenschaften lange auf Distanz zur Konzeption des kollektiven Unbewuss-

ten.16 Gleichwohl liefertenmehrere ForschungsfelderHinweise auf dieNützlichkeit

des Archetypentheorems, zunächst vor allem die komparative Mythenforschung

bei etwa Karl Kerényi, Paul Radin oder Joseph Henderson. Jung selbst hatte seine

Überlegungen auf die Beobachtung gegründet, dass viele Erzählmotive (z.B. das

Chaos als Ausgangspunkt, die Trennung von Himmel und Erde, die Sintflut als

13 »Das Unbewußte, betrachtet als historischer Hintergrund der Psyche, enthält in konzentrier-

ter Form die ganze Abfolge der Engramme, welche seit unmeßbar langer Zeit die jetzige psy-

chische Struktur bedingt haben«; C. G. Jung, 1921, 243.

14 C. G. Jung, 1976, 81.

15 Den Begriff prägte der Religionspsychologe Rudolf Otto (Otto, 1917) für die Erfahrung der

eigenen Nichtigkeit angesichts des Schöpfers.

16 Gleiches gilt, mit Ausnahmen etwa bei Lindenfeld, 2009, für die Geschichtswissenschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


80 Heinrich Ammerer

Strafe etc.) nicht nur kulturübergreifend in fast allen mythologischen Systemen

auftreten, sondern auch in vielen menschlichen Träumen sowie in psychotischen

Wahnvorstellungen.17 Der ReligionspsychologeMircea Eliade demonstrierte in sei-

nen Studien eindrücklich, dass allen religiösen Denkmustern stets eine »Tendenz

hin zum Archetyp« innewohne;18 Northrop Frye, der mit seinen Erzählarchetypen

wiederum Hayden Whites Konzept des emplotments maßgeblich beeinflusste, wies

in seiner Literaturanalyse nach, dass archetypische Motive aus der Bibel die ge-

samte westliche Literatur und selbst die populäre Musik durchziehen.19 Kultur-

wissenschaftliche Arbeiten in der Tradition Marshall McLuhans lieferten zudem

Hinweise auf eine grundsätzlich »mythische« Erzählweise auch in den modernen

Massenmedien20 – selbst in modernen Nachrichtenformaten, die Jack Lule zufolge

in ihrer archetypischen Grundstruktur althergebrachten Mythen entsprächen.21

Der überzeugendste Hinweis darauf, dass dramatische Erzählungen tatsäch-

lich durch Archetypen präformiert sein könnten, findet sich wohl in der populären

Unterhaltungsindustrie. Die weit überwiegende Zahl erfolgreicher Spielfilmpro-

duktionen der letzten Jahrzehnte geht in ihrem storytelling auf das Erzählschema

der »Heldenreise« zurück, welches wiederum in Joseph Campbells Mythentheo-

rie wurzelt.22 Beeinflusst von u.a. Jung, Rank und Freud identifizierte Campbell

die typischen Abfolgen und Figuren von Heldenmythen und beschrieb diese Meta-

struktur als den »Monomythos«.23 Im Zentrum des Heldenmythos steht demnach

der Mensch als Mängelwesen, das freiwillig einen gefahrvollen Entwicklungspro-

zess voller Abenteuer vollziehen muss, welche ihn zu einem reiferen und sozial

wertvolleren Individuum machen. Eine Riege von wiederkehrenden Erzählarche-

typen (z.B. der Mentor, der Schatten, der Trickster) interagiert dabei in einer je

spezifischen Weise und gibt so dem Geschehen Sinn. Das von Christopher Vogler

weiterentwickelte Schema der Heldenreise hat sich zumwomöglich einflussreichs-

ten dramaturgischen Manual für DrehbuchautorInnen entwickelt und liegt auch

17 Die Parallelität solcher Ideen legten für Jung (L. Jung und Jung, 2008, 45) das »Vorhandensein

bestimmter Formen in der Psyche, die allgegenwärtig oder überall verbreitet sind«, nahe;

Jungs Mitarbeiterin Marie-Louise von Franz (Franz, 1994, 365) schätzte die Zahl der von ihm

analysierten Träume auf 80.000.

18 »However, many and varied are the components that go to make up any religious creation

(and divine form, rite,myth or cult) their expression tends constantly to revert an archetype«;

Eliade, 1996, 58-59.

19 Vgl. Frye, 1982.

20 Vgl. nur beispielhaft: Bird & Dardenne, 1988; R. Campbell, 1991; McLuhan, 1960.

21 Vgl. Lule, 2001, 200.

22 Vgl. Breiner, 2019, 116-117.

23 Vgl. J. Campbell, 1949. Der Band wurde vom Time-Magazine 2011 in die Liste der 100 ein-

flussreichsten englischsprachigen Bücher aufgenommen.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Phantastische Wesen und warum man sie überall findet 81

erfolgreichen Geschichtsfilmen wie »Titanic« (USA 1997, vgl. Abb. 1) oder »1492«

(USA 1992) zugrunde.24

In seiner jüngst erschienenen »Psychologie des Geschichtenerzählens« resü-

mierte Tobias Breiner, dass »aufgrund der Fülle der Erfahrungswerte […] nirgend-

wo ernsthaft bezweifelt« würde, dass »Archetypen eine wichtige Funktion in Träu-

men, Mythen, Märchen, Religionen und in der allgemeinen Denkweise von Men-

schen aller Kulturen« spielten. Ihre Wirkung sei »unter Autoren, Film- und Com-

puterspielschaffenden unbestritten.«25

Abbildung 1: Die doppelte Heldenreise im Film »Titanic«

3. Mythopoetik und Psychogenese bei Neumann

Wie lassen sich nun die mythologischen Bilder, in denen Kinder bevorzugt denken,

im Sinne Jungscher Archetypen einordnen? Hier bietet sich jenes psychogenetische

Modell an, das Neumann zeitgleich mit Campbells Konzeption des »Monomythos«

ausgebreitet hat.26

Neumann analysierte verschiedene mythologische Systeme im Zeitverlauf und

stieß dabei auf ein Entwicklungsmuster: Gewisse mythologische Bilder und Moti-

ve traten stets in einer ähnlichen Reihenfolge auf und folgten daher offenbar ei-

24 Siehe hierzu auch Friedmann, 2017.

25 Breiner, 2019, 50.

26 Vgl. Neumann, 1949. Dass sich Neumanns Entwicklungslogik auch auf Kunstformen wie die

Musik umlegen lässt, zeigte Bühl, 2004, 272-274.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


82 Heinrich Ammerer

Abbildung 2: Die Psychogenese nach Neumann, die zugehörigen mytholo-

gischen Phasen sowie die darin dominierenden Archetypen

ner gemeinsamen Entwicklungslogik. Als Psychotherapeut beobachtete er ähnliche

thematische Abfolgen und sich alterstypisch manifestierende Motive auch in der

Entwicklung von Kindern und Jugendlichen. Er schloss daraus, dass sich im Indivi-

duum ontogenetisch die phylogenetische Bewusstseinsentwicklung der gesamten

Menschheit wiederhole und dass diese Entwicklung im Mythos selbst abgebildet

würde. Die Entwicklung des Bewusstseins stellt sich bei Neumann demnach fol-

gendermaßen dar (Abb. 2):

(1) Schöpfungsmythos In der frühesten Lebensphase ist das Bewusstsein erst in An-

sätzen vorhanden, es unterscheidet sich noch kaum vom Unbewussten. Das Kind

organisiert seine Erfahrungen noch kaum über Kategorien, Abfolgen oder andere

ordnende mentale Strukturen. Auch die Gegensätze sind noch wenig ausgeprägt:

Lachen und Weinen fallen beinahe zusammen, Geschlechtsunterschiede werden

kaum wahrgenommen, Welt und Psyche sind dasselbe. Gegenstände werden ani-

mistisch belebt, weil die Unterscheidung zwischen Subjekten und Objekten noch

schwerfällt; Erzählung und Realität werden gleichgesetzt, da noch keine Unter-

scheidung zwischen Facta und Ficta möglich ist. Zeit und Raum sind unbedeuten-

de Größen. Das Kleinkind versteht sich selbst noch nicht als Individuum, sondern

als Teil einer Gruppe und hat eine noch vollends unbewusste Identität. Es erscheint

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Phantastische Wesen und warum man sie überall findet 83

sich selbst als hermaphroditisch und erlebt auch die Ureltern als miteinander ver-

einigt; mit der nährenden Bezugsperson (in vormoderner Zeit fast ausschließlich

die Mutter) verbindet es eine participation mystique.

Neumann zufolge entspricht diese Frühphase dem mythologischen Motiv des

Uroboros, des mythischen Kreises, der Kugel, des Vollkommenen, Ewigen und in

sich Geschlossenen, in dem noch alle Gegensätze aufgehoben sind. Versinnbild-

licht wird der Uroboros in mythologischen Erzählungen gerne als sich selbst fres-

sende Kreisschlange (z.B. als weltumspannende Midgardschlange, Kundalini oder

Amphisbaena), als verschlingenderWalfisch (z.B. Leviathan, Jona-Wal,Moby-Dick)

oder als Monstrum, insbesondere als Drache. Er ist ambivalent insofern, als er im

Positiven für Vollkommenheit, Ganzheit und Anfang steht, im Negativen aber für

Chaos, Wahnsinn und Gefahr. Gerade weil wir weder an unsere frühe Kindheit

noch an die menschliche Urzeit Erinnerungen haben, knüpfen wir an diese Pha-

sen viele Sehnsüchte, die sich auch in historischen Sinnbildungsmodi niederschla-

gen – etwa in Bildern eines zeitlosen Paradiesgartens, eines »goldenen Zeitalters«

menschlicher Eintracht oder einfach einer übersichtlicheren, simpleren Urwelt.

Auch zyklische Geschichtsvorstellungen finden hier ihren Ankerpunkt.

Der erste Entwicklungsschritt des Bewusstseins besteht nun darin, dass das

Kleinkind die Welt in zwei Hälften ausdifferenziert: in eine Sphäre des Bewuss-

ten, in der Rationalität und kategoriale Ordnung Platz greifen, und eine Sphä-

re des Unbewussten. Diese Trennung ist Gegenstand des Schöpfungsmythos. Das

im Mythos ausgedrückte Erwachen des Ich-Bewusstseins wird häufig als Licht-

schöpfung27 dargestellt und manifestiert sich sinnbildlich in einer Fülle von Er-

leuchtungsmetaphern – in der christlichen und islamischen Ikonographie etwa

durch die Gloriole, die den Kopf großer Persönlichkeiten umrahmt, in der Moder-

ne beispielsweise durch die epochale Gegenüberstellung von rationaler »Aufklä-

rung« (engl. »enlightenment«) und dunklem, irrationalem, amorphem Mittelalter

– Umberto Eco zufolge »unsere Kindheit, zu der wir immer wieder zurückkehren

müssen.«28

Überhaupt beginnt das Kleinkind nun damit, die Welt über starke Gegensatz-

paare zu strukturieren. In der sozialen Welt ist die Dichotomie zwischen weiblich

und männlich am augenfälligsten und wird zur Blaupause des komplementären

Gegensatzes an sich.29 Die vormals unierten Ureltern trennen sich nun in chtho-

nisch-elementare Erdmutter und uranisch-geistigen Himmelsvater, den Raum da-

zwischen beansprucht das »göttliche Kind«. Die personale Mutter erscheint dem

27 Siehe hierzu auch Cassirer, 1964.

28 Eco und Kroeber, 1987, 86.

29 Auch im Unbewussten von Erwachsenen bleibt die geschlechtliche Kategorisierung weitaus

tiefer verankert als etwa ethnische oder aufHautfarbe bezogeneUnterscheidungen; Kurzban

et al., 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


84 Heinrich Ammerer

Kleinkind als paradoxe Einheit: Einerseits umsorgt sie das Kind und hält es am Le-

ben, was sich im transpersonalen Bild der guten, nährenden Mutter abbildet; an-

dererseits steht das Kind zu ihr in völliger existentieller Abhängigkeit, was sich im

archetypischen Bild der fürchterlichen und verschlingenden Mutter niederschlägt

– schließlich entscheidet die Mutter mit ihrem Verhalten, selbst mit ihrem Tod,

über das Weiterleben des Kleinkindes. Zusammen ergeben positiver und negativer

Aspekt den ambivalenten Archetyp der »Großen Mutter«, welcher die frühkind-

liche Entwicklungsphase dominiert. Eng an die Mutter gebunden, projiziert das

Kind den Uroboros zusehends auf dieselbe und damit auf das mütterlich-weibli-

che Prinzip an sich. Das väterlich-männliche Prinzip hingegen assoziiert es mit

dem erwachenden Bewusstsein und der sozialen Ordnung. Steht das mütterliche

Prinzip demnach für dasWeltganze, die Ewigkeit, das Chaos, die Natur, das Unbe-

wusste und die kollektive Triebwelt, so steht das väterliche für das Künstliche, das

daraus hervorgeht: die kulturelle Ordnung mit ihren Regeln und Hierarchien.30

(2) Heldenmythos – Drachenkampf Die zweite Phase der Ich-Werdung (»Zentroversi-

on«) steht im Zeichen der Ablösung von den Ureltern. Das Individuum muss sich

aus der infantilen Abhängigkeit befreien und zur Selbständigkeit gelangen – dies

ist der Gegenstand des Heldenmythos. Die heroische Entwicklungsphase gliedert

sich selbst wiederum in zwei Akte. Zunächst muss sich das Individuum aus dem

Mutter-Kind-System lösen, indem es die archetypische »Große Mutter« symbo-

lisch konfrontiert und überwindet. Dieser Emanzipationsschritt ist zentral für das

spätere Verhältnis des Selbst (als Gesamtheit der menschlichen Psyche) zum Ich

(als ihr bewusster Teil).31 Gelingt er, wechselt das Kind aus der Geborgenheit der

mütterlichen Instinktwelt in die sekundäre Geborgenheit des Kollektivs und muss

eine Persona und einen Schatten ausbilden, um hier bestehen zu können.32 Im

Mythos wird dieser Übergang als Heldenkampf gegen das verschlingende Chaos-

Ungeheuer, welches die Kultur bedroht, dargestellt. Das Monstrum (etwa als Dra-

30 InmanchenMythologienwerden die Gegensätze vonweiblicher Erde undmännlichemHim-

mel durch einen Baum verbunden, der die Welt symbolisiert (z.B. Yggdrasil, Sefira, Bodhi-

baum). Elemente davon finden sich auch in sakraler Architektur wie z.B. gotischen Kirchen.

31 Kann die Mutter-Kind-Bindung nicht aufgebrochen werden, resultieren daraus verschiede-

ne Pathologien, worauf etwa auch die Freud’sche Konzeption des Ödipuskomplexes Bezug

nimmt. Und auch wenn der Kampf gelingt, wird das Individuum zeitlebens weiter gegen die

starke »psychische Gravitation« (Neumann, 1949, 40) ringenmüssen, welche dasmütterliche

Unbewusste Neumann zufolge auf das Bewusstsein ausübt.

32 Die Persona umfasst in JungsModell der Psyche gesellschaftlich erwünschte Persönlichkeits-

anteile, die nach außen gekehrt werden, wohingegen der Schatten die ins Unbewusste ver-

drängten unerwünschten Persönlichkeitsanteile darstellt. Die Persona manifestiert sich in

Erzählungen meist als unterstützende/r Mentor_in, der Schatten als zu bekämpfende/r Ant-

agonist_in.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Phantastische Wesen und warum man sie überall findet 85

che oder Hexe) repräsentiert dabei den nefasten (i.e. negativen) Aspekt der arche-

typischen Großen Mutter. Ist der Held hier erfolgreich, wendet sie ihm ihr freund-

liches Gesicht zu und wird zur Verbündeten.

Neumann verzeitlichte die Krise der kindlichen »Erdmuttertötung« zwischen

dem dritten und fünften Lebensjahr; die Affinität von Kindern zu kulturbewahren-

den Heldenfiguren (z.B. Superheld_innen, Rittern, Cowboys, Polizist_innen, Feu-

erwehrleuten etc.) speziell in der Elementarstufe, aber auch der Primarstufe fügt

sich hier passgenau ein.

(3) Heldenmythos – Tyrannenkampf In der Kultur, der »kollektiven Wert- und Tradi-

tionswelt seiner Zeit«,33 in die aufgenommen zu werden das Individuum sich als

würdig erwiesen hat, gelten die Gebote und Verbote des »Großen Vaters«. Auch

dieser Archetyp ist ambivalent – die Gesellschaft spendet Sicherheit und ermög-

licht soziale Kooperation, engt jedoch das Individuum hierarchisch und normativ

ein. Der zweite Teil des Heldenkampfes gilt daher der nefasten, unterdrückeri-

schen Seite des archetypischen »Vaters im Himmel«. Der Mythos symbolisiert ihn

im Kampf gegen den Tyrannen, der etwa in Gestalt des usurpierenden Onkels oder

des Stiefvaters auftritt. Indem der Held Mutter Natur auf seiner Seite hat, kann

er das nötige Chaos in die starr gewordene Ordnung induzieren und sie dadurch

erneuern. Die Rebellion, die er anführt, endet zumeist in der symbolischen Tötung

des Tyrannen, denn auch »ohne ›Vater‹mord ist keine Bewußtseins- und Persön-

lichkeitsentwicklung möglich«.34 Diese Phase mit ihrer Idealisierung von regel-

brechenden Heldenfiguren, welche die bestehende Ordnung herausfordern (z.B.

Pirat_innen, Wikinger_innen, rebellische Gallier_innen), kennzeichnet Neumann

zufolge die Pubertät.

(4) Wandlungsmythos Nicht alle Menschen bringen ihre heroische Phase zum Ab-

schluss. Sie verlieren sich wie der »puer aeternus« Peter Pan zeitlebens im Tyran-

nenkampf und projizieren ihren Schatten, ihre Anima oder ihren Animus auf die

Welt, statt mit diesen unbewussten Aspekten ihrer Psyche in Dialog zu treten und

sie zu integrieren. Viele jedoch schaffen es zurück in den transpersonalen See-

lenhintergrund des Kollektivs. Dieser Übergang wird im Wandlungsmythos ver-

anschaulicht. Er wird erzählerisch meist durch Tod und Wiederauferstehung des

Helden angekündigt, was den Tod des kindlichen Bewusstseins versinnbildlicht.

Nach Gilette und Moore wird sich der Held nun seiner Grenzen bewusst,

»[…] er ist dem Feind begegnet und der Feind ist er selbst. Er ist seiner dunklen Sei-

te begegnet, seiner sehr unheroischen Seite. Er kämpftemit demDrachenund ver-

33 Neumann, 1954/2004, 18.

34 Neumann, 1949, 152.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


86 Heinrich Ammerer

brannte sich. Er focht in der Revolution und trank vom Bodensatz seiner eigenen

Unmenschlichkeit. Er hat die Mutter besiegt und dann seine Unfähigkeit einge-

sehen, die Prinzessin zu lieben. Der >Tod< des Helden signalisiert die Begegnung

des Jungen oder Mannes mit wahrer Demut. Es ist das Ende seines heroischen

Bewusstseins.«35

Nun steht nicht länger das destruktive Vernichten, sondern das konstruktive Ge-

winnen im Vordergrund, versinnbildlicht durch einen Schatz. Eine geschlechtliche

Beziehung auf Augenhöhe wird möglich, weil aus dem neutralisierten Mutterar-

chetyp eine positive Anima-Vorstellung (im Mythos etwa in Gestalt der befreiten

Jungfrau) und aus dem Vaterarchetyp eine positive Animus-Vorstellung heraustre-

ten. Das Individuum übernimmt nun Verantwortung und gründet eine Familie,

»darüber hinaus aber die Dynastie und den Staat.«36 Der innere Konflikt mit den

archetypischen Ureltern erlischt, diese werden nun zu hilfreichen Lebensbeglei-

tern.

Musste sich das Individuum in seiner ersten Lebenshälfte die Welt noch durch

möglichst bipolare Gegensätze begreifbar machen, versucht es nun, die vormals

getrennten Gegensätze in komplementären Paarungen zusammen zu bringen,

ausgedrückt etwa im Bild der Hieros Gamos. Am Ende erscheint der/die archetypi-

sche Große Einzelne als ausbalancierte Persönlichkeit, wie sie sich für Neumann

etwa im Sinnbild des Hermaphroditen manifestiert:

»Am Beginn war das Ich im Bauche des […] Drachens, des Uroboros, in seiner Ver-

mischung von Innen und Aussen, Welt und Unbewusstem, verborgen und ruhte

als Embryo in ihm. Am Ende steht, wie auf den Bildern der Alchemie, der Herm-

aphrodit auf diesem Drachen, hat in seinem synthetischen Dasein die Ursituati-

on überwunden, über ihm schwebt die Krone des Selbst, und in seinem Herzen

leuchtet der Diamant.«37

4. Fazit und Ausblick

Ob Jung’sche und Neumann’sche Archetypen nützliche theoretische Konstrukte für

unser Verständnis der Genese historischer Vorstellungen sind, lässt sich auf Basis

der spärlichen Empirie nicht entscheiden.Womöglich sind sie letztlich doch nichts

35 Moore et al., 2017, 62

36 Neumann, 1949, 162.

37 Neumann, 1949, 331. Beispielsweise wird die erfolgreiche Wandlung von Jesus, dem zentra-

len Helden im christlichen Mythos, in religiösen Darstellungen durch dessen geschlechtsin-

differente Erscheinung angezeigt. Jung zufolge ist er »der Androgyne schlechthin, derMänn-

liches undWeibliches in komplementärer Einheit in sich trägt.« (Frick & Remmler, 1998, 55).

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Phantastische Wesen und warum man sie überall findet 87

als »zeitlose Luftgebilde im Delirium«, wie Jacques Le Goff vermutete.38 Vielleicht

sind sie aufgrund ihrer Ahistorizität für die Erforschung von intergenerationa-

len Unbewusstheiten tatsächlich eine »Sackgasse«, wie Peter Schulz-Hageleit arg-

wöhnte.39 Möglicherweise lassen sich mit ihrer Hilfe jedoch auch die verallgemei-

nerbaren Muster besser verstehen, die erfolgreichen historischen Erzählungen zu-

grunde liegen und in wiederkehrenden narrativen Abbreviaturen ihren sinnvollen

Ausdruck finden – etwa wenn jene komplementären Gegensatzpaarungen, die in

den Archetypen der Großen Mutter, des Großen Vaters und des Großen Einzel-

nen enthalten sind (Abb. 3), zum Verständnis der mythologisch-dramaturgischen

Elemente in historischen Narrativen herangezogen werden.40

Abbildung 3: Vier komplementäre Gegensatzpaarungen der histo-

rischen Dramaturgie in Archetypenform

38 Zitiert nach: Holzapfel, 2010.

39 Schulz-Hageleit, 2012.

40 Vgl. als eine beispielhafte Anwendung den Vorschlag von Ammerer, 2021. Diese Archetypen

finden sich ebenso in Freuds Unterscheidung von Es, Ich und Über-Ich sowie in Binswangers

Unterscheidung von Umwelt, Eigenwelt und Mitwelt wieder.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


88 Heinrich Ammerer

In jedem Fall kommt eine Geschichtsdidaktik, die junge Menschen zur Ge-

schichtsbewusstheit führen will, nicht umhin, »die Mitsprache des Unbewußten

bei historischen Thematisierungen«41 in ihren Modellen stärker zu berücksichti-

gen. Die nicht bewusst steuerbaren Bedingungen des eigenen und fremden Den-

kens metakognitiv zu reflektieren und so dem Geschichtsbewusstsein zugänglich

zu machen, sollte als wesentliche Teilaufgabe des Historischen Lernens begriffen

werden. Interdisziplinäre Herangehensweisen sind dabei unumgänglich. Emotio-

nen und kognitive Verzerrungen lassen sich etwa über Duale Prozesstheorien des

logischen Denkens und der Intuition, wie sie sich in kognitiver Psychologie und

Moralpsychologie etabliert haben, beschreiben.42 Für die Erfassung des kollekti-

ven Unbewussten bietet die Allgemeine Psychologie geringere Hilfestellung, hält

sie doch ihre Tendenz zu einer »möglichst ausschließlich naturwissenschaftlichen

Orientierung« aufrecht, die der Erfassung dieses Gegenstandes wenig angemessen

ist.43 Hier offerieren jedoch narrative Psychologie und tiefenpsychologische Schu-

len hilfreiche Überlegungen. Sie sind nicht naturwissenschaftlich, sondern her-

meneutisch angelegt und teilen sich ihr Interesse für die acts of meaning mit den

Geisteswissenschaften.

Menschen benötigen zum Weltverstehen eine interpretative neuronale Platt-

form, die zumindest in Teilen in ihnen angelegt sein muss, um Sinnbildung über-

haupt erst zu ermöglichen. Nach welchen Gesetzmäßigkeiten diese funktioniert

und wie sie auch in der historischen Imagination zum Einsatz kommt, sollte eine

Disziplin beschäftigen, die sich der Erforschung von Geschichtsbewusstsein auf

allen Ebenen verschrieben hat. Nicht dem Irrationalen wird dabei das Heft in die

Hand gegeben, sondern – im Gegenteil – einem wachen Bewusstsein, welches be-

rücksichtigt, dass alle historischen Vorstellungen ihren Ursprung im Unbewussten

haben.

5. Literatur- und Quellenverzeichnis

Ammerer, H. (2021). Geschichtsunterricht vor der Frage nach dem Sinn: Geschichts(un-

ter)bewusstsein und die Optionen eines sinnzentrierten Unterrichts. Frankfurt a.M.:

Wochenschau (in Vorbereitung).

41 Schulz-Hageleit, 1989, 121.

42 Etwa bei Kahneman, 2012 oder Haidt, 2012.

43 Der damit einhergehende Physikalismus bedingt in der Kritik von Jüttemann, 2018, 133, die

Orientierung an einem »prinzipiell inadäquaten mechanistischen Menschenbild«, aus dem

wiederum »fundamentale Methodendefizite« erwachsen, die sich zuletzt auch in der Repli-

kationskrise niederschlugen.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Phantastische Wesen und warum man sie überall findet 89

Bird, S. E. & Dardenne, R. W. (1988). Myth, Chronicle and Story: Exploring the

Narrative Quality of News. In J. W. Carey (Hg.), Media, myths and narratives:

Television and the press (3. Aufl., S. 67-86). Newbury Park, CA: Sage Publications.

Borries, B. von. (2001). Geschichtsbewußtsein als System von Gleichgewichten und

Transformationen. In J. Rüsen (Hg.), Geschichtsbewußtsein: Psychologische Grund-

lagen, Entwicklungskonzepte, empirische Befunde (S. 239-280). Köln: Böhlau.

Bouzereau, L. (1997). Star wars: The annotated screenplays.o.O.

Breiner, T. C. (2019). Psychologie des Geschichtenerzählens. Berlin &Heidelberg: Sprin-

ger.

Bühl, W. L. (2004).Musiksoziologie. Bern: Lang.

Campbell, J. (1949). Der Heros in tausend Gestalten. Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Campbell, R. (1991). 60 minutes and the news: A mythology for Middle America. Urbana:

University of Illinois Press.

Cassirer, E. (1964). Philosophie der symbolischen Formen. 4.Aufl., Darmstadt: Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft.

Cowell, C. (2018). Strenggeheimes Drachenflüstern (Band 3). Würzburg: Arena.

Eco, U. & Kroeber, B. (1987). Nachschrift zum »Namen der Rose«.München: dtv.

Eliade,M. (1996). Patterns in comparative religion. Lincoln,NE: University of Nebraska

Press.

Franz, M.-L. von. (1994). Archetypische Dimensionen der Seele. Einsiedeln: Daimon.

Frick, E. & Remmler, H. (1998). Der Priester und die Anima. In E. Frick (Hg.), Die

Weise von Liebe und Tod: Psychoanalytische Betrachtungen zu Kreativität, Bindung und

Abschied (S. 49-63). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Friedmann, J. (2017). Transmediales Erzählen. Köln: Halem.

Frye, N. (1982).The great code: The Bible and literature. Toronto: Academic Press.

Haidt, J. (2012).The righteous mind: Why good people are divided by politics and religion.

London: Penguin.

Holzapfel, O. (2010). Lexikon der abendländischen Mythologie. Köln: Anaconda.

Janeczek, H. (4. März 2020). Ich war das Symbol des Weiterlebens. Zeit Magazin.

Jung, C. G. (1921). Psychologische Typen. Zürich: Rascher & Cie.

Jung, C. G. (1976). Über den Archetypus mit besonderer Berücksichtigung des Ani-

mabegriffes. In C. G. Jung & L. Jung-Merker (Hg.), Aion: Beiträge zur Symbolik

des Selbst. Olden: Walter.

Jung, L. & Jung, C. G. (Hg.). (2008). Klassiker der Psychologie. Archetypen. München:

dtv.

Jüttemann, G. (2018). Geschichtsphilosophie und Geschichtspsychologie. In E. An-

gehrn&G. Jüttemann (Hg.), Identität undGeschichte (S. 123-137). Göttingen, Bris-

tol, CT: Vandenhoeck & Ruprecht.

Kahneman, D. (2012). Schnelles Denken, langsames Denken. 24. Aufl., München: Sied-

ler.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


90 Heinrich Ammerer

Kurzban, R., Tooby, J. & Cosmides, L. (2001). Can race be erased? Coalitional computa-

tion and social categorization. Proceedings of the National Academy of Sciences, 98(26),

15387-15392.

Lindenfeld, D. (2009). Jungian archetypes and the discourse of history. Rethinking

History, 13(2), 217-234.

Lule, J. (2001). Daily news, eternal stories: The mythological role of journalism. New York:

Guilford Press.

McLuhan, M. (1960). Myth and Mass Media. In H. A. Murrey (Hg.),Myth and myth-

making (S. 288-299). New York: Braziller.

Moore, R. L., Gillette, D. & Dahlke, R. (2017). König, Krieger, Magier, Liebhaber: Initia-

tion in das wahre männliche Selbst durch kraftvolle Archetypen. 3. Aufl., Hamburg:

Aurinia.

Neumann, E. (1949). Ursprungsgeschichte des Bewusstseins. Zürich: Rascher & Cie.

Neumann, E. (2004). Kunst und schöpferisches Unbewusstes. Einsiedeln: Daimon.

Oswalt, V. (2012). Imagination im historischen Lernen. In M. Barricelli & M. Lü-

cke (Hg.), Handbuch Praxis des Geschichtsunterrichts: Band 2 (S. 121-135). Schwal-

bach/Ts.: Wochenschau.

Otto, R. (1917). Das Heilige: Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Ver-

hältnis zum Rationalen. Breslau: Trewendt & Granier.

Schotzger, E. (2019).Die 12 erfolgreichsten Kino-Franchises: VonMarvel bis Transformers,

verfügbar unter www.film.at/news/die-12-erfolgreichsten-kino-franchises-

von-marvel-bis-transformers/400433782 (21.12.2020).

Schulz-Hageleit, P. (1989).Was lehrt uns die Geschichte? Annäherungsversuche zwischen

geschichtlichem und psychoanalytischem Denken. Pfaffenweiler: Centaurus.

Schulz-Hageleit, P. (2012). Geschichtsbewusstsein und Psychoanalyse. Freiburg: Cen-

taurus.

Silva, S. G. da & Tehrani, J. J. (2016). Comparative phylogenetic analyses uncover

the ancient roots of Indo-European folktales. Royal Society open science, 3(1).

Statista Research Department. (2014). Unabhängig davon, ob Sie sich in diesem Jahr

verkleiden oder nicht: Was sind Ihre Lieblings-Faschings-/Karnevalskostüme? Verfüg-

bar unter de.statista.com/statistik/daten/studie/381385/umfrage/ranking-der-

beliebtesten-verkleidungen-fuer-fasching-bzw-karneval-in-deutschland/.

Straub, J. (1998). Geschichten erzählen, Geschichte bilden: Grundzüge einer narra-

tiven Psychologie historischer Sinnbildung. In J. Straub (Hg.), Erinnerung, Ge-

schichte, Identität. 1. Erzählung, Identität und historisches Bewusstsein: Die psychologi-

sche Konstruktion von Zeit und Geschichte (S. 81-169). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Wetzig, N. (2007). Sanct Georg – sanctus et militans: Ein Heiliger als Spiegel von

Norm und Wirklichkeit des Christentums in Spätantike und Mittelalter. In G.

S. Vashalomidze (Hg.),Der christliche Orient und seine Umwelt: Gesammelte Studien

zu Ehren Jürgen Tubachs anläßlich seines 60. Geburtstags (S. 227-250). Wiesbaden:

Harrassowitz.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005 - am 14.02.2026, 09:21:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

