Phantastische Wesen und warum
man sie iiberall findet
Archetypen als geschichtspsychologische Elemente

Heinrich Ammerer

»Ich hatte Angst vor Dingen, vor denen ein
normales Kind eben Angst hat. Dunkel-
heit, Geistern — und dem Ofen der bésen
Hexe.«'

Helena Janeczek

1. Von Monstern und Menschen

Kindliche Spiel- und Vorstellungswelten sind seit jeher bevolkert von den merk-
wiirdigsten Geschopfen: Hexen und Feen, Zauberern und Kobolden, Werwdlfen
und Orks, Zwergen und Riesen, Meerjungfrauen und Gespenstern, dazu Unge-
heuern und helfenden Tierwesen in tausend Gestalten. Auch in den Spielwarenka-
talogen der Gegenwart tummeln sich Phantasiegestalten wie Monster und Super-
heldInnen, Elfen und Einh6rner — und zum Koénig der Kinder- und Jugendbuchre-
gale hat sich vor zwei Jahrzehnten ein englischer Zauberlehrling aufgeschwungen,
der in seinen Abenteuern gegen Hexenmeister, versteinernde Basilisken und feuer-
speiende Drachen antritt. Uberhaupt erlebt mit dem Drachen ein Phantasiewesen,
welches die menschlichen Mythologien schon sehr lange begleitet, in Buch- und
Filmserien fiir Kinder und Jugendliche erneut einen erstaunlichen Boom. Dabei
kommt bisweilen sogar die Historie zu zweifelhaften Ehren, etwa wenn die geflii-
gelten Fabelwesen in der populiren Buch- und Filmreihe »Drachenzihmen leicht
gemacht« zunichst mittelalterlichen Wikinger innen das Leben schwer machen
und diesen dann im Kampf gegen angreifende Romer zur Seite stehen.” Dass hin-
ter solchen Historisierungen ein genuines historisches Erkenntnisinteresse stecke,
ist angesichts der Zielgruppe im Primarstufenalter sehr zu bezweifeln. Die Vergan-
genheit bietet hier nur eine exotische Kulisse fiir die Entfaltung von universellen

1 Janeczek. Zeit Magazin, 04.03.2020.
2 Vgl. Cowell, 2018.

- 8m 14.02.2026, 09:21:57,


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

76

Heinrich Ammerer

Dramen, die ebensogut im Weltraum oder im Tierreich spielen kénnten. In glei-
cher Weise sind viele der historischen Figuren, deren Kleid Kinder im Karneval
tiberstreifen (etwa der Cowboy, der Pirat, die Prinzessin oder der Ritter) nur als
Konkretisierung einer Reihe von abstrakteren mythologischen Grundtypen (etwa
der explorative Held, der regelbrechende Outlaw, der ewige Naturgeist, der Kul-
turbewahrer) zu sehen, die menschliche Erzihlungen kultur- und zeitiibergreifend
begleiten.? Offenbar benétigen Kinder das Denken in solchen mythologischen Er-
zihlelementen, um sich ihre eigene Welt mit ihren psychosozialen Mechaniken
sinnhaft auszudeuten.

Man konnte das bisweilen ritselhafte Figurenensemble kindlicher Vorstel-
lungswelten nun achselzuckend als letzten Rest eines vormodernen Aberglaubens
abtun, der im Zuge der Realititsbewusstseinsentwicklung ohnehin ausgeschliffen
wird. Indes offenbart ein Blick in die Unterhaltungswelten von Erwachsenen, dass
ganz dhnliche Gestalten auch hier ihren festen Platz haben. Befragt man Erwach-
sene etwa nach ihren personlichen Lieblingskostiimen, nennt fast die Hilfte eine
Mirchenfigur (z.B. Prinzessin, Hexe, Vampir, Zauberer), ein gutes Viertel lisst
historisierten Held_innenfiguren wie dem Piraten oder dem Cowboy Sympathien
zukommen und ein geringerer Teil Superheld_innen, Engeln, Teufeln und Clowns,
wohingegen reale Personlichkeiten oder Berufsgruppen der Gegenwartswirklich-
keit kaum eine Rolle spielen.* Die nach Gesamt-Einspielergebnis erfolgreichsten
Filmreihen® unserer Zeit sind im Kern moderne Mythen, in denen es von mutigen
Rittern und rebellischen Prinzessinnen, Magier_innen und Untoten, schrecklichen
Monstern und grausamen Tyrannen nur so wimmelt. Und im Abendprogramm
hat auch die Figur des Drachens nach wie vor ihren Auftritt: In der erfolgreichsten
Fernsehserie aller Zeiten, dem historisierten Fantasy-Epos »Game of Thrones«
(USA 2011-2019), verbreiten die Fabelwesen unter Aufsicht ihrer menschlichen
»Drachenmutter« Terror und Schrecken.

Geschichts- und politikdidaktisch relevant werden diese mythologischen Er-
zihlelemente vor allem durch ihre Tendenz, sich in den breitenwirksamen Nar-
rativen einer Zeit abzulagern. So wurde beispielsweise der Drache noch weit in
das 20. Jahrhundert hinein als Sinnbild fiir bedrohliches Chaos in Krisenzeiten

3 Komparative phylogenetische Untersuchungen kénnen beispielsweise europiische Volks-
marchen bis zu 6.000 Jahre zuriickverfolgen, wobei die zentralen Motive iberraumlich nach-
weisbar sind; vgl. Silva & Tehrani, 2016.

4 Ergebnisse einer Umfrage, Fragestellung: »Unabhéngig davon, ob Sie sich in diesem Jahr ver-
kleiden oder nicht: Was sind lhre Lieblings-Faschings-/Karnevalskostiime?«; vgl. Statista Re-
search Department, 2014.

5 Das sind die Superheldinnenreihe »Marvel Cinematic Universe«, »Star Wars«, »Harry Pot-
ter«/»Phantastische Tierwesen« und »Der Herr der Ringe«/»Der Hobbit« (vgl. Schotzger,
2019). George Lucas schrieb »Star Wars« auf der Basis von Campbells Mythentheorie und
wollte mit der Filmtrilogie eine smoderne Mythologie« erschaffen (vgl. Bouzereau, 1997).

- 8m 14.02.2026, 09:21:57,


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Phantastische Wesen und warum man sie iiberall findet

genutzt, was sich in einer ippigen Verwendung des Drachentdter-Motivs in der
Propaganda der Weltkriege und der Zwischenkriegszeit niederschlug.® Nicht nur
ist erklirungsbediirftig, welchen Einfluss solche Motive auf historische Gruppen-
identititen nehmen - etwa als Teil nationaler Griindungsmythen oder in der He-
raldik” -, es ist viel allgemeiner im Sinne der narrativistischen Grundausrichtung
der Disziplin zu ergriinden, inwiefern wir bei der Konstruktion unserer Vorstellun-
gen iiber die Vergangenheit auf unbewusste primordiale Denkmuster zuriickfallen,
die womdoglich mythologischen Erzihlformen verwandt sind.

Die aus der Historik gespeiste geschichtsdidaktische Theorie bietet hier frei-
lich keine grofRe Hilfestellung, steht sie doch dem Vor- und Unbewussten traditio-
nell ratlos bis abwehrend gegeniiber. Schon Karl-Ernst Jeismanns Modell von Ge-
schichtsbewusstsein, das am Anfang der gegenwirtigen Paradigmatik stand, setzte
im Urteil Jiirgen Straubs »ganz auf rationale Kontrolle von Tatsachenbehauptun-
gen und moralischen Urteilen sowie methodische Rationalitit« und positionier-
te sich »gegen den Uberschwang und die bezaubernde iiberwiltigende Kraft des
Begehrens und Gefiihls«.® Wihrend die bewussten Operationen des Erkennens,
Deutens und Bewertens seither mit voller Aufmerksamkeit bedacht wurden, er-
fuhren sublimere Aspekte geschichtlichen Erlebens wie Faszination, Imagination
oder Intuition eine vergleichsweise nachlissige Behandlung. Angetrieben von ih-
rem Auftrag zur Ideologiekritik und von der Furcht vor den unkontrollierbaren
Wirkungen von Gefithlen im Unterricht verbannte die Geschichtsdidaktik bis in
die 1990er Jahre selbst die Emotionen (als vergleichsweise oberflichennahe Em-
anationen des Unbewussten) weitgehend aus ihren Modellen. Bis heute kennt sie
keine systematische Erérterung von Fragen der historischen Imagination,’ wie sie
auch weiterhin die 4sthetisch-fiktionalen sowie die emotional-projektiven Aspek-
te des Geschichtsbewusstseins »gegeniiber den moralischen und kognitiven krass
unterschitzt«.”> Damit enthilt sie den Lernenden allerdings auch die Méglichkeit
vor, sich die hinter historischen Vorstellungen liegenden unbewussten Wirkfakto-
ren bewusst zu machen und sie metareflexiv zu durchdringen.

6 Fiir eine beispielhafte Aufstellung siehe Ammerer, 2021.

7 So verweisen sehr viele europiische Siedlungen in ihren Griindungslegenden auf gefiirchte-
te oder besiegte Drachen —alleine im Wikipedia-Artikel zu »Drachenorten« finden sich der-
zeit knapp 90 Eintrage. Mythologische Drachentéter iiben auch bis heute die symbolische
Schirmherrschaft iiber mehrere Nationen aus, beispielsweise St. Georg als Namensgeber Ge-
orgiens und Schutzpatron Englands. Georgslegenden finden sich nach Wetzig (vgl. Wetzig,
2007, 228) in »beinahe uniiberschaubar[er]« Zahl und »in einer immensen geographischen
und zeitlichen Streuungx.

8 Straub, 1998, 155.

9 Vgl. Oswalt, 2012, 123.

10 Borries, 2001, 258.

- 8m 14.02.2026, 09:21:57,

71


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

78

Heinrich Ammerer

In seinem Versuch, den Anwendungsbereich einer zu schaffenden Geschichts-
psychologie abzustecken, verwies Straub auf die Notwendigkeit, der Genese his-
torischer Wirklichkeitskonstruktion auf allen psychischen Ebenen nachzuspiiren
— unabhingig davon, »ob solche Konstruktionen und Reprisentationen auf unbe-
wuflte, vorbewuflte oder bewuflte Vorginge im Subjekt zuriickzufithren« seien.”
Wenngleich sich eine Psychologie des »Geschichtsbewusstseins« den bewussten
Formen historisch-narrativen Denkens besonders aufmerksam zuwenden miisse,
seien diese doch nur Teil einer umfassenderen Psychologie historischer Sinnbil-
dung, die auch unbewusste Aspekte inkludieren miisse. Solche latenten Dimen-
sionen verortete Straub einerseits auf der Ebene des individuellen Unbewussten,
wo die Wechselwirkungen zwischen individueller Biographie und Geschichte zu
ergriinden sind, andererseits auf der Ebene des sozial-kollektiven Unbewussten,
wo die Relationen zwischen Geschichte und kollektiven Vorstellungen interessie-
ren. Wihrend fiir das individuelle Unbewusste die Psychoanalyse eine naheliegen-
de Bezugsdisziplin darstellt,” ist die geeignete Referenzdisziplin fiir das sozial-
kollektive Unbewusste keineswegs evident. Im Folgenden wird daher vorgeschla-
gen, hierzu auf die Konzeption des kollektiven Unbewussten nach Carl Gustav Jung
zuriickzugreifen und fiir die Deutung geschichtskulturell wirksamer Mythologeme
»im Kinderzimmer« das darauf beruhende Modell der Psychogenese nach Erich
Neumann heranzuziehen.

2. Jung und das kollektive Unbewusste

Unter den tiefenpsychologischen Schulen ist die Analytische Psychologie in der
Tradition Jungs jene, die sich am intensivsten mit der zeit- und kulturitbergreifen-
den Bedeutung symbolischer Konstruktionen fiir die menschliche Bewusstseins-
entwicklung beschiftigt hat. In Jungs Modell der Psyche nimmt das Bewusstsein
als Ort zielgerichteter Reflexion, Kognition und Perzeption nur minimalen Raum
ein und wird von einem maximalen Unbewussten umlagert. St6f3t der Mensch auf
ein deutungsbediirftiges Phinomen, offeriert sein Unbewusstes demnach eine Rei-
he von Analogien und Metaphern (»Das ist ja so wie ...«), um das noch Unverstandene
in die vorhandene mentale Verweisstruktur einzuordnen. Ein grofler Teil dieser As-
soziationen stammt aus dem individuellen Unbewussten — dem Schatz an persénli-
chen Erfahrungen, die der Mensch bereits gemacht hat. Zusitzlich werden jedoch
sowohl das Bewusstsein als auch das individuelle Unbewusste durch jenen Teil der
Psyche metaphorisch informiert, den Jung das kollektive Unbewusste nannte. Die aus

11 Straub, 1998, 92 und 95.
12 Insbesondere durch die Arbeiten Peter Schulz-Hageleits fand diese Dimension auch in der
Geschichtsdidaktik einige Berticksichtigung, etwa im Hinblick auf Verdrangungstendenzen.

- 8m 14.02.2026, 09:21:57,


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Phantastische Wesen und warum man sie iiberall findet

dem kollektiven Unbewussten stammenden Metaphern erscheinen dem Bewusst-
sein in Form von Symbolen und Sinnbildern, wie sie beispielsweise fir Triume
typisch sind.

Jung ging davon aus, dass der Mensch keineswegs als tabula rasa zur Welt
kommt, sondern dass in ihm die Inhalte des kollektiven Unbewussten bereits
bei der Geburt neuronal angelegt sind - dhnlich wie dies bei Instinkten und Re-
flexen der Fall ist. Wiederkehrende Erlebniseindriicke (»Engramme«) unzihliger
Vorgingergenerationen sind demnach in jedem Gehirn musterhaft abgelagert.”
Auf diese kollektiven »Urbilder« bzw. »Dominanten« — nach 1919 nannte Jung sie
»Archetypen« — greife der Mensch vor allem im Modus des Erzihlens zuriick,
um die konzentrierten Handlungserfahrungen fritherer Menschen auf seine
eigenen Problemlagen anwenden zu konnen. So wie der Vogel archetypische
Verhaltensmuster eingespeichert habe, die ihn beim Nestbau anleiten, brauche
der Mensch angeborene Schemata, die ihm die Lebensbewiltigung in der sozialen
Umwelt erleichtern. Archetypen sind somit als hochabstrakte Verhaltensmuster zu
begreifen, die zwar selbst vollkommen unbewusst sind, sich jedoch dem Bewusst-
sein in archetypischen Bildern offenbaren und insofern »jeder Phantasietitigkeit
ihre bestimmten Bahnen anweisen«.” Dramatische Erzihlungen, vom Mirchen
bis hin zur komplexen Literatur, aber auch kiinstlerische Ausdrucksformen und
Rituale ermoglichen dem Individuum die Teilhabe am kollektiven Unbewussten.
Geschichten, die nahe am Archetyp angelegt sind, verstehen wir ganz intuitiv, und
einige archetypische Bildmotive (etwa das Nachtmeer, die Stadt auf dem Hiigel,
die Hexe) erscheinen uns gar als »numinos«”® - als magisch und iberirdisch
faszinierend.

Die Archetypen wurden von Jung nie in einer systematischen Theorie zusam-
mengefiihrt; da archetypische Bilder zudem ihrem Wesen nach vieldeutig sind und
auf einer rhizomatischen Verweisstruktur beruhen, blieben Psychologie und Kul-
turwissenschaften lange auf Distanz zur Konzeption des kollektiven Unbewuss-
ten.’ Gleichwohl lieferten mehrere Forschungsfelder Hinweise auf die Niitzlichkeit
des Archetypentheorems, zunichst vor allem die komparative Mythenforschung
bei etwa Karl Kerényi, Paul Radin oder Joseph Henderson. Jung selbst hatte seine
Uberlegungen auf die Beobachtung gegriindet, dass viele Erzihlmotive (z.B. das
Chaos als Ausgangspunkt, die Trennung von Himmel und Erde, die Sintflut als

13 »Das Unbewufite, betrachtet als historischer Hintergrund der Psyche, enthalt in konzentrier-
ter Form die ganze Abfolge der Engramme, welche seit unmefibar langer Zeit die jetzige psy-
chische Struktur bedingt haben«; C. G. Jung, 1921, 243.

14 C.G.Jung, 1976, 81.

15 Den Begriff pragte der Religionspsychologe Rudolf Otto (Otto, 1917) fiir die Erfahrung der
eigenen Nichtigkeit angesichts des Schopfers.

16  Cleiches gilt, mit Ausnahmen etwa bei Lindenfeld, 2009, fir die Geschichtswissenschaft.

- 8m 14.02.2026, 09:21:57,

79


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

80

Heinrich Ammerer

Strafe etc.) nicht nur kulturiibergreifend in fast allen mythologischen Systemen
auftreten, sondern auch in vielen menschlichen Traumen sowie in psychotischen
Wahnvorstellungen." Der Religionspsychologe Mircea Eliade demonstrierte in sei-
nen Studien eindriicklich, dass allen religiosen Denkmustern stets eine »Tendenz
hin zum Archetyp« innewohne;"® Northrop Frye, der mit seinen Erzihlarchetypen
wiederum Hayden Whites Konzept des emplotments mafigeblich beeinflusste, wies
in seiner Literaturanalyse nach, dass archetypische Motive aus der Bibel die ge-
samte westliche Literatur und selbst die populire Musik durchziehen.” Kultur-
wissenschaftliche Arbeiten in der Tradition Marshall McLuhans lieferten zudem
Hinweise auf eine grundsitzlich »mythische« Erzihlweise auch in den modernen
Massenmedien® — selbst in modernen Nachrichtenformaten, die Jack Lule zufolge
in ihrer archetypischen Grundstruktur althergebrachten Mythen entsprichen.”
Der iiberzeugendste Hinweis darauf, dass dramatische Erzihlungen tatsich-
lich durch Archetypen priformiert sein konnten, findet sich wohl in der populiren
Unterhaltungsindustrie. Die weit iberwiegende Zahl erfolgreicher Spielfilmpro-
duktionen der letzten Jahrzehnte geht in ihrem storytelling auf das Erzihlschema
der »Heldenreise« zuriick, welches wiederum in Joseph Campbells Mythentheo-
rie wurzelt.”” Beeinflusst von u.a. Jung, Rank und Freud identifizierte Campbell
die typischen Abfolgen und Figuren von Heldenmythen und beschrieb diese Meta-
struktur als den »Monomythos«.”® Im Zentrum des Heldenmythos steht demnach
der Mensch als Mingelwesen, das freiwillig einen gefahrvollen Entwicklungspro-
zess voller Abenteuer vollziehen muss, welche ihn zu einem reiferen und sozial
wertvolleren Individuum machen. Eine Riege von wiederkehrenden Erzihlarche-
typen (z.B. der Mentor, der Schatten, der Trickster) interagiert dabei in einer je
spezifischen Weise und gibt so dem Geschehen Sinn. Das von Christopher Vogler
weiterentwickelte Schema der Heldenreise hat sich zum woméglich einflussreichs-
ten dramaturgischen Manual fir DrehbuchautorInnen entwickelt und liegt auch

17 DieParallelititsolcher Ideen legten fiir Jung (L. Jung und Jung, 2008, 45) das»Vorhandensein
bestimmter Formen in der Psyche, die allgegenwirtig oder Gberall verbreitet sind«, nahe;
Jungs Mitarbeiterin Marie-Louise von Franz (Franz, 1994, 365) schatzte die Zahl der von ihm
analysierten Traume auf 80.000.

18 »However, many and varied are the components that go to make up any religious creation
(and divine form, rite, myth or cult) their expression tends constantly to revert an archetype;
Eliade, 1996, 58-59.

19 Vgl Frye,1982.

20  Vgl. nur beispielhaft: Bird & Dardenne, 1988; R. Campbell, 1991; McLuhan, 1960.

21 Vgl. Lule, 2001, 200.

22 Vgl. Breiner, 2019, 116-117.

23 Vgl.]J. Campbell, 1949. Der Band wurde vom Time-Magazine 2011 in die Liste der 100 ein-
flussreichsten englischsprachigen Bicher aufgenommen.

- 8m 14.02.2026, 09:21:57,


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Phantastische Wesen und warum man sie iiberall findet

erfolgreichen Geschichtsfilmen wie »Titanic« (USA 1997, vgl. Abb. 1) oder »1492«
(USA 1992) zugrunde.**

In seiner jiingst erschienenen »Psychologie des Geschichtenerzihlens« resii-
mierte Tobias Breiner, dass »aufgrund der Fiille der Erfahrungswerte [...] nirgend-
wo ernsthaft bezweifelt« wiirde, dass »Archetypen eine wichtige Funktion in Triu-
men, Mythen, Mirchen, Religionen und in der allgemeinen Denkweise von Men-
schen aller Kulturen« spielten. IThre Wirkung sei »unter Autoren, Film- und Com-

puterspielschaffenden unbestritten.«*

Abbildung 1: Die doppelte Heldenreise im Film »Titanic«

"Titanic" Bekanntes

Begegnung Rettung der
mit dem Prinzessin

A Heldin
Partnerkonflikt

Prifungen durch
den Kammerdiener

Vereinigung mit Kollision Vereinigung mit
dem Helden  onfrontation MitEisbers Konfrontation  der Prinzessin
mit dem Verlobten mit dem Widersacher

Unbekanntes

3. Mythopoetik und Psychogenese bei Neumann

Wie lassen sich nun die mythologischen Bilder, in denen Kinder bevorzugt denken,
im Sinne Jungscher Archetypen einordnen? Hier bietet sich jenes psychogenetische
Modell an, das Neumann zeitgleich mit Campbells Konzeption des »Monomythos«
ausgebreitet hat.*

Neumann analysierte verschiedene mythologische Systeme im Zeitverlauf und
stief? dabei auf ein Entwicklungsmuster: Gewisse mythologische Bilder und Moti-
ve traten stets in einer dhnlichen Reihenfolge auf und folgten daher offenbar ei-

24  Siehe hierzu auch Friedmann, 2017.

25  Breiner, 2019, 50.
26  Vgl. Neumann, 1949. Dass sich Neumanns Entwicklungslogik auch auf Kunstformen wie die

Musik umlegen lasst, zeigte Bihl, 2004, 272-274.

- 8mM14,02,2028, 08:21:57.

81


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

82

Heinrich Ammerer

Abbildung 2: Die Psychogenese nach Neumann, die zugehorigen mytholo-
gischen Phasen sowie die darin dominierenden Archetypen

Schopfungsmythos

2

Drachenkampf gegen
uroborische Mutter

Gewinnen
des Schatzes

Wandlungsmythos

ner gemeinsamen Entwicklungslogik. Als Psychotherapeut beobachtete er dhnliche
thematische Abfolgen und sich alterstypisch manifestierende Motive auch in der
Entwicklung von Kindern und Jugendlichen. Er schloss daraus, dass sich im Indivi-
duum ontogenetisch die phylogenetische Bewusstseinsentwicklung der gesamten
Menschheit wiederhole und dass diese Entwicklung im Mythos selbst abgebildet
wiirde. Die Entwicklung des Bewusstseins stellt sich bei Neumann demnach fol-
gendermafien dar (Abb. 2):

(1) Schépfungsmythos In der frithesten Lebensphase ist das Bewusstsein erst in An-
sitzen vorhanden, es unterscheidet sich noch kaum vom Unbewussten. Das Kind
organisiert seine Erfahrungen noch kaum tiber Kategorien, Abfolgen oder andere
ordnende mentale Strukturen. Auch die Gegensitze sind noch wenig ausgeprigt:
Lachen und Weinen fallen beinahe zusammen, Geschlechtsunterschiede werden
kaum wahrgenommen, Welt und Psyche sind dasselbe. Gegenstinde werden ani-
mistisch belebt, weil die Unterscheidung zwischen Subjekten und Objekten noch
schwerfillt; Erzihlung und Realitit werden gleichgesetzt, da noch keine Unter-
scheidung zwischen Facta und Ficta moglich ist. Zeit und Raum sind unbedeuten-
de Gréfien. Das Kleinkind versteht sich selbst noch nicht als Individuum, sondern
als Teil einer Gruppe und hat eine noch vollends unbewusste Identitit. Es erscheint

- 8mM14,02,2028, 08:21:57.


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Phantastische Wesen und warum man sie iiberall findet

sich selbst als hermaphroditisch und erlebt auch die Ureltern als miteinander ver-
einigt; mit der nihrenden Bezugsperson (in vormoderner Zeit fast ausschliefllich
die Mutter) verbindet es eine participation mystique.

Neumann zufolge entspricht diese Frithphase dem mythologischen Motiv des
Uroboros, des mythischen Kreises, der Kugel, des Vollkommenen, Ewigen und in
sich Geschlossenen, in dem noch alle Gegensitze aufgehoben sind. Versinnbild-
licht wird der Uroboros in mythologischen Erzihlungen gerne als sich selbst fres-
sende Kreisschlange (z.B. als weltumspannende Midgardschlange, Kundalini oder
Amphisbaena), als verschlingender Walfisch (z.B. Leviathan, Jona-Wal, Moby-Dick)
oder als Monstrum, insbesondere als Drache. Er ist ambivalent insofern, als er im
Positiven fiir Vollkommenheit, Ganzheit und Anfang steht, im Negativen aber fir
Chaos, Wahnsinn und Gefahr. Gerade weil wir weder an unsere frithe Kindheit
noch an die menschliche Urzeit Erinnerungen haben, kniipfen wir an diese Pha-
sen viele Sehnsiichte, die sich auch in historischen Sinnbildungsmodi niederschla-
gen — etwa in Bildern eines zeitlosen Paradiesgartens, eines »goldenen Zeitalters«
menschlicher Eintracht oder einfach einer iibersichtlicheren, simpleren Urwelt.
Auch zyklische Geschichtsvorstellungen finden hier ihren Ankerpunkt.

Der erste Entwicklungsschritt des Bewusstseins besteht nun darin, dass das
Kleinkind die Welt in zwei Hilften ausdifferenziert: in eine Sphire des Bewuss-
ten, in der Rationalitit und kategoriale Ordnung Platz greifen, und eine Sphi-
re des Unbewussten. Diese Trennung ist Gegenstand des Schopfungsmythos. Das
im Mythos ausgedriickte Erwachen des Ich-Bewusstseins wird hiufig als Licht-
schépfung®” dargestellt und manifestiert sich sinnbildlich in einer Fiille von Er-
leuchtungsmetaphern — in der christlichen und islamischen Ikonographie etwa
durch die Gloriole, die den Kopf grofRer Personlichkeiten umrahmt, in der Moder-
ne beispielsweise durch die epochale Gegeniiberstellung von rationaler »Aufkli-
rung« (engl. »enlightenment«) und dunklem, irrationalem, amorphem Mittelalter
— Umberto Eco zufolge »unsere Kindheit, zu der wir immer wieder zuriickkehren
miissen.«*®

Uberhaupt beginnt das Kleinkind nun damit, die Welt iiber starke Gegensatz-
paare zu strukturieren. In der sozialen Welt ist die Dichotomie zwischen weiblich
und minnlich am augenfilligsten und wird zur Blaupause des komplementiren
Gegensatzes an sich.” Die vormals unierten Ureltern trennen sich nun in chtho-
nisch-elementare Erdmutter und uranisch-geistigen Himmelsvater, den Raum da-
zwischen beansprucht das »géttliche Kind«. Die personale Mutter erscheint dem

27  Siehe hierzu auch Cassirer, 1964.

28  Ecound Kroeber, 1987, 86.

29 Auchim Unbewussten von Erwachsenen bleibt die geschlechtliche Kategorisierung weitaus
tiefer verankert als etwa ethnische oder auf Hautfarbe bezogene Unterscheidungen; Kurzban
etal., 2001.

- 8m 14.02.2026, 09:21:57,

83


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

84

Heinrich Ammerer

Kleinkind als paradoxe Einheit: Einerseits umsorgt sie das Kind und hilt es am Le-
ben, was sich im transpersonalen Bild der guten, nihrenden Mutter abbildet; an-
dererseits steht das Kind zu ihr in vélliger existentieller Abhingigkeit, was sich im
archetypischen Bild der fiirchterlichen und verschlingenden Mutter niederschligt
— schliefllich entscheidet die Mutter mit ihrem Verhalten, selbst mit ihrem Tod,
iber das Weiterleben des Kleinkindes. Zusammen ergeben positiver und negativer
Aspekt den ambivalenten Archetyp der »GrofRen Mutter«, welcher die frithkind-
liche Entwicklungsphase dominiert. Eng an die Mutter gebunden, projiziert das
Kind den Uroboros zusehends auf dieselbe und damit auf das miitterlich-weibli-
che Prinzip an sich. Das viterlich-minnliche Prinzip hingegen assoziiert es mit
dem erwachenden Bewusstsein und der sozialen Ordnung. Steht das miitterliche
Prinzip demnach fiir das Weltganze, die Ewigkeit, das Chaos, die Natur, das Unbe-
wusste und die kollektive Triebwelt, so steht das viterliche fiir das Kiinstliche, das
daraus hervorgeht: die kulturelle Ordnung mit ihren Regeln und Hierarchien.*®

(2) Heldenmythos - Drachenkampf Die zweite Phase der Ich-Werdung (»Zentroversi-
on«) steht im Zeichen der Ablosung von den Ureltern. Das Individuum muss sich
aus der infantilen Abhingigkeit befreien und zur Selbstindigkeit gelangen — dies
ist der Gegenstand des Heldenmythos. Die heroische Entwicklungsphase gliedert
sich selbst wiederum in zwei Akte. Zunichst muss sich das Individuum aus dem
Mutter-Kind-System l6sen, indem es die archetypische »GrofRe Mutter« symbo-
lisch konfrontiert und itberwindet. Dieser Emanzipationsschritt ist zentral fiir das
spitere Verhiltnis des Selbst (als Gesamtheit der menschlichen Psyche) zum Ich
(als ihr bewusster Teil).* Gelingt er, wechselt das Kind aus der Geborgenheit der
miitterlichen Instinktwelt in die sekundire Geborgenheit des Kollektivs und muss
eine Persona und einen Schatten ausbilden, um hier bestehen zu kénnen.** Im
Mythos wird dieser Ubergang als Heldenkampf gegen das verschlingende Chaos-
Ungeheuer, welches die Kultur bedroht, dargestellt. Das Monstrum (etwa als Dra-

30 Inmanchen Mythologien werden die Gegensatze von weiblicher Erde und mannlichem Him-
mel durch einen Baum verbunden, der die Welt symbolisiert (z.B. Yggdrasil, Sefira, Bodhi-
baum). Elemente davon finden sich auch in sakraler Architektur wie z.B. gotischen Kirchen.

31 Kann die Mutter-Kind-Bindung nicht aufgebrochen werden, resultieren daraus verschiede-
ne Pathologien, worauf etwa auch die Freud’sche Konzeption des Odipuskomplexes Bezug
nimmt. Und auch wenn der Kampf gelingt, wird das Individuum zeitlebens weiter gegen die
starke »psychische Gravitation« (Neumann, 1949, 40) ringen miissen, welche das mtterliche
Unbewusste Neumann zufolge auf das Bewusstsein ausiibt.

32 DiePersonaumfasstinJungs Modell der Psyche gesellschaftlich erwiinschte Personlichkeits-
anteile, die nach auRen gekehrt werden, wohingegen der Schatten die ins Unbewusste ver-
dréangten unerwiinschten Personlichkeitsanteile darstellt. Die Persona manifestiert sich in
Erzdhlungen meist als unterstitzende/r Mentor_in, der Schatten als zu bekimpfende/r Ant-
agonist_in.

- 8m 14.02.2026, 09:21:57,


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Phantastische Wesen und warum man sie iiberall findet

che oder Hexe) reprisentiert dabei den nefasten (i.e. negativen) Aspekt der arche-
typischen Grofien Mutter. Ist der Held hier erfolgreich, wendet sie ihm ihr freund-
liches Gesicht zu und wird zur Verbiindeten.

Neumann verzeitlichte die Krise der kindlichen »Erdmutterttung« zwischen
dem dritten und fiinften Lebensjahr; die Affinitit von Kindern zu kulturbewahren-
den Heldenfiguren (z.B. Superheld_innen, Rittern, Cowboys, Polizist_innen, Feu-
erwehrleuten etc.) speziell in der Elementarstufe, aber auch der Primarstufe fiigt
sich hier passgenau ein.

(3) Heldenmythos - Tyrannenkampf In der Kultur, der »kollektiven Wert- und Tradi-
tionswelt seiner Zeit«,** in die aufgenommen zu werden das Individuum sich als
wiirdig erwiesen hat, gelten die Gebote und Verbote des »GrofRen Vaters«. Auch
dieser Archetyp ist ambivalent — die Gesellschaft spendet Sicherheit und ermég-
licht soziale Kooperation, engt jedoch das Individuum hierarchisch und normativ
ein. Der zweite Teil des Heldenkampfes gilt daher der nefasten, unterdriickeri-
schen Seite des archetypischen »Vaters im Himmel«. Der Mythos symbolisiert ihn
im Kampf gegen den Tyrannen, der etwa in Gestalt des usurpierenden Onkels oder
des Stiefvaters auftritt. Indem der Held Mutter Natur auf seiner Seite hat, kann
er das nétige Chaos in die starr gewordene Ordnung induzieren und sie dadurch
erneuern. Die Rebellion, die er anfiihrt, endet zumeist in der symbolischen Tétung
des Tyrannen, denn auch »ohne >Vateramord ist keine Bewuf3tseins- und Person-
lichkeitsentwicklung méglich«.>* Diese Phase mit ihrer Idealisierung von regel-
brechenden Heldenfiguren, welche die bestehende Ordnung herausfordern (z.B.
Pirat_innen, Wikinger_innen, rebellische Gallier_innen), kennzeichnet Neumann
zufolge die Pubertit.

(4) Wandlungsmythos Nicht alle Menschen bringen ihre heroische Phase zum Ab-
schluss. Sie verlieren sich wie der »puer aeternus« Peter Pan zeitlebens im Tyran-
nenkampf und projizieren ihren Schatten, ihre Anima oder ihren Animus auf die
Welt, statt mit diesen unbewussten Aspekten ihrer Psyche in Dialog zu treten und
sie zu integrieren. Viele jedoch schaffen es zuriick in den transpersonalen See-
lenhintergrund des Kollektivs. Dieser Ubergang wird im Wandlungsmythos ver-
anschaulicht. Er wird erzihlerisch meist durch Tod und Wiederauferstehung des
Helden angekiindigt, was den Tod des kindlichen Bewusstseins versinnbildlicht.
Nach Gilette und Moore wird sich der Held nun seiner Grenzen bewusst,

»[...] eristdem Feind begegnet und der Feind ist er selbst. Erist seiner dunklen Sei-
te begegnet, seinersehr unheroischen Seite. Er kimpfte mit dem Drachen und ver-

33 Neumann, 1954/2004, 18.
34 Neumann, 1949, 152.

- 8m 14.02.2026, 09:21:57,

85


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

86

Heinrich Ammerer

brannte sich. Er focht in der Revolution und trank vom Bodensatz seiner eigenen
Unmenschlichkeit. Er hat die Mutter besiegt und dann seine Unfihigkeit einge-
sehen, die Prinzessin zu lieben. Der >Tod< des Helden signalisiert die Begegnung
des Jungen oder Mannes mit wahrer Demut. Es ist das Ende seines heroischen
Bewusstseins.<*

Nun steht nicht linger das destruktive Vernichten, sondern das konstruktive Ge-
winnen im Vordergrund, versinnbildlicht durch einen Schatz. Eine geschlechtliche
Beziehung auf Augenhéhe wird méglich, weil aus dem neutralisierten Mutterar-
chetyp eine positive Anima-Vorstellung (im Mythos etwa in Gestalt der befreiten
Jungfrau) und aus dem Vaterarchetyp eine positive Animus-Vorstellung heraustre-
ten. Das Individuum tibernimmt nun Verantwortung und griindet eine Familie,
»dariiber hinaus aber die Dynastie und den Staat.«<** Der innere Konflikt mit den
archetypischen Ureltern erlischt, diese werden nun zu hilfreichen Lebensbeglei-
tern.

Musste sich das Individuum in seiner ersten Lebenshilfte die Welt noch durch
moglichst bipolare Gegensitze begreifbar machen, versucht es nun, die vormals
getrennten Gegensitze in komplementiren Paarungen zusammen zu bringen,
ausgedriickt etwa im Bild der Hieros Gamos. Am Ende erscheint der/die archetypi-
sche GrofSe Einzelne als ausbalancierte Personlichkeit, wie sie sich fiir Neumann
etwa im Sinnbild des Hermaphroditen manifestiert:

»Am Beginn war das Ich im Bauche des [..] Drachens, des Uroboros, in seiner Ver-
mischung von Innen und Aussen, Welt und Unbewusstem, verborgen und ruhte
als Embryo in ihm. Am Ende steht, wie auf den Bildern der Alchemie, der Herm-
aphrodit auf diesem Drachen, hat in seinem synthetischen Dasein die Ursituati-
on iberwunden, Gber ihm schwebt die Krone des Selbst, und in seinem Herzen
leuchtet der Diamant.«*’

4. Fazit und Ausblick

Ob Jung'sche und Neumann'sche Archetypen niitzliche theoretische Konstrukte fiir
unser Verstindnis der Genese historischer Vorstellungen sind, lisst sich auf Basis
der sparlichen Empirie nicht entscheiden. Wom®églich sind sie letztlich doch nichts

35 Moore et al., 2017, 62

36  Neumann, 1949, 162.

37 Neumann, 1949, 331. Beispielsweise wird die erfolgreiche Wandlung von Jesus, dem zentra-
len Helden im christlichen Mythos, in religiosen Darstellungen durch dessen geschlechtsin-
differente Erscheinung angezeigt. Jung zufolge ist er »der Androgyne schlechthin, der Mann-
liches und Weibliches in komplementarer Einheit in sich tragt.« (Frick & Remmler, 1998, 55).

- 8m 14.02.2026, 09:21:57,


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Phantastische Wesen und warum man sie iiberall findet

als »zeitlose Luftgebilde im Deliriume, wie Jacques Le Goff vermutete.*® Vielleicht
sind sie aufgrund ihrer Ahistorizitit fiir die Erforschung von intergenerationa-
len Unbewusstheiten tatsichlich eine »Sackgasse«, wie Peter Schulz-Hageleit arg-
wohnte.*”® Moglicherweise lassen sich mit ihrer Hilfe jedoch auch die verallgemei-
nerbaren Muster besser verstehen, die erfolgreichen historischen Erzihlungen zu-
grunde liegen und in wiederkehrenden narrativen Abbreviaturen ihren sinnvollen
Ausdruck finden - etwa wenn jene komplementiren Gegensatzpaarungen, die in
den Archetypen der GrofRen Mutter, des GroRen Vaters und des Grofden Einzel-
nen enthalten sind (Abb. 3), zum Verstindnis der mythologisch-dramaturgischen
Elemente in historischen Narrativen herangezogen werden.*

Abbildung 3: Vier komplementire Gegensatzpaarungen der histo-
rischen Dramaturgie in Archetypenform

KULTUR
ORDNUNG

WEISER
KONIG

TYRANNISCHER

HEROISCHES
INDIVIDUUM

SCHATTEN

NAHRENDE

MUTTER NATUR
VERSCHLINGENDE
MUTTER CHAOS

UNBEWUSSTES

38  Zitiert nach: Holzapfel, 2010.

39  Schulz-Hageleit, 2012.

40  Vgl. als eine beispielhafte Anwendung den Vorschlag von Ammerer, 2021. Diese Archetypen
finden sich ebenso in Freuds Unterscheidung von Es, Ich und Uber-Ich sowie in Binswangers
Unterscheidung von Umwelt, Eigenwelt und Mitwelt wieder.

- 8mM14,02,2028, 08:21:57.

87


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

88

Heinrich Ammerer

In jedem Fall kommt eine Geschichtsdidaktik, die junge Menschen zur Ge-
schichtsbewusstheit fithren will, nicht umhin, »die Mitsprache des Unbewuf3ten
bei historischen Thematisierungen«* in ihren Modellen stirker zu beriicksichti-
gen. Die nicht bewusst steuerbaren Bedingungen des eigenen und fremden Den-
kens metakognitiv zu reflektieren und so dem Geschichtsbewusstsein zuginglich
zu machen, sollte als wesentliche Teilaufgabe des Historischen Lernens begriffen
werden. Interdisziplinire Herangehensweisen sind dabei unumginglich. Emotio-
nen und kognitive Verzerrungen lassen sich etwa iber Duale Prozesstheorien des
logischen Denkens und der Intuition, wie sie sich in kognitiver Psychologie und
Moralpsychologie etabliert haben, beschreiben.** Fiir die Erfassung des kollekti-
ven Unbewussten bietet die Allgemeine Psychologie geringere Hilfestellung, hilt
sie doch ihre Tendenz zu einer »moglichst ausschlieRlich naturwissenschaftlichen
Orientierung« aufrecht, die der Erfassung dieses Gegenstandes wenig angemessen
ist.*® Hier offerieren jedoch narrative Psychologie und tiefenpsychologische Schu-
len hilfreiche Uberlegungen. Sie sind nicht naturwissenschaftlich, sondern her-
meneutisch angelegt und teilen sich ihr Interesse fiir die acts of meaning mit den
Geisteswissenschaften.

Menschen bendétigen zum Weltverstehen eine interpretative neuronale Platt-
form, die zumindest in Teilen in ihnen angelegt sein muss, um Sinnbildung iiber-
haupt erst zu ermoglichen. Nach welchen Gesetzmifligkeiten diese funktioniert
und wie sie auch in der historischen Imagination zum Einsatz kommt, sollte eine
Disziplin beschiftigen, die sich der Erforschung von Geschichtsbewusstsein auf
allen Ebenen verschrieben hat. Nicht dem Irrationalen wird dabei das Heft in die
Hand gegeben, sondern - im Gegenteil — einem wachen Bewusstsein, welches be-
riicksichtigt, dass alle historischen Vorstellungen ihren Ursprung im Unbewussten

haben.

5. Literatur- und Quellenverzeichnis

Ammerer, H. (2021). Geschichtsunterricht vor der Frage nach dem Sinn: Geschichts(un-
ter)bewusstsein und die Optionen eines sinnzentrierten Unterrichts. Frankfurt a.M.:
Wochenschau (in Vorbereitung).

41 Schulz-Hageleit, 1989, 121.

42 Etwa bei Kahneman, 2012 oder Haidt, 2012.

43 Der damit einhergehende Physikalismus bedingt in der Kritik von Jittemann, 2018, 133, die
Orientierung an einem »prinzipiell inaddquaten mechanistischen Menschenbild«, aus dem
wiederum »fundamentale Methodendefizite« erwachsen, die sich zuletzt auch in der Repli-
kationskrise niederschlugen.

- 8m 14.02.2026, 09:21:57,


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Phantastische Wesen und warum man sie iiberall findet

Bird, S. E. & Dardenne, R. W. (1988). Myth, Chronicle and Story: Exploring the
Narrative Quality of News. In J. W. Carey (Hg.), Media, myths and narratives:
Television and the press (3. Aufl., S. 67-86). Newbury Park, CA: Sage Publications.

Borries, B. von. (2001). Geschichtsbewuf3tsein als System von Gleichgewichten und
Transformationen. In J. Ritsen (Hg.), Geschichtsbewuf3tsein: Psychologische Grund-
lagen, Entwicklungskonzepte, empirische Befunde (S. 239-280). Koln: Béhlau.

Bouzereau, L. (1997). Star wars: The annotated screenplays.o.O.

Breiner, T. C. (2019). Psychologie des Geschichtenerzihlens. Berlin & Heidelberg: Sprin-
ger.

Biithl, W. L. (2004). Musiksoziologie. Bern: Lang.

Campbell, J. (1949). Der Heros in tausend Gestalten. Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Campbell, R. (1991). 60 minutes and the news: A mythology for Middle America. Urbana:
University of Illinois Press.

Cassirer, E. (1964). Philosophie der symbolischen Formen. 4.Aufl., Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft.

Cowell, C. (2018). Strenggeheimes Drachenfliistern (Band 3). Witrzburg: Arena.

Eco, U. & Kroeber, B. (1987). Nachschrift zum »Namen der Rose«. Miinchen: dtv.

Eliade, M. (1996). Patterns in comparative religion. Lincoln, NE: University of Nebraska
Press.

Franz, M.-L. von. (1994). Archetypische Dimensionen der Seele. Einsiedeln: Daimon.

Frick, E. & Remmler, H. (1998). Der Priester und die Anima. In E. Frick (Hg.), Die
Weise von Liebe und Tod: Psychoanalytische Betrachtungen zu Kreativitit, Bindung und
Abschied (S. 49-63). Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Friedmann, J. (2017). Transmediales Erzihlen. Koln: Halem.

Frye, N. (1982). The great code: The Bible and literature. Toronto: Academic Press.

Haidt, J. (2012). The righteous mind: Why good people are divided by politics and religion.
London: Penguin.

Holzapfel, O. (2010). Lexikon der abendlindischen Mythologie. K6ln: Anaconda.

Janeczek, H. (4. Mirz 2020). Ich war das Symbol des Weiterlebens. Zeit Magazin.

Jung, C. G. (1921). Psychologische Typen. Ziirich: Rascher & Cie.

Jung, C. G. (1976). Uber den Archetypus mit besonderer Beriicksichtigung des Ani-
mabegriffes. In C. G. Jung & L. Jung-Merker (Hg.), Aion: Beitrige zur Symbolik
des Selbst. Olden: Walter.

Jung, L. & Jung, C. G. (Hg.). (2008). Klassiker der Psychologie. Archetypen. Miinchen:
dev.

Juttemann, G. (2018). Geschichtsphilosophie und Geschichtspsychologie. In E. An-
gehrn & G. Juttemann (Hg.), Identitit und Geschichte (S. 123-137). Géttingen, Bris-
tol, CT: Vandenhoeck & Ruprecht.

Kahneman, D. (2012). Schnelles Denken, langsames Denken. 24. Aufl., Minchen: Sied-
ler.

- 8m 14.02.2026, 09:21:57,

89


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

90

Heinrich Ammerer

Kurzban, R., Tooby, J. & Cosmides, L. (2001). Can race be erased? Coalitional computa-
tion and social categorization. Proceedings of the National Academy of Sciences, 98(26),
15387-15392.

Lindenfeld, D. (2009). Jungian archetypes and the discourse of history. Rethinking
History, 13(2), 217-234.

Lule, J. (2001). Daily news, eternal stories: The mythological role of journalism. New York:
Guilford Press.

McLuhan, M. (1960). Myth and Mass Media. In H. A. Murrey (Hg.), Myth and myth-
making (S. 288-299). New York: Braziller.

Moore, R. L., Gillette, D. & Dahlke, R. (2017). Kénig, Krieger, Magier, Liebhaber: Initia-
tion in das wahre minnliche Selbst durch kraftvolle Archetypen. 3. Aufl., Hamburg:
Aurinia.

Neumann, E. (1949). Ursprungsgeschichte des Bewusstseins. Zirich: Rascher & Cie.

Neumann, E. (2004). Kunst und schopferisches Unbewusstes. Einsiedeln: Daimon.

Oswalt, V. (2012). Imagination im historischen Lernen. In M. Barricelli & M. Li-
cke (Hg.), Handbuch Praxis des Geschichtsunterrichts: Band 2 (S. 121-135). Schwal-
bach/Ts.: Wochenschau.

Otto, R. (1917). Das Heilige: Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein Ver-
haltnis zum Rationalen. Breslau: Trewendt & Granier.

Schotzger, E. (2019). Die 12 erfolgreichsten Kino-Franchises: Von Marvel bis Transformers,
verfiigbar unter www.film.at/news/die-12-erfolgreichsten-kino-franchises-
von-marvel-bis-transformers/400433782 (21.12.2020).

Schulz-Hageleit, P. (1989). Was lehrt uns die Geschichte? Anndherungsversuche zwischen
geschichtlichem und psychoanalytischem Denken. Pfaffenweiler: Centaurus.

Schulz-Hageleit, P. (2012). Geschichtsbewusstsein und Psychoanalyse. Freiburg: Cen-
taurus.

Silva, S. G. da & Tehrani, J. J. (2016). Comparative phylogenetic analyses uncover
the ancient roots of Indo-European folktales. Royal Society open science, 3(1).
Statista Research Department. (2014). Unabhingig davon, ob Sie sich in diesem Jahr
verkleiden oder nicht: Was sind Ihve Lieblings-Faschings-/Karnevalskostiime? Verfug-
bar unter de.statista.com/statistik/daten/studie/381385/umfrage/ranking-der-

beliebtesten-verkleidungen-fuer-fasching-bzw-karneval-in-deutschland/.

Straub, J. (1998). Geschichten erzihlen, Geschichte bilden: Grundziige einer narra-
tiven Psychologie historischer Sinnbildung. In J. Straub (Hg.), Erinnerung, Ge-
schichte, Identitit. 1. Evzihlung, Identitit und historisches Bewusstsein: Die psychologi-
sche Konstruktion von Zeit und Geschichte (S. 81-169). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Wetzig, N. (2007). Sanct Georg — sanctus et militans: Ein Heiliger als Spiegel von
Norm und Wirklichkeit des Christentums in Spitantike und Mittelalter. In G.
S. Vashalomidze (Hg.), Der christliche Orient und seine Umwelt: Gesammelte Studien
zu Ehren Jiirgen Tubachs anliflich seines 60. Geburtstags (S. 227-250). Wiesbaden:
Harrassowitz.

- 8m 14.02.2026, 09:21:57,


https://doi.org/10.14361/9783839453582-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

