
Kunstreligion

Martin Fritz

Ein jeder weiß, was „Kunst“ ist, und eine jede, was „Religion“ bedeutet
(wenigstens so ungefähr). Aber „Kunstreligion“? Offenbar geht es um Phä‐
nomene, die irgendwie beiden Bereichen zugehören, um Vollzüge oder
Erfahrungen, in denen „Kunst“ und „Religion“ in besonderer Weise zusam‐
mentreffen. Im Folgenden sollen die Facetten des schillernden Begriffs in
den Blick genommen werden und damit auch die schillernden Phänomene,
auf die er verweist.

Ungeachtet dessen, dass der Terminus im allgemeinen Sprachgebrauch
wenig vorkommt und dass er auch in den religionsbezogenen Wissenschaf‐
ten allenfalls am Rande Berücksichtigung findet, soll dabei seine gegen‐
wärtige religionsdiagnostische Bedeutsamkeit herausgestellt werden. Der
Begriff kann als Sonde für eine Spielart „unsichtbarer Religion“ (Thomas
Luckmann) dienen, die sich jenseits herkömmlicher religiöser Institutio‐
nen, Gemeinschaften und Praktiken vollzieht, die aber gleichwohl nicht
von vornherein als irrelevant oder illegitim eingestuft werden sollte. Wer
ein Sensorium für die fluiden Formen von Spiritualität besitzt, in denen
sich der menschliche „Sinn und Geschmack fürs Unendliche“ (Friedrich
Schleiermacher) heute bei vielen artikuliert, wird vom Konzept der Kunst‐
religion auf die Fährte einer ästhetisch-religiösen „Zwittergestalt“ geführt,
die abseits der geläufigen Wege institutionell identifizierbarer Religion ver‐
läuft. Die Mühsal, sich damit in unübersichtliches, kaum kartografiertes
Gelände zu begeben, wird vergolten durch den Gewinn einer vollständige‐
ren Gesamtsicht der religiösen Landschaft.

Annäherung

Dass sich die Sphären „Kunst“ und „Religion“ realiter nicht so säuberlich
scheiden lassen, wie es die Vorstellung „autonomer“, also voneinander un‐
abhängiger, je eigenen Regeln gehorchender Kultursegmente suggeriert,
lässt sich an einem Beispiel zeigen. Man denke an eine beliebige Fuge von
Johann Sebastian Bach, die am Ende eines Gottesdienstes als Orgelnach‐

139

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139 - am 24.01.2026, 15:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spiel erklingt. Sie wurde für die „Königin der Instrumente“ komponiert,
also für einen Sakralraum und (potenziell) zur musikalischen Bereicherung
der sakralen Feier. Vielleicht hat Bach seine Komposition sogar, wie er es
häufig tat, mit dem Kürzel S.D.G. (für lat. Soli Deo Gloria, „Gott allein sei
Ehre“) überschrieben, weil er seine Musik generell als Organ des Gotteslo‐
bes begriff. Von einem autonomen Kunstwerk im Vollsinne kann hier also
nicht die Rede sein. Vielmehr wurde dieses Klanggebilde als Element des
christlichen Kultes oder zumindest als Zeugnis christlicher Frömmigkeit
geschaffen. Sofern es im Gottesdienst mit einem derartigen Bewusstsein
vernommen wird, wird man nicht eigentlich von einem „kunstreligiösen“,
sondern eher von einem religiösen oder „geistlichen“ Geschehen sprechen,
bei dem die Musik/Kunst wesentlich eine illustrierende oder verstärkende
Funktion hat. Sie wird dabei von vornherein im Rahmen und als Ausdruck
der institutionell definierten Religion aufgefasst.

Wie aber, wenn dieselbe Fuge nicht in einem Gottesdienst, sondern in
einem Konzert erklingt? Oder, per Radio, CD oder Stream, im eigenen
Wohnzimmer? Auch wenn vielen der historische Bezug zu Christentum
und Kirche dabei noch hinreichend präsent sein dürfte, wird vermutlich
stärker hervortreten, was selbstverständlich auch beim Gottesdienstnach‐
spiel gilt: „An sich“ oder „in sich“ hat diese Fuge keinen manifesten reli‐
giösen Charakter. Ihr musikalischer Aufbau folgt spezifisch musikalischen
Gesetzen (eben den quasimathematischen Regeln der Fuge), die selbst wie‐
derum keinen religiösen Vorgaben gehorchen. Wer beim Hören den Verlauf
der Themen und Themenvariationen verfolgt, muss dabei keineswegs wie
Goethe an das innere Gespräch „in Gottes Busen, kurz vor der Weltschöp‐
fung“1 denken – derlei religiöser Gehalt ist dem textlosen Musikstück in
seiner gänzlich eigengesetzlichen musikalischen Struktur nicht zu eigen.
Niemand muss beim Hören zwingend an irgendeinen Aspekt des christli‐
chen Glaubens denken, man kann sich vielmehr auch rein musikalisch
am „Spiel tönend bewegter Formen“ (Eduard Hanslick) erfreuen. Mit dem
religiösen Kontext entfallen die religiösen Konnotationen, es bleibt der
bloße ästhetische Vollzug.

Es ist indessen noch ein dritter Modus der Rezeption denkbar (und viel‐
fach belegt), der gewissermaßen zwischen der geistlich-religiösen und der
ästhetisch-profanen Einstellung liegt. Manche folgen dem musikalischen
Verlauf, lassen sich vom gravitätischen Klang und vom sinnreichen Inein‐

1 Zit. nach Eckart Kleßmann: Über Bach: Von Musikern, Dichtern und Liebhabern. Eine
Anthologie, Stuttgart 1992, 91.

Martin Fritz

140

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139 - am 24.01.2026, 15:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ander und Auseinander der tönenden Linien mitnehmen – und fühlen sich
dabei auf sonderbare Weise innerlich „erbaut“. Sie sind ganz bei oder in der
Musik, die sie für einen Augenblick ihrem alltäglichen Leben entnimmt,
und ohne dass dabei bestimmte religiöse Gedanken aufgerufen würden,
empfinden sie angesichts der feierlichen Töne so etwas wie eine „Erhebung
der Seele“, die sie mitunter sogar zu Tränen rührt. Dabei kann im Hinter‐
grund durchaus der sakrale Raum oder die Erinnerung an den christlichen
Kult wirksam sein; aber dies womöglich nur in einem ganz allgemeinen
Sinne. Dann erlebt die Hörerin in dieser Musik etwas Erhabenes, das eine
Tiefenschicht des Gemütes berührt, die ihr sonst verschlossen ist. Kraft
solcher Sammlung oder Ergriffenheit ähnelt dieser ästhetische Vollzug in
gewisser Weise der Haltung religiöser Andacht, wenn auch (mehr oder we‐
niger) ohne bestimmten religiösen Gehalt. Eine derartige „Musikandacht“,
gerade unter Bach-Enthusiasten nicht selten anzutreffen, wäre ein exem‐
plarischer Fall von „Kunstreligion“: Ein Kunstwerk, das primär in seiner
autonomen ästhetischen Qualität aufgefasst wird, entfaltet im Zuge dessen
eine Tiefenwirkung, die als „religiös“ oder „spirituell“ bezeichnet werden
kann, ohne doch die identifizierbaren Kennzeichen institutionell und kon‐
fessionell definierter Religion zu tragen.

Säkularisierung und Resakralisierung

Wie das Beispiel deutlich macht, können in Zeiten der generellen Emanzi‐
pation der Kunst von der Religion, die zur Praxis eines von religiös-weltan‐
schaulichen Bezügen freien, eben „autonomen“ Kunstgenusses geführt hat,
auch ursprünglich sakrale Kunstwerke nur als Kunstwerke, also „rein ästhe‐
tisch“, rezipiert werden. Solches gilt etwa auch von Kirchengebäuden, die
beim Sightseeing als Zeugnisse der Baukunst aufgesucht werden, aber auch
von den Kunstwerken in den Kirchen, den Altarbildern, Kruzifixen und
Heiligenskulpturen, deren Beschreibungen die Reiseführer füllen. Gleich
ob sie in der Kirche oder im Museum stehen – die Komposition einer
Kreuzigungsgruppe oder die Anmut einer Marienstatue sind auch einer
ästhetischen Betrachtung zugänglich, die sich für die religiösen Sujets als
solche gar nicht interessiert. Ebenso bei Vertonungen geistlicher Texte,
bei Motetten oder Oratorien: Auch sie können in ihrer lyrischen Expressi‐
vität, ergreifenden Wucht oder feierlichen Pracht ohne Rücksicht auf die
darin gestalteten Glaubensgehalte genossen werden. Der (oftmals ohnehin
schwer verständliche) Text wird dann beim Hören zum bloßen Vehikel der

Kunstreligion

141

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139 - am 24.01.2026, 15:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesungenen Töne, der religiöse Gehalt tritt für die ästhetische Aufmerksam‐
keit zugunsten des musikalischen Geschehens zurück.

Ein solchermaßen „säkularisierender“ Umgang mit religiöser Kunst,
etabliert im Zuge der allgemeinen Säkularisierung des gesellschaftlichen
Lebens und der Autonomisierung der Kunst, ist im bürgerlichen Kulturle‐
ben sehr verbreitet; im Selbstverständnis der Kunstkonsumenten dürfte
er vorherrschend sein. Dieser „ästhetischen Säkularisierung“ im Aufnahme‐
verhalten entspricht eine solche in der Präsentationspraxis: Die Ablösung
vom vormaligen religiösen „Gebrauch“ wird sinnenfällig, wo sakrale Kunst
im Museum ausgestellt oder wo geistliche Musik im Konzertsaal aufgeführt
wird.

Es würde nun aber zu kurz greifen – dies ist die grundlegende religions‐
diagnostische oder religionshermeneutische Pointe des Begriffs „Kunstreli‐
gion“ –, angesichts jener Säkularisierung bei der Alternative von „geistlich-
sakralem“ und „bloß ästhetischem“ Zugang stehen zu bleiben. Vielmehr
verweist der Begriff auf die Möglichkeit, dass es unter den Bedingungen der
Säkularisierung und Autonomisierung der Kunst zu neuen Wechselwirkun‐
gen zwischen Kunst und Religion kommt. Kennzeichnend für den neuen
Typ der Kunstrezeption ist gerade das Changieren zwischen ästhetischer
Autonomie und religiöser Wirkung: Der ästhetische Vollzug hat sich zwar
von den überkommenen Formen und Gehalten der institutionellen Religi‐
on frei gemacht; er führt aber dennoch über den „rein ästhetischen“ Ge‐
nuss hinaus in eine Gestalt religiöser Gestimmtheit, worin jene abgelegten
Formen und Gehalte in eigentümlicher Weise nachklingen.

Die Geburt des Begriffs

Der Terminus „Kunstreligion“ entstammt der Epoche der Romantik, wobei
er ältere Entwicklungen auf dem Feld von Religion und Kunst (bzw. Theo‐
logie und Ästhetik) aufnimmt. Der erste Beleg findet sich in einer epocha‐
len theologischen Schrift, in den (eingangs bereits zitierten) „Reden über
die Religion“ (1799) von Friedrich Schleiermacher. Von Kunstreligion ist
demnach zu reden, wo „der Kunstsinn für sich allein übergeht in Religion“
(166f ), wenn ein Kunstwerk den Betrachter, Hörer oder Leser gleichsam
aus eigener ästhetischer Kraft dazu bringt, „sich über das Endliche zu erhe‐
ben“ (167). Obwohl er freimütig bekennt, dass ihm selbst dieser „Weg zur
Religion“ (166) verschlossen sei, hält Schleiermacher ihn doch für legitim –
und er verheißt ihm eine große Zukunft.

Martin Fritz

142

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139 - am 24.01.2026, 15:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie eine Anspielung verrät, wurde der Theologe wesentlich von einem
Schlüsselwerk der literarischen Frühromantik zu dieser Einschätzung be‐
wogen: von den „Herzensergießungen eines kunstliebenden Klosterbru‐
ders“ (1797). Das Gemeinschaftsprodukt von Wilhelm Heinrich Wacken‐
roder (1773 – 1798) und Ludwig Tieck (1773 – 1853) kann als die erste
und wichtigste Programmschrift der Kunstreligion gelten (wenngleich der
Ausdruck selbst noch fehlt). In Aufsätzen eines fiktiven Mönchs wird darin
geschildert, wie verschiedene Protagonisten von Werken der Musik oder
der bildenden Kunst (namentlich von den Renaissancekünstlern Dürer,
Michelangelo, Raffael und Leonardo) in einen Zustand der Erhebung ver‐
setzt werden, der unverkennbar Züge religiöser Kontemplation trägt, auch
wenn dabei bestimmte christliche Glaubensinhalte keine konstitutive Rolle
spielen. So berichtet der Mönch von einem gewissen „Tonkünstler“ namens
„Joseph Berglinger“:

„Vornehmlich besuchte er die Kirchen und hörte die heiligen Oratorien,
Kantilenen und Chöre mit vollem Posaunen- und Trompetenschall unter
den hohen Gewölben ertönen, wobei er oft aus innerer Andacht demütig
auf den Knien lag […]. Ehe die Musik anbrach, [… ]harrte er auf den
ersten Ton der Instrumente – und indem er nun aus der dumpfen Stille,
mächtig und langgezogen, gleich dem Wehen eines Windes vom Himmel
hervorbrach […] – da war es ihm, als wenn auf einmal seiner Seele
große Flügel ausgespannt, als wenn er von einer dürren Heide aufgehoben
würde, der trübe Wolkenvorhang vor den sterblichen Augen verschwände
und er zum lichten Himmel emporschwebte“ (105f ).

Aber es ist keineswegs nur geistliche Vokalmusik, die bei Berglinger solche
intensiven Andachtsgefühle erweckt, sondern ebenso Instrumentalmusik:

„Wenn Joseph in einem großen Konzerte war, so setzte er sich, ohne auf die
glänzende Versammlung der Zuhörer zu blicken, in einen Winkel und hör‐
te mit eben der Andacht zu, als wenn er in der Kirche wäre – ebenso still
und unbeweglich und mit so vor sich auf den Boden sehenden Augen. Der
geringste Ton entschlüpfte ihm nicht, und er war von der angespannten
Aufmerksamkeit am Ende ganz schlaff und ermüdet“ (107).

Wie die großen Oratorien, so versetzt den idealtypischen Hörer „Joseph“
auch die Instrumentalmusik in eine kontemplative Verfassung, die mit dem
religiös konnotierten Ausdruck der „Andacht“ in die Nähe religiöser Ge‐
stimmtheit gerückt wird. Es deutet sich darin jene doppelte Charakteristik
von „Kunstreligion“ an, die bereits herausgestellt wurde: Dass sie sich an

Kunstreligion

143

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139 - am 24.01.2026, 15:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


textloser Musik entzünden kann, zeigt ihre Ablösung von der institutionell
und konfessionell definierten Religion. Dass sie sich indessen – und zwar
nach Wackenroder/Tieck vornehmlich – an den Werken christlicher Kunst
entzündet, zeigt das Nachwirken des Christlich-Religiösen in der betreffen‐
den Resonanz. Die religionsartige „Neuaufladung“ oder „Resakralisierung“
der Kunstrezeption setzt eine Säkularisierung von Religion und religiöser
Kunst voraus, sie lebt aber offenkundig von religiösen Potenzialen, die von
der nämlichen „Verweltlichung“ unbetroffen blieben.

Ältere Programme zur Ästhetisierung des Christentums

Können die „Herzensergießungen“ als die Gründungsurkunde der moder‐
nen Kunstreligion angesehen werden, darf die fragliche Zäsur doch auch
nicht überzeichnet werden. Die neue Idee eines sich in der ästhetischen
Kontemplation aufbauenden religiösen Bewusstseins wurde im 18. Jahrhun‐
dert gründlich vorbereitet. So hat Friedrich Gottlieb Klopstock, der Dichter
des christlichen Epos „Der Messias“ (1748 – 1773), in seinem Essay „Von
der heiligen Poesie“ (1755) das Ideal einer Frömmigkeit gezeichnet, die
durch den Schwung christlicher Dichtung aus der Erstarrung des lehrhaft-
dogmatischen Christentums gerissen und mit neuer Lebendigkeit und Her‐
zensinnigkeit erfüllt wird. In diesem Sinne ist denn auch „Der Messias“ von
vielen als eine Art poetisches Erbauungsbuch zur Befeuerung der privaten
Andacht gelesen worden. In den 1770er Jahren wird Klopstocks Programm
dann von Theologen (August Hermann Niemeyer) und Musikern (Johann
Friedrich Reichardt) auf die Tonkunst übertragen. Das Ergebnis ist das
Konzept einer „heiligen Musik“, erklingend in der Kirche, aber auch am
häuslichen Klavier oder im weltlichen Konzertsaal. Sie soll ebenfalls der
Erweckung frommer Empfindungen dienen – bei all denen, deren Herz
vom öffentlichen Gottesdienst mit der lehrhaften Predigt im Zentrum nicht
angesprochen wird. Die Kunst wird als Medium zur Kompensation der
affektiven Resonanzarmut der altprotestantischen Gelehrtenreligion begrif‐
fen, und sie wird dabei zum Vehikel einer außerkirchlichen bürgerlichen,
teils privaten, teils öffentlichen Andachtskultur.

Indessen ist auch Klopstocks wirkmächtige Idee der heiligen Poesie nicht
im luftleeren Raum entstanden. Es wirkt darin das pietistische Ideal leben‐
diger Frömmigkeit mit Strömungen in der Poetik und Ästhetik der Auf‐
klärung zusammen, wo die Problematik der poetischen bzw. ästhetischen
Verlebendigung religiöser (und moralischer) Inhalte ein treibendes Motiv

Martin Fritz

144

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139 - am 24.01.2026, 15:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darstellt. So kommt eine ganze Reihe von Zeitgenossen Mitte/Ende des 18.
Jahrhunderts zu der Auffassung, das überkommene Christentum benötige
dringend die Hilfe ästhetischer Versinnlichungs- und Emotionalisierungs‐
mittel, um gegen die Tendenzen zur „Vertrocknung“ der Frömmigkeit durch
protestantisch-orthodoxe Theologie und aufklärerische Verständigkeit zu
neuer Vitalität zu gelangen.

Wie diese Schlaglichter zeigen, gibt es spätestens seit Mitte des 18. Jahr‐
hunderts in Deutschland die Theorie und Praxis einer engen Synthese von
Kunst und Religion, wo die Kunst nicht mehr wie früher im Dienst des
kirchlichen Christentums steht, sondern als freies religiöses Medium fun‐
giert. In mehr oder weniger entschiedener Distanz gegenüber der Kirche
bildet sich eine Gestalt von Religion, die auf die besondere Erlebnistiefe
der Kunst setzt und sich daher im Medium des Ästhetischen vollzieht.
Man kann die fraglichen Prozesse als „Ästhetisierung“ des Christentums
bezeichnen, unmittelbar verflochten mit einer „Sakralisierung“ der freien
bürgerlichen Kunstpraxis, die in dieser Zeit entsteht. Es handelt sich dabei
aber nicht etwa um eine Entmächtigung des Religiösen, wie ein verbrei‐
tetes Vorurteil meint, sei es zugunsten eines oberflächlichen Vergnügens
am Schönen, sei es zugunsten eines ästhetischen Sinnerlebens, das als
Religionsersatz fungiert. Zumindest ursprünglich zielt die Ästhetisierung
vielmehr dezidiert auf die Wiedergewinnung einer erlebnisintensiven Her‐
zensreligion. Sie ist Teil der modernen Individualisierung des Christentums
und seiner Emanzipation von der Kirche.

Die Problematik der Unbestimmtheit

Blickt man auf spätere Konzeptionen von Kunstreligion, verwundert es
freilich nicht, dass die fraglichen Erscheinungen heute häufig im Sinne
eines Religionssurrogats gedeutet werden. Denn mit Arthur Schopenhauer
(1788 – 1860) und Friedrich Nietzsche (1844 – 1900) haben zwei Philoso‐
phen großer populärer Reichweite der ästhetischen Kontemplation religi‐
onsanaloge Funktionen wie Weltflucht, Selbstentlastung und Sinnstiftung
zugeschrieben, sie dabei aber ausdrücklich als Ersatz der abgelebten Religi‐
on ausgewiesen. Und auch Richard Wagners (1813 – 1883) Idee des „Büh‐
nenweihspiels“ verheißt eine „Erlösung“, von der nicht leicht zu sagen ist,
ob sie auf einer religiösen Erfahrung von Transzendenz beruht oder bloß
auf einer Entrückung in die imaginären Reiche der Fantasie.

Kunstreligion

145

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139 - am 24.01.2026, 15:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Hauptgrund für das Schwanken der Deutungen ist jenes Charak‐
teristikum der betreffenden Phänomene, das besonders in den einschlä‐
gigen musikästhetischen Äußerungen um 1800 hervortritt, weshalb das
romantische Modell von Kunstreligion gegenüber den Vorläuferkonzeptio‐
nen tatsächlich ein neues religionskulturelles Stadium markiert: Indem wie
bei Wackenroder/Tieck auch der Instrumentalmusik potenziell religiöse
Resonanz zugeschrieben wird, werden unbestimmte religiöse Gefühle zum
Zentralmerkmal der Kunstreligion. Das berühmteste Beispiel für diese re‐
ligiöse Aufwertung der Instrumentalmusik ist die Rezension der Fünften
Symphonie Beethovens von E.T.A. Hoffmann aus dem Jahre 1810. Ihr zufol‐
ge „erweckt“ Beethovens Musik „unendliche Sehnsucht“, ein „ahnungsvol‐
les“, „unbestimmtes Sehnen“, das die Seele des Hörers emporhebt „in das
wundervolle Geisterreich des Unendlichen“ (zit. n. Fritz 2014b, 43f ).

Bei dieser kunstreligiösen Inanspruchnahme textloser Musik ist eine
theologische bzw. religionsphilosophische Einsicht vorausgesetzt, für die
hier wiederum stellvertretend der Name Schleiermacher stehen kann. Nur
wer davon ausgeht, dass Religion nicht allein von bestimmten Lehren
oder Anschauungen lebt, sondern ebenso von unbestimmten Transzen‐
denzsehnsüchten und -ahnungen – Schleiermacher spricht vom „Gefühl
des Unendlichen“ (54) –, kann der Instrumentalmusik in ihrer bedeutungs‐
haften Unbestimmtheit derartige religiöse Qualitäten beimessen. Wer hin‐
gegen eine solche Religionstheologie bereits als Abfall vom wesenhaft kon‐
fessionell verfassten, an bestimmten Glaubensgehalten haftenden Christen‐
tum betrachtet, wird auch die Kunstreligion überhaupt als Signum einer
allgemeinen Entchristlichung beurteilen. Und auch wer das Wesen der
Religion bewusst oder unbewusst an einem solchen dogmatischen Begriff
christlicher Religion orientiert (wenn auch nicht aus dogmatisch-norma‐
tiven Gründen), wird an den für die Kunstreligion ins Feld geführten
Regungen nichts Religiöses entdecken können und sie der Sphäre des
„bloß Ästhetischen“ zuweisen. Die Wahrnehmung und das Ernstnehmen
der kunstreligiösen Resonanzen hängen demnach maßgeblich von der zu‐
grunde liegenden Auffassung von Religion oder Glauben ab.

Die Bandbreite des religiösen Lebens

Es ist nun freilich bei aller religionsästhetischen Offenheit nicht zu leugnen,
dass den ins Auge gefassten religiösen Gemütszuständen eine Unschärfe
eignet, die zur Verflüchtigung neigt. Sollen sie dennoch theologisch wert‐

Martin Fritz

146

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139 - am 24.01.2026, 15:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschätzt werden, müssen sie mit den bestimmteren Formen christlichen
Glaubens in Beziehung gesetzt werden. Dazu bedarf es einer Korrektur
im herkömmlichen Bild des christlichen Glaubens. Wie ausgeführt verdan‐
ken wir der Romantik (und vorlaufenden Tendenzen im Pietismus) einen
Sensus dafür, dass zur Religion auch Empfindungen gehören, die aller aus‐
sagen- und vorstellungshaften Glaubensbestimmtheit vorausliegen – und
dass der Verlust dieser Erlebnisdimension einer dogmatischen Rationali‐
sierung gleichkommt, die religiöse Verarmung bedeutet. Das subjektive
Frömmigkeitsleben ist demzufolge nicht statisch als fixer Zustand von
Glaubensgewissheit zu fassen; vielmehr bewegt es sich auf einer breiten
Skala von Bestimmtheits- und Gewissheitsgraden, die von dunkler Tran‐
szendenzsehnsucht bis zu Momenten klarer Heilsgewissheit reicht.

Folgt man dieser Beschreibung, so steht der Begriff der Kunstreligion für
die Fähigkeit der Kunst, in Ergänzung zu allen dogmatisch oder symbolisch
bestimmteren Formen christlicher Religion jene mehr oder weniger vagen
religiösen Gefühle zu kultivieren, die für die Spiritualität konstitutiv sind,
die aber innerhalb der institutionellen Christentumspraxis wenig Raum
finden. Unter der Voraussetzung einer entsprechend variablen Auffassung
christlicher Religiosität kann die Kirche mit ihren sprachlich-symbolischen
Ausdrucks- und Reflexionspotenzialen an die betreffende Erlebnissphäre
anknüpfen. Ihr kommt es dann zu, die flüchtigen Anklänge des Übersinn‐
lichen in der Kunst aufzunehmen und sie mithilfe der christlichen An‐
schauungen und Symbole zu deuten, auf dass sie durch einen derartigen
Bestimmtheitszuwachs an Stetigkeit und lebensbestimmender Kraft gewin‐
nen. Zugleich bleibt das kirchliche Christentum aber selbst dauerhaft auf
die nichtsprachliche Erlebnisschicht der Kunst angewiesen, um sich einen
elementaren Sinn für das institutionell und konfessionell unverrechenbare
Geheimnis des Göttlichen zu bewahren.

Fazit

Im vorliegenden Artikel wurden die historischen und sachlichen Konturen
des Begriffs „Kunstreligion“ skizziert. Die Fülle von Phänomenen, die dafür
heute als potenzielle Erscheinungsformen infrage kommen, konnte dabei
nicht einmal ansatzweise in den Blick genommen werden: Konzert und
Museum, Architektur, Literatur und Theater, Film und Hörspiel, daneben
der gesamte Überschneidungsbereich von Kunst und Kirche, und all dies
analog zum „hochkulturellen“ auch für den „popkulturellen“ Bereich – die

Kunstreligion

147

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139 - am 24.01.2026, 15:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglichen Orte religiöser oder spiritueller Resonanzen von Kunst sind
unüberschaubar.

Ungeachtet dessen kann abschließend ein doppeltes Resultat festgehalten
werden. Zum einen liegt die religionsdiagnostische Leistung des Begriffs
„Kunstreligion“ darin, dass er eine Sphäre ästhetisch evozierter Spiritualität
wahrzunehmen erlaubt, die für das gewöhnliche Instrumentarium religiö‐
ser Zeitdiagnose unsichtbar bleibt. Der Terminus weist auf eine spirituelle
Ansprechbarkeit kunstsinniger Menschen hin, ohne deren Beachtung das
Bild der Gegenwartsreligiosität unvollständig wäre. Wie jene Spiritualität
religionsdiagnostisch zu erheben ist, versteht sich indes nicht von selbst.
Aber ein Anfang wäre gemacht, würden beispielsweise die zahllosen Akteu‐
re und Besucher von Kirchenkonzerten auf ihre Motivation und ihr Erle‐
ben beim Musizieren und Musikhören hin befragt. Lagen die Theoretiker
der Aufklärung und Romantik mit ihren Beschreibungen seinerzeit richtig,
so ist jedenfalls auch heute davon auszugehen: Menschen suchen und fin‐
den in der Kunst eine emotionale religiöse Innerlichkeit, die ihnen die
hergebrachten Formen der öffentlichen Religion oftmals nicht vermitteln –
die ihnen aber mitunter einen neuen Zugang zu jenen Formen vermitteln
kann.

Damit ist auch schon die kirchliche Relevanz des Konzepts benannt. In
der Kunstreligion liegt für die Kirche eine in ihrer Bedeutung kaum zu
überschätzende Kontaktfläche mit einer freien, fluiden Spiritualität, die
ihre Repräsentanten wahr- und ernst nehmen sollten. Es versteht sich
freilich nicht von selbst, wie kirchlicherseits an diese Spiritualität anzu‐
knüpfen ist. Als Form von Spiritualität mit einer langen Geschichte der
Emanzipation von der Kirche dürfte sie allergisch gegen plumpe Verein‐
nahmungsversuche sein. Aber immerhin verfügen die Kirchen über ein
großes Reservoir an geistlicher Kunst und Musik, worin der Übergang zu
den christlichen Gehalten und Symbolen gewissermaßen vorgezeichnet ist.
Mit diesen Schätzen haben die Kirchen zu „wuchern“, um kirchenfernen,
aber ästhetisch ansprechbaren Zeitgenossen durch eine feinfühlige Ausle‐
gung ihrer „unendlichen Sehnsucht“ die Symbolwelt des Christentums wie‐
der nahezubringen.

Literatur

Auerochs, Bernd (2006): Die Entstehung der Kunstreligion, Göttingen.
Barth, Ulrich (2004): Ästhetisierung der Religion – Sakralisierung der Kunst. Wackenro‐

ders Konzept der Kunstandacht, in: ders.: Aufgeklärter Protestantismus, Tübingen,
225 – 256.

Martin Fritz

148

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139 - am 24.01.2026, 15:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Buntfuß, Markus (2008): Art. Kunstreligion, in: Enzyklopädie der Neuzeit, Bd. 7, Stutt‐
gart, 349 – 351.

Fritz, Martin (2014a): Hallische Avantgarde. Die Erfindung der Ästhetik und die Ästheti‐
sierung des Christentums, in: ZNThG 21, 1 – 27.

Fritz, Martin (2014b): Musikandacht. Über Herkunft und Bedeutung eines Elements
bürgerlicher Religionskultur, in: ZThK 111, 28 – 55.

Fritz, Martin (2011): Vom Erhabenen. Der Traktat „Peri Hypsous“ und seine ästhetisch-
religiöse Renaissance im 18. Jahrhundert, Tübingen.

Meier, Albert/Costazza, Alessandro/Laudin Gérard (2011/12/14): Kunstreligion. Ein äs‐
thetisches Konzept der Moderne in seiner historischen Entfaltung, 3 Bde., Berlin/Bos‐
ton.

Müller, Ernst (2004): Ästhetische Religiosität und Kunstreligion in den Philosophien von
der Aufklärung bis zum Ausgang des deutschen Idealismus, Berlin.

Schleiermacher, Friedrich (1799): Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter
ihren Verächtern, Studienausgabe, hg. von G. Meckenstock, Berlin 2001 (zitiert nach
Originalpaginierung).

Wackenroder, Wilhelm Heinrich/Tieck, Ludwig (1797): Herzensergießungen eines
kunstliebenden Klosterbruders, Stuttgart 2001.

Kunstreligion

149

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139 - am 24.01.2026, 15:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748947806-139 - am 24.01.2026, 15:17:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Annäherung
	Säkularisierung und Resakralisierung
	Die Geburt des Begriffs
	Ältere Programme zur Ästhetisierung des Christentums
	Die Problematik der Unbestimmtheit
	Die Bandbreite des religiösen Lebens
	Fazit

