Eine leicht gekiirzte Version gleichzeitig in: The Ethics of War : Shared Prob-
lems in Different Traditions / ed. by Richard Sorabji and David Rodin. — Al-
dershot : Ashgate, 2006. — S. 108-137

Uberblick iiber jiidische nachbiblische Stellungnahmen zur Kriegsethik, vor allem
zur Frage der Verpflichtung zum Kriegsdienst. Referiert talmudische, mittelalterli-
che, neuzeitliche und zeitgendssische AuBerungen.

3.2.2 Christentum

Bibliographien:

Ronald G. Musto, The Peace Tradition in the Catholic Church. — New York 1987
Axel Heinrich, Denkmuster zur Eindimmung und zur Legitimation von Gewalt im
Christentum und im Islam : ein Literatureinblick. — Bonn : Deutsche Kommission
Justitia et Pax, 2006 (Uberblick iiber Literatur der 1990er/2000er Jahre zum christli-
chen Ideal der Gewaltlosigkeit, zur Lehre vom Gerechten Krieg und zu neueren
Tendenzen eines Heiligen Krieges gegen islamischen Terror).

3.2.2.1 Neues Testament

Bibliographien:

Klaus Geyer, Literaturbericht zu Arbeiten aus dem Bereich der neutestamentari-
schen Wissenschaft, in: Frieden — Bibel — Kirche / hrsg. von Gerhard Liedke. —
Stuttgart 1972. — S. 187-199 (Uberblick iiber die deutschsprachige Forschung nach
1945).

Uberblick:

Willard M. Swartley, War and Peace in the New Testament, in: Aufstieg und Nie-
dergang der Romischen Welt : Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der neueren
Forschung, Teil II, Principat, Band 26, Religion, Teilband 3: Vorkonstantinisches
Christentum : Neues Testament (Sachthemen). — Berlin 1996. — S. 2298-2408

Comblin, Joseph

Theologie des Friedens : biblische Grundlagen. — Graz (u.a.) : Verl. Styria,
1963. — 448 S.

Ubersetzung des 1. Bandes von Comblins Théologie de la paix. — Paris 1960

In den Evangelien iiber das Wirken Jesu in Galilda zeigt Jesus das Reich Gottes
mehr, als daB3 er davon spricht; die Rettung und der Frieden sind dasselbe. Im Jo-
hannesevangelium spielt Frieden keine Rolle in der Rede Jesu, sondern in der Passi-
on; Johannesevangelium wie Apokalypse verkiinden Jesus als Sieger iiber die Welt.
Bei Paulus ist der Frieden ein Gebot, aber zugleich ein Mysterium, abgeleitet aus der
Einheit der Kirche. Lukas in Evangelium und Apostelgeschichte versteht den Frie-

76

https://dol.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:* - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den als eine Verwirklichung in der Geschichte. Dafiir ist ein Frieden zwischen Israel
und Rom nétig, den Jesus vermitteln wollte, der aber nur in der Kirche verwirklicht
wird (nicht durch die Kirche). ,,Ausgehend von der Frage, welche Antwort die Kir-
che auf das Problem des Friedens gibt, kommen wir mit dem hl. Lukas zu der Fest-
stellung, daf3 diese Antwort die Kirche selbst ist.

Stuhlmacher, Peter

Der Begriff des Friedens im Neuen Testament und seine Konsequenzen, in:
Historische Beitrige zur Friedensforschung / hrsg. von Wolfgang Huber. —
Stuttgart : Klett ; (u.a.), 1970 (Studien zur Friedensforschung ; 4) S. 21-69
Stuhlmacher sortiert die verschiedenen Friedensbegriffe im Neuen Testament — die
jiidische Tradition in der Verkiindigung Jesu nach den synoptischen Evangelien und
die Ausbildung einer christologischen Friedenstheologie (,,Er ist unser Friede®) bei
Paulus, Lukas, Johannes. Auch bei Paulus ist die Spiritualisierung des Friedens
begrenzt durch die Naherwartung der Endzeit. Stuhlmacher pladiert dafiir, nicht aus
aktuellem Bedarf den neutestamentarischen Friedensgedanken um seine eschatolo-
gischen Momente zu bringen.

Hegermann, Harald

Die Bedeutung des eschatologischen Friedens in Christus fiir den Weltfrieden
heute nach dem Zeugnis des Neuen Testaments, in: Der Friedensdienst der
Christen : Beitrige zu einer Ethik des Friedens / hrsg. von Werner Daniels-
meyer. — Giitersloh : Mohn, 1970. - S. 17-39

Das Neue Testament folgt der alttestamentarischen Apokalyptik, sofern sie die radi-
kale kosmische Wende verkiindet, bricht aber mit der Apokalyptik, sofern sie die
radikale eschatologische Umwilzung als im Jesusereignis angebrochen verkiindet.
Hegermann sortiert die verschiedenen Friedensbegriffe im Neuen Testament: Frie-
densgruB3-Texte (die das in Jesus erschienene Heil verkiinden, Mt 10 und Lk 10),
kosmologische Friedensverkiindigungen (die das Weltende als schon geschehen
verkiinden Lk 2 und 19, Rom 5 und 8), Friedensmahnungen (Mt 5=Bergpredigt).
Das Anbrechen des Heils in der Welt kann nicht einfach auf personliche Rettung
reduziert werden, das christliche Leben ist keine Abwendung von der Welt. ,,Die
Maichte werden geradezu wesenlos vor dieser Gottesgewiheit.“ Die Aufgabe der
Kirche fiir den Weltfrieden kann allein sein, Gott zu bezeugen.

Dinkler, Erich

EIRENE : der urchristliche Friedensgedanke. — Heidelberg : Winter, 1973. — 48
S. (Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften : philoso-
phisch-historische Klasse ; 1973, 1)

Das Wort ist zwar griechisch, nicht aber sein Inhalt. Die neutestamentarische Frie-
densvorstellung ist im Kreuzesereignis gegriindet, eine Umdeutung der alttestamen-
tarischen Vorstellung von Gott als Geber des Friedens. Starke Hinweise, daB fiir den
historischen Jesus die Friedenspredigt eine groe Rolle gespielt hétte, gibt es dage-

77

https://dol.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:* - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen nicht. Der christliche Friedensgedanken ist nicht vom Christusgeschehen ablos-
bar und deshalb immer nur in Verbindung mit der Christusbotschaft zu verkiindigen.

Brandenburger, Egon

Frieden im Neuen Testament : Grundlinien urchristlichen Friedensverstind-
nisses. — Giitersloh : Giitersloher Verlagshaus, 1973. — 75 S.

Sehr iibersichtliche Auflistung verschiedener Friedenbegriffe (ein Wort, das Bran-
denburger freilich vermeiden will): Frieden als neue Weltordnung im Rahmen ur-
christlicher Apokalyptik (in der Johannesapokalypse freilich auch der Krieg gegen
die Feinde Gottes), kosmische Friedensstiftung in weisheitlichen Hymnen (Kolosser
1 und 2, Phil 2), Bild der synoptischen Evangelien vom Frieden stiftenden Messias-
konig Jesus (Lk 2 und 19), Vermichtnis des Friedens Jesu fiir die Seinen im Johan-
nesevangelium, Frieden mit Gott in der Theologie des Paulus als Vorwegnahme des
endzeitlichen Friedens in der Gemeinde.

Baumbach, Giinther

Das Verstindnis von eiréné im Neuen Testament, in: Theologische Versuche 5
(1975) 33-52

In den synoptischen Evangelien ist das Wort eiréné selten. Es verkiindet ein ,,Ele-
ment der Unruhe und des Unfriedens®, eine neue Ordnung der Barmherzigkeit gegen
die Gesetzesgerechtigkeit. Den Friedensstiftern wird Heil verkiindet, weil sie Gott
imitieren. Diese neue Ordnung setzt aber voraus, da} der Urteilsspruch Gottes iiber
die Welt akzeptiert wird. Bei Paulus kommt eiréné haufig vor, freilich liberwiegend
in Grullformeln. Frieden ist hier in jiidischer Tradition die kiinftige messianische
Ordnung, zum Teil der Frieden mit Gott, aus Gottes bleibender Liebe zu seinen
Geschopfen (der Rahmen ist nicht die individuelle Seele, sondern die gesamte
Schopfung, vor allem aber die Kirche). Im Johannesevangelium ist Jesus gekom-
men, damit Frieden sei, die Glaubigen sind in einem Friedenszustand im Gegensatz
zur Verwirrung der Welt. Es wird keine neue Weltordnung verheiflen, sondern Teil-
habe an der Ruhe Christi. Im Neuen Testament ist Frieden eschatologisch und des-
halb nicht einfach in der Gegenwart wiederholbar. Die Christen miissen aber darauf
bestehen, dal} eine neue Ordnung eine auf Gott bezogene Ordnung sei.

Eschatologie und Frieden in biblischen Texten / hrsg. von Gerhard Liedke. —
Heidelberg : FEST, 1978. — 409 S. Texte und Materialien der Forschungsstiitte
der Evangelischen Studiengemeinschaft : Reihe A ; 7 : Eschatologie und Frie-
den ; 2)

Exegetische Beitrage zur Eschatologie in Hebréischer Bibel, in rabbinischer Litera-
tur und im Neuen Testament. Wéhrend die rabbinische Literatur von einer unbefrie-
deten, aber befriedbaren Welt ausgeht, greift das Neue Testament auf die Rede von
der Herrschaft Gottes zuriick, die Not, Gewalt und Unfreiheit beseitigen wird.

Ein Schliisseltext der Friithzeit der deutschen Friedensforschung. Die Forschungs-
stitte der Evangelischen Studiengemeinschaft hatte einen sehr weiten Friedensbe-
griff, nicht nur die Abwesenheit von Gewalt, sondern auch die Minderung von Not

78

22.01.2026, 03:43: Nic)



https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Unfreiheit. Der Friedensbegriff des Neuen Testaments, die durch Christus ver-
mittelte Gottesgemeinschaft, ist mit diesem positiven Friedensbegriff vereinbar, aber
nicht identisch. Der menschliche Weg zum Frieden bleibt immer unvollkommenes
menschliches Bemiihen ,,im Bereich des Vorletzten®.

Wengst, Klaus

Pax Romana : Anspruch und Wirklichkeit ; Erfahrungen und Wahrnehmun-
gen des Friedens bei Jesus und im Urchristentum. — Miinchen : Kaiser, 1986. —
292 S.

Die Welt des Neuen Testaments ist Teil des Widerstandes gegen Rom, vor allem des
Widerstandes gegen das romische Steuersystem. Die Gewaltlosigkeit bei Jesu ist
Anstiftung zur Solidaritidt mit den Armen, die Gleichsetzung von Frieden mit Ord-
nung soll durch die Machtlosen gebrochen werden. Paulus wird in die Tradition des
so verstandenen Jesus gestellt, v. a. 1 Thess. 5, 2f. Frieden und Sicherheit sind eine
allgemeine Parole der Welt, aber nicht fiir Christen. Der Frieden mit Gott bei Paulus
ist auch nicht als individualisierter Frieden des Herzens gemeint. Von spéiteren
Zeugnissen werden Lukas und der (nichtkanonische) Klemensbrief als der Pax Ro-
mana verfallen gedeutet, die Johannesapokalypse als Zeugnis des leidenden Wider-
stands.

Lindemann, Andreas

Der Friede Gottes und der Friede der Welt : zum Friedensverstindnis im Neu-
en Testament, in: Der Frieden : Rekonstruktion einer europiischen Vision /
hrsg. von Klaus Garber und Jutta Held. — Miinchen : Fink, Bd. I, 2001, S. 45-62
Lindemann betont im 1. Teil das Fehlen fast aller direkten politischen Aussagen im
Neuen Testament, selbst der Jiidische Krieg (die neutestamentarische Welt ist der
einzige Teil des Romischen Reiches, wo es zu einem Krieg gegen die romische
Herrschaft kam), spielt keine Rolle. Der 2. Teil ist ein Uberblick iiber die verschie-
denen Friedensbegriffe des Neuen Testaments: Frieden in der Verkiindigung Jesu
(v.a. Mt 5=Bergpredigt und Lk 10), Verbindung zwischen alttestamentarischer Frie-
densverheiBung und dem kommenden Christus (Lk 2 und 19), Botschaft des Paulus
vom Frieden des Menschen mit Gott (1. Thes 5,2f als Gegenentwurf zum Romi-
schen Schlagwort pax et securitas, das nur ein Scheinfrieden ist), den Frieden als
Uberwindung der Welt durch Jesus (Joh 14-16), die Verkiindigung des Endes der
Pax Romana (Johannesapokalypse, der einzige klar politische Text, der christliche
Frieden in Kontinuitit zum Frieden in der Welt sieht). Der christliche Frieden ist
nicht ein politischer Frieden, sondern der Frieden einer an Jesus Christus glaubenden
Gemeinde.

Swartley, Willard M.

Covenant of Peace : the Missing Peace in New Testament Theology and Ethics.
— Grand Rapids, Michigan (u.a.), Eerdmans, 2006. — 542 S.

Das gesamte Neue Testament ist Friedensverkiindigung, aber es gibt fast so viele
Friedensbegriffe wie Texte im Neuen Testament. Matthdus Botschaft identifiziert

79

22.01.2026, 03:43: Nic)



https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friedensstifter mit den Kindern Gottes, zentral ist Feindesliebe. Markus lehrt Schii-
lerschaft, zentral ist das Ende der Rache. Lukas Evangelium der Freude, der Erlo-
sung, des Friedens bietet einen Gegenentwurf zum romischen Triumph. Die Apo-
stelgeschichte zeigt den Frieden im Gemeindeleben. Bei Paulus ist Rechtfertigung
soziale Versdhnung und Friedensstiftung, Christus verséhnt die Feinde in einem
Korper mit Gott. Die Johannitischen Schriften zeigen die Christen als eine Gemein-
de gegenseitiger Liebe gegen die Welt des Konfliktes, Friedensstiftung nach aufien
kann nur nach dem Vorbild der Gemeinde erfolgen; die Botschaft der Apokalypse
ist die Souverinitit Gottes, der gewaltfreie Sieg des Lamm Gottes.

Swartley préasentiert nicht nur die Friedensbegriffe seiner biblischen Autoren, son-
dern gibt ausfiihrliche Charakterisierungen dieser Biicher, was die Verortung des
Friedens nachvollziehbar macht. Eine Summe der deutsch- und englischsprachigen
Forschung der letzten Jahrzehnte zum Frieden im Neuen Testament. Ein Studien-
buch fiir die néchsten Jahrzehnte. (Die Rede vom ,,missing peace‘ bezieht sich dar-
auf, daf3 die theologischen Lehrbiicher den Frieden nicht beachten.)

3.2.2.1.1 Synoptische Evangelien

Es geht hier um das Jesuszeugnis, um die Lehre der Feindesliebe, die parallel, aber
mit deutlichen Unterschieden, bei Matthdus 5, 38-48 (die Bergpredigt) und Lukas 6,
27-36 tberliefert ist, um die Schwertworte (er sei nicht um des Friedens, sondern um
des Schwertes willen gekommen, Mt 10, 34=Lk 12, 49-53; wer kein Geld hat, soll
den Mantel verkaufen und ein Schwert kaufen, Lk 22, 35-38), um die Reinigung des
Tempels von den Krdmern (Mt 21, 12—13, Lk 19, 45-46, Joh 2, 13-22) und um die
Widerstandslosigkeit der Passion. Die Literatur hat vor allem zwei Aufgaben bear-
beitet: 1., genauere Bestimmung des Kontext der Lehre Jesu. Es gibt bei Jesus keine
direkten AuBerungen iiber Krieg und Frieden, aber er konnte doch mehr als die
Streitvermeidung im Alltag gelehrt haben. Die Gewaltfreiheit konnte in die Situation
der Romischen Besatzung gehoren und Gandhi, der stark vom Vorbild Jesu gepragt
war, hat es so verstanden. 2., Bestimmung der Traditionsgeschichte der Predigt Jesu.
Die Paulinischen Briefe mit ihrer Mahnung nicht Boses mit Bosem zu vergelten,
diirften die &lteste Quelle sein, man hat viel diskutiert, ob sie wirklich auf Jesus oder
auf jlidische und hellenistische Quellen zuriickgeht. Die Zeugnisse bei Matthdus und
Lukas diirften die Worte Jesu bereits durch Erfahrungen der frithen Kirche interpre-
tiert haben. Wir haben keinen direkten Zugang zu Jesus selber.

Ein guter Sammelband hat Aufsétze zu diesen Fragen zusammengestellt:

The Love of Enemy and Nonretaliation in the New Testament / ed. by Willard M.
Swartley. — Louisville, Kentucky 1992 (Seite 314-322 ist die deutsch- und englisch-
sprachige Literatur seit Ende des 19. Jahrhunderts aufgelistet).

Uberblick iiber die Deutungen der Bergpredigt im 20. Jahrhundert (vor allem in der
deutschsprachigen protestantischen Theologie):

80

https://dol.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:* - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Clarence Bauman, The Sermon on the Mount : the Modern Quest for its Meaning. —
Macon, GA 1985.

Stellungnahmen von Theologen und Politikern zum Verhiltnis von Bergpredigt und
Politik (veranlafit vom Streit um die Nachriistung der NATO mit Mittelstreckenrake-
ten):

Christen im Streit um den Frieden : Beitrdge zu einer neuen Friedensethik / zusam-
mengestellt von Wolfgang Brinkel ... — Freiburg 1982. — S. 55-106 Die Bergpredigt
— eine aktuelle Auseinandersetzung.

Fast, Henry A.

Jesus and Human Conflict. — Scottdale, PA : Herald Pr., 1959. — 209 S.

Es geht bei Jesus nicht um eine abstrakte allgemeine Menschenliebe und nicht um
Politik, sondern um konkrete Situationen des tdglichen Lebens in der ldndlichen
Umgebung Jesu. Jesus predigt einen Geist der Liebe, gegen den Geist der Vergel-
tung. Dariiber hinaus werden Rechtfertigung oder Verwerflichkeit der Gewalt nicht
zum Thema gemacht; eine legalistische Anwendung eines Prinzips der Gewaltfrei-
heit kann man in den Evangelien nicht finden. Gewaltfreiheit ist weder ein isoliertes
Prinzip noch die Basis der Lehre, sondern die Frucht des Liebesgebots. Diese Ge-
waltfreiheit ist weniger in Jesu Lehren zu suchen, als in seinem ganzen Leben, vor
allem in der Passion. Vergeltung ist nicht erlaubt, weil allein Gott Gerechtigkeit im
Strafen zugestanden werden kann. Die Basis ist Jesu Begriff Gottes als Vater. Den
Menschen bleibt nur, den bosen Willen durch guten Willen zu schmelzen.

In den zahllosen spiteren Arbeiten zur Gewaltlosigkeit im Neuen Testament steht
nicht viel, was nicht schon besser bei Fast steht.

Strobel, August

Die Friedenshaltung Jesu im Zeugnis der Evangelien — christliches Ideal oder
christliches Kriterium? in: Zeitschrift fiir evangelische Ethik 17 (1973) 97-106
Lukas ist der Evangelist, der Christus am starksten vom Frieden her begreift, das ist
eine Erflillung antiker Friedenssehnsucht, ein Gegenentwurf zur Friedenspropaganda
des Kaisers Augustus. Bei Matthdus ist Frieden kein Thema, desto mehr Gewaltlo-
sigkeit, ein verfolgter Jesus, der Leiden auf sich nimmt, statt Engelheere zu bemiih-
en. Markus zeigt das Mifitrauen Jesu gegen die Macht. Die Titelfrage wird klar be-
antwortet: Ein Christ muf Pazifist sein, ,,nur Unkenntnis und Voreingenommenheit
konnen das bestreiten.*

Schottroff, Luise
Gewaltverzicht und Feindesliebe in der urchristlichen Jesustradition : Mat-
thius 5, 38-48; Lukas 6, 27-36, in: Jesus Christus in Historie und Theologie :
Festschrift Hans Conzelmann / hrsg. von Georg Stecker. — Tiibingen : Mohr,
1975. - S.197-221

81

22.01.2026, 03:43: Nic)



https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neudruck in: Luise Schottroff, Befreiungserfahrungen : Studien zur Sozialge-
schichte des Neuen Testaments. — Miinchen : Kaiser, 1990 (Theologische Bii-
cherei ; 82) S. 12-35

In der Regel wird die Feindesliebe als Ausweitung der Néichstenliebe zu allgemeiner
Menschenliebe interpretiert. Schottroff sieht sie dagegen als gewaltlosen Kampf der
Christen gegen die Ubermacht der Feinde des Christentums. Feindesliebe kann es
erst durch Feindschaft geben. Der Verfolger soll in die eigene Gemeinschaft des
Miteinander-Lebens und der Erwartung des Heils einbezogen werden. ,,Das Ja zur
Gewaltlosigkeit ist nur glaubwiirdig, wo es im Zusammenhang einer Widerstands-
praxis steht und wo es ein kdmpferisches und missionarisches Mittel ist auf dem
Wege zu einem Heil fiir alle.

Theiflen, Gerd

Gewaltverzicht und Feindesliebe (Mt 5,38-48/Lk 6,27-38) und deren sozialge-
schichtlicher Hintergrund, in: Gerd Theiflen, Studien zur Soziologie des Ur-
christentums. — Tiibingen : Mohr, 1979. — S. 160-197

TheiBen verortet die Feindesliebe bei Matthdus im System romischer Zwangsver-
pflichtungen, bei Lukas in den Kreditbeziehungen der hellenisierten jiidischen Ge-
meinden. Die gemeinsame Tradition beider Texte stammt aber aus der Situation
christlicher Wanderprediger, die umherziehen und geschmiht werden. Dazu kommt
eine Praxis jlidischen gewaltfreien Widerstandes gegen Kultverletzungen durch die
romischen Besatzer. Die Leistung Jesu ist, das Prinzip der Gewaltfreiheit von diesen
bestimmten Anléssen geldst zu haben.

Piper, John

»Love Your Enemies“ : Jesus’ Love Command in the Synoptic Gospels and in
the Early Christian Paranaesis ; a History of the Tradition and Interpretation
of its Uses. — Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 1979. — LX, 273 S. (Society for
New Testament Studies : Monograph Series ; 38)

Die erste grofle traditionsgeschichtliche Untersuchung kommt zu dem Schluf, daf3
trotz der Unterschiede im einzelnen die Aussage bei Jesus, in den frithchristlichen
Lehrschriften und in den Evangelienberichten iiber Jesus im Ganzen gleich sind:
Auf allen drei Ebenen ist die Gnade Gottes, die sich in Jesus zeigt, entscheidend, der
eschatologische Horizont deutlich und der Kern des Liebesgebot eine vollige Ver-
wandlung der Person des Gléubigen.

Wolbert, Werner

Bergpredigt und Gewaltlosigkeit in: Theologie und Philosophie 57 (1982) 498-
525

Bei Jesus geht es nicht um eine Klugheitsregel, Gewalt in Grenzen zu halten, son-
dern um eine Bestimmung der Liebe. Beendet werden soll nicht die Spirale der Ge-
walt, sondern die Spirale der Bosheit, des Egoismus, der Feindschaft. Gewaltloses
Handeln ist Mahnung zur Umkehr durch ein Zeichen des Wohlwollens, der Selbstlo-
sigkeit, der lauteren Gesinnung. Wirksam ist das nur, wenn auf der anderen Seite ein

82

https://dol.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:* - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»halbwegs anstindiger Mensch steht. In der Politik wird Gewaltfreiheit ein Prob-
lem, weil man die moglichen gewaltsamen Folgen der Gewaltfreiheit nicht nur auf
sich selbst nimmt, sondern an andere weiter gibt.

Eine philosophische Kritik des Gewaltverzichts mit der Bergpredigt als Aufhénger.
Ein gutes Beispiel, wie die um das Reich Gottes gebrachte biblische Lehre zur Ge-
sinnungsethik wird, der die Verantwortungsethik unvermittelbar entgegen gegestellt
wird.

Lohfink, Gerhard

Der ekklesiale Sitz im Leben der Aufforderung Jesu zum Gewaltverzicht (Mt 5,
39b-42/Lk 6,29f), in: Theologische Quartalschrift 16 (1982) 236-253

Da Jesus keine Heidenmission ins Auge fafite, wendet sich die Aufforderung zur
Gewaltlosigkeit nicht an den isolierten Einzelnen und nicht an die Menschheit, son-
dern an das Volk Israel bzw. das neue Gottesvolk der christlichen Gemeinde, in der
Vertrauen herrscht. ,,Der beste Dienst, den die Christen der Welt leisten kénnen, ist
deshalb der Aufbau lebendiger Gemeinden, in denen die Bergpredigt gelebt und die
Aufforderung Jesu zum Gewaltverzicht wortlich genommen wird.*

Lapide, Pinchas

Die Bergpredigt — Friedensutopie oder Realpolitik? : Eine jiidische Auslegung,
in: Christen im Streit um den Frieden : Beitriige zu einer neuen Friedensethik ;
Positionen und Dokumente / Zusammenstellung und Bearbeitung Wolfgang
Brinkel ... — Freiburg : Dreisam-Verl., 1982. — 96-106

»Eine jidische Auslegung® bedeutet eine konsequent antiperfektionistische Ausle-
gung des Gebotes, die Feinde zu lieben. Die Entfeindung wird als Methode zur
Schrumpfung von Konflikten verstanden. Lapide kann sich nicht vorstellen, daf3 der
griechische Ubersetzer des Matthdusevangeliums die Worte Jesu verstanden hat.
Romer 12, 21 (,,LaB dich nicht vom Bosen iiberwinden, sondern {iberwinde du das
Bose durch das Gute!*) zeigt eher den Geist, der den Worten Jesu unterstellt werden
muf.

Gillman, John

A Temptation to Violence : the Two Swords in Lk 22:35-38, in: Louvain Studies
9 (1982) 142-153

Gillman wendet sich gegen die einflufireiche Interpretation (Adolf von Harnack bis
Hans Conzelmann), da8 die Aufforderung Jesu, Schwerter zu kaufen, den Ubergang
von der Zeit der Leitung der Gemeinde durch Jesus zur Zeit der Kirche anzeigt. Statt
dessen sieht er eine Episode in der Entfaltung des Passionsgeschehens: Fiir uns
bleibt unklar, ob Jesus zum gewaltsamen Widerstand bereit war, die Jiinger waren
es. Aber Jesus kommt zur Gewaltfreiheit.

Hoffmann, Paul
Tradition und Situation : zur ,,Verbindlichkeit* des Gebots der Feindesliebe in
der synoptischen Uberlieferung und in der gegenwirtigen Friedensdiskussion,

&3

22.01.2026, 03:43: Nic)



https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in: Ethik im Neuen Testament : Eduard Schweizer zum 70. Geburtstag / hrsg.
von Karl Kertelge. — Freiburg i. Breisgau : Herder, 1984 (Quaestiones disputa-
tae ; 102) S. 50-118

Neudruck in: Paul Hoffmann, Tradition und Situation : Studien zur Jesusiiber-
lieferung in der Logienquelle und den synoptischen Evangelien. — Miinster :
Aschendorff, 1995 (Neutestamentliche Abhandlungen ; 28) S. 3-61

In der Regel wird davon ausgegangen, dal3 Jesus als Feinde eine bestimmte Gruppe
gemeint habe, vor allem Verfolger der Kirche. Damit wird die Kirche unzuléssig in
die Zeit Jesu zuriickverlegt. Hoffmann hélt an der Eschatologie als Rahme des Lie-
besgebotes fest, nicht aber an der Gemeinde der Christen. Bei Matthaus und Lukas
ist der Rahmen der jiidischen Gemeinde aber bereits verlassen. Bei Matthéus bleibt
die Feindesliebe zentral: Friedensmessias gegen einen zelotischen Kriegs- und Sie-
gesmessias. Bei Lukas dominiert das Verhiltnis von Reichen und Armen in der
christliche Gemeinde; das Prinzip der Gegenseitigkeit soll iiberwunden werden
durch Einbeziehung deren, die nicht riickerstatten konnen. Dieses Liebesgebot gilt
auch tiber die Grenze der Gemeinde hinaus, es wird eine Welt sichtbar, wie sie als
Gottes Schépfung sein konnte. Die synoptische Uberlieferung enthilt keine politi-
schen Anweisungen, aber Christen miissen eine politische Feindesliebe entwickeln:
Wir miissen erkennen, daB3 jeder Feind Gottes Geschopf ist und daB auch wir auf
Vergebung angewiesen sind. Konkret bedeutet das Abbau von Feindbildern, Ver-
trauensbildung, Defensivstrategien.

Spiegel, Egon

Gewaltverzicht : Grundlagen einer biblischen Friedenstheologie. — Kassel :
Weber, Zucht, 1987. —279 S.

Spiegel klart den Umfang des Gewaltverzichts Jesu durch Diskussion der Schwert-
worte und der Tempelreinigung. Gegen Versuche, den Verpflichtungsgrad der
Bergpredigt zu entschérfen, und gegen Deutungen, die Jesus mit revolutiondrer
Gewalt in Beziehung bringen. Der Gewaltverzicht Jesu muf3 aus seinem Gottesbild
verstanden werden. Es ist ein Gott, der selber von Gewaltverzicht geprégt ist. Der
Gewaltverzicht Jesu ist Gewaltverzicht im Vertrauen auf Gott.

Dungan, David J.

Jesus and Violence, in: Jesus, the Gospels, and the Church : Essays in Honor of
William R. Farmer / ed. by E. P. Sanders. — Macon, GA : Mercer Univ. Pr.,
1987. - S. 135-162

Jesus predigt nicht gewaltfreie Aktion: Es heifit nicht ,,widersteht dem Ubel gewalt-
freil”, sondern ,,widersteht dem Ubel nicht!* Das ist nur zu verstehen, weil Jesus
Gottes gewaltsame Zerstorung des Ubels in allen Formen erwartet. Gewaltfreie
Aktion ist immer zweckgerichtet; Jesu Leiden steht dagegen in der Tradition des
Leidens des Gerechten. Bei Matthdus kommt das aus alttestamentarischer messiani-
scher Tradition. Bei Lukas sind dagegen die hellenistischen Philosophenbiogra-
phien, in denen der Philosoph dem Tyrannen gegeniibertritt, das Muster. Von der
Angst Jesu in der Passion berichten beide Evangelisten, obwohl sie beide damit

84

22.01.2026, 03:43: Nic)



https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nichts anzufangen wissen: Wir konnen hier an den Evangelisten vorbei einen Blick
auf Jesu eigenes Zittern erlangen. Gewaltfreiheit liefert Risiken aus. Gewaltfreiheit
gelost von der biblischen Verkiindigung zu empfehlen, ist Halbwahrheit.

Zerbe, Gordon M.

Non-Retaliation in Early Jewish and New Testament Texts : Ethical Themes in
Social Contexts. — Sheffield : JSOT Pr., 1993 (Journal for the Study of the
Pseudepigrapha : Supplement Series ; 13) S. 175-290 The Ethics of Non-
Retaliation in the New Testament

Aus einer sorgféltigen Untersuchung von Mt 5, 38-48, Lk. 6, 27-36 und vor allem
Rom 12, 14. 17-21 schlieit Zerbe, daB3 die christliche Lehre der Nichtvergeltung
sich in nichts Wesentlichem von der jiidischen Lehre der Nichtvergeltung unter-
scheidet. Neu ist nur, daB das Jesu Beispiel zur Hauptquelle der Lehre wird.

Beck, Robert R.

Nonviolent Story : Narrative Conflict Resolution in the Gospel of Mark. —
Maryknoll, NY : Orbis Books, 1996. — 206 S.

Die Analyse der Erzahlstruktur des Markusevangeliums zeigt die Tempelreinigungs-
szene als Klimax, mit der die Passionsgeschichte beginnt (die Beck mit Hilfe von
Gene Sharps Darstellung der Dynamik der Gewaltfreien Aktion analysiert). Gerade
um die Gewaltfreiheit Jesu zu leugnen, hat Reinhold Niebuhr immer die Analyse der
biblischen Erzéhlungen vermieden und sich nur auf die Lehre Jesu gestiitzt. Die
Gewaltfreiheit Jesu ist nicht in den tradierten Worten Jesu zu finden, sondern in der
Erzéhlung von seinem Widerstand gegen die Bereitschaft der Jinger zur Gegenge-
walt.

Konradt, Matthias

“... damit ihr Sohne eures Vaters im Himmel werdet*“ : Erwiigungen zur ,Lo-
gik’ von Gewaltverzicht und Feindesliebe in Mt 5, 38-48, in: Gewalt wahrneh-
men — von Gewalt heilen : theologische und religionswissenschaftliche Perspek-
tiven / hrsg. von Walter Dietrich und Wolfgang Lienemann. — Stuttgart : Kohl-
hammer, 2004. — S. 70-92

In der Bergpredigt geht es nicht um Gewaltverzicht, sondern um ,,paradoxes Entge-
genkommen* gegeniiber den Verfolgern der Christengemeinde. Durch die Feindes-
liebe kdnnen die Glaubigen Sohne des Vaters im Himmel werden, eine Umkehr
angesichts des nahenden Gottesreiches. Mit Kalkiil hat die Feindesliebe nichts zu
tun, es geht nicht um Abwiégung von Chancen, sondern um Erneuerung. Faktisch
geht es nur um personliche und lokale Konflikte. Mit dem Handeln einer Staatsre-
gierung hat das alles nichts zu tun.

85

https://dol.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:* - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2.2.1.2 Johannesevangelium

Beutler, Johannes

Friede nicht von dieser Welt? : zum Friedensbegriff des Johannesevangeliums,
in: Geist und Leben 63 (1990) 165-175

Neudruck in: Johannes Beutler, Studien zu den johanneischen Schriften. —
Stuttgart : Verl. Katholisches Bibelwerk, 1998 (Stuttgarter biblische Aufsatz-
binde ; 25) S. 163-173

Beutler bespricht Stellen, die ,,Frieden” und ,,Freude* zusammenriicken. Der Frie-
den, den Jesus den Seinen im Johannesevangelium verkiindet, ist Befreiung von
Furcht. Der Rahmen dieser Verkiindigung ist eine Reich-Gottes-Vorstellung, die
aber weniger apokalyptisch gedacht ist, als in den synoptischen Evangelien. Jesus
verheif3t den Frieden nicht nur, er gibt ihn.

3.2.2.1.3 Paulinische Briefe

Luz, Ulrich

Eschatologie und Friedenshandeln bei Paulus, in: Eschatologie und Frieden in
biblischen Texten / hrsg. von Gerhard Liedke. — Heidelberg : FEST, 1978 (Tex-
te und Materialien der Forschungsstitte der Evangelischen Studiengemein-
schaft : Reihe A ; 7 : Eschatologie und Frieden ; 2) S. 225-281

Neudruck in: Eschatologie und Friedenshandeln : exegetische Beitrige zur
Frage christlicher Friedensverantwortung. — Stuttgart : Verl. Kathol. Bibel-
werk, 1981 (Stuttgarter Bibelstudien ; 101) S. 153-193

Paulus christologische Eschatologie ist vom Gericht und von der Liebe bestimmt.
Die Liebe ist der Vorschein des eschatologischen Zustandes, das einzige was von
der alten Welt in der neuen bleiben wird. Wenn aus Paulus ein konkreter Beitrag der
Kirche zum Frieden entnommen werden kann, dann ist es die selbstkritische Besin-
nung auf ihren Auftrag.

Haacker, Klaus

Der Romerbrief als Friedensmemorandum, in: New Testament Studies 36
(1990) 25-41

In der Auslegungstradition haben bisher nur die ersten 8 Kapitel wirklich eine Rolle
gespielt, ndmlich Lehre vom Frieden mit Gott, die vor allem fiir die protestantische
Rechtfertigungstheologie zentral war. Haacker bespricht die spéteren Kapitel, Stel-
len iiber eine Menschheit unter einem Gott, vor allem die weiterhin besondere Stel-
lung der Juden in dieser Gleichstellung unter Gott.

86

https://dol.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:* - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2.2.2 Nachbiblische christliche Tradition

Da die theoretisch ergiebigeren Autoren der christlichen Tradition in spéteren Kapi-
teln behandelt werden, sollen hier nur Uberblicksdarstellungen genannt werden und
Literatur zu pazifistischen Traditionen, die vor den Friedensbewegungen des 19.
Jahrhunderts nicht in die Hauptstromungen der europiischen philosophischen und
theologischen Tradition aufgenommen wurden.

3.2.2.2.1 Gesamtdarstellungen

H. Roland Bainton, Christian Attitudes toward War and Peace : a Historical Survey
and Critical Re-evaluation. — Nashville 1960 (die klassische Gesamtdarstellung, fast
eine Geschichte der Friedensidee im Westen; schwach fiir die offiziellen Kirchen
und deshalb fiirs Mittelalter, schwach fiirs 19./20. Jahrhundert, wo der speziell
christliche Beitrag undeutlich wird)

Karl Hammer, Christen, Krieg und Frieden : eine historische Analyse. — Olten 1972
(mit einem SchluBlkapitel iiber Bellizismus der Kirchen in den Kriegen 1870-1945)
Ronald G. Musto, The Catholic Peace Tradition. — Maryknoll, NY 1986 (mit einem
SchluBkapitel iiber Pépste als Friedensvermittler und Friedensmahner im 20. Jahr-
hundert, katholische Friedensbewegungen und Befreiungstheologie). Vgl. auch seine
Bibliographie The Peace Tradition in the Catholic Church. — New York 1987 und
seine Dokumentation Catholic peacemakers. — New York 1993-1996.

3.2.2.2.2 Friihe Kirche

Wihrend die ltere Literatur (Bainton 1960 ist eher ein Endpunkt) selbstverstindlich
vom Pazifismus der frithen Kirche ausgegangen ist, wird in den letzten Jahrzehnten
kein grundsétzlicher Wandel in konstantinischer Zeit mehr gesehen. Die vorkonstan-
tinische Kirche hatte Probleme weniger mit dem Militérdienst iiberhaupt, mehr mit
dem Militdrdienst in einem heidnischen Staat. Vergleiche zu dieser neueren Sicht:
Ernst Ludwig Grasmiick, AuBerungen zu Krieg und Frieden in der Zeit der friihen
Kirche. — Barsbiittel 1989 (Beitrdge zur Friedensethik ; 3) (die frithe Kirche hat
keine eigene Friedensvorstellung, sie hat die Pax Romana immer akzeptiert und
keine Gegenvorstellungen entwickelt, weil sie das Weltende erwartete; die einzige
Vorstellung von Frieden ist Friedfertigkeit; mit der Christianisierung des Reiches
wird die Pax Romana durch eine pax ecclesiastica ergénzt, die gegen Feinde des
wahren Glaubens gewalttitig ist)

Wilhelm Geerlings, Die Stellung der vorkonstantinischen Kirche zum Militardienst.
— Barsbiittel 1989 (Beitrdge zur Friedensethik ; 4) (die Kirchenviter haben nicht
bezweifelt, da3 der dulere Frieden nur mit Gewalt erhalten werden kann, problema-
tisch war nur die Rolle der Christen; Tertullian trennt streng Pax Romana und kirch-
lichen Frieden, Origines will alle Christen vom Militirdienst ausgenommen sehen,

87

https://dol.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:* - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie bei den Heiden nur die Priester; in der konstantinischen Kirche wird die Enthal-
tung vom Militdrdienst auf eine kleine Minderheit der Asketen beschrénkt; das Ende
des christlichen Pazifismus ist nur eine der Einschrinkungen der Perfektionierungs-
forderungen).

Vergleiche als Uberblick mit ausgiebigen Quellenzitaten:
Louis J. Swift, The Early Fathers on War and Military Service. — Wilmington,
Delaware 1983. — 164 S. (Message of the Fathers of the Church ; 19)

Quellensammlung:
Gewaltfreiheit und Widerstand im frithen Christentum. — Frankfurt am Main : Pax-
Christi-Bewegung, 1985. — 64 S. (Probleme des Friedens ; 1985, 3)

Bibliographie:
Peter Brock, Studies in Peace History. — York 1991 S. 94-99: A Short List of Publi-
cations on the Early Church’s Attitude to War.

3.2.2.2.3 Tradition der Orthodoxen Kirchen

Den besten Uberblick iiber die Haltung der Orthodoxen Kirchen zu Krieg und Frie-
den vom Altertum bis in die Gegenwart geben drei Arbeiten von Alexander F. C.
Webster:

The Pacifist Option : the Moral Argument Against War in Eastern Orthodox Theo-
logy. — San Francisco 1998 (Patristik, Kanonistik, Hagiographie, Erbaungsliteratur,
Russischer Kenotismus des 19. Jahrhunderts, v. a. Dostojewski)

Justiable War as a ‘Lesser Good’ in Eastern Orthodox Moral Tradition, in: St. Vla-
dimir’s Theological Quarterly 47 (2003) 3-57 (die orthodoxen Kirchen hatten immer
mehr Zuriickhaltung gegen die Rede von einem Gerechten Krieg als die westlichen
christlichen Kirchen, aber sie hatten immer ein Bediirfnis, Kriege als ,,Geringeres
Gut“ zu rechtfertigen; Webster stellt die Quellen fiir eine Rechtfertigung des Krieges
vor: Altes und Neues Testament, griechische Kirchenvéter, Hagiographie — in den
orthodoxen Kirchen erfreuen sich Soldatenheilige besonderer Wertschitzung —,
Liturgie und Hymnen, moderne Theologie und Literatur bis zu Alexander Solsche-
nizyn)

The Price of Prophecy : Orthodox Churches on Peace, Freedom, and Security. —
Washington, DC : Ethics and Public Policy Center, 1993, 2. Aufl. Grand Rapids,
Michigan 1995 (Webster referiert Stellungsnahmen der Orthodoxen Kirchen aus den
1980/90er Jahren aus Osteuropa, Siidosteuropa, USA).

88

https://dol.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:* - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2.2.2.4 Friedenskirchen

Eine Tradition der Forderung, daf alle Christen sich einem Gebot der Gewaltfreiheit
unterwerfen miissen, gab es kontinuierlich erst seit dem 14. Jahrhundert in Sekten,
die sich auf das Evangelium beriefen: Briidergemeinde, Taufer, Quaker. Den besten
Uberblick iiber diesen religiosen Pazifismus und seine Rolle fiir die beginnende
Friedensbewegung im 19. Jahrhundert geben drei massive Bénde von Peter Brock:
The Political and Social Doctrine of the Unity of the Czech Brethren in the Fifteenth
and Early Sixteenth Centuries. — The Hague 1957.

Pacifism in the United States : from the Colonial Era to the First World War. —
Princeton, NJ 1968

Pacifism in Europe to 1914. — Princeton, NJ 1972.

3.2.3 Islam

Bibliographie:

Axel Heinrich, Denkmuster zur Einddmmung und zur Legitimation von Gewalt im
Christentum und im Islam : ein Literatureinblick. — Bonn : Deutsche Kommission
Justitia et Pax, 2006 (Uberblick iiber Literatur der 1990er/2000er Jahre zu Traditio-
nen des Dschihad und Traditionen der Gewaltlosigkeit im Islam).

Khoury, Adel Theodor

Toleranz im Islam. — Miinchen : Kaiser ; (u.a.), 1980. — 220 S. (Entwicklung
und Frieden : Wissenschaftliche Reihe ; 22)

Aussagen des Korans zu Religionsfreiheit und Toleranz, Traditionen {iber das tat-
siachliche Verhalten in Mohammeds Medina-Staat, Toleranz bei islamischen Rechts-
schulen. Das Buch weitet sich dann zu einem Referat des islamischen Rechts gegen
Fremde in Krieg und Frieden, Beziehungen zu nicht-islamischen Staaten und tole-
rierten Nicht-Moslems in islamischen Staaten. Wéhrend die Hebrdische Bibel einen
Wechsel von extremer Intoleranz und grof3ziigiger Toleranz hat, haben Islam und
Christentum deutliche Parallelen in einer Mischung von relativer Toleranz und rela-
tiver Intoleranz.

Martin, Richard C.

The Religious Foundations of War, Peace, and Statecraft in Islam, in: Just War
and Jihad : Historical and Theoretical Perspectives on War and Peace in West-
ern and Islamic Traditions / ed. by John Kelsay and James Turner Johnson. —
New York (u.a.) : Greenwood Pr., 1991 (Contributions to the Study of Religion
;28) S. 91-117

Martin interessiert sich weniger fiir die islamischen AuBerungen zu Krieg und Frie-
den und mehr fiir die Vorstellungen, die Grundlage fiir islamische Vorstellungen
von Krieg und Frieden sind (Gemeinschaft, Sicht des ,,Anderen®).

&9

22.01.2026, 03:43: Nic)



https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

