
 76

Eine leicht gekürzte Version gleichzeitig in: The Ethics of War : Shared Prob-
lems in Different Traditions / ed. by Richard Sorabji and David Rodin. – Al-
dershot : Ashgate, 2006. – S. 108-137 
Überblick über jüdische nachbiblische Stellungnahmen zur Kriegsethik, vor allem 
zur Frage der Verpflichtung zum Kriegsdienst. Referiert talmudische, mittelalterli-
che, neuzeitliche und zeitgenössische Äußerungen. 

3.2.2 Christentum 

Bibliographien: 
Ronald G. Musto, The Peace Tradition in the Catholic Church. – New York 1987 
Axel Heinrich, Denkmuster zur Eindämmung und zur Legitimation von Gewalt im 
Christentum und im Islam : ein Literatureinblick. – Bonn : Deutsche Kommission 
Justitia et Pax, 2006 (Überblick über Literatur der 1990er/2000er Jahre zum christli-
chen Ideal der Gewaltlosigkeit, zur Lehre vom Gerechten Krieg und zu neueren 
Tendenzen eines Heiligen Krieges gegen islamischen Terror). 

3.2.2.1 Neues Testament 

Bibliographien: 
Klaus Geyer, Literaturbericht zu Arbeiten aus dem Bereich der neutestamentari-
schen Wissenschaft, in: Frieden – Bibel – Kirche / hrsg. von Gerhard Liedke. – 
Stuttgart 1972. – S. 187-199 (Überblick über die deutschsprachige Forschung nach 
1945). 
  
Überblick: 
Willard M. Swartley, War and Peace in the New Testament, in: Aufstieg und Nie-
dergang der Römischen Welt : Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der neueren 
Forschung, Teil II, Principat, Band 26, Religion, Teilband 3: Vorkonstantinisches 
Christentum : Neues Testament (Sachthemen). – Berlin 1996. – S. 2298-2408 

 
 

Comblin, Joseph 
Theologie des Friedens : biblische Grundlagen. – Graz (u.a.) : Verl. Styria, 
1963. – 448 S.  
Übersetzung des 1. Bandes von Comblins Théologie de la paix. – Paris 1960 
In den Evangelien über das Wirken Jesu in Galiläa zeigt Jesus das Reich Gottes 
mehr, als daß er davon spricht; die Rettung und der Frieden sind dasselbe. Im Jo-
hannesevangelium spielt Frieden keine Rolle in der Rede Jesu, sondern in der Passi-
on; Johannesevangelium wie Apokalypse verkünden Jesus als Sieger über die Welt. 
Bei Paulus ist der Frieden ein Gebot, aber zugleich ein Mysterium, abgeleitet aus der 
Einheit der Kirche. Lukas in Evangelium und Apostelgeschichte versteht den Frie-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 77 

den als eine Verwirklichung in der Geschichte. Dafür ist ein Frieden zwischen Israel 
und Rom nötig, den Jesus vermitteln wollte, der aber nur in der Kirche verwirklicht 
wird (nicht durch die Kirche). „Ausgehend von der Frage, welche Antwort die Kir-
che auf das Problem des Friedens gibt, kommen wir mit dem hl. Lukas zu der Fest-
stellung, daß diese Antwort die Kirche selbst ist.“ 

 
Stuhlmacher, Peter 
Der Begriff des Friedens im Neuen Testament und seine Konsequenzen, in: 
Historische Beiträge zur Friedensforschung / hrsg. von Wolfgang Huber. – 
Stuttgart : Klett ; (u.a.), 1970 (Studien zur Friedensforschung ; 4) S. 21-69 
Stuhlmacher sortiert die verschiedenen Friedensbegriffe im Neuen Testament – die 
jüdische Tradition in der Verkündigung Jesu nach den synoptischen Evangelien und 
die Ausbildung einer christologischen Friedenstheologie („Er ist unser Friede“) bei 
Paulus, Lukas, Johannes. Auch bei Paulus ist die Spiritualisierung des Friedens 
begrenzt durch die Naherwartung der Endzeit. Stuhlmacher plädiert dafür, nicht aus 
aktuellem Bedarf den neutestamentarischen Friedensgedanken um seine eschatolo-
gischen Momente zu bringen. 

 
Hegermann, Harald 
Die Bedeutung des eschatologischen Friedens in Christus für den Weltfrieden 
heute nach dem Zeugnis des Neuen Testaments, in: Der Friedensdienst der 
Christen : Beiträge zu einer Ethik des Friedens / hrsg. von Werner Daniels-
meyer. – Gütersloh : Mohn, 1970. – S. 17-39 
Das Neue Testament folgt der alttestamentarischen Apokalyptik, sofern sie die radi-
kale kosmische Wende verkündet, bricht aber mit der Apokalyptik, sofern sie die 
radikale eschatologische Umwälzung als im Jesusereignis angebrochen verkündet. 
Hegermann sortiert die verschiedenen Friedensbegriffe im Neuen Testament: Frie-
densgruß-Texte (die das in Jesus erschienene Heil verkünden, Mt 10 und Lk 10), 
kosmologische Friedensverkündigungen (die das Weltende als schon geschehen 
verkünden Lk 2 und 19, Röm 5 und 8), Friedensmahnungen (Mt 5=Bergpredigt). 
Das Anbrechen des Heils in der Welt kann nicht einfach auf persönliche Rettung 
reduziert werden, das christliche Leben ist keine Abwendung von der Welt. „Die 
Mächte werden geradezu wesenlos vor dieser Gottesgewißheit.“ Die Aufgabe der 
Kirche für den Weltfrieden kann allein sein, Gott zu bezeugen. 

 
Dinkler, Erich 
EIRENE : der urchristliche Friedensgedanke. – Heidelberg : Winter, 1973. – 48 
S. (Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften : philoso-
phisch-historische Klasse ; 1973, 1) 
Das Wort ist zwar griechisch, nicht aber sein Inhalt. Die neutestamentarische Frie-
densvorstellung ist im Kreuzesereignis gegründet, eine Umdeutung der alttestamen-
tarischen Vorstellung von Gott als Geber des Friedens. Starke Hinweise, daß für den 
historischen Jesus die Friedenspredigt eine große Rolle gespielt hätte, gibt es dage-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 78

gen nicht. Der christliche Friedensgedanken ist nicht vom Christusgeschehen ablös-
bar und deshalb immer nur in Verbindung mit der Christusbotschaft zu verkündigen. 

 
Brandenburger, Egon 
Frieden im Neuen Testament : Grundlinien urchristlichen Friedensverständ-
nisses. – Gütersloh : Gütersloher Verlagshaus, 1973. – 75 S. 
Sehr übersichtliche Auflistung verschiedener Friedenbegriffe (ein Wort, das Bran-
denburger freilich vermeiden will): Frieden als neue Weltordnung im Rahmen ur-
christlicher Apokalyptik (in der Johannesapokalypse freilich auch der Krieg gegen 
die Feinde Gottes), kosmische Friedensstiftung in weisheitlichen Hymnen (Kolosser 
1 und 2, Phil 2), Bild der synoptischen Evangelien vom Frieden stiftenden Messias-
könig Jesus (Lk 2 und 19), Vermächtnis des Friedens Jesu für die Seinen im Johan-
nesevangelium, Frieden mit Gott in der Theologie des Paulus als Vorwegnahme des 
endzeitlichen Friedens in der Gemeinde. 

 
Baumbach, Günther 
Das Verständnis von eirēnē im Neuen Testament, in: Theologische Versuche 5 
(1975) 33-52 
In den synoptischen Evangelien ist das Wort eirēnē selten. Es verkündet ein „Ele-
ment der Unruhe und des Unfriedens“, eine neue Ordnung der Barmherzigkeit gegen 
die Gesetzesgerechtigkeit. Den Friedensstiftern wird Heil verkündet, weil sie Gott 
imitieren. Diese neue Ordnung setzt aber voraus, daß der Urteilsspruch Gottes über 
die Welt akzeptiert wird. Bei Paulus kommt eirēnē häufig vor, freilich überwiegend 
in Grußformeln. Frieden ist hier in jüdischer Tradition die künftige messianische 
Ordnung, zum Teil der Frieden mit Gott, aus Gottes bleibender Liebe zu seinen 
Geschöpfen (der Rahmen ist nicht die individuelle Seele, sondern die gesamte 
Schöpfung, vor allem aber die Kirche). Im Johannesevangelium ist Jesus gekom-
men, damit Frieden sei, die Gläubigen sind in einem Friedenszustand im Gegensatz 
zur Verwirrung der Welt. Es wird keine neue Weltordnung verheißen, sondern Teil-
habe an der Ruhe Christi. Im Neuen Testament ist Frieden eschatologisch und des-
halb nicht einfach in der Gegenwart wiederholbar. Die Christen müssen aber darauf 
bestehen, daß eine neue Ordnung eine auf Gott bezogene Ordnung sei. 
       
Eschatologie und Frieden in biblischen Texten / hrsg. von Gerhard Liedke. – 
Heidelberg : FEST, 1978. – 409 S. Texte und Materialien der Forschungsstätte 
der Evangelischen Studiengemeinschaft : Reihe A ; 7 : Eschatologie und Frie-
den ; 2) 
Exegetische Beiträge zur Eschatologie in Hebräischer Bibel, in rabbinischer Litera-
tur und im Neuen Testament. Während die rabbinische Literatur von einer unbefrie-
deten, aber befriedbaren Welt ausgeht, greift das Neue Testament auf die Rede von 
der Herrschaft Gottes zurück, die Not, Gewalt und Unfreiheit beseitigen wird. 
Ein Schlüsseltext der Frühzeit der deutschen Friedensforschung. Die Forschungs-
stätte der Evangelischen Studiengemeinschaft hatte einen sehr weiten Friedensbe-
griff, nicht nur die Abwesenheit von Gewalt, sondern auch die Minderung von Not 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 79 

und Unfreiheit. Der Friedensbegriff des Neuen Testaments, die durch Christus ver-
mittelte Gottesgemeinschaft, ist mit diesem positiven Friedensbegriff vereinbar, aber 
nicht identisch. Der menschliche Weg zum Frieden bleibt immer unvollkommenes 
menschliches Bemühen „im Bereich des Vorletzten“. 

 
Wengst, Klaus 
Pax Romana : Anspruch und Wirklichkeit ; Erfahrungen und Wahrnehmun-
gen des Friedens bei Jesus und im Urchristentum. – München : Kaiser, 1986. – 
292 S. 
Die Welt des Neuen Testaments ist Teil des Widerstandes gegen Rom, vor allem des 
Widerstandes gegen das römische Steuersystem. Die Gewaltlosigkeit bei Jesu ist 
Anstiftung zur Solidarität mit den Armen, die Gleichsetzung von Frieden mit Ord-
nung soll durch die Machtlosen gebrochen werden. Paulus wird in die Tradition des 
so verstandenen Jesus gestellt, v. a. 1 Thess. 5, 2f. Frieden und Sicherheit sind eine 
allgemeine Parole der Welt, aber nicht für Christen. Der Frieden mit Gott bei Paulus 
ist auch nicht als individualisierter Frieden des Herzens gemeint. Von späteren 
Zeugnissen werden Lukas und der (nichtkanonische) Klemensbrief als der Pax Ro-
mana verfallen gedeutet, die Johannesapokalypse als Zeugnis des leidenden Wider-
stands. 
 
Lindemann, Andreas 
Der Friede Gottes und der Friede der Welt : zum Friedensverständnis im Neu-
en Testament, in: Der Frieden : Rekonstruktion einer europäischen Vision / 
hrsg. von Klaus Garber und Jutta Held. – München : Fink, Bd. I, 2001, S. 45-62 
Lindemann betont im 1. Teil das Fehlen fast aller direkten politischen Aussagen im 
Neuen Testament, selbst der Jüdische Krieg (die neutestamentarische Welt ist der 
einzige Teil des Römischen Reiches, wo es zu einem Krieg gegen die römische 
Herrschaft kam), spielt keine Rolle. Der 2. Teil ist ein Überblick über die verschie-
denen Friedensbegriffe des Neuen Testaments: Frieden in der Verkündigung Jesu 
(v.a. Mt 5=Bergpredigt und Lk 10), Verbindung zwischen alttestamentarischer Frie-
densverheißung und dem kommenden Christus (Lk 2 und 19), Botschaft des Paulus 
vom Frieden des Menschen mit Gott (1. Thes 5,2f als Gegenentwurf zum Römi-
schen Schlagwort pax et securitas, das nur ein Scheinfrieden ist), den Frieden als 
Überwindung der Welt durch Jesus (Joh 14-16), die Verkündigung des Endes der 
Pax Romana (Johannesapokalypse, der einzige klar politische Text, der christliche 
Frieden in Kontinuität zum Frieden in der Welt sieht). Der christliche Frieden ist 
nicht ein politischer Frieden, sondern der Frieden einer an Jesus Christus glaubenden 
Gemeinde. 
 
Swartley, Willard M. 
Covenant of Peace : the Missing Peace in New Testament Theology and Ethics. 
– Grand Rapids, Michigan (u.a.), Eerdmans, 2006. – 542 S. 
Das gesamte Neue Testament ist Friedensverkündigung, aber es gibt fast so viele 
Friedensbegriffe wie Texte im Neuen Testament. Matthäus Botschaft identifiziert 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 80

Friedensstifter mit den Kindern Gottes, zentral ist Feindesliebe. Markus lehrt Schü-
lerschaft, zentral ist das Ende der Rache. Lukas Evangelium der Freude, der Erlö-
sung, des Friedens bietet einen Gegenentwurf zum römischen Triumph. Die Apo-
stelgeschichte zeigt den Frieden im Gemeindeleben. Bei Paulus ist Rechtfertigung 
soziale Versöhnung und Friedensstiftung, Christus versöhnt die Feinde in einem 
Körper mit Gott. Die Johannitischen Schriften zeigen die Christen als eine Gemein-
de gegenseitiger Liebe gegen die Welt des Konfliktes, Friedensstiftung nach außen 
kann nur nach dem Vorbild der Gemeinde erfolgen; die Botschaft der Apokalypse 
ist die Souveränität Gottes, der gewaltfreie Sieg des Lamm Gottes. 
Swartley präsentiert nicht nur die Friedensbegriffe seiner biblischen Autoren, son-
dern gibt ausführliche Charakterisierungen dieser Bücher, was die Verortung des 
Friedens nachvollziehbar macht. Eine Summe der deutsch- und englischsprachigen 
Forschung der letzten Jahrzehnte zum Frieden im Neuen Testament. Ein Studien-
buch für die nächsten Jahrzehnte. (Die Rede vom „missing peace“ bezieht sich dar-
auf, daß die theologischen Lehrbücher den Frieden nicht beachten.) 

3.2.2.1.1 Synoptische Evangelien 

Es geht hier um das Jesuszeugnis, um die Lehre der Feindesliebe, die parallel, aber 
mit deutlichen Unterschieden, bei Matthäus 5, 38-48 (die Bergpredigt) und Lukas 6, 
27-36 überliefert ist, um die Schwertworte (er sei nicht um des Friedens, sondern um 
des Schwertes willen gekommen, Mt 10, 34=Lk 12, 49-53; wer kein Geld hat, soll 
den Mantel verkaufen und ein Schwert kaufen, Lk 22, 35-38), um die Reinigung des 
Tempels von den Krämern (Mt 21, 12—13, Lk 19, 45-46, Joh 2, 13-22) und um die 
Widerstandslosigkeit der Passion. Die Literatur hat vor allem zwei Aufgaben bear-
beitet: 1., genauere Bestimmung des Kontext der Lehre Jesu. Es gibt bei Jesus keine 
direkten Äußerungen über Krieg und Frieden, aber er könnte doch mehr als die 
Streitvermeidung im Alltag gelehrt haben. Die Gewaltfreiheit könnte in die Situation 
der Römischen Besatzung gehören und Gandhi, der stark vom Vorbild Jesu geprägt 
war, hat es so verstanden. 2., Bestimmung der Traditionsgeschichte der Predigt Jesu. 
Die Paulinischen Briefe mit ihrer Mahnung nicht Böses mit Bösem zu vergelten, 
dürften die älteste Quelle sein, man hat viel diskutiert, ob sie wirklich auf Jesus oder 
auf jüdische und hellenistische Quellen zurückgeht. Die Zeugnisse bei Matthäus und 
Lukas dürften die Worte Jesu bereits durch Erfahrungen der frühen Kirche interpre-
tiert haben. Wir haben keinen direkten Zugang zu Jesus selber. 
     
Ein guter Sammelband hat Aufsätze zu diesen Fragen zusammengestellt: 
The Love of Enemy and Nonretaliation in the New Testament / ed. by Willard M. 
Swartley. – Louisville, Kentucky 1992 (Seite 314-322 ist die deutsch- und englisch-
sprachige Literatur seit Ende des 19. Jahrhunderts aufgelistet). 

 
Überblick über die Deutungen der Bergpredigt im 20. Jahrhundert (vor allem in der 
deutschsprachigen protestantischen Theologie): 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 81 

Clarence Bauman, The Sermon on the Mount : the Modern Quest for its Meaning. – 
Macon, GA 1985. 
     
Stellungnahmen von Theologen und Politikern zum Verhältnis von Bergpredigt und 
Politik (veranlaßt vom Streit um die Nachrüstung der NATO mit Mittelstreckenrake-
ten): 
Christen im Streit um den Frieden : Beiträge zu einer neuen Friedensethik / zusam-
mengestellt von Wolfgang Brinkel … – Freiburg 1982. – S. 55-106 Die Bergpredigt 
– eine aktuelle Auseinandersetzung. 

 
 

Fast, Henry A. 
Jesus and Human Conflict. – Scottdale, PA : Herald Pr., 1959. – 209 S. 
Es geht bei Jesus nicht um eine abstrakte allgemeine Menschenliebe und nicht um 
Politik, sondern um konkrete Situationen des täglichen Lebens in der ländlichen 
Umgebung Jesu. Jesus predigt einen Geist der Liebe, gegen den Geist der Vergel-
tung. Darüber hinaus werden Rechtfertigung oder Verwerflichkeit der Gewalt nicht 
zum Thema gemacht; eine legalistische Anwendung eines Prinzips der Gewaltfrei-
heit kann man in den Evangelien nicht finden. Gewaltfreiheit ist weder ein isoliertes 
Prinzip noch die Basis der Lehre, sondern die Frucht des Liebesgebots. Diese Ge-
waltfreiheit ist weniger in Jesu Lehren zu suchen, als in seinem ganzen Leben, vor 
allem in der Passion. Vergeltung ist nicht erlaubt, weil allein Gott Gerechtigkeit im 
Strafen zugestanden werden kann. Die Basis ist Jesu Begriff Gottes als Vater. Den 
Menschen bleibt nur, den bösen Willen durch guten Willen zu schmelzen.     
In den zahllosen späteren Arbeiten zur Gewaltlosigkeit im Neuen Testament steht 
nicht viel, was nicht schon besser bei Fast steht. 

. 
Strobel, August 
Die Friedenshaltung Jesu im Zeugnis der Evangelien – christliches Ideal oder 
christliches Kriterium? in: Zeitschrift für evangelische Ethik 17 (1973) 97-106 
Lukas ist der Evangelist, der Christus am stärksten vom Frieden her begreift, das ist 
eine Erfüllung antiker Friedenssehnsucht, ein Gegenentwurf zur Friedenspropaganda 
des Kaisers Augustus. Bei Matthäus ist Frieden kein Thema, desto mehr Gewaltlo-
sigkeit, ein verfolgter Jesus, der Leiden auf sich nimmt, statt Engelheere zu bemüh-
en. Markus zeigt das Mißtrauen Jesu gegen die Macht. Die Titelfrage wird klar be-
antwortet: Ein Christ muß Pazifist sein, „nur Unkenntnis und Voreingenommenheit 
können das bestreiten.“ 

 
Schottroff, Luise 
Gewaltverzicht und Feindesliebe in der urchristlichen Jesustradition : Mat-
thäus 5, 38-48; Lukas 6, 27-36, in: Jesus Christus in Historie und Theologie : 
Festschrift Hans Conzelmann / hrsg. von Georg Stecker. – Tübingen : Mohr, 
1975. – S. 197-221 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 82

Neudruck in: Luise Schottroff, Befreiungserfahrungen : Studien zur Sozialge-
schichte des Neuen Testaments. – München : Kaiser, 1990 (Theologische Bü-
cherei ; 82) S. 12-35 
In der Regel wird die Feindesliebe als Ausweitung der Nächstenliebe zu allgemeiner 
Menschenliebe interpretiert. Schottroff sieht sie dagegen als gewaltlosen Kampf der 
Christen gegen die Übermacht der Feinde des Christentums. Feindesliebe kann es 
erst durch Feindschaft geben. Der Verfolger soll in die eigene Gemeinschaft des 
Miteinander-Lebens und der Erwartung des Heils einbezogen werden. „Das Ja zur 
Gewaltlosigkeit ist nur glaubwürdig, wo es im Zusammenhang einer Widerstands-
praxis steht und wo es ein kämpferisches und missionarisches Mittel ist auf dem 
Wege zu einem Heil für alle.“ 
 
Theißen, Gerd 
Gewaltverzicht und Feindesliebe (Mt 5,38-48/Lk 6,27-38) und deren sozialge-
schichtlicher Hintergrund, in: Gerd Theißen, Studien zur Soziologie des Ur-
christentums. – Tübingen : Mohr, 1979. – S. 160-197 
Theißen verortet die Feindesliebe bei Matthäus im System römischer Zwangsver-
pflichtungen, bei Lukas in den Kreditbeziehungen der hellenisierten jüdischen Ge-
meinden. Die gemeinsame Tradition beider Texte stammt aber aus der Situation 
christlicher Wanderprediger, die umherziehen und geschmäht werden. Dazu kommt 
eine Praxis jüdischen gewaltfreien Widerstandes gegen Kultverletzungen durch die 
römischen Besatzer. Die Leistung Jesu ist, das Prinzip der Gewaltfreiheit von diesen 
bestimmten Anlässen gelöst zu haben. 

 
Piper, John 
„Love Your Enemies“ : Jesus’ Love Command in the Synoptic Gospels and in 
the Early Christian Paranaesis ; a History of the Tradition and Interpretation 
of its Uses. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 1979. – LX, 273 S. (Society for 
New Testament Studies : Monograph Series ; 38) 
Die erste große traditionsgeschichtliche Untersuchung kommt zu dem Schluß, daß 
trotz der Unterschiede im einzelnen die Aussage bei Jesus, in den frühchristlichen 
Lehrschriften und in den Evangelienberichten über Jesus im Ganzen gleich sind: 
Auf allen drei Ebenen ist die Gnade Gottes, die sich in Jesus zeigt, entscheidend, der 
eschatologische Horizont deutlich und der Kern des Liebesgebot eine völlige Ver-
wandlung der Person des Gläubigen. 

 
Wolbert, Werner 
Bergpredigt und Gewaltlosigkeit in: Theologie und Philosophie 57 (1982) 498-
525 
Bei Jesus geht es nicht um eine Klugheitsregel, Gewalt in Grenzen zu halten, son-
dern um eine Bestimmung der Liebe. Beendet werden soll nicht die Spirale der Ge-
walt, sondern die Spirale der Bosheit, des Egoismus, der Feindschaft. Gewaltloses 
Handeln ist Mahnung zur Umkehr durch ein Zeichen des Wohlwollens, der Selbstlo-
sigkeit, der lauteren Gesinnung. Wirksam ist das nur, wenn auf der anderen Seite ein 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 83 

„halbwegs anständiger Mensch“ steht. In der Politik wird Gewaltfreiheit ein Prob-
lem, weil man die möglichen gewaltsamen Folgen der Gewaltfreiheit nicht nur auf 
sich selbst nimmt, sondern an andere weiter gibt. 
Eine philosophische Kritik des Gewaltverzichts mit der Bergpredigt als Aufhänger. 
Ein gutes Beispiel, wie die um das Reich Gottes gebrachte biblische Lehre zur Ge-
sinnungsethik wird, der die Verantwortungsethik unvermittelbar entgegen gegestellt 
wird. 
 
Lohfink, Gerhard 
Der ekklesiale Sitz im Leben der Aufforderung Jesu zum Gewaltverzicht (Mt 5, 
39b-42/Lk 6,29f), in: Theologische Quartalschrift 16 (1982) 236-253 
Da Jesus keine Heidenmission ins Auge faßte, wendet sich die Aufforderung zur 
Gewaltlosigkeit nicht an den isolierten Einzelnen und nicht an die Menschheit, son-
dern an das Volk Israel bzw. das neue Gottesvolk der christlichen Gemeinde, in der 
Vertrauen herrscht. „Der beste Dienst, den die Christen der Welt leisten können, ist 
deshalb der Aufbau lebendiger Gemeinden, in denen die Bergpredigt gelebt und die 
Aufforderung Jesu zum Gewaltverzicht wörtlich genommen wird.“ 
 
Lapide, Pinchas 
Die Bergpredigt – Friedensutopie oder Realpolitik? : Eine jüdische Auslegung, 
in: Christen im Streit um den Frieden : Beiträge zu einer neuen Friedensethik ; 
Positionen und Dokumente / Zusammenstellung und Bearbeitung Wolfgang 
Brinkel … – Freiburg : Dreisam-Verl., 1982. – 96-106 
„Eine jüdische Auslegung“ bedeutet eine konsequent antiperfektionistische Ausle-
gung des Gebotes, die Feinde zu lieben. Die Entfeindung wird als Methode zur 
Schrumpfung von Konflikten verstanden. Lapide kann sich nicht vorstellen, daß der 
griechische Übersetzer des Matthäusevangeliums die Worte Jesu verstanden hat. 
Römer 12, 21 („Laß dich nicht vom Bösen überwinden, sondern überwinde du das 
Böse durch das Gute!“) zeigt eher den Geist, der den Worten Jesu unterstellt werden 
muß. 

 
Gillman, John 
A Temptation to Violence : the Two Swords in Lk 22:35-38, in: Louvain Studies 
9 (1982) 142-153 
Gillman wendet sich gegen die einflußreiche Interpretation (Adolf von Harnack bis 
Hans Conzelmann), daß die Aufforderung Jesu, Schwerter zu kaufen, den Übergang 
von der Zeit der Leitung der Gemeinde durch Jesus zur Zeit der Kirche anzeigt. Statt 
dessen sieht er eine Episode in der Entfaltung des Passionsgeschehens: Für uns 
bleibt unklar, ob Jesus zum gewaltsamen Widerstand bereit war, die Jünger waren 
es. Aber Jesus kommt zur Gewaltfreiheit. 

 
Hoffmann, Paul 
Tradition und Situation : zur „Verbindlichkeit“ des Gebots der Feindesliebe in 
der synoptischen Überlieferung und in der gegenwärtigen Friedensdiskussion, 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 84

in: Ethik im Neuen Testament : Eduard Schweizer zum 70. Geburtstag / hrsg. 
von Karl Kertelge. – Freiburg i. Breisgau : Herder, 1984 (Quaestiones disputa-
tae ; 102) S. 50-118 
Neudruck in: Paul Hoffmann, Tradition und Situation : Studien zur Jesusüber-
lieferung in der Logienquelle und den synoptischen Evangelien. – Münster : 
Aschendorff, 1995 (Neutestamentliche Abhandlungen ; 28) S. 3-61 
In der Regel wird davon ausgegangen, daß Jesus als Feinde eine bestimmte Gruppe 
gemeint habe, vor allem Verfolger der Kirche. Damit wird die Kirche unzulässig in 
die Zeit Jesu zurückverlegt. Hoffmann hält an der Eschatologie als Rahme des Lie-
besgebotes fest, nicht aber an der Gemeinde der Christen. Bei Matthäus und Lukas 
ist der Rahmen der jüdischen Gemeinde aber bereits verlassen. Bei Matthäus bleibt 
die Feindesliebe zentral: Friedensmessias gegen einen zelotischen Kriegs- und Sie-
gesmessias. Bei Lukas dominiert das Verhältnis von Reichen und Armen in der 
christliche Gemeinde; das Prinzip der Gegenseitigkeit soll überwunden werden 
durch Einbeziehung deren, die nicht rückerstatten können. Dieses Liebesgebot gilt 
auch über die Grenze der Gemeinde hinaus, es wird eine Welt sichtbar, wie sie als 
Gottes Schöpfung sein könnte. Die synoptische Überlieferung enthält keine politi-
schen Anweisungen, aber Christen müssen eine politische Feindesliebe entwickeln: 
Wir müssen erkennen, daß jeder Feind Gottes Geschöpf ist und daß auch wir auf 
Vergebung angewiesen sind. Konkret bedeutet das Abbau von Feindbildern, Ver-
trauensbildung, Defensivstrategien. 

 
Spiegel, Egon 
Gewaltverzicht : Grundlagen einer biblischen Friedenstheologie. – Kassel : 
Weber, Zucht, 1987. – 279 S. 
Spiegel klärt den Umfang des Gewaltverzichts Jesu durch Diskussion der Schwert-
worte und der Tempelreinigung. Gegen Versuche, den Verpflichtungsgrad der 
Bergpredigt zu entschärfen, und gegen Deutungen, die Jesus mit revolutionärer 
Gewalt in Beziehung bringen. Der Gewaltverzicht Jesu muß aus seinem Gottesbild 
verstanden werden. Es ist ein Gott, der selber von Gewaltverzicht geprägt ist. Der 
Gewaltverzicht Jesu ist Gewaltverzicht im Vertrauen auf Gott. 

 
Dungan, David J. 
Jesus and Violence, in: Jesus, the Gospels, and the Church : Essays in Honor of 
William R. Farmer / ed. by E. P. Sanders. – Macon, GA : Mercer Univ. Pr., 
1987. – S. 135-162 
Jesus predigt nicht gewaltfreie Aktion: Es heißt nicht „widersteht dem Übel gewalt-
frei!“, sondern „widersteht dem Übel nicht!“ Das ist nur zu verstehen, weil Jesus 
Gottes gewaltsame Zerstörung des Übels in allen Formen erwartet. Gewaltfreie 
Aktion ist immer zweckgerichtet; Jesu Leiden steht dagegen in der Tradition des 
Leidens des Gerechten. Bei Matthäus kommt das aus alttestamentarischer messiani-
scher Tradition. Bei Lukas sind dagegen die hellenistischen Philosophenbiogra-
phien, in denen der Philosoph dem Tyrannen gegenübertritt, das Muster. Von der 
Angst Jesu in der Passion berichten beide Evangelisten, obwohl sie beide damit 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 85 

nichts anzufangen wissen: Wir können hier an den Evangelisten vorbei einen Blick 
auf Jesu eigenes Zittern erlangen. Gewaltfreiheit liefert Risiken aus. Gewaltfreiheit 
gelöst von der biblischen Verkündigung zu empfehlen, ist Halbwahrheit. 

 
Zerbe, Gordon M. 
Non-Retaliation in Early Jewish and New Testament Texts : Ethical Themes in 
Social Contexts. – Sheffield : JSOT Pr., 1993 (Journal for the Study of the 
Pseudepigrapha : Supplement Series ; 13) S. 175-290 The Ethics of Non-
Retaliation in the New Testament 
Aus einer sorgfältigen Untersuchung von Mt 5, 38-48, Lk. 6, 27-36 und vor allem 
Röm 12, 14. 17-21 schließt Zerbe, daß die christliche Lehre der Nichtvergeltung 
sich in nichts Wesentlichem von der jüdischen Lehre der Nichtvergeltung unter-
scheidet. Neu ist nur, daß das Jesu Beispiel zur Hauptquelle der Lehre wird. 

 
Beck, Robert R. 
Nonviolent Story : Narrative Conflict Resolution in the Gospel of Mark. – 
Maryknoll, NY : Orbis Books, 1996. – 206 S. 
Die Analyse der Erzählstruktur des Markusevangeliums zeigt die Tempelreinigungs-
szene als Klimax, mit der die Passionsgeschichte beginnt (die Beck mit Hilfe von 
Gene Sharps Darstellung der Dynamik der Gewaltfreien Aktion analysiert). Gerade 
um die Gewaltfreiheit Jesu zu leugnen, hat Reinhold Niebuhr immer die Analyse der 
biblischen Erzählungen vermieden und sich nur auf die Lehre Jesu gestützt. Die 
Gewaltfreiheit Jesu ist nicht in den tradierten Worten Jesu zu finden, sondern in der 
Erzählung von seinem Widerstand gegen die Bereitschaft der Jünger zur Gegenge-
walt. 

 
Konradt, Matthias 
“… damit ihr Söhne eures Vaters im Himmel werdet“ : Erwägungen zur ‚Lo-
gik’ von Gewaltverzicht und Feindesliebe in Mt 5, 38-48, in: Gewalt wahrneh-
men – von Gewalt heilen : theologische und religionswissenschaftliche Perspek-
tiven / hrsg. von Walter Dietrich und Wolfgang Lienemann. – Stuttgart : Kohl-
hammer, 2004. – S. 70-92 
In der Bergpredigt geht es nicht um Gewaltverzicht, sondern um „paradoxes Entge-
genkommen“ gegenüber den Verfolgern der Christengemeinde. Durch die Feindes-
liebe können die Gläubigen Söhne des Vaters im Himmel werden, eine Umkehr 
angesichts des nahenden Gottesreiches. Mit Kalkül hat die Feindesliebe nichts zu 
tun, es geht nicht um Abwägung von Chancen, sondern um Erneuerung. Faktisch 
geht es nur um persönliche und lokale Konflikte. Mit dem Handeln einer Staatsre-
gierung hat das alles nichts zu tun. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 86

3.2.2.1.2 Johannesevangelium 

Beutler, Johannes 
Friede nicht von dieser Welt? : zum Friedensbegriff des Johannesevangeliums, 
in: Geist und Leben 63 (1990) 165-175 
Neudruck in: Johannes Beutler, Studien zu den johanneischen Schriften. – 
Stuttgart : Verl. Katholisches Bibelwerk, 1998 (Stuttgarter biblische Aufsatz-
bände ; 25) S. 163-173 
Beutler bespricht Stellen, die „Frieden“ und „Freude“ zusammenrücken. Der Frie-
den, den Jesus den Seinen im Johannesevangelium verkündet, ist Befreiung von 
Furcht. Der Rahmen dieser Verkündigung ist eine Reich-Gottes-Vorstellung, die 
aber weniger apokalyptisch gedacht ist, als in den synoptischen Evangelien. Jesus 
verheißt den Frieden nicht nur, er gibt ihn. 

3.2.2.1.3 Paulinische Briefe 

Luz, Ulrich 
Eschatologie und Friedenshandeln bei Paulus, in: Eschatologie und Frieden in 
biblischen Texten / hrsg. von Gerhard Liedke. – Heidelberg : FEST, 1978 (Tex-
te und Materialien der Forschungsstätte der Evangelischen Studiengemein-
schaft : Reihe A ; 7 : Eschatologie und Frieden ; 2) S. 225-281 
Neudruck in: Eschatologie und Friedenshandeln : exegetische Beiträge zur 
Frage christlicher Friedensverantwortung. – Stuttgart : Verl. Kathol. Bibel-
werk, 1981 (Stuttgarter Bibelstudien ; 101) S. 153-193 
Paulus christologische Eschatologie ist vom Gericht und von der Liebe bestimmt. 
Die Liebe ist der Vorschein des eschatologischen Zustandes, das einzige was von 
der alten Welt in der neuen bleiben wird. Wenn aus Paulus ein konkreter Beitrag der 
Kirche zum Frieden entnommen werden kann, dann ist es die selbstkritische Besin-
nung auf ihren Auftrag. 

 
Haacker, Klaus 
Der Römerbrief als Friedensmemorandum, in: New Testament Studies 36 
(1990) 25-41 
In der Auslegungstradition haben bisher nur die ersten 8 Kapitel wirklich eine Rolle 
gespielt, nämlich Lehre vom Frieden mit Gott, die vor allem für die protestantische 
Rechtfertigungstheologie zentral war. Haacker bespricht die späteren Kapitel, Stel-
len über eine Menschheit unter einem Gott, vor allem die weiterhin besondere Stel-
lung der Juden in dieser Gleichstellung unter Gott. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 87 

3.2.2.2 Nachbiblische christliche Tradition 

Da die theoretisch ergiebigeren Autoren der christlichen Tradition in späteren Kapi-
teln behandelt werden, sollen hier nur Überblicksdarstellungen genannt werden und 
Literatur zu pazifistischen Traditionen, die vor den Friedensbewegungen des 19. 
Jahrhunderts nicht in die Hauptströmungen der europäischen philosophischen und 
theologischen Tradition aufgenommen wurden. 

3.2.2.2.1 Gesamtdarstellungen 

H. Roland Bainton, Christian Attitudes toward War and Peace : a Historical Survey 
and Critical Re-evaluation. – Nashville 1960 (die klassische Gesamtdarstellung, fast 
eine Geschichte der Friedensidee im Westen; schwach für die offiziellen Kirchen 
und deshalb fürs Mittelalter, schwach fürs 19./20. Jahrhundert, wo der speziell 
christliche Beitrag undeutlich wird) 
Karl Hammer, Christen, Krieg und Frieden : eine historische Analyse. – Olten 1972 
(mit einem Schlußkapitel über Bellizismus der Kirchen in den Kriegen 1870-1945) 
Ronald G. Musto, The Catholic Peace Tradition. – Maryknoll, NY 1986 (mit einem 
Schlußkapitel über Päpste als Friedensvermittler und Friedensmahner im 20. Jahr-
hundert, katholische Friedensbewegungen und Befreiungstheologie). Vgl. auch seine 
Bibliographie The Peace Tradition in the Catholic Church. – New York 1987 und 
seine Dokumentation Catholic peacemakers. – New York 1993-1996. 

3.2.2.2.2 Frühe Kirche 

Während die ältere Literatur (Bainton 1960 ist eher ein Endpunkt) selbstverständlich 
vom Pazifismus der frühen Kirche ausgegangen ist, wird in den letzten Jahrzehnten 
kein grundsätzlicher Wandel in konstantinischer Zeit mehr gesehen. Die vorkonstan-
tinische Kirche hatte Probleme weniger mit dem Militärdienst überhaupt, mehr mit 
dem Militärdienst in einem heidnischen Staat. Vergleiche zu dieser neueren Sicht: 
Ernst Ludwig Grasmück, Äußerungen zu Krieg und Frieden in der Zeit der frühen 
Kirche. – Barsbüttel 1989 (Beiträge zur Friedensethik ; 3) (die frühe Kirche hat 
keine eigene Friedensvorstellung, sie hat die Pax Romana immer akzeptiert und 
keine Gegenvorstellungen entwickelt, weil sie das Weltende erwartete; die einzige 
Vorstellung von Frieden ist Friedfertigkeit; mit der Christianisierung des Reiches 
wird die Pax Romana durch eine pax ecclesiastica ergänzt, die gegen Feinde des 
wahren Glaubens gewalttätig ist) 
Wilhelm Geerlings, Die Stellung der vorkonstantinischen Kirche zum Militärdienst. 
– Barsbüttel 1989 (Beiträge zur Friedensethik ; 4) (die Kirchenväter haben nicht 
bezweifelt, daß der äußere Frieden nur mit Gewalt erhalten werden kann, problema-
tisch war nur die Rolle der Christen; Tertullian trennt streng Pax Romana und kirch-
lichen Frieden, Origines will alle Christen vom Militärdienst ausgenommen sehen, 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 88

wie bei den Heiden nur die Priester; in der konstantinischen Kirche wird die Enthal-
tung vom Militärdienst auf eine kleine Minderheit der Asketen beschränkt; das Ende 
des christlichen Pazifismus ist nur eine der Einschränkungen der Perfektionierungs-
forderungen). 

 
Vergleiche als Überblick mit ausgiebigen Quellenzitaten: 
Louis J. Swift, The Early Fathers on War and Military Service. – Wilmington, 
Delaware 1983. – 164 S. (Message of the Fathers of the Church ; 19) 
     
Quellensammlung: 
Gewaltfreiheit und Widerstand im frühen Christentum. – Frankfurt am Main : Pax-
Christi-Bewegung, 1985. – 64 S. (Probleme des Friedens ; 1985, 3) 

 
Bibliographie: 
Peter Brock, Studies in Peace History. – York 1991 S. 94-99: A Short List of Publi-
cations on the Early Church’s Attitude to War. 

3.2.2.2.3 Tradition der Orthodoxen Kirchen 

Den besten Überblick über die Haltung der Orthodoxen Kirchen zu Krieg und Frie-
den vom Altertum bis in die Gegenwart geben drei Arbeiten von Alexander F. C. 
Webster: 
The Pacifist Option : the Moral Argument Against War in Eastern Orthodox Theo-
logy. – San Francisco 1998 (Patristik, Kanonistik, Hagiographie, Erbaungsliteratur, 
Russischer Kenotismus des 19. Jahrhunderts, v. a. Dostojewski)  
Justiable War as a ‘Lesser Good’ in Eastern Orthodox Moral Tradition, in: St. Vla-
dimir’s Theological Quarterly 47 (2003) 3-57 (die orthodoxen Kirchen hatten immer 
mehr Zurückhaltung gegen die Rede von einem Gerechten Krieg als die westlichen 
christlichen Kirchen, aber sie hatten immer ein Bedürfnis, Kriege als „Geringeres 
Gut“ zu rechtfertigen; Webster stellt die Quellen für eine Rechtfertigung des Krieges 
vor: Altes und Neues Testament, griechische Kirchenväter, Hagiographie – in den 
orthodoxen Kirchen erfreuen sich Soldatenheilige besonderer Wertschätzung –, 
Liturgie und Hymnen, moderne Theologie und Literatur bis zu Alexander Solsche-
nizyn) 
The Price of Prophecy : Orthodox Churches on Peace, Freedom, and Security. – 
Washington, DC : Ethics and Public Policy Center, 1993, 2. Aufl. Grand Rapids, 
Michigan 1995 (Webster referiert Stellungsnahmen der Orthodoxen Kirchen aus den 
1980/90er Jahren aus Osteuropa, Südosteuropa, USA). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 89 

3.2.2.2.4 Friedenskirchen 

Eine Tradition der Forderung, daß alle Christen sich einem Gebot der Gewaltfreiheit 
unterwerfen müssen, gab es kontinuierlich erst seit dem 14. Jahrhundert in Sekten, 
die sich auf das Evangelium beriefen: Brüdergemeinde, Täufer, Quaker. Den besten 
Überblick über diesen religiösen Pazifismus und seine Rolle für die beginnende 
Friedensbewegung im 19. Jahrhundert geben drei massive Bände von Peter Brock: 
The Political and Social Doctrine of the Unity of the Czech Brethren in the Fifteenth 
and Early Sixteenth Centuries. – The Hague 1957. 
Pacifism in the United States : from the Colonial Era to the First World War. – 
Princeton, NJ 1968 
Pacifism in Europe to 1914. – Princeton, NJ 1972. 

3.2.3 Islam 

Bibliographie: 
Axel Heinrich, Denkmuster zur Eindämmung und zur Legitimation von Gewalt im 
Christentum und im Islam : ein Literatureinblick. – Bonn : Deutsche Kommission 
Justitia et Pax, 2006 (Überblick über Literatur der 1990er/2000er Jahre zu Traditio-
nen des Dschihad und Traditionen der Gewaltlosigkeit im Islam). 

 
Khoury, Adel Theodor 
Toleranz im Islam. – München : Kaiser ; (u.a.), 1980. – 220 S. (Entwicklung 
und Frieden : Wissenschaftliche Reihe ; 22) 
Aussagen des Korans zu Religionsfreiheit und Toleranz, Traditionen über das tat-
sächliche Verhalten in Mohammeds Medina-Staat, Toleranz bei islamischen Rechts-
schulen. Das Buch weitet sich dann zu einem Referat des islamischen Rechts gegen 
Fremde in Krieg und Frieden, Beziehungen zu nicht-islamischen Staaten und tole-
rierten Nicht-Moslems in islamischen Staaten. Während die Hebräische Bibel einen 
Wechsel von extremer Intoleranz und großzügiger Toleranz hat, haben Islam und 
Christentum deutliche Parallelen in einer Mischung von relativer Toleranz und rela-
tiver Intoleranz. 

 
Martin, Richard C. 
The Religious Foundations of War, Peace, and Statecraft in Islam, in: Just War 
and Jihad : Historical and Theoretical Perspectives on War and Peace in West-
ern and Islamic Traditions / ed. by John Kelsay and James Turner Johnson. – 
New York (u.a.) : Greenwood Pr., 1991 (Contributions to the Study of Religion 
; 28) S. 91-117 
Martin interessiert sich weniger für die islamischen Äußerungen zu Krieg und Frie-
den und mehr für die Vorstellungen, die Grundlage für islamische Vorstellungen 
von Krieg und Frieden sind (Gemeinschaft, Sicht des „Anderen“). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76 - am 22.01.2026, 03:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

