
RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE  
[Lasst uns den 12. Oktober umbenennen] 

Ein dekonstruierender Angriff 

„Die Kunst fängt [...] mit jeder Arbeit beständig wieder neu an. Sie hat sozusagen kei-
nen festgelegten Anfang, sondern verschiebt vielmehr mit jedem Anfangen ihre eigene 
Situierung, ihre Position und ihren Ausgangspunkt und konstelliert auf diese Weise ihr 
Feld neu. In jedem Moment steht sie auf dem Spiel: sowohl in dem, was sie ist, als auch in 
dem, wie sie ist.“ –Manifest der künstlerischen Forschung: Eine Verteidigung gegen ihre 
Verfechter (Mersch u. a. 2020a, 52)  

Der Tag der ‚Entdeckung‘1 Amerikas wird in vielen Ländern des Kontinents am 12. 
Oktober mit einem Feiertag zelebriert. Seit 1915 erhielt er im spanischsprachigen 
Raum die Bezeichnung „Tag der ‚Rasse‘“. Diese Bezeichnung wird seit den 1990er 
Jahren hinterfragt und wurde bereits in einigen Ländern geändert. In Kolumbien, 
meinem Herkunftsland, wird der 12. Oktober als Feiertag begangen, er wurde bis 
2021 „Tag der ‚Rasse‘“ genannt. Als Kunstprojekt startete ich 2019 eine Initiative 
für die Umbenennung dieses Feiertags mit dem Titel RENOMBREMOS EL 12 DE 
OCTOBRE [Lasst uns den 12. Oktober umbenennen]2. 

Die Initiative bestand hauptsächlich aus einer Petition (auf www.change.or-
g/12deOctubre) und einer Datenbank (auf www.renombremosel12deoctubre.org). 
In der Datenbank konnten vorgeschlagene Namen gesammelt und mit einem like 
unterstützt werden. 

Mit der Initiative strebte ich an, einen dialogischen Prozess, einen Erfah-
rungsaustausch und letztendlich auch eine Debatte um Begriffe wie ‚Rasse‘, Ras-

1 � Die Hervorhebung ist mir wichtig. Der Begrif f ‚Entdeckung‘ im Zusammenhang mit der sog. ‚Ent-
deckung‘ Amerikas zeugt von einer eurozentrischen Perspektive mit Anspruch auf Universalität 
– eine Infragestellung durch die Schreibweise ist erforderlich. 

2 � Unter demselben Titel sind 2021 Teile dieses Kapitels in reduzierter Form in der Publikation zur 
Ausstellung FAHREN OHNE TICKET. IN DEN ZWISCHENRÄUMEN DER SPRACHE, herausgegeben 
von der Galerie im Körnerpark, Franziska Lesák, Marisa Maza und Moira Zoitl, erschienen (Galerie 
im Körnerpark u.a. 2021, 19-24 und 65-69).

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 192

sismus, Vorurteile und Diskriminierung in Gang zu setzen, die das Hauptziel des 
Kunstprojekts ausmachten. Zugleich wurden alle Kolumbianer*innen, die sich am 
Kunstprojekt beteiligten, dazu eingeladen, sich Gedanken über eine neue Bezeich-
nung für diesen Tag zu machen und ihr sozialgestalterisches Potenzial zu erproben.   
Eine tatsächliche Umbenennung könnte dazu beitragen, hierarchisierende und 
diskriminierende Bezeichnungen aus dem Sprachgebrauch zu bannen und die 
Reichweite des Projekts ausdehnen, so dass die mit ihm zusammenhängenden 
Anstöße eine viel beträchtlichere gesellschaftliche Auswirkung erlangen. Die 
Umbenennung wurde von Anfang an angestrebt und als Ziel verfolgt, das Kunst-
projekt versteht sich jedoch als prozessorientiertes Vorhaben unabhängig von die-
sem Ergebnis.

Für die Umbenennung des Feiertags vom 12. Oktober schlug ich einen Gesetz-
entwurf vor. Gesetzentwürfe können jedoch in Kolumbien nur von bestimmten 
Personen oder Institutionen eingereicht werden. Aus diesem Grund war es ein 
wesentlicher Bestandteil des Kunstprojekts, Begegnungen mit Vertreter*innen 
dieser Institutionen durchzuführen. 

Die Begegnungen wurden in einem Logbuch dokumentiert – ein Buch, das 
Einträge der getroffenen Personen mit ihren Kommentaren bzw. Unterstüt-
zungsbekenntnissen festhielt. 

Im folgenden Abschnitt möchte ich den Fragen nachgehen, warum und seit 
wann der „Tag der ‚Rasse‘ und der Hispanität“ diesen Namen in Kolumbien erhielt, 
worauf sich das Wort ‚Rasse‘ in diesem Kontext bezieht und was ‚Rasse‘ heute aus 
genetischer Perspektive bezeichnet. Ebenfalls beschäftigt mich, dass de facto im-
mer häufiger auf die Verwendung des Begriffs ‚Rasse‘ in zahlreichen menschen-
rechtlichen und Gesetzestexten verzichtet wird. In vielen lateinamerikanischen 
Ländern sowie auch in einigen Städten und Gemeinschaften Nordamerikas und 
Spaniens wurde der „Tag der ‚Rasse‘“ schon vorher umbenannt. Welche Hinter-
gründe und Diskurse begleiteten die Umbenennungsprozesse? 

1. Zur Genealogie des Namens eines Feiertags  
und zur Notwendigkeit einer Umbenennung

„Gedenkfeiern sind keine statischen Feiern, die auf der Perspektive der Konstruktion einer 
ewigen Nationalität beruhen. Ihr Charakter verändert sich in Übereinstimmung mit den 
historischen Bedingungen, die das Gedenken ermöglichen. Das bedeutet, dass die of fizi-
elle Erinnerung, obwohl sie an sich selbst arbeitet, um Kohärenz und Einheit zu wahren, 
nicht verhindern kann, dass andere Erinnerungen latent bleiben und sichtbar werden, 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 193

wenn sich die historischen Bedingungen derjenigen, die zensiert oder ausgeschlossen 
wurden, verändern.“ 3 – Sandra Patricia Rodríguez Ávila (Rodríguez Ávila 2011, 73)

1.1 �Día de la ‚Raza‘ y la Hispanidad

In Kolumbien wird der Feiertag am 12. Oktober offiziell „Tag der ‚Rasse‘ und der 
Hispanität“4 genannt – im Volksmund und sogar in der Berichterstattung ist die-
se Bezeichnung immer noch aktuell, wie ich später zeigen werde. Es gab zwar kei-
ne gesetzliche Grundlage für die Benennung, wie der Rechtsanwalt Arturo San-
abria Gómez in einer E-Mail vom 16. September 2019 zur Beantwortung meiner 
Frage erklärte. Der Gesetzgeber hatte bis dahin drei Gesetze erlassen, die den 12. 
Oktober erwähnten: Das Gesetz 25 von 1892, das den 12. Oktober zum Feiertag 
erklärt, das Gesetz 35 von 1939, in dem über die Erklärung zum Feiertag hinaus 
ein Anspruch auf bezahlte Erholung für Arbeitnehmer*innen festgelegt wird, und 
das Gesetz 51 von 1983, nach dem der arbeitsfreie Tag (wie viele weitere Feiertage 
des Landes) auf den darauf folgenden Montag verschoben wird. In allen Fällen 
wurde nur das Datum ohne Namen genannt – das Einzige, was diese Gesetze an-
erkannten, ist, dass der 12. Oktober ein Feiertag ist, aufgrund dessen die Arbeit-
nehmer*innen Anspruch auf bezahlte Erholung haben. 

„Aber obwohl es in Kolumbien kein Gesetz, Dekret, Beschluss oder andere 
rechtliche Grundlagen gibt, die festlegen, dass der 12. Oktober den Namen ‚Tag 
der Rasse‘ erhält“, setzt Sanabria Gómez in seiner E-Mail von 2019 fort, „ist es er-
wähnenswert, warum dieser Name von der Gemeinschaft anerkannt und genutzt 
wird“5: Der Name wurde 1913 von Faustino Rodríguez San Pedro, damaliger Prä-
sident der Ibero-Amerikanischen Union6, vorgeschlagen. Der überall in Iberoa-

3 � Das Originalzitat auf Spanisch lautet: „Las conmemoraciones no son celebraciones estáticas, 
fundadas en la perspectiva de la construcción de una nacionalidad perpetua, sino que su carácter 
se va modificando de acuerdo con las condiciones históricas que hacen posible el evento conme-
morativo, lo cual implica que la memoria oficial, a pesar de trabajar sobre sí misma para man-
tener coherencia y unidad, no puede evitar que permanezcan latentes otras memorias y que se 
hagan visibles cuando se transformen las condiciones históricas de quienes han sido censurados 
o excluidos.“

4 � Auf Spanisch „Día de la ‚Raza‘ y la Hispanidad“.
5 � Der Originaltext auf Spanisch lautet: „A pesar de que no hay ninguna Ley, Decreto, Resolución u otro 

sustento jurídico en Colombia que indique que el doce (12) de octubre recibe el nombre “Día de la 
‘Raza‘“, vale la pena mencionar la razón por la que es reconocido por las comunidad con ese nombre.“ 

6 � Die Ibero-Amerikanische Union [auf Spanisch Unión Ibero-Americana] war eine 1885 gegründete 
Institution mit dem Ziel, „die sozialen, wirtschaf tlichen, wissenschaf tlichen, literarischen und 
künstlerischen Beziehungen zwischen Spanien, Portugal und den amerikanischen Nationen zu 
stärken“ – wie in ihren Statuten festgehalten, um eine größere wirtschaf tliche und kulturelle 
Bindung zu erreichen. Die konservativ geprägte Institution war bis in die 1930er Jahre aktiv und 
kam mit dem Spanischen Bürgerkrieg zu einem Ende, nachdem die meisten ihrer Mitglieder 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 194

merika gefeierte 12. Oktober sollte zum Gedenken an die ‚Entdeckung‘ Amerikas 
entstehen und zu einer größeren wirtschaftlichen und kulturellen Verbindung 
beitragen. Diese Initiative wurde von der Mehrheit der amerikanischen Länder 
zwischen 1913 und 1928 übernommen, auch wenn nicht in jedem Land mit der Be-
zeichnung „Tag der ‚Rasse‘“. In den Vereinigten Staaten wurde der 12. Oktober 
beispielsweise auf Initiative italienischer Migrant*innen zum ‚Columbus Day‘ 
[Kolumbustag] geweiht, in Argentinien und weiteren Ländern zum ‚Día de las 
Américas‘ [Amerikatag]. Die Feierlichkeiten wurden im ganzen Kontinent von der 
Errichtung von Statuen und Büsten zu Ehren von Kolumbus und der Einweihung 
von Straßen und Plätzen mit seinem Namen begleitet (Rodríguez 2011, 67). In Ko-
lumbien ist das Gesetz 25 von 1892, das den 12. Oktober erstmalig zum Feiertag 
erklärt, auch ein Zeichen dafür, denn es sieht ebenfalls die Namensänderung des 
Nationaltheaters in Cristobal-Colón-Theater und den Bau einer Allee mit dem Na-
men Cristobal Colón in der Hauptstadt Bogotá vor.

Die kolumbianische Historikerin, Forscherin und Professorin Sandra Patricia 
Rodríguez zeigt in ihrem Artikel über die Gedenkfeierlichkeiten zur 4. und zur 
5. Jahrhundertfeier der ‚Entdeckung‘ Amerikas, veröffentlicht 2011 in der Sozi-
alwissenschaftlichen Zeitschrift7 Nr. 38, dass die von der Ibero-Amerikanischen 
Union verbreiteten Schriften die Größe einer ‚hispanischen Rasse‘8 gegenüber der 
bedrohenden ‚angelsächsischen Rasse‘9 hervorheben wollten. Einerseits als Reak-
tion auf die ‚Schwarze Legende‘10, ein von Nord-Europäer*innen propagiertes an-
tispanisches Bild, das die Spanier*innen im Zusammenhang mit der Eroberung, 
der Inquisition und dem Genozid an einheimischen Völkern als fanatisch, brutal 
und menschenverachtend darstellt, und andererseits, um Spaniens wirtschaftli-
che Position mit dem Verständnis zu stärken, dass Iberoamerika Spaniens ‚natür-
licher Markt‘ war – ein Markt, auf dem Spanien aufgrund von Sprache, Religion 
und kulturellen Bindungen keine ernsthaften Konkurrenten hatte. Hierfür wur-
den die Sprache und die Religion zum Banner einer neuen historischen Erzäh-
lung, die die Idee einer stolzen, mutigen und großzügigen ‚Rasse‘ fördern sollte. 
Der Vorschlag zur Festlegung eines Feiertags zum Gedenken an die ‚Entdeckung‘ 
Amerikas mit dem Namen „Tag der ‚Rasse‘“ steht also in Verbindung mit der Idee 
einer gemeinsamen ‚hispanischen Rasse‘, die durch ihre großen Ideale, ihren Alt-
ruismus und ihre Pracht gekennzeichnet sein sollte (Rodríguez 2011, 67).

während der Zweiten Spanischen Republik ihre Neigung zeigten, die Monarchie zu unterstützen 
(Sepúlveda Muñoz 1991, 273-278).

7 � Originaltitel auf Spanisch: Revista de Estudios Sociales.
8 � „‚Raza‘ hispánica“.
9 � „‚Raza‘ anglosajona“.
10 � „Leyenda Negra“.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 195

Diese Informationen stehen im engen Zusammenhang mit dem, was Miguel Ro-
dríguez, Forscher des kulturhistorischen Programms der Universidad Iberoame-
ricana de México, in seinem Buch Feier der ‚Rasse‘. Eine vergleichende Geschichte vom 
12. Oktober11 darstellt:

„Wenn die Iberoamerikanische Union über ihre Tochtergesellschaften den Tag der 
‚Rasse‘12 aktiv gefördert hat, war es dem Außenministerium in Madrid ein Anliegen, 
dass in den verschiedenen Ländern nacheinander der 12. Oktober gesetzlich und defi-
nitiv zum Feiertag erklärt wurde. Das Ministerium rief zu Beginn dieses Jahres, 1915, 
diplomatische Vertreter zusammen, um Druck auf ihre Regierungen auszuüben. [...] 
In den ersten Jahren führte die spanische Diplomatie eine Zählung der Länder durch, 
die sukzessive in die Liste aufgenommen wurden: 1913 ergab eine Bilanz der Iberoa-
merikanischen Union, dass Kolumbien, Panama, Brasilien, Costa Rica, die Dominika-
nische Republik und Guatemala sowie Paraguay und Uruguay bald mit der Initiative 
verbunden waren.“ (Rodríguez 2004, 78)13 

Die Feierlichkeiten variierten in ihrer Ausrichtung zwischen einem europäischen 
Hispanismus und einem Hispano-Amerikanismus, so Sandra Patricia Rodrí-
guez. Der europäische Hispanismus feierte die Überlegenheit einer Nation, die 
Fortschritte nach Amerika brachte, und hielt die ‚Entdeckung‘ Amerikas für das 
Schicksal eines auf Grund seines Glaubens und seines monarchischen Erbes für 
die zivilisatorische Mission ‚ausgewählten Volkes‘. Der Hispano-Amerikanismus 
bemühte sich, die Vielfalt und ‚Rassenmischung‘ in Amerika zu betonen, als Kri-
tik und Gegenposition zum Rassismus, der die Unterdrückung und den Genozid 
an den amerikanischen Völkern während der Eroberung des Kontinents begleite-
te. Es war jedoch der europäische Hispanismus, der sich überwiegend in den Fei-
erlichkeiten um den 12. Oktober manifestierte, selbst aus der Perspektive einiger 
Lateinamerikaner*innen14, die den Vorschlag von Faustino Rodríguez-San Pedro 
willkommen hießen (Rodríguez 2011, 67-68). 

11 � Der Originaltitel lautet: Celebración de la ‘Raza‘. Una historia comparativa del 12 de octubre.
12 � Die Anführungszeichen sind von mir. Sie markieren die Infragestellung des Worts ‚Rasse‘ [‚raza‘]. 
13 � Der Originaltitel lautet: „Si a través de sus filiales la Unión Iberoamericana promovía activamen-

te el Día de la ‘Raza‘, en Madrid era preocupación del Ministerio de Asuntos Exteriores el que suce-
sivamente en los diversos países se declarara el 12 de octubre legal y definitivamente feriado. El 
Ministerio convocaba, a principios de ese año de 1915, a los representantes diplomáticos como 
medio de presionar a sus gobiernos. (…) Durante los primeros años, la diplomacia española llevó 
un conteo de los países que se sumaban sucesivamente a la lista: en 1913 un balance de la Unión 
Iberoamericana indicaba ya a Colombia, Panamá, Brasil, Costa Rica, República Dominicana y 
Guatemala, y faltaba poco para que Paraguay y Uruguay se asociaran a la iniciativa.“ 

14 � Auch hier zeichnet sich der in Lateinamerika latente ‚Interne Kolonialismus‘ ab, den ich in einem 
anderen Abschnitt erkläre. Siehe Biatopien als globalisierter ‚interner Kolonialismus‘, Seite 113.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 196

Gerade durch solche Ideologien wie dem dominierenden Hispanismus – sowohl 
der europäische Hispanismus als auch der gemäßigtere Hispano-Amerikanis-
mus – werden die Biatopien gestützt, die u.a. den amerikanischen Kontinent 
seit 1492 prägen und in alltäglichen Diskriminierungserfahrungen münden, wie 
beispielsweise die von der kolumbianischen Erzählerin aus Dresden in meinem 
Videoprojekt RE-ENACTING OFFENCES, wenn sie als sudaca beschimpft oder mit 
Pocahontas verglichen wird.15 Denn sie implizieren u.a. auch, dass Nachfolger*in-
nen von Spanier*innen einer ‚hispanischen Rasse‘ angehören oder ihr zumindest 
im Rassenabstufungswahn näher und dementsprechend auch weiter oben in der 
Überlegenheitshierarchie stehen. 

Gerade einen solchen dominierenden Hispanismus kritisiert die boliviani-
sche Soziologin Silvia Rivera Cusicanqui, wenn sie über eine „offizielle Ideologie 
des ‚Mestizaje‘“ spricht. Das Wort ‚Mestizaje‘ ist ein in Spanien und Lateiname-
rika verwendeter Begriff, der sich auf eine Person europäischer und zugleich 
einheimischer Abstammung bezieht. Der Terminus postuliert im Prinzip ein har-
monisches Zusammentreffen beider (oder mehrerer) Abstammungen. Für Rivera 
Cusicanqui impliziert das Wort ‚Mestizaje‘ jedoch keine gleichwertige Mischung 
aus einheimischen, Schwarzen und spanischen Kulturen, vielmehr geht es dabei 
stillschweigend um eine weiße europäische Überlegenheit. Ihrer Meinung nach 
wird mit dem Wort ‚Mestizaje‘ angestrebt, dass ‚Mestizen‘ zunehmend ‚weißer‘ 
(europäischer!) werden, was unausgesprochen besser, höher gestellt, überlegener in 
der sozialen lateinamerikanischen Struktur bedeutet. Außerdem verwischt die-
ser Begriff die Spur der Unterschiede zwischen Europäer*innen und Einheimi-
schen – er löscht die Erinnerung daran aus. ‚Mestizaje‘ meint für Rivera Cusican-
qui eine degenerierte und besiegte ‚Rasse‘, die stillschweigend von einer weißen 
Dominanz ausgeht und auf ein zunehmendes Weiß-Sein hinsteuert.

Der Name „Tag der ‚Rasse‘“ steht also zweifelsohne im engen Zusammen-
hang mit den von mir beschriebenen Biatopien. Er wurde –wie gesagt– bereits 
seit den 1990er Jahren in einigen lateinamerikanischen Ländern geändert, was in 
Verbindung zu der kritischen Position steht, die sich während der Gedenkfeier-
lichkeiten zur fünften Jahrhundertfeier im Jahr 1992 entfaltete, nachdem die me-
xikanische Kommission für die Gedenkfeier zum fünften Jahrhundert nach der 
‚Entdeckung‘ Amerikas16 1984 verkündete, sich selbst „Mexikanische Kommissi-
on zur fünften Jahrhundertfeier der Begegnung von zwei Welten“17 zu nennen 
und nicht mehr der ‚Entdeckung‘ Amerikas. Wie Rodríguez berichtet, löste die 
Selbstbezeichnung der mexikanischen Kommission Empörung in unterschiedli-

15 �  Siehe Kapitel RE-ENACTING OFFENCES, Seite 94.
16 � V Centenario del ‚Descubrimiento‘. Zur Hervorhebung des Wortes ‚Entdeckung‘ siehe Fußnote 1. 
17 � Der Name auf Spanisch lautet: Comisión Mexicana del Quinto Centenario del Encuentro de 

Dos Mundos.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 197

chen Richtungen aus: Einige interpretierten sie als Verleugnung der Leistungen 
von Spanien und Christoph Kolumbus, während andere der Ansicht waren, dass 
die Neubenennung als „Begegnung von zwei Welten“ die spanische Invasion und 
den Genozid an Ureinwohner*innen negierte. Die UNESCO, in Übereinkommen 
mit den Mitgliedstaaten und den dafür geschaffenen Kommissionen, übernahm 
den Namen „Fünfte Jahrhundertfeier der Begegnung von zwei Welten“18 (Rodrí-
guez 2011, 68). Diese Namensänderung war jedoch kein großer Fortschritt, da es 
sich definitiv nicht um eine Begegnung auf Augenhöhe handelte, wie Mitglieder 
der einheimischen und Schwarzen Gemeinschaften seither mehrfach beklagen, 
und wie einige der Personen, die sie vertreten und die ich für die Entwicklung 
meines Projekts kontaktierte, ebenfalls wiederholten, z.B. Oscar Montero, Men-
schenrechtsaktivist des Kankuamo-Volkes und Mitglied der „Kolumbianischen 
Nationalen Organisation indigener Völker“19. Das Ergebnis dieser ungleichen ‚Be-
gegnung zweier Welten‘ war der größte Völkermord und die größte Barbarei der 
Menschheit, einschließlich der Auslöschung ganzer einheimischer Völker – fügte 
Montero im Interview hinzu.

In der Datenbank, die ich im Rahmen des Kunstprojekts RENOMBREMOS EL 
12 DE OCTUBRE online gestellt habe, wurde auch der Vorschlag „Tag der Begeg-
nung von zwei Welten“20 zur Umbenennung des „Tages der ‚Rasse‘“ eingetragen. 
Bis heute21 erhielt der Vorschlag sechs likes, während Vorschläge wie „Tag des in-
digenen Widerstandes“22, „Invasionstag“23 oder „Internationaler Gedenktag zum 
Gedenken an die Opfer des indigenen Holocaust“24 jeweils zwei, einen und drei 
likes aufweisen. Lediglich der Vorschlag „Tag des indigenen Kampfes“25, der eine 
ähnliche Ideologie erkennen lässt, zeigt eine etwas höhere Zustimmung mit fünf 
likes. Ideologisch entgegengesetzte Vorschläge wie „Tag der Ankunft der Zivilisa-
tion in Amerika“26 oder „Christoph Kolumbus Tag“27 haben jeweils einen und drei 
likes. Die Bitte, den aktuellen Namen „Tag der ‚Rasse‘“ beizubehalten, verfügt über 
vier likes. Die Petition auf change.org erreichte bis heute28 13.250 Unterschriften 

18 � Quinto Centenario del Encuentro de Dos Mundos.
19 � Organización Nacional Indígena de Colombia – ONIC.
20 � Día del Encuentro de Dos Mundos. 
21 � Zuletzt besucht am 12. Oktober 2024, fünf Jahre nach dem Start der Initiative.
22 � Im Original: Día de la Resistencia Indígena.
23 � Día de la invasión.
24 � Día Internacional de Conmemoración en Memoria de las Víctimas del Holocausto indígena.
25 � Día de la Lucha Indígena.
26 � Día de la llegada a la civilización a América.
27 � Día de Cristobal Colón.
28 � Zuletzt besucht am 12. Oktober 2024.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 198

und die Datenbank zeigt 45 Namensvorschläge. Die Vorschläge mit den meisten 
likes sind „Abya Yala-Tag“29 mit 86 und „Tag der Kulturen“30 mit 39.

Im Rahmen des Bildungsprogramms vom 45. Nationalen Kunstsalon in Bogotá31, 
wo ich mein Projekt vorstellte, und als eine der Maßnahmen zum Projektauftakt 
organisierte ich im Oktober 2019 eine Gesprächsrunde mit eingeladenen Gästen 
aus Bürgerinitiativen, sozialen Bewegungen, akademischen Kreisen und auch 
Vertreter*innen des Staatsapparates (konkret ein Vertreter der Behörde „Om-
budsmann des Volkes“, dessen Hauptaufgabe die Menschenrechtsarbeit aus-
macht, ein Senator für die indigenen Völker und zwei Vertreter*innen vom In-
nenministerium).

Zum historischen Zusammenhang möchte ich auf den Redebeitrag der Pro-
fessorin Juliana Flórez32 während der Gesprächsrunde genauer eingehen. In Be-
zug auf die Repräsentationspolitik erwähnte sie drei Schlüsselmomente, um die 
Relevanz der Umbenennungsinitiative zu verstehen:

Das erste Gesetz zum 12. Oktober in Kolumbien wird im Rahmen der 4. Jahr-
hundertfeierlichkeiten der sog. ‚Entdeckung‘ Amerikas im Jahr 1892 erlassen, 
als Spanien dabei war, sich von der Ersten Republik zu erholen, die im Februar 
1873 die Monarchie gestürzt hatte und im Dezember 1874 zum Ende kam. Es 
war deswegen notwendig, das hundertjährige Jubiläum mit eindrucksvollen 
Feierlichkeiten zu zelebrieren. Auch der Namensvorschlag von Faustino Rodrí-
guez San Pedro von 1913 spielte sich in diesem Szenario ab. Das Feiern der ‚Ras-
se‘, sagt Juliana Flórez Flórez, ist also das Feiern des spanischen Reichs. 

1939 wurde in Kolumbien das zweite Gesetz verabschiedet, das den 12. Ok-
tober als Feiertag und bezahlten Erholungstag festlegt. Was geschah zu diesem 
Zeitpunkt in Amerika und Europa? In den 1920er und 1930er Jahren kam es in 
Amerika zu einer zweiten Genozid-Welle. Sie betraf die vertriebenen Mapuches 

29 � Día Abya Yala. Auf die Bedeutung des Namens Abya Yala gehe ich im Abschnitt Ch’ixi: Weder Ver-
mischung/Verschmelzung noch Nachahmung ein.

30 � Día de las Culturas.
31 � 45 Salón Nacional de Artistas de Colombia.
32 � María Juliana Flórez Flórez ist Forscherin und Professorin am Instituto de Estudios Sociales y 

Culturales Pensar [Institut für Soziale und Kulturelle Studien] der Pontificia Universidad Javer-
iana in Bogotá. Sie hat Psychologie an der Universidad Católica Andrés Bello in Venezuela stu-
diert, ist Spezialistin für Zusammenarbeit und Entwicklung (Universität Barcelona), Magister in 
Sozialpsychologie und Doktor in kritischer Sozialpsychologie (Autonome Universität Barcelo-
na). Juliana Flórez hat ihr Postdoc-Studium an der Universität Brasilia im Rahmen des Projektes 
Encuentro de Saberes entwickelt. Sie war CLACSO- und LASA-Stipendiatin und Gastforscherin 
am Institut für Lateinamerikastudien an der Universität von North Carolina. Sie ist Autorin des 
Buches: Lecturas Emergentes. El Giro Decolonial en los Movimientos Sociales [Neue Lektüre. 
Die dekoloniale Wende in den Sozialen Bewegungen].

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 199

in Chile und Argentinien sowie die Witotos in Kolumbien und Peru, die beim 
Kautschukboom für die Kautschukgewinnung versklavt wurden, eine massive 
Enteignung von Quilombolas und Palenqueros33 wurde vollzogen, und anderes 
mehr. Es handelte sich um eine zweite Genozid-Welle, die weiter propagierte, 
dass Zivilisation ‚Weiß‘ ist und Barbarei ‚Nicht-Weiß‘ bzw. dass Barbarei von 
all denjenigen ausgeht, die nicht europäisch/weiß sind und deshalb zivilisiert 
werden müssen. In Spanien stand man zu diesem Zeitpunkt an der Schwelle 
von der Zweiten spanischen Republik zur Franco-Diktatur. Zwischen 1931 und 
1939 existierte in Spanien eine Zweite Republik und 1939 begann de jure die Dik-
tatur von Francisco Franco, obwohl sie de facto bereits im November 1936 mit 
der Anerkennung seiner Regierung durch das nationalsozialistische Deutsche 
Reich und das faschistische Königreich Italien begonnen hatte. Wenn wir den 

„Tag der ‚Rasse‘ und der Hispanität“ heute feiern, sagt Juliana Flórez, feiern wir 
demzufolge Imperialismus, Rassismus und Faschismus.

Das dritte Schlüsselmoment sind die Vorbereitungen zur 5. Jahrhundert-
feier von 1992. Die sozialen Bewegungen generierten eine Reihe von Protesten 
unter dem Slogan „Es gibt nichts zu feiern“ und nahmen die Notwendigkeit 
der Umbenennung ernst. Seitdem haben wir eine große Anzahl von Vorschlä-
gen, die Juliana Flórez in vier Typen zusammenfasst: 1. Die politisch Korrekten 
wie in Chile, wo der „Tag der ‚Rasse‘“ seit 2000 „Tag der Begegnung von zwei 
Welten“ heißt, 2. Andere, die mehr von Vielfalt und von Interkulturalität spre-
chen wie Ecuador, wo der „Tag der ‚Rasse‘“ 2011 in „Tag der Interkulturalität 
und Plurinationalität“ umbenannt wurde, 3. Weitere radikalere Positionen wie 
die in Venezuela, wo Hugo Chávez 2002 den „Tag des indigenen Widerstands“ 
einweihte, oder Nicaragua, dessen Umbenennung weitere Volksgruppen mit 
dem Namen „Tag des Indigenen, Schwarzen und Volkstümlichen Widerstands“ 
einschließt, und letztens 4. Die konservative, rückständige und beschämende 
Position von Kolumbien, Mexiko, Guatemala und Honduras, die noch den alten 
Namen beibehalten. 

Juliana Flórez beendete ihren Beitrag mit dem Satz: „Ich schließe mich der Initia-
tive zur Umbenennung an, weil ich weder ein imperialistisches noch ein rassisti-
sches noch ein faschistisches Kolumbien wünsche.“

Nicht nur der Name des „Tages der ‚Rasse‘“ steht im Fokus einer kritischen 
Auseinandersetzung. Wiederholt waren die Feierlichkeiten um den 12. Oktober 
Anlass für eine künstlerisch-kritische Ref lexion. Schon vorher, aber insbeson-
dere seit der Debatte zur 5. Jahrhundertfeier der ‚Entdeckung‘ Amerikas, haben 
mehrere Kunstwerke sowohl das Postulat einer ‚Entdeckung‘ Amerikas als auch 

33 � Quilombolas und Palenqueros sind afro-abstammende Bewohner*innen von Siedlungen, die 
von Cimarrones (versklavte Menschen, die entflohenen waren) gegründet worden waren.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 200

den ab diesem symbolischen Datum entstandenen Aufstieg von Kolonialität und 
Eurozentrismus dif fraktiert – wenn man die aus der Optik übernommenen Me-
taphern der Ref lexion und Diffraktion im Sinne von Karen Barad überträgt und 
die Einseitigkeit einer Ref lexion durch die vielfältige Spiegelung in verschiedene 
Richtungen einer Diffraktion gedanklich ersetzt. Zwei Beispiele dafür sind die 
Performance „América“ aus dem Jahr 1985 der kolumbianischen Künstlerin María 
Evelia Marmolejo und das performative Video „Réplica“ der peruanischen Künst-
lerin Daniela Ortiz aus dem Jahr 2014. 

„América“
Erst zehn Jahren nach dem Tod des spanischen Diktators Francisco Franco fand am 
12. Oktober 1985 um 12 Uhr die Performance „América“ von María Evelia Marmolejo 
(geb. 1958 in Pradera, Kolumbien) auf der Plaza Colón in Madrid statt. Die Künstlerin 
beauftragte die Verteilung im Vorfeld ausgewählter Passagen aus dem 1542 erschie-
nenen Kurzgefassten Bericht von der Verwüstung der westindischen Länder34 des spanischen 
Dominikanermönchs Bartolomé de las Casas, den ich schon an mehreren Stellen im 
Zusammenhang mit dem Disput von Valladolid und seiner Verteidigung der einhei-
mischen Völker Amerikas erwähnt habe. Marmolejo entschied sich für die Stellen im 
Buch, die am deutlichsten die grausame und blutrünstige Barbarei der spanischen 
Eroberung darstellen. De las Casas selbst und sein kontroverser Bericht wurden im-
mer wieder der Zensur ausgesetzt: 1660 wurde sein Text durch das Heilige Tribunal in 
Zaragoza verboten, nachdem der Zensor der Inquisitionsbehörde ein Jahr zuvor ur-
teilte, das Buch sei eine Beleidigung für Spanien, denn es berichte von sehr schreck-
lichen und grausamen Handlungen, die vom katholischen König entsandten Solda-
ten zugeschrieben werden. Außerdem wurde 1784 durch die Handelskammer von 
Sevilla die Beschlagnahme einer lateinischen Übersetzung veranlasst und im selben 
Jahr forderte der spanische Botschafter in Paris, Pedro Pablo Abarca de Bolea, Graf 
von Aranda, die Konfiskation der französischen Ausgabe ein. De las Casas wurde von 
spanischen Historikern35 als Geisteskranker, Anarchist, Marxist, Demagoge und vom 
Teufel Besessener bezeichnet und noch Mitte des 20. Jahrhunderts vom angesehenen 
spanischen Historiker Ramón Menéndez Pidal als „größenwahnsinniger Paranoiker“ 
diskreditiert (Enzensberger 2006, 167–170). Dennoch gewinnen seine Schriften im 
Rahmen der Dekolonialisierungstheorien seit dem Ende des 20. Jahrhunderts an Re-
levanz und sind ein bedeutender Beleg des brutalen Umgangs europäischer Eroberer 
mit den einheimischen Völkern Amerikas. 

Auch María Evelia Marmolejo, die erste Künstlerin, die sich mit ihrer Kunst für 
die Abschaffung der Feierlichkeiten zum 12. Oktober einsetzt, sollte Unterstützung 
und Ablehnung erfahren. Ihr Vorschlag war, den 12. Oktober zu einem Trauertag zu 

34 � Originaltitel: Brevísima relación de la destrucción de las Indias.
35 � An dieser Stelle wird das männliche Substantiv bewusst verwendet.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 201

deklarieren. Sie beantragte in Madrid eine Genehmigung für ihre „körperliche Ak-
tion“ im öffentlichen Raum auf dem Kolumbusplatz. Wie sie im Interview erzählt, 
war die Genehmigung nicht schwer zu bekommen, eine genaue Beschreibung ihres 
Vorhabens wurde nicht verlangt und es waren zahlreiche Aktivitäten für diesen Tag 
zum Gedenken an den 12. Oktober 1492 auf dem Kolumbusplatz geplant. So wurde 
ihre Performance u.a. von der Hintergrundmusik einer Gruppe Andiner Musiker 
begleitet, die nicht weit vom Kolumbusdenkmal stand. Einige Monate zuvor, am 
30. Mai 1985, war Marmolejo in Madrid angekommen, nachdem sie sich selbst als 
Reaktion auf die politische Unterdrückung in Kolumbien ins Exil verbannt hat-
te. Empört erfuhr sie durch die spanischen Medien von den Vorbereitungen zur 5. 
Jahrhundertfeier der ‚Entdeckung‘ Amerikas. In ihrer Wahrnehmung wiesen die 
Spanier*innen zu dieser Zeit ein ‚Herrschaftstrauma‘ auf, weil sie kein Imperium 
mit zahlreichen Kolonien mehr waren. Sie dachten jedoch immer noch, setzt Mar-
molejo fort, sie hätten die Zivilisation nach Amerika gebracht und ‚uns‘ einen Gefal-
len getan. Sie war empört von der verbreiteten Unwissenheit der meisten Menschen 
und sich sicher, diese Unwissenheit liege am Bildungssystem. So nahm sie sich vor, 
die Spanier*innen mit der Geschichte der ‚Entdeckung‘ Amerikas nach den Erzäh-
lungen von Bartolomé de las Casas zu konfrontieren.

„Es gab Leute, die mich fragten, ob ich in den Bäumen lebe. Daran ist nichts falsch – wie 
schön, in Bäumen zu leben! Aber in ihrem Verständnis waren wir nicht Teil der ‚Zivilisati-
on‘ – Zivilisation in Anführungszeichen, weil damit technologische Entwicklung gemeint 
ist und das ist keine ‚Zivilisation‘, es ist nur eine andere Art von Leben. Es war also immer 
so, als würden die Spanier*innen auf mich herabschauen, wie eine Erniedrigung. Ich er-
kannte, dass es ihre Unwissenheit aufgrund der Bildung war, also dachte ich, dass diese 
Menschen daran erinnert werden mussten, was passiert war.“36

Nachdem die von ihr ausgewählten Fragmente aus dem Kurzgefassten Bericht von der 
Verwüstung der westindischen Länder unter dem Publikum verteilt waren, startete sie die 
Performance, indem sie mit einer schwarzen Fahne zum Kolumbusdenkmal lief. Die 
schwarze Fahne sollte ihren Vorschlag bekräftigen, den 12. Oktober zum Trauertag 
zu erklären. Sie trug ein Kleid aus Jute und Espadrilles. Ihre weit vorangeschritte-
ne Schwangerschaft war nicht zu übersehen, was – ihrer Meinung nach – die Per-
formance prägnanter wirken ließ. Dann schnitt María Evelia Marmolejo mit einem 

36 � Der Originaltext auf Spanisch lautet: „Había gente que me preguntaba si yo vivía en los árboles. 
Eso no tiene nada de malo, ¡que rico vivir en los árboles!, pero en el concepto de ellos nosotros no 
estábamos en la ‘civilización‘ – ‘civilización‘ entre comillas porque se refieren al desarrollo tecno-
lógico y eso no es civilización, es simplemente otro tipo de vida. Entonces era siempre como mi-
rándolo a uno hacia abajo, como degradándolo. Yo me di cuenta que era la ignorancia por la edu-
cación que habían tenido, entonces pensé que a esta gente había que recordarles lo que pasó.“

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 202

Skalpell ihre Fingerspitzen ein, um mit eigenem Blut auf den Sockel des Denkmals 
für Christoph Kolumbus auf der Plaza das Wort „América“ zu schreiben. Es war nicht 
das erste Mal, dass Marmolejo mit Blut als Ausdruckselement in ihren Performances 
arbeitete. 1979 tat sie das zum ersten Mal in der Installation „Tendidos“. Die venezola-

nisch-britische Kuratorin und Kunsthistorikerin 
Cecilia Fajardo-Hill schreibt in ArtNexus darü-
ber: „Ausgehend von dieser Installation begann 
die Künstlerin Blut als normale und gewöhnli-
che – wenn auch abgelehnte – Körperflüssigkeit 
zu verwenden, als Reflexion über die Gewalt im 
Land.“37 (Fajardo-Hill 2012, o.S.)

Während der Performance mit eigenem 
Blut vor dem Kolumbusdenkmal in Madrid 
griffen sie viele Menschen an und forderten sie 
mit dem Aufruf „Sudaca, gehe zurück in dein 
Land“ 38 auf, Spanien zu verlassen. Andere ver-
teidigten das Recht der Künstlerin, ihre Mei-
nung in einem freien Land ‚frei‘ zu äußern. 

„Ich wollte Kolumbus blutbefleckt hinterlassen. Das 
Blut hat viel Kraf t. Ich wollte es beschmieren, damit 
sie all die Massaker und all die schrecklichen Dinge 
nicht vergessen, die nach der Ankunf t von Kolumbus 
in Amerika passiert sind.“39

Marmolejo hatte in ihren Vorbereitungen über-
sehen, dass der Stein des Sockels stark aufsaugend war, so dass sie sich mehrmals in 
die Finger schneiden musste und viel Blut brauchte, um auf diesem Material schreiben 
zu können. Die Aktion dauerte dadurch länger als geplant und erzeugte – ihrer Mei-
nung nach – eine stärkere Wirkung. Anschließend zerbrach sie einen menschengroßen 
Spiegel (so groß wie sie selbst, d.h. 1,52 m) mit einem Stein und fing an, die einzelnen 
scharfkantigen Stücke an Passant*innen zu verteilen. Auch dies war ein historisches 

37 � Der Originaltext ist sowohl auf Spanisch als auch auf Englisch auf der Webseite von ArtNexus 
vorhanden: „From this early performance the artist started using blood, both as a common, nor-
mal bodily fluid—though rejected— and as a reflection on the violence of the country.“ / „A 
partir de esta instalación, la artista comenzó a utilizar la sangre como un fluido corporal normal 
y común –aunque rechazado–, como una reflexión sobre la violencia del país.“ 

38 � „Sudaca, vete a tu país“. Zum pejorativen Wort Sudaca siehe Erklärung auf Seite 94.
39 � Das Originalzitat lautet auf Spanisch: „Yo iba a ensangrentar a Colón. La sangre tiene mucha fu-

erza entonces yo quería untarlo para que no se olviden de todas esas masacres y de todas las 
cosas horribles que pasaron después de la llegada de Colón a América.“

América, María Evelia Marmolejo  

Plaza Colón, Madrid, Spanien, 1985

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 203

Symbol: Marmolejo erinnerte damit an die Spiegel, die Spanier mit Einheimischen nach 
der Ankunft in Amerika gegen Gold tauschten. 

Sie rechnete damit, dass die Passant*innen sich beim Empfang der zerbrochenen 
Spiegelteile verletzen könnten, denn ihr ging es um ein Spiegelbild der mit der Kolo-
nisierung Amerikas einher-
gehenden Schmerzen. Dazu 
kam es jedoch nicht, wie sie 
im Interview erzählt, denn 
in diesem Moment wurde sie 
von der Polizei festgenommen. 
Nur zwei Stunden sollte sie 
verhaftet bleiben, zum einen, 
weil sie eine Genehmigung 
für ihre Performance im öf-
fentlichen Raum beantragt 
hatte, zum anderen, weil die 
Festnahme mit dem Besitz 
eines Messers (gemeint war 
das Skalpell) begründet wurde, 
welches sich jedoch nicht mehr 
in ihrem Besitz befand. Das 
Skalpell war sowohl vor der 
Performance als auch danach 
in den Nuten des Steinsockels 
von der Künstlerin versteckt 
worden. 

„Réplica“40

Am 12. Oktober 2014 entsteht das Video „Réplica“ der Künstlerin Daniela Ortiz (geb. 
1985 in Cuzco, Perú), das sie wie folgt auf ihrer Webseite (daniela-ortiz.com) be-
schreibt: „Die Position des Indigenen nachahmend, der vor dem Spanier Bernar-
do Boyl am Sockel des Denkmals für Christoph Kolumbus in Barcelona erscheint, 
knie ich vor den Spaniern, die an der Feier des spanischen Nationalfeiertags am 
12. Oktober 2014 teilnehmen.“41 Das viereinhalbminütige Video zeigt Ortiz kniend 
vor feierlichen Passant*innen mit spanischen Flaggen und ihre Reaktionen auf die 
kniende Geste der Künstlerin sowie auch den Ausschnitt des Denkmals, den sie 

40 � Auf Deutsch: Replik, Nachbildung eines Originals (Duden Online, Replik, die).
41  �Der Originaltext lautet: „Reproduciendo la posición de la persona indígena que aparece ante el es-

pañol Bernardo Boyl en la base del monumento a Cristobal Colón de Barcelona me arrodillo ante 
los españoles asistentes a la celebración de la Fiesta Nacional de España el 12 de Octubre de 2014.“ 

América, María Evelia Marmolejo  

Plaza Colón, Madrid, Spanien, 1985

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 204

mit ihrem performativen Video zitiert, und einige Aufnahmen der Feierlichkeiten 
zum Spanischen Nationalfeiertag im öffentlichen Raum. 

Im Abspann lesen wir: „Im spanischen Staat gibt es vierzehn Denkmäler, die 
Christoph Kolumbus gewidmet sind. Das Kolumbus-Denkmal in Barcelona zeigt 
am Sockel die Figur eines Ureinwohners, der vor dem Spanier Bernardo Boyl42 
kniet. Der Spanische Nationalfeiertag wird jedes Jahr am 12. Oktober zum Ge-
denken an die Ausplünderung, Ausbeutung und den Genozid an den ursprüng-
lichen Völkern Amerikas begangen, was zur Normalisierung von Kolonialismus, 
Rassismus und Fremdenfeindlichkeit beiträgt.“43 Das Video wurde am 15. Oktober 
2014 auf Youtube hochgeladen und bis zum 12. Oktober 2024 10.014 Mal angese-
hen, es bekam bis zu diesem Datum 218 likes und 75 Kommentare, die von banalen 
und schmählichen Beleidigungen bis hin zu euphorischen Belobigungen reichen.   

Daniela Ortiz de Zevallos Pastor erzählt im Interview, dass „Réplica“ Teil einer 
Reihe von Arbeiten ist, die sie seit 2009 jeden 12. Oktober fortsetzt. Es handelt 
sich um antirassistische künstlerische Aktionen gegen die Feier des 12. Oktober 
als Nationalfeiertag Spaniens. Ein Nationalfeiertag, der 1987 von der spanischen 
sozialistischen Arbeiterpartei (PSOE) als Feiertag bestätigt wurde, so Ortiz44, in 
einer Zeit, in der Spanien nach der Diktatur seine nationale Identität, die vor 
allem durch die mit dem Franquismus verbundenen Symbole besetzt war, wie-
derherzustellen versuchte. Die Debatte dieser Zeit ref lektiere das Wappen, den 
Nationalfeiertag und derart identitätsstiftende Elemente. 

Daniela Ortiz zeigt sich erstaunt, dass mehr als zehn Jahre nach dem Ende der 
Diktatur, in Zeiten eines demokratischen Systems und mit einer linken Partei in 
der Regierung die Entscheidung zur Festlegung eines Nationalfeiertags auf die 
Ereignisse von 1492 zurückgehe. Im spanischen Parlament wurde darüber debat-
tiert, ob der Nationalfeiertag am 6. Dezember, dem Tag der Verfassung, gefeiert 
werden sollte, „was sogar positiv wäre“, sagt Ortiz. Aber mehrere Entscheidungen 
der Debatte nehmen Bezug auf das Jahr 1492. Ein Beispiel dafür sei auch das in 

„Doce (12) de octubre“ umbenannte Krankenhaus, ursprünglich 1973 vom Diktator 
Francisco Franco mit dem Namen „Primero (1) de octubre“ eingeweiht, aber auch 

42 � Bernardo Boyl war ein spanischer Abt, der im September 1493 Kolumbus in seiner zweiten Fahrt 
nach Amerika begleitete, jedoch bald, im Dezember 1495, nach Spanien zurückkehrte. 

43 � Der Originaltext lautet: „Existen 14 monumentos dedicados a Cristóbal Colón en el Estado Espa-
ñol. El monumento a Colón de Barcelona muestra en la base la figura de una persona indígena 
arrodillada ante el español Bernardo Boyl. La Fiesta Nacional Española es celebrada cada 12 de 
Octubre conmemorando el saqueo, explotación y genocidio de los pueblos originarios de Amé-
rica contribuyendo a la normalización de la colonialidad, el racismo y la xenofobia.“ 

44 � Spaniens Nationalfeiertag am 12. Oktober wurde durch das Gesetz 18/1987 vom 7. Oktober 1987 
reglementiert (Agencia Estatal 1987, o. S.). 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 205

das im Wappen beibehaltene Motto „Plus Ultra“45 und die vierzehn Denkmäler für 
Christoph Kolumbus, die noch bis heute in Spanien an Ort und Stelle stehen. 

In dem Versuch, die nationalen Symbole vom Franquismus zu befreien, fielen 
die Entscheidungen der damaligen sozialistischen Regierung erstaunlicherweise 
auf den 12. Oktober und auf kolonialistische Symbole, die auch von der franquisti-
schen Ideologie beansprucht wurden. Es sei interessant zu sehen, setzt Ortiz fort, 
dass die politische Entscheidung für den Erhalt von Denkmälern im öffentlichen 
Raum 1987 von der PSOE, einer sozialistischen Partei, getroffen wurde. Betroffen 
waren beispielsweise das Denkmal  für den Händler versklavter Menschen Anto-
nio López i López46, das für General Prim47, der sich an extrem repressive Maß-

45  �Das Motto ‚Plus Ultra‘ wurde verwendet, um die Seeleute zu ermutigen, die alte Warnung aus der 
griechischen Mythologie zu vergessen bzw. zu ignorieren. Der Legende nach platzierte Herkules 
zwei Säulen in der Straße von Gibraltar am damaligen Finisterre [von lat. finis terrae, Ende der 
Welt], an der letzten Grenze, die Seeleute im Mittelmeer erreichen konnten/sollten. Diese Gren-
ze war bekannt als Non terrae plus ultra [Es gibt kein Land jenseits]. Das Motto verlor seine Sym-
bolkraf t, nachdem Christoph Kolumbus 1492 mit der Überquerung des Atlantiks die damals sog. 
Westindischen Inseln erreichte und Länder plus ultra [jenseits] fand (Menor Fernández 2012, 130).

46 � Über das Monument lassen sich folgende Informationen auf der Webseite finden: https://mo-
numentoscoloniales.wordpress.com: „Das Antonio López i López gewidmete Denkmal am Ende 
der Via Laietana ehrt den kantabrischen Geschäf tsmann für seinen wirtschaf tlichen Beitrag zur 
Entwicklung der Stadt Barcelona. Der Ursprung des Vermögens, das es dem Geschäf tsmann 
ermöglichte, zur Entwicklung der Stadt beizutragen, ist mit der Ausbeutung von versklavten 
Menschen auf der Insel Kuba sowie in den philippinischen Gebieten verbunden. Es gibt auch 
Dokumente, die die Teilnahme von Antonio López i López am Círculo Hispano Ultramarino und 
der Liga Nacional belegen, Gesellschaf ten, die [...] mit der Überzeugung gegründet wurden, die 
Unabhängigkeit der spanischen Kolonien zu verhindern sowie die Prozesse zur Abschaf fung der 
Menschenversklavung zu behindern.“ Die Webseite wird von einem Kollektiv aus Migrant*innen 
betrieben, das sich für die Abschaf fung kolonialistischer Denkmäler in Barcelona einsetzt und 
aus einem Kunstprojekt von Daniela Ortiz entstanden ist. Zuletzt besucht am 26. Januar 2021.  
Der Originaltext auf der Webseite lautet auf Spanisch: „El monumento dedicado a Antonio López 
i López ubicado al terminar la Vía Laietana honra al empresario cántabro por su contribución eco-
nómica al desarrollo de la ciudad de Barcelona. La procedencia de la fortuna que le permitiera al 
empresario contribuir con el desarrollo de la ciudad está ligada a la explotación de mano de obra 
esclava en la isla de Cuba así como en los territorios Filipinos. Además existe documentación que 
prueba la participación de Antonio López i López en el Círculo Hispano Ultramarino y la Liga nacio-
nal, sociedades fundadas [...] con la convicción de evitar la independencia de las colonias españo-
las así como obstaculizar los procesos de abolición de la esclavitud.“ 

47 � „Das dem General Joan Prim i Prats gewidmete Denkmal, das sich im Parc de la Ciutadella be-
findet, ehrt eine Persönlichkeit, die zwar eine gewisse Bedeutung für seine Beiträge zum spa-
nischen Staat haben könnte, deren Rolle während der kolonialen Prozesse in Marokko, Puerto 
Rico und Kuba sich jedoch gegen die Freiheit und Würde dieser Völker richtete. Es ist wichtig, 
sich vor Augen zu halten, dass General Joan Prim i Prats nicht nur gegen die Unabhängigkeit der 
oben genannten Völker wirkte, sondern auch, während er Gouverneur von Puerto Rico war, der 
Autor eines of fiziellen Bando aus dem Jahr 1848 war, bekannt als der Schwarze Kodex, in dem 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 206

nahmen gegen versklavte Menschen einsetzte, und das für Joan Güell48, einem 
resoluten Gegner des Abolitionismus. Diese Denkmäler waren von der anarchis-
tischen und libertären Jugend umgestürzt worden, der Wiederauf bau wurde aber 
bald durch Franco veranlasst, so dass sie letzten Endes franquistische Denkmäler 
seien. Wenn die PSOE das Gesetz des historischen Gedenkens verabschiede, um 
die Symbole Francos aus den Städten zu entfernen, schließe sie nicht die kolo-
nialen Symbole ein, die ebenfalls vom Franquismus beansprucht worden waren. 

„Das Erste, was ich bei der Arbeit an dieser Serie mache, ist eine Analyse der Elemente, 
die die Feierlichkeiten des 12. Oktobers umgeben. Auf der Plaza de Cataluña versammelt 
sich an jedem 12. Oktober die spanische extreme Rechte, die den 12. Oktober für sich be-

extreme repressive Maßnahmen gegen versklavte Menschen festgelegt wurden und in dem 
diejenigen, die gegen ihren Willen aus Afrika entführt worden waren, hemmungslos verung-
limpf t wurden, wobei ständig auf ihre Hautfarbe in abwertender und diskriminierender Wei-
se angespielt wurde.“ (Colectivo de Migrantes 2014, o.S.) Zuletzt besucht am 26. Januar 2021. 
Originaltext: „El monumento dedicado al General Joan Prim i Prats ubicado en el Parc de la Ciu-
tadella, hace honor a un personaje que si bien podría tener cierta importancia por sus aportes al 
Estado Español, su rol durante los procesos coloniales de Marruecos, Puerto Rico y Cuba atentaron 
contra la libertad y la dignidad de dichos pueblos. Es importante tener en cuenta que el General 
Joan Prim i Prats no solamente sirvió en contra de la independencia de los pueblos mencionados, 
sino, que mientras ejercía de Gobernador de Puerto Rico fue autor de un Bando oficial emitido en 
el año 1848 conocido como el Código Negro, en el cual se establecían medidas represivas extremas 
contra las personas consideradas esclavas y en el que se denigraba desaforadamente a aquellos 
que habían sido llevados desde Africa contra su voluntad aludiendo constantemente a su color de 
piel de manera despectiva y discriminatoria.“

48 � Gemeint ist das Denkmal für Joan Güell i Ferrer, 1936 in Barcelona. „Das Joan Güell i Ferrer 
gewidmete Denkmal in der Gran Via de Les Corts Catalanes ehrt den Beitrag des Geschäf tsmanns 
zur industriellen Entwicklung der Region und seine Arbeit als Abgeordneter des spanischen 
Parlaments für die Liberale Union, Stadtrat von Barcelona und Senator. Es ist jedoch anzumerken, 
dass Joan Güell i Ferrer ein Gründungsmitglied des Círculo Hispano Ultramarino de Barcelona 
war, dessen erster Präsident er wurde. Diese Organisation wurde mit der Absicht gegründet, 
die Geschäf tsinteressen in den spanischen Kolonien während des Unabhängigkeitsprozesses 
zu verteidigen. Joan Güell i Ferrer war auch Mitglied der Nationalen Liga, die gegründet 
wurde, um gegen Vorschläge zur Abschaf fung der Menschenversklavung politisch Einfluss 
zu nehmen.“ (Colectivo de Migrantes  2014, o.S.). Zuletzt besucht am 26. Januar 2021.  
Der Originaltext auf Spanisch lautet: „El monumento dedicado a Joan Güell i Ferrer ubicado en 
la Gran Via de Les Corts Catalanes, galardona la contribución del empresario en el desarrollo 
industrial de la región y su labor como diputado de las Cortes Españolas por la Unión Liberal, 
concejal del Ayuntamiento de Barcelona y senador. Sin embargo es de considerar que Joan 
Güell i Ferrer fue miembro fundador del Círculo Hispano Ultramarino de Barcelona del cual fue 
nombrado primer presidente. Dicha organización fue establecida con la intención de defender 
los intereses empresariales en las colonias Españolas durante los procesos de Independencia. Por 
otra parte Joan Güell i Ferrer también fue miembro de la Liga Nacional, constituida para influir 
políticamente en contra de las propuestas para la abolición de la esclavitud.“

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 207

ansprucht. Dabei stelle ich auch die Linken sehr in Frage, denn wie können sie ein Datum 
feiern, das hauptsächlich ein Fest der extremen Rechten ist?“49

Die erste Kunstaktion aus dieser Reihe, die Daniela Ortiz realisierte, fand am 
Montag, den 12. Oktober 2009 statt. Damals arbeitete Ortiz in einem Schokola-
denladen, der an diesem Tag, obwohl es Feiertag war, geöffnet wurde. Sie ent-
wendete im Laden ein Stück Schokolade aus Guanaja und ein Blatt Gold. Der 
Ursprung der Schokolade passte zu ihrer Kunstaktion zum 12. Oktober insofern, 
dass Guanaja eine karibische Insel ist, die Kolumbus während seiner zweiten Rei-
se besuchte. Das Stück Schokolade wurde mit dem Gold überzogen und von der 
Künstlerin gegessen, „um den 12. Oktober sarkastisch zu feiern“ – wie sie sagt. 
Mit Gold überzogene Schokolade werde in diesem Laden nicht nur elitären, son-
dern auch Kund*innen aus der Mittelschicht angeboten, so die Künstlerin, die 
es extrem schockierend fand, dass die feinen Pralinen oft Namen mit kolonialen 
Schlüsselwörtern in Bezug auf die Herkunftsbezeichnungen trugen. Auch war 
sie bestürzt über die Faszination der Kundschaft, etwas essen zu wollen, was mit 
Gold verziert war. In dem Laden gab es, sagt Daniela Ortiz, viel geschmackvollere 
Angebote, die Kund*innen bevorzugten jedoch die mit Gold verzierten Pralinen – 
besessen von der Euphorie, 24 karatiges Gold50 zu essen und auszuscheiden. Als 
Peruanerin verbindet Daniela Ortiz Gold nicht nur mit einer kolonialen Symbolik, 
sondern auch mit dem Tod vieler Menschen, mit Enteignung und mit Kontami-
nation. Zu sehen, dass das Gold in Spanien nicht einmal für etwas Sinnvolles ge-
nutzt werde, sondern zum Essen und Ausscheiden, machte sie sprachlos. So fing 
sie nach dieser ersten Kunstaktion an, in verschiedenen Projekten Diebstahl als 
eine Enteignungspraxis im Sinne der Wiedergutmachung auszuüben. 2011 stahl 
sie ein Blumenarrangement, das eine Gruppe von Rechtsextremen vor dem Denk-
mal an Christoph Kolumbus hinterlassen hatte, um es in die Abschiebehaftanstalt 
für Ausländer*innen in Barcelona (CIE) zu deponieren – aus ihrer Sicht die aktu-
elle Entsprechung auf institutioneller Ebene jener kolonialen Gewalt, die mit dem 
Kolumbus-Denkmal behauptet wird. 

Im Rahmen der Vorbereitungen für ihre Kunstaktion am 12. Oktober 2014, 
als die Videoperformance ‚Réplica‘ entstand, nahm sich Daniela Ortiz vor, die 
oben beschriebene Aktion auf der Plaza Cataluña in Barcelona durchzuführen. 

49 � Das Zitat aus dem Interview lautet im Original: „Lo primero que yo hago en el proceso de trabajo 
para esta serie es analizar qué elementos hay alrededor de la celebración del 12 de octubre. En la 
plaza de Cataluña cada 12 de octubre se congrega sobre todo la extrema derecha española, que es 
la principal figura que reivindica el 12 de octubre. En eso yo también cuestiono mucho a la izquier-
da, pues ¿cómo pueden celebrar una fecha que es principalmente una fiesta de extrema derecha?“

50 � Die Künstlerin erklärt, dass für die Pralinen nur 24 karatiges Gold in Frage kommt – eine Rein-
heit, die den luxuriösen Charakter des Produkts bekräf tigt. Wenn das Gold nicht so rein wäre, 
wäre es nicht essbar bzw. könnte es dem Körper schaden.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 208

Für sie war klar, dass es sich um einen sehr gefährlichen Kontext für ihr Vorha-
ben handelte, weil sich gerade am 12. Oktober dort viele Menschen der extremen 
Rechten und Neonazis versammeln, die vor Gewalt gegen Andersdenkende nicht 
zurückschrecken. Aus diesem Grund entschied sie unter anderem, dass ihr Team 
ausschließlich aus Frauen bestehen sollte, da sie der Meinung war, dass die Be-
gleitung durch einen Mann körperliche Gewalt provoziert hätte. Zwar gab es in 
der Tat zahlreiche Momente verbaler Gewalt ihr gegenüber, erklärt sie, jedoch kei-
ne körperlichen Übergriffe. Zudem wollte sie eine spanische Frau im Team haben, 
damit diese das Wort ergreifen konnte, wenn die Situation eskalieren sollte oder 
sehr angespannt wäre. Was die technische Vorbereitung angeht, so erzählt Ortiz, 
war es für sie wichtig, die Aktion nur mit einem einfachen Mobiltelefon aufzu-
zeichnen, denn hätte sie eine auffällige, professionelle Ausrüstung dabeigehabt, 
wären die Antworten, so ihre Vermutung, ausgewogener ausgefallen. Die sehr 
schlichte prekäre und elend wirkende Ausstattung ermöglichte – ihrer Meinung 
nach – spontane Reaktionen. Die Freiheit, die Passant*innen sich nehmen, um 
(verbal) gewalttätig zu reagieren, hat für Ortiz direkt mit der Prekarität ihrer Ak-
tion zu tun. Und was die inhaltliche Vorbereitung angeht, erzählt die Künstlerin:

„Ich wollte die Figur des Ureinwohners, der vor dem Spanier kniet, sichtbar machen, denn 
obwohl diese Denkmäler in der Regel die weißen europäischen Subjekte ehren, die den 
Prozess der Invasion und des Völkermordes einleiteten, ist es interessant zu sehen, dass 
auch Darstellungen von Ureinwohnern vorkommen. Es gibt Darstellungen von unter-
drückten Subjekten. Und da sehen wir deutlich die Beziehung und die Position, die diese 
Denkmäler beanspruchen: der Indigene kniet vor einem Priester in einer Situation der 
Unterwerfung. Deutlicher kann man den rassistischen Charakter dieser Denkmäler 
nicht erklären. Es gibt immer noch Leute, die sagen ‚aber Kolumbus war doch nur ein See-
fahrer...‘, aber in seinem Denkmal kniet ein Eingeborener vor einem Spanier – da gibt es 
eine brutal rassistische Darstellung dieser Themen. Túpac Amaru und Micaela Bastidas 
werden nicht im Kampf gegen die Invasion dargestellt – gezeigt wird eine Figur der vom 
Kolonialismus erwarteten Unterwerfung.“51

51 � Der Originaltext des Interviews auf Spanisch lautet: „Una de las cosas que quería visibilizar era la 
figura del indígena arrodillado frente al español, porque si bien esos monumentos por lo general 
son de honra a sujetos blancos europeos que inician el proceso de invasión y genocidio, también 
es interesante ver que sí hay representaciones de personas indígenas. Sí hay representaciones de 
los sujetos oprimidos. Y ahí podemos ver claramente la relación y la posición que reclaman esos 
monumentos: el indígena está arrodillado ante un religioso en una situación de sumisión. No 
puede ser más claro para explicar el carácter racista de estos monumentos. Hay gente que aún 
dice ‘Colón solo navegaba…‘, pero ahí hay un indígena arrodillado, ahí hay una representación 
brutalmente racista. No están representados Túpac Amaru y Micaela Bastidas luchando contra 
la invasión, lo que está representado es la figura de sometimiento que espera el colonialismo.“

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 209

Während der Aktion kniete die Künstlerin vor den feiernden Passant*innen 
nieder und zeigte ihnen das Foto des knienden Indigenen am Sockel des Denk-
mals. Dann sagte sie ihnen: „Ich bin Peruanerin. Da Sie den 12. Oktober als 
Nationalfeiertag begehen, knie ich vor Ihnen, wie der Ureinwohner vor einem 
Spanier am Sockel des Kolumbus-Denkmals 
kniet.“ Anschließend sagte sie nichts mehr 
und reagierte auch nicht auf Fragen oder 
Kommentare. Ihr ging es um die spontanen 
Reaktionen und nicht darum, eine Debatte 
auszulösen, wie sie im Interview erzählte. 

Sie war ziemlich schockiert, als ihr vie-
le junge Leute mit einem einfachen „Danke“ 
antworteten. Rassismus setze sich, erklärt 
sie, aus Kriminalisierung und Paternalismus 
zusammen, was vor allem in Bezug auf die 
migrantische Bevölkerung sichtbar werde. 
Diese Vorstellung, dass Migrant*innen dank-
bar sein müssen, „weil wir sie aufgenommen 
haben, weil wir ihnen die Zivilisation gebracht 
haben und jetzt nehmen wir sie auf, damit sie 
in unserem Land arbeiten können... Und je-
der, der für mich arbeitet, muss dankbar sein, 
weil ich ihm Arbeit gebe. Ich erlaube ihnen, in 
meinem Land zu leben...“ Dieses „Dankeschön“ 
der meist jüngeren Passant*innen entsprach 
der Normalisierung des paternalistischen 
Narrativs, so Ortiz. Dabei müsse man sich das Ausmaß der Gewalt im spanischen 
Kontext gegenüber der Migrantenbevölkerung vor Augen führen, das mit einem 
paternalistischen Willkommensdiskurs überdeckt werde. „Ich denke, dass sie 
in diesem paternalistischen Narrativ des Willkommens ‚Danke‘ zu mir sagten“ 
ergänzt Daniela Ortiz. Letzten Endes sei es auch die Position der lateinameri-
kanischen kreolischen Regierungen gegenüber Spanien – es sei der Diskurs des 

‚Mutterlandes‘, der uns beherbergt und uns schützt. Denkbar wäre sicherlich auch, 
dass die jungen Leute die Kritik verstanden und sich für den Denkanstoß bedank-
ten. Die Künstlerin selbst interpretiert jedoch ihr „Dankeschön“ als Schlussfolge-
rung eines paternalistischen rassistischen Narrativs. 

„Ältere Menschen haben dagegen meist aggressiv reagiert – sie haben ver-
standen, was ich mit meiner Aktion sagen wollte “, setzt Ortiz fort. Die Aussa-
ge der letzten Person, deren Reaktion aufgenommen wurde, fand sie besonders 
interessant, denn diese Person stellte selbst die Verknüpfung her, als sie zu der 
Künstlerin sagte: „Woher kommen Sie, Perú? Warum gehen Sie dann nicht nach 

Réplica [Nachbildung], Daniela Ortiz  

Barcelona, Spanien, 2014

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 210

Perú, um dort die Scheiße zu säen, die Sie hier zu säen versuchen?“ Für Dani-
ela Ortiz hieß die Aussage einerseits, dass die Lösung für diesen Konf likt, den 
sie visualisiert, die Ausweisung, d.h. die Implementierung von institutionellem 
Rassismus und Migrationskontrolle sei. Und andererseits drücke der Passant mit 
‚säen gehen‘ diese abfällige Art und Weise aus, in der Kolonisator*innen das Säen 
– „eines der heiligsten Dinge auf der Welt“, sagt sie – sehen.

Das entstandene Video wird abgeschlossen mit Bildern feiernder Passant*in-
nen auf der Plaza Cataluña in Barcelona und mit Teilen des Lieds „Orqo Potosí“ als 
musikalische Begleitung, gesungen vom peruanischen Frauenduo Wayra. 

Orqo potosí maypitaq kanki
pitaq chay suwarispanña
kutichiwayku qori, qullqiyta
sumaq orqo ¡Riqcharillay!
Qolla ukupi tukullay kanchu
acha wañukum qanrayku
ripuyankichu, chinkallankichu
sumaq orqo ¡Riqcharillay!

Ortiz entschied sich hier für ein Lied in Quechua, eine Sprache, die – wie sie 
sagt – „Spanier*innen weder verstehen noch wissen, dass es sie gibt. Quechua 
ist für Spanier*innen eine Decathlon-Marke. Sie wissen nicht, dass Quechua eine 
lebende Kultur, eine lebende Sprache ist und noch weniger, dass es ein Lied in 
dieser Sprache über Kolonialismus geben kann.“52 Das Lied ergänzt die Videoper-
formance mit einer brillanten Note, denn der Songtext, den Spanier*innen nicht 
verstehen, handelt von ihnen. Die Künstlerin hebt hiermit die Rolle der Sprache 
im Kolonialismus hervor, die mit Macht und Unterwerfung einhergeht und inte-
griert das Lied im Video bewusst ohne Übersetzung des gesungenen Textes. In 
ihrem Sinne agierend übersetze ich den Songtext nicht. 

Am 2. August 2020 berichtete die spanische Zeitung La Vanguardia, dass die 
Künstlerin Daniela Ortiz, die seit 2007 in Barcelona lebte, übereilt Spanien verlas-
sen musste. Sie wurde Opfer einer fremdenfeindlichen Kampagne über Soziale 
Netzwerke, die sie mit körperlichen Angriffen immer durchdringender bedroh-
te. Die Kampagne eskalierte nach dem 17. Juni 2020, als Ortiz sich im morgend-
lichen Nachrichten-Magazin Espejo Público vom Fernsehsender Antena 3 für die 
Zerstörung des Kolumbus-Denkmals in Barcelona einsetzte. Die Künstlerin war 
in der Sendung zu einer Stellungnahme zum Abriss von öffentlichen Denkmälern, 

52 � Im Original aus dem Interview: „Un idioma que ellos ni entienden, ni saben que existe. Quechua 
para ellos es una marca de Decathlon. No piensan que es una cultura viva, no piensan que es una 
lengua viva y menos que haya una canción que hable del colonialismo.“

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 211

die Rassismus und Kolonialismus verherrlichen, gebeten worden, nachdem der 
Todesfall von George Floyd am 25. Mai 2020 in Minneapolis ein Auf blühen der 
Black-Lives-Matter-Bewegung und u.a. die Entfernung vieler kolonialistischer 
Symbole in Gang setzte. Seit Juni 2020 wurden mehr als 33 Christoph-Kolum-
bus-Denkmäler in den Vereinigten Staaten abgebaut oder stehen kurz davor, ent-
fernt zu werden, z.B. das Christoph Kolumbus-Denkmal in zwei Parkanlagen in 
Chicago (Grant Park und Arrigo Park) oder das Denkmal vor der City Hall in Ohio. 
Die damit ausgelöste Debatte erreichte eine internationale Dimension, die auch 
in Europa und insbesondere in Spanien Anklang fand. 

Am 12. Oktober 2020 führte Ortiz die bisher neueste Kunstaktion der Reihe 
in Tinta durch, einem kleinen Ort in den Anden Perus, nicht weit entfernt von ih-
rem aktuellen Wohnort Cuzco und gleichzeitig der Ort, an dem Túpac Amaru und 
Micaela Bastidas’ Aufstände starteten. Auf dem zentralen Platz der Ortschaft, 
der Plaza de Armas, wo im Zusammenhang des Aufstands die Hinrichtung des 
kolonialen Landvogts Antonio de Arriaga stattfand, befinden sich heute mehrere 
Denkmäler für Túpac Amaru, Micaela Bastidas und weitere Held*innen der Regi-
on. Dort nahm Daniela Ortiz ein Foto auf, das sie mit ihrem Kleinkind und erho-
bener Faust neben einem Denkmal des einheimischen Widerstandes zeigt. 

1.2 �Biatopien aus genetischer Sicht 

„In einem Land wie Kolumbien, in dem so viel kultureller und multiethnischer Reichtum 
vorliegt, müssen wir aus unseren Unterschieden heraus denken und verstehen, dass wir 
Teil einer einzigen ‚Rasse‘53 sind: der Menschheit.“ – Mayra Carolina Alba, Eintrag vom 
1.10.2019 im Logbuch des Projekts RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE

Die Ursprünge des Rassismus lassen sich auf die in der Kolonialzeit entstandene 
Rassentheorie zurückführen. Auch für den kolumbianischen Soziologen Juan de 
Dios Mosquera54, den ich im Oktober 2019 zur Gesprächsrunde als Auftakt meines 
Kunstprojekts in Bogotá einlud, bietet der 12. Oktober keinen Grund zum Feiern. 
Gleiches gilt für zahlreiche einheimische Völker, die seit Jahrzehnten am 12. Okto-
ber an mehreren Orten entlang des amerikanischen Kontinents unter dem Motto 

„Nichts zu feiern“55 demonstrieren. Die Auseinandersetzung mit einer Umbenen-

53 � Die Hervorhebung ist von mir.
54 � Juan de Dios Mosquera Mosquera ist u.a. Absolvent der Sozialwissenschaf ten und Spezialist für 

lateinamerikanische Soziologie an der Ibero-Amerikanischen Universität von Mexiko, zudem 
Aktivist, Leiter des afro-kolumbianischen ethnischen Organisationsprozesses, Gründer des Krei-
ses für afrokolumbianische Studien, der Nationalen Bewegung für die Rechte der afrokolumbi-
anischen Gemeinschaf ten CIMARRON, des Kontinentalen Netzwerks afroamerikanischer Or-
ganisationen und der Nationalen Schule für afrokolumbianische Führung NELSON MANDELA.

55 � Auf Spanisch „Nada que celebrar“.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 212

nung dieses Feiertages stelle ein sehr politisches Thema dar, betonte er in seinem 
Redebeitrag, denn mit der Begegnung Kolumbus’ mit dem amerikanischen Kon-
tinent begann ein Prozess der kolonialistischen Invasion, des Völkermordes und 
der Zerstörung zahlreicher Kulturen – ein Verbrechen gegen die Menschlichkeit, 
welches die spanische/europäische Institution der Versklavung von Menschen 
einschloss. Um das System der Versklavung zu etablieren, schufen die Euro-
päer ein Wesen, das sie mit dem N-Wort56 benannten und das als Untermensch 
gesehen werden sollte – versklavt und Tier zugleich. In diesem Zusammenhang 
übernahmen sie den Begriff ‚Rasse‘ aus der Biologie und erfanden überlegene und 
unterlegene ‚Rassen‘, die sie mit Farben bemalten, so Mosquera. Die erfundenen 
‚Rassen‘ bezeichneten sie nicht als ‚asiatisch‘ oder ‚afrikanisch‘, sondern abstra-
hiert den Hautfarben nach als weiß, gelb, rot, Schwarz. Die europäische ‚Rasse‘ 
wurde weiß, eine Farbe, die, nebenbei bemerkt, in der christlichen Symbolik mit 
Güte, Reinheit und Unschuld assoziiert wird, die asiatische gelb, die amerikani-
sche rot und die afrikanische Schwarz – eine Aufteilung, die das hierarchische 
Menschenbild des Kolonialismus zum Ausdruck brachte und den Rassismus als 
eine Reihe von Vorurteilen konsolidierte, die alles Nicht-Europäische abwertete 
bzw. als untermenschlich einstufte. Die ‚Rassen‘-Aufteilung ließ der Schwarzen 
‚Rasse‘ keinen Platz im sozialen Gefüge, setzte Mosquera fort. ‚Schwarze‘ waren 
keine sozialen Subjekte, ihr Platz war im Hinterhof. Es wurde zur Gewohnheit, 
Schwarzen eine Position außerhalb ‚unserer‘ Gesellschaft einzuräumen. Als An-
wendung der Rassismus-Vorurteilsreihe kristallisierte sich eine breit verbreite-
te Praxis der Diskriminierung heraus, die nicht-europäische ‚Rassen‘ im Alltag 
ausschloss und ihnen jegliche soziale Chance, jegliche soziale Teilnahme/Teilhabe 
verweigerte. Eine Praxis, die bis heute anhält. Juan de Dios Mosquera schloss sei-
nen Redebeitrag mit der Aussage ab:

„Wir, als Afro-Nachfahr*innen, fordern die Freiheit, Würde, kulturelle Identität, Staats
bürgerschaf t und politische Teilhabe, die seit der Menschenversklavung den versklavten 
Menschen verweigert wird.“57

Mit den Bezeichnungen nach Farben habe er die ‚Rassen‘ bereits als Kind gelernt. 
Diese Aufteilung geht auf Immanuel Kant zurück. Kant unterschied in Bestim-

56 � Mosquera benutzt an der Stelle das spanische Wort „negro“, welches ins Deutsche sowohl 
mit dem Wort ‚Schwarzer‘ als auch mit dem N-Wort übersetzt werden kann. Ich entschied 
mich in meiner Übersetzung und Darstellung seiner Argumente bewusst für das N-Wort, weil 
dieses das System der Menschenversklavung in dem Kontext Mosqueras Erklärung am besten 
schildert.

57 � Auf Spanisch: „Nosotros, como afrodescendientes, reivindicamos la libertad, dignidad, identidad 
cultural, ciudadanía y participación política, que desde la esclavitud se le han negado a personas 
esclavizadas.“

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 213

mung des Begrif fs einer Menschenrasse, veröffentlicht 1785 im 2. Band der Berlini-
schen Monatsschrift, vier Grundrassen: eine weiße, europäische ‚Rasse‘, eine gel-
be (asiatische), eine Schwarze (afrikanische) und eine rote (amerikanische) ‚Rasse‘. 
Die Farbenunterschiede unterstreichen für Kant vor allem die Unterschiede im 
moralischen Charakter der Völker: die weiße ‚Rasse‘ ist auf Grund ihrer Eigen-
schaften in der Lage, den Naturdeterminismus zu überwinden und sich zum 
Selbstbewusstsein zu erheben, während die gelbe, rote und Schwarze ‚Rasse‘ von 
Kant als unmündig degradiert wird (Castro-Gómez 2005, 27 und Kant 1996, 67).

Kants Aufsätze zu ‚Rassen‘ sind zu seiner Zeit kritisiert worden und werden 
es noch heute, wie die Polemik über die Frage, ob er ein Rassist war, die 2020 
mit dem Auf blühen der Black-Lives-Matter-Bewegung erneut entbrannte, zeigt 
(Lieder 2021). Die Frage nach einer tatsächlichen Existenz von ‚Rassen‘ möchte 
ich jedoch aus der heutigen genetischen Perspektive betrachten. Fest steht, dass 
der aus der Biologie kommende Begriff ‚Rasse‘, ursprünglich für die Kategorisie-
rung von Haus- und Nutztieren verwendet, nach 1492 aber für die Hierarchisie-
rung von Menschen und der damit verbundenen Rechtfertigung des Handels mit 
versklavten Menschen, von Kolonialismus und Ausbeutung umgedeutet wurde. 
Auch Andrea González Pacheco, Gründerin und CEO von Nuestro Flow, bereits 
im dritten Kapitel vorgestellt, erinnerte während der Gesprächsrunde daran, 
dass das Wort ‚Rasse‘ aus der Kategorisierung von Tieren übernommen wurde, 
um Menschen aufgrund von oberf lächlichen Eigenschaften wie der Hautfarbe 
in verschiedene Gruppen aufzuteilen und damit Herabsetzungen und Übervor-
teilungen zu rechtfertigen. In der Wissenschaft ist heutzutage dank Beiträgen 
von Forschern wie dem Genetiker Luigi Luca Cavalli-Sforza58 allerdings längst 
bekannt, dass alle Menschen genetisch gleich sind, auch wenn die Erdbevölke-
rung sich in Millionen von ‚Rassen‘ klassifizieren ließe – was nach dem Jahr 1492 
mehrere Anthropologen, Naturforscher und Philosophen wie Immanuel Kant ver-
suchten.59 Im Alltag ist diese Erkenntnis jedoch noch nicht überall angekommen 
und die Fantasie von ‚Rassen‘ dient nach wie vor alltäglichen Machtspielen von 
Über- und Unterlegenheit.

Cavalli-Sforza antwortete 1992 auf die Frage des französischen Journalisten 
Michel de Pracontal, ob der Begriff der menschlichen ‚Rasse‘ überhaupt sinnvoll 
sei, wie folgt:

„Für mich ist er völlig willkürlich. Je nachdem, welche Kriterien man zugrunde legt, 
lässt sich behaupten, es gebe drei, zehn oder fünfzig Rassen. Vergleicht man die Gene 
verschiedener Populationen, so lassen sich keine klaren, sauberen Abgrenzungen finden. 

58 � Luigi Luca Cavalli-Sforza (1922-2018) war ein italienischer Humangenetiker, der als Professor an 
der kalifornischen Stanford University lehrte (Cavalli-Sforza 1999, Biografische Information).

59 � An der Stelle benutze ich bewusst nur männliche Substantive.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 214

Man beobachtet eine endlose Reihe von Variationen. Keine menschliche Gruppe ist bio-
logisch rein, wie es ein Stamm von Labormäusen sein kann. Nimmt man ein Mäusepaar 
und erlaubt seinen Nachkommen, sich zwanzig Generationen lang nur zwischen Brü-
dern und Schwestern fortzupflanzen, erhält man eine ‚reine Rasse‘. Das gibt es nicht bei 
Menschen. Es gibt immer einen bestimmten Grad an Mischung. Außerdem sind die ge-
netischen Unterschiede zwischen Menschengruppen insgesamt gesehen ziemlich gering, 
auch wenn es nicht so aussieht. Zwar gibt es einige Inselvölker, die Tausende von Jahren 
isoliert gelebt haben, doch reicht das nicht aus zur Entstehung wirklicher ‚Rassen‘.“60 
(ZEIT Archiv 1992, o. S.)

In seinem Buch Gene, Völker und Sprachen erinnert Caballi-Sforza an die Rassis-
mus-Auffassung von Claude Lévi-Strauss als die Überzeugung, eine ‚Rasse‘ sei 
biologisch die bessere – oder zumindest hervorragend im Vergleich zu anderen 
‚Rassen‘. Es geht also um eine durch die Zugehörigkeit zu einer spezifischen ‚Ras-
se‘ vorgegebene Wertigkeit, die wenig auffällt, wenn Gleichgewicht herrscht, sich 
aber in voller Stärke bei Krieg, Feindseligkeiten, Zuwanderung oder Migration ma-
nifestiert. Zum Rassismus gehört dementsprechend eine beliebige Klassifizierung 
der Menschen in ‚Rassen‘. Jeder Ort ist ein Mikrokosmos, so Caballi-Sforza, der 
dazu neigt, den Makrokosmos der gesamten Menschheit zu reproduzieren. Nach 
ihm zeigt die Untersuchung einer beliebigen menschlichen Gruppe, dass zwischen 
den Individuen gewöhnlich die gleichen Unterschiede bestehen, allerdings je nach 
Gruppe in anderen Proportionen, so dass jeder Klassifizierungsversuch sich als 
unmöglich oder völlig willkürlich erweist (Cavalli-Sforza 1999, 16-21 und 42-44).

Die zentrale Frage, die Caballi-Sforza formuliert, ist die Frage nach dem Nut-
zen, die eine Klassifizierung nach ‚Rassen‘ bringt. Interessanterweise legt Cabal-
li-Sforza Argumente vor, wenn er über die Ursprünge des Rassismus spricht, die 
an Lefebvre erinnern. Jeder von uns hängt an einer Reihe von Gewohnheiten, sagt 
Cavalli-Sforza, die die Grundlage des Alltagslebens bilden und die schwierig auf-
zugeben sind. Wir bleiben diesen Gewohnheiten treu und fürchten uns in einer 
gewissen Selbstgefälligkeit davor, sie aufgeben zu müssen, selbst wenn wir mit 
ihnen nicht zufrieden sind. Das Bestreben, die eigene Unzufriedenheit auf je-
mand anderen abzuwälzen, sei ein wichtiger Grund, warum Rassismus entsteht. 

„Es genügt das Gefühl einer relativen Überlegenheit, um Verachtung gegenüber denen 
entstehen zu lassen, die unserer Meinung nach tiefer auf der sozialen Stufenleiter stehen, 
und diese Verachtung wird häufig bei denen größer, die sich, zu Recht oder zu Unrecht, 
von den höheren Klassen verachtet fühlen.“ (Cavalli-Sforza 1999, 19) 

60 � Die Hervorhebung des Begrif fs ‚Rasse‘ ist von mir.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 215

Die Ursprünge des Rassismus stehen also in enger Verbindung mit den durch un-
terschiedliche Produktions- und Reproduktionsverhältnisse entstandenen Räu-
men, die Abstufungen aufweisen. 

Klassifizieren ist eine vereinfachte Beschreibung, führt Caballi-Sforza aus, die 
insbesondere dann Vorteile bringen kann, wenn die Vielfalt der vorliegenden ‚Ge-
genstände‘ es erforderlich macht. Ist die Variation nicht zu groß, bedarf es keiner 
Einteilung in Kategorien. Schimpansen beispielsweise unterscheiden nur zwei Kate-
gorien: essbar und nicht essbar. Dagegen haben Inuit für den Schnee vermutlich um 
die dreißig unterschiedliche Namen. Caballi-Sforza geht davon aus, dass der Mensch 
ein Bedürfnis habe, zu klassifizieren, weist aber auch darauf hin, dass es sich um ein 
schwieriges Unternehmen handele, die Menschen in ‚Rassen‘ einzuteilen: Schon Ende 
des 18. Jahrhunderts gab es zahlreiche unterschiedliche Klassifikationen. De Facto ge-
lang es den Wissenschaftler*innen dennoch nie, das Problem wirklich zu lösen.

Was ist nun eine ‚Rasse‘? Cavalli-Sforzas definiert ‚Rasse‘ als eine Gruppe von 
Individuen, die man biologisch als von den anderen verschieden erkennen kann. 
Wobei erkennen heißt, dass der Unterschied statistisch bewiesen sein muss, d.h. 
auf einem Niveau konventioneller Wahrscheinlichkeit statistisch signifikant 
nachgewiesen. Zufällige Unterschiede können nicht berücksichtigt werden, es 
zählen nur tatsächlich beobachtete Unterschiede. Untersucht man genügend 
Gene, so lässt sich die genetische Distanz beispielsweise zwischen Mailand und 
Bologna, zwei benachbarten Orte mit einer Entfernung von lediglich 201,15 Km 
(Luftlinie), mit großer Genauigkeit in statistisch signifikanter Weise messen, 
auch wenn diese genetische Distanz minimal sein könnte. Deswegen stellt Caval-
li-Sforza die Frage, an welchem Punkt der genetischen Divergenz die Grenzlinie 
für eine Definition von rassischer Verschiedenheit gezogen werden sollte. Eine 
Klassifizierung der Erdbevölkerung nach Tausenden oder Millionen von ‚Rassen‘ 
wäre allerdings nutzlos. Und da diese Divergenz kontinuierlich zunimmt, stellt 
sich eine solche Definition als willkürlich dar (Cavalli-Sforza 1999, 39). Seiner An-
sicht nach kann man in der Praxis generalisierend sagen, dass es kleine geneti-
sche Unterschiede auch zwischen benachbarten Ortschaften gibt, selbst wenn 
sie eventuell nicht signifikant sind, und dass mit der Vergrößerung der geogra-
fischen Distanz auch die genetische Distanz zunimmt. Die genetische Distanz, 
die bei der Vergrößerung der geografischen Distanz beobachtet werden kann, ist 
jedoch nie signifikant im Vergleich zu den Distanzen, die man zwischen Indivi-
duen innerhalb einer Population findet. Mit anderen Worten: Es kann eine sig-
nifikante genetische Distanz zwischen z.B. meinen Genen und den Genen eines 
Japaners beobachtet werden, die aber nie wirklich signifikant ist im Vergleich zu 
der genetischen Distanz zwischen mir als Individuum und meiner Nachbarin im 
Geburtsort (d.h. mit der geringsten geografischen Distanz). 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 216

„Stellt man den Unterschied zwischen zwei in Europa zufällig ausgewählten Individuen 
fest, wiederholt dies viele Male, errechnet den Durchschnitt und vergleicht diesen dann 
mit dem durchschnittlichen Unterschied zwischen einem Afrikaner und einem Europä-
er, so findet man (im zweiten Fall) nur einen sehr bescheidenen Anstieg. Ist es der Mühe 
wert, den ganzen Rummel zu machen, der den Nazis gefällt?“ (Cavalli-Sforza 1999, 40)  

Die Populationsgenetiker Guido Barbujani und Robert Sokal haben eine neue Me-
thode gefunden, ‚Rassen‘ in einer sehr viel weniger willkürlichen Weise festzu-
legen: Sie erforschten die Verteilung der Genhäufigkeit auf einer Landkarte, um 
Diskontinuitäten zu finden, die ein Indiz für das Bestehen von Barrieren für Ehe-
schließungen zwischen Menschen waren. Das Verfahren war jedenfalls nützlich, 
so Cavalli-Sforza, auch wenn beispielsweise Großstädte nicht als Punkte aufge-
fasst werden können, weil sie genetisch nicht homogen sind und man sie in viele 
Unterbereiche aufteilen müsste, um das Vorhandensein von Genbarrieren, z.B. in 
Europa, zu zeigen. Barbujani und Sokal haben 33 Genbarrieren gefunden, erklärt 
Cavalli-Sforza – davon 22 physische Barrieren (z.B. Gebirge und Flüsse) und 31 
Sprach- oder Dialekt-Barrieren. Die Schlussfolgerung lautet: „Hätte man genü-
gend Daten, so könnte man die Population jeder auch kleinen Insel als selbständi-
ge ‚Rasse‘ klassifizieren.“ (Cavalli-Sforza 1999, 41). 

Als eine weitere Maßnahme im Rahmen meines Kunstprojekts RENOMBRE-
MOS EL 12 DE OCTUBRE sendete ich am 12. Oktober 2019 einen offenen Brief an 
den Präsidenten des kolumbianischen Senats, an die Innenministerin und an den 
Ombudsmann des Volkes mit Kopie an alle gewählten Senator*innen und Mitglie-
der des Repräsentantenhauses und dem Betreff: „Lassen Sie uns nicht mehr von 

‚Rassen‘ sprechen. Lassen Sie uns den 12. Oktober umbenennen“. 
In meinem Brief formulierte ich einige Informationen zur Geschichte des 

Namens, zur Gesetzeslage und zum wissenschaftlichen Nachweis, dass keine ge-
netische Grundlage für die Existenz von ‚Rassen‘ vorliegt. Nur wenige Wochen 
zuvor, am 10. September 2019, war in Deutschland die Jenaer Erklärung veröf-
fentlicht worden. Anlässlich der Jahrestagung der Deutschen Zoologischen Ge-
sellschaft in Jena hatte das Institut für Zoologie und Evolutionsforschung der 
Friedrich-Schiller-Universität Jena eine öffentliche Abendveranstaltung zum 
Thema „Jena, Haeckel und die Frage nach den Menschenrassen: wie Rassismus 
Rassen macht“ ausgerichtet. Die gemeinsame Erklärung zu diesem Anlass strebt 
an, gegen scheinbar wissenschaftliche Rechtfertigungen von Rassismus vorzuge-
hen und zu zeigen, dass der Begriff ‚Rasse‘ das Ergebnis von Rassismus und nicht 
dessen Prämisse ist. Ich übersetzte die Jenaer Erklärung ins Spanische, veröffent-
lichte sie auf der Webseite des Projekts und nahm den Link im offenen Brief auf.

Am 10. Oktober 2019 erschien in Pulzo, einer kolumbianischen Online-Zei-
tung nach dem Modell von BuzzFeed, Newsvine oder Huf fington Post, ein Arti-
kel mit dem Titel „Tag der ‚Rasse‘“ oder die rassistische Bezeichnung für Vielfalt 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 217

und Multikulturalismus“61 mit einem Hinweis auf mein Kunstprojekt. Die Ko-
lumnistin Claudia Sterling konzentriert sich dort auf die Jenaer Erklärung und 
fasst die wichtigsten Aussagen des Dokuments zusammen. Anlass der Abend-
veranstaltung zu Haeckel und der Frage nach den Menschenrassen in Jena war 
der 100. Todestag des Jenaer Professors Ernst Haeckel, einem der bekanntesten 
deutschen Zoologen und Evolutionsbiologen, der die Stammesgeschichtsfor-
schung begründete und durch seine vermeintlich wissenschaf tliche Anordnung 
von ‚MenschenRassen‘ in einem ‚Stammbaum‘ einen wesentlichen Beitrag zum 
angeblich wissenschaf tlich begründeten Rassismus leistete. Claudia Sterling 
sieht die wichtigste Botschaf t der Jenaer Erklärung in der Aussage, dass es kei-
ne ‚MenschenRassen‘ gibt. 

„Die Hauptbotschaf t der Jenaer Erklärung: Es gibt keine ‚MenschenRassen‘, es gibt nicht 
einen einzigen festen Unterschied im menschlichen Genom zwischen den 3,2 Milliarden 
Basenpaaren, die beispielsweise Afrikaner von Nicht-Afrikanern trennen. Für Haeckel 
gab es im Gegenteil 12 Arten und 36 ‚MenschenRassen‘, die kategorisiert wurden: Weit 
unten waren zum Beispiel die ‚Papuas, die Hottentotten, Xosas und Schwarze‘, von 
denen er sagte, sie seien ‚näher‘ an Säugetieren als an ‚hochzivilisierten Europäern‘“.62 
(Sterling 2019, o. S.)  

Die Stellung der einzelnen Gruppen im Haeckelschen Stammbaum „basierte auf 
willkürlich herausgegrif fenen Merkmalen wie Hautfarbe oder Haarstruktur 
und deren Umsetzung in eine stammesgeschichtliche Sichtweise“, so die Jenaer 
Erklärung, die zu einer sozialen Lesart mit angeblich biologisch über- und un-
terlegenen Menschengruppen führte. Der Erklärung nach war die Einteilung der 
Menschen in ‚Rassen‘ zuerst eine gesellschaf tliche und politische Charakterisie-
rung, die danach durch eine anthropologische Konstruktion auf der Grundlage 
von beliebig ausgewählten Merkmalen unterstützt wurde. Gerade diese will-
kürliche Konstruktion lieferte dem Rassismus eine moralische Rechtfertigung 
mit vermeintlich biologischen Gegebenheiten. Dabei spiegelt die Farbe der Haut 
hauptsächlich eine biologische Anpassung an den Grad der Sonneneinstrahlung 
wieder und variiert kontinuierlich mit der Intensität der Strahlung auf der Erde. 
Die Erklärung betont immer wieder, dass der Rassismus ‚Rassen‘ schaf fe und 

61 � Der Originaltitel lautet: „Día de la ‘raza‘ o la denominación racista de la diversidad y la multicul-
turalidad.“

62 � Der Originaltext lautet: „El mensaje principal de la ‘Declaración de Jena‘: no hay razas humanas, 
no hay una sola diferencia fija en el genoma humano entre los 3.200 millones de pares de bases 
que separan a los africanos de los no-africanos, por ejemplo. Muy por el contrario, para Haeckel, 
había 12 especies y 36 razas humanas, categorizadas: Por ejemplo, muy abajo, se encontraban 
los ‘papúes, los hotentotes, xosas y negros‘, que según él estaban ‘más cerca‘ de los mamíferos 
que de los ‘europeos altamente civilizados‘“. (Sterling 2019, o. S.).

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 218

nicht umgekehrt und zeigt mit wissenschaf tlichen Beweisen, dass die ‚Men-
schenRassen‘ schlicht und einfach nicht existieren. Sie widerspricht z.B. der 
Begründung der ‚MenschenRassen‘ mit einer getrennten Evolutionslinie als 
Gruppen von Individuen, die durch genealogische Verbindungen zusammenge-
halten werden, indem sie auf die Entstehung des modernen Menschen vor über 
250.000 Jahren in Afrika hinweist. In der Genetik sprach man von kladistischen 
‚Rassen‘ als Gruppen von Individuen einer getrennten Evolutionslinie, d.h. ‚Ras-
sen‘ im Rahmen einer sog. Kladistik oder phylogenetischen Systematik. Die Je-
naer Erklärung widerspricht der Begründung der ‚MenschenRassen‘ durch kla-
distische ‚Rassen‘ und zeigt, dass Nicht-Afrikaner*innen eine Abzweigung von 
vor ca. 60.000 Jahren aus dem östlichen Afrika seien und sich von Afrikaner*in-
nen insbesondere durch eine genetische Verbindung zu Neandertalern und 
Denisovanern unterscheiden. Bei Ostasiat*innen lässt sich jedoch ein höherer 
Anteil an Genen von Neandertalern und Denisovanern als bei Europäer*innen 
feststellen. Außerdem hätte Migration schon immer, auch vor den europäischen 
Entdeckungs- und Eroberungsreisen, zu Verbindungen von geografisch ent-
fernten Bevölkerungen geführt (Fischer u.a. 2019, 1-3). 

Mit einem Aufruf dafür zu sorgen, dass Menschen nie wieder aus schein-
bar biologischen Gründen diskriminiert werden, und der Ansicht, es sollte zum 
wissenschaftlichen Anstand gehören, den Begriff ‚Rasse‘ nicht zu verwenden, 
schließt die Jenaer Erklärung ab.

1.3 �Verzicht auf den rassistischen Begriff ‚Rasse‘ in Gesetzen �
und politischen Texten zu Menschenrechten

Die Unterzeichner der Jenaer Erklärung erachten es als schwierig, auf den Begriff 
‚Rasse‘ in der Politik zu verzichten, doch die Politik hat sich in Deutschland und 
auf internationaler Ebene bereits seit den 1990er Jahren mit dem Verzicht auf den 
Begriff ‚Rasse‘ in Gesetzen und politischen Texten zu Menschenrechten ausein-
andergesetzt. In diesem Zusammenhang möchte ich zunächst einmal kurz auf 
die Entwicklung der internationalen Debatte um den Begriff seit den 1950er Jah-
ren am Beispiel der Organisation der Vereinten Nationen für Bildung, Wissen-
schaft und Kultur eingehen. 

Die Generalkonferenz der UNESCO verabschiedete im Jahr 1949 drei Reso-
lutionen, die die Organisation verpf lichteten, „wissenschaftliche Materialien zu 
Rassenfragen zu studieren und zu sammeln“, „das gesammelte wissenschaftli-
che Material weit zu verbreiten“ und „eine Bildungskampagne auf der Grundlage 
dieser Informationen vorzubereiten“ (UNESCO 1950, 1). In dem darauf folgenden 
(und umstrittenen) Statement The Race Question von 1950 wird die biologische 
Existenz menschlicher ‚Rassen‘ zwar noch nicht direkt in Frage gestellt, wohl 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 219

aber das Vorhandensein von durch eine ‚Rasse‘ vorherbestimmten Unterschie-
den zwischen den Menschen. 

„Gegenwärtig ist es unmöglich nachzuweisen, dass zwischen den ‚Rassen‘ Unterschiede 
nach Intelligenz und Temperament vorhanden sind, die nicht durch das kulturelle Um-
feld hervorgerufen werden.“63 (UNESCO 1950, 3)

Ebenfalls wird in dem Statement betont, dass die Ähnlichkeit zwischen allen 
Menschen größer als der Unterschied sei. Eine ‚Rasse‘ sei eine menschliche Grup-
pe, die willkürlich(!) als solche definiert werde. Der Missbrauch des Begriffs habe 
außerdem dazu geführt, dass bestimmte nationale, religiöse, geographische, 
sprachliche oder kulturelle Gruppen als ‚Rassen‘ betrachtet werden – weder Ka-
tholiken, Protestanten, Muslime64 und Juden noch Menschen, die kulturell Türken 
oder Chinesen sind, können in die eine oder andere ‚Rasse‘ eingeordnet werden. 
Einer der wichtigsten Beiträge des Statements der UNESCO von 1950, der oft kri-
tisiert wurde und später in überarbeiteten Versionen erschien, besteht darin, den 
Begriff ‚Rasse‘ unabhängig von einer möglichen biologischen Faktenlage als so-
zialen Mythos zu entlarven: Den sozialen Mythos, der zum Auslöser einer Gewalt 
ohnegleichen heranwuchs bzw. diese rechtfertigte. Die Entlarvung auf internati-
onaler Ebene bereitete den Weg zur Infragestellung der Existenz von ‚Rassen‘ vor.

„Es ist zwischen der biologischen Tatsache der Rasse und dem Mythos ‚Rasse‘ zu unter-
scheiden. Für alle praktischen sozialen Zwecke ist ‚Rasse‘ nicht so sehr ein biologisches 
Phänomen als vielmehr ein sozialer Mythos. Der Mythos ‚Rasse‘ hat eine Unmenge an 
menschlichem und sozialem Schaden verursacht. In den letzten Jahren hat er einen ho-
hen Tribut an Menschenleben gefordert und unsägliches Leid verursacht. Noch immer 
verhindert er die normale Entwicklung von Millionen von Menschen und beraubt die 
Zivilisation der ef fektiven Zusammenarbeit produktiver Geister. Die biologischen Unter-
schiede zwischen ethnischen Gruppen sollten unter dem Gesichtspunkt der gesellschaf t-

63 � Der Originaltext lautet: „At the present moment, it is impossible to demonstrate that there 
exist between ‘races‘ dif ferences of intelligence and temperament other than those produced 
by cultural environment.“

64 � Das Statement von der UNESCO von 1950 benutzt noch an dieser Stelle den Begrif f ‚Moham-
medaner‘ – eine umgangssprachliche und veraltete Bezeichnung. Zu ‚Mohamedaner‘ lesen wir 
im Duden Online: „Die vom islamischen Religionsstif ter Mohammed abgeleitete Bezeichnung 
Mohammedaner, Mohammedanerin wird, besonders von Muslimen, kritisiert, weil damit eine un-
zulässige Parallele zwischen der Stellung von Jesus Christus in der christlichen Religion und der 
von Mohammed im Islam gezogen wird, der jedoch, anders als Christus, nicht angebetet wird. 
Die Bezeichnung sollte im öf fentlichen Sprachgebrauch vermieden werden. Korrekte Bezeich-
nungen sind Moslem, Moslemin oder Muslim, Muslimin, Muslima.“ (Duden Online, Mohammeda-
ner, der). 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 220

lichen Akzeptanz und des sozialen Handelns außer Acht gelassen werden. Die Einheit 
der Menschheit sowohl vom biologischen als auch vom sozialen Standpunkt aus ist die 
Hauptsache.“65 (UNESCO 1950, 8)

Fast dreißig Jahre später, in der Declaration on Race and Racial Prejudice vom 27. 
November 1978, wird im Artikel 1 Abs. 1 festgehalten, dass alle Menschen einer 
einzigen Art und einem gemeinsamen Stamm angehören, auch wenn der Begriff 

‚Rasse‘ insbesondere an den Stellen, die dem Schutz vor Diskriminierung gewid-
met sind, bedenkenlos weiter Verwendung findet: 

„Alle Menschen gehören zu einer einzigen Spezies und stammen von einem gemeinsamen 
Stamm ab. Sie sind gleich an Würde und Rechten geboren und bilden alle einen integralen 
Bestandteil der Menschheit.“66 (UNESCO 1979, 62)

Erst mit dem Statement von 1995 zur UNESCO-Konferenz Gegen Rassismus, Gewalt 
und Diskriminierung wurde der Begriff ‚Rasse‘ völlig obsolet – wie im zweiten Absatz 
wortwörtlich formuliert. An der Konferenz beteiligten sich Anthropolog*innen, 
Genetiker*innen und Biolog*innen aus renommierten Universitäten in Europa 
und den USA, u.a. und an erster Stelle der Unterzeichner*innen Luigi Luca Cabal-
li-Sforza.67 Dem Statement nach ist die aus der Vergangenheit übernommene An-
nahme der Existenz von ‚Rassen‘ durch die moderne Biologie, die auf Techniken 
der Molekulargenetik und auf mathematischen Modellen der Populationsgenetik 
beruht, überholt. Während das umstrittene Statement von 1950 noch an der Exis-
tenz von ‚Rassen‘ wie ‚Mongoloide‘, ‚Negroide‘ und ‚Kaukasier‘ festhielt, betont 
das Dokument von 1995, dass menschliche Populationen nicht in ‚Rassen‘ (wie 
beispielsweise ‚Afrikaner‘ oder ‚Eurasier‘) eingeteilt werden können und dass es 
keine überzeugenden wissenschaftlichen Beweise für ‚rassische‘ Divergenzen bei 
intelligenten, emotionalen, motivationalen oder anderen Verhaltensmerkmalen 
gibt. Aus einer wissenschaftlichen Perspektive bestehe kein Anlass zur Annahme, 

65 � Der Originaltext lautet: „The biological fact of race and the myth of ‘race’ should be distin-
guished. For all practical social purposes ‘race’ is not so much a biological phenomenon as a 
social myth. The myth ‘race’ has created an enormous amount of human and social damage. In 
recent years it has taken a heavy toll in human lives and caused untold suf fering. It still prevents 
the normal development of millions of human beings and deprives civilisation of the ef fective 
co-operation of productive minds. The biological dif ferences between ethnic groups should be 
disregarded from the standpoint of social acceptance and social action. The unity of mankind 
from both the biological and social viewpoints is the main thing.“

66 � Der Originaltext lautet: „All human beings belong to a single species and are descended from a 
common stock. They are born equal in dignity and rights and all form an integral part of humanity.“

67 � Und weil es gerade um eine Auseinandersetzung zum Begrif f ‚Rasse‘ geht, fällt auf, dass unter 
den Unterzeichner*innen Wissenschaf tler*innen aus anderen Regionen der Welt fehlen.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 221

dass menschliche Populationen sich in vererbbaren Merkmalen sozialer Werte 
unterscheiden, wodurch bestimmte Gruppen anderen überlegen oder unterlegen 
seien. Diese Annahme, die Rassismus ausmacht, sei nicht durch wissenschaft-
liche Befunde gerechtfertigt. Es gebe letzten Endes keinen wissenschaftlichen 
Grund, den Begriff ‚Rasse‘ weiterhin zu verwenden – so die am 9. Juni 1995 unter-
schriebene Stellungnahme.

Kurz danach, am 27. Mai 1996, erschien die Resolution on the communication from 
the Commission on racism, xenophobia and anti-semitism des Europäischen Parla-
ments. Ausgehend davon, dass der Begriff ‚Rasse‘ weder in der Genetik noch in 
der Anthropologie eine wissenschaftliche Grundlage hat und in Erwägung des-
sen, dass er nur dazu dienen kann, Diskriminierung zu fördern, spricht sich das 
Parlament für das Vermeiden des Begriffs in allen offiziellen Texten aus. 

„Der Begrif f der Rasse hat weder in der Genetik noch in der Anthropologie eine wissen-
schaf tliche Grundlage und kann daher nur dazu dienen, die Diskriminierung aus ethni-
schen, nationalen oder kulturellen Gründen oder aufgrund der Hautfarbe zu fördern, da 
er auf der falschen Prämisse beruht, dass es etablierte, hierarchisch klassifizierte ‚Rassen‘ 
gibt; der Begrif f sollte daher in allen of fiziellen Texten vermieden werden.“68 (Europäi-
sches Parlament 1996, o. S.)  

Zum Umgang mit dem Begriff ‚Rasse‘ in Gesetzen und politischen Texten zu 
Menschenrechten in Deutschland verfasste Hendrik Cremer, wissenschaftlicher 
Mitarbeiter im Deutschen Institut für Menschenrechte, zwei Policy Papers des In-
stituts: ein erstes 2008 mit dem Titel ... und welcher Rasse gehören Sie an? Zur Proble-
matik des Begrif fs ‚Rasse‘ in der Gesetzgebung, von dem eine zweite aktualisierte Auf-
lage im November 2009 erschien, und das Policy Paper Ein Grundgesetz ohne ‚Rasse‘ 

– Vorschlag für eine Änderung von Artikel 3 Grundgesetz, veröffentlicht im April 2010. 
Das Policy Paper von 2008 basiert auf den Ergebnissen eines Workshops zum 

Begriff ‚Rasse‘, veranstaltet im Oktober 2007 vom Deutschen Institut für Men-
schenrechte, an dem Vertreter*innen des Bundesjustizministeriums, des Aus-
wärtigen Amtes, der Antidiskriminierungsstelle des Bundes, der Gesellschaft für 
deutsche Sprache und weiteren NGOs teilnahmen. 

Cremer deutet in diesem Dokument auf die besondere Problematik hin, die 
sich aus der bis heute andauernden Verwendung des Begriffs ‚Rasse‘ in Geset-
zestexten ergibt und zu absurden Widersprüchen führt. Ein gutes Beispiel dafür 

68 � Der Originaltext lautet: „Whereas the concept of race has no scientific foundation either in ge-
netics or in anthropology and can therefore serve only to encourage discrimination on ethnic, 
national or cultural grounds or on grounds of skin colour, as it is based on the false premise that 
established, hierarchically classified ‘races’ exist; whereas the term should therefore be avoided 
in all of ficial texts.“

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 222

ist die EU-Richtlinie 2000/43/EG vom 29. Juni 2000. Selbst die Europäische Uni-
on, die sich bereits 1996 für das Vermeiden des Begriffs ‚Rasse‘ in allen offiziellen 
Texten aussprach, benutzt ihn, wenn es um den Schutz vor rassistischen Diskri-
minierungen geht. 

„Wenngleich die Richtlinie darauf abzielt, Rassismus zu bekämpfen [...], wecken die For-
mulierungen unweigerlich die Assoziation eines Menschenbildes, das auf der Vorstellung 
unterschiedlicher menschlicher ‚Rassen‘ basiert.“ (Cremer 2009, 4)

In der Einführung distanziert sich die EU-Richtlinie von Theorien, mit denen 
versucht wird, die Existenz verschiedener menschlicher ‚Rassen‘ zu belegen und 
erklärt, dass die Verwendung des Begriffs ‚Rasse‘ in der Richtlinie nicht die Ak-
zeptanz solcher Theorien impliziert. Erstaunlicherweise möchte die Richtlinie 
rassistische Diskriminierungen genau benennen, die es zu bekämpfen gilt, mit 
Formulierungen wie „…wenn eine Person aufgrund ihrer ‚Rasse‘ …“, „…Verhaltens-
weisen, die im Zusammenhang mit der ‚Rasse‘... einer Person stehen…“ oder „…
eine Ungleichbehandlung aufgrund eines mit der ‚Rasse‘ ... zusammenhängen-
den Merkmals…“ – wie Hendrik Cremer aufführt –, die Verwendung des Begriffs 

‚Rasse‘ evoziert jedoch die Vorstellung der Existenz von ‚Rassen‘ und zwingt all 
diejenigen, die sich damit befassen, den Begriff weiterhin zu benutzen – und 
zwar nicht nur Jurist*innen und Wissenschaftler*innen, sondern gerade Betrof-
fene, die sich einer ‚Rasse‘ zuordnen müssen, um klarzustellen, dass sie aufgrund 
ihrer ‚Rasse‘ diskriminiert wurden (Cremer 2009, 5 und Cremer 2010, 2). 

Interessanterweise vertreten noch viele die Meinung, dass der Begriff ‚Rasse‘ 
in menschenrechtlichen und Gesetzestexten beibehalten werden sollte, weil nur 
so das Ziel klar werde, Rassismus bekämpfen zu wollen. Für Hendrik Cremer ist 
die Argumentation schwer nachzuvollziehen: Selbst der Verweis vieler Befürwor-
ter*innen des Begriffs ‚Rasse‘ auf die Bedeutung von ‚race‘ im englischen Sprach-
raum, wo der Terminus lediglich sozio-politisch zu verstehen und ein gewichti-
ges Werkzeug bei der politischen Durchsetzung des Gleichheitsgrundsatzes sei, 
stoße (auch in diesem Kontext!) auf Kritik, denn der Begriff ‚Rasse‘/‚race‘ sei un-
trennbar mit einem biologistischen Konzept verbunden (Cremer 2010, 3-4).

Während der von mir im Rahmen des Programms vom Nationalen Kunstsa-
lon in Bogotá organisierten Gesprächsrunde zum Kunstprojekt RENOMBREMOS 
EL 12 DE OCTUBRE im Oktober 2019 sprachen sich einige Akteure ebenfalls für 
die Notwendigkeit aus, den Begriff ‚Rasse‘ in Gesetzen und politischen Texten 
zu Menschenrechten weiter zu verwenden, um den Schutz vor Diskriminierung 
deutlich zu formulieren. Bei dem Verzicht auf das Wort ‚Rasse‘ im größeren 
Sprachkontext sei Vorsicht geboten – hieß es in der Diskussion. Selbst die All-
gemeine Erklärung der Menschenrechte (AEMR) verwende im Artikel 2 das Wort 

‚Rasse‘, um ein Verbot von Diskriminierung durchzusetzen. Der Begriff werde im 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 223

Sinne einer positiven Diskriminierung gebraucht, um Rassismus zu bekämpfen, 
d.h. im Sinne von gesellschaftspolitischen Maßnahmen, die der negativen Diskri-
minierung sozialer Gruppen bzw. gesellschaftlicher Benachteiligung durch ge-
zielte Vorteilsgewährung entgegenwirken. Das Wort komplett aus dem Sprachge-
brauch zu verbannen könne dazu führen, ein Problem zu verwischen, das immer 
noch besteht, nämlich Rassismus. Im Völkerrecht prägen die Menschenrechte 
nach wie vor den Begriff ‚Rasse‘ im Sinne einer positiven Diskriminierung.

Ich verweise während des Gesprächs darauf, dass die Allgemeine Erklärung 
der Menschenrechte (AEMR) am 10. Dezember 1948 verkündet wurde, als die 
Existenz von ‚Rassen‘ noch nicht in Frage gestellt wurde. In der Edition von Am-
nesty International von 2018 zum 70. Jubiläum der Menschenrechte auf Deutsch 
wird beispielsweise der Originaltext der AEMR verwendet, das Wort ‚Rasse‘ er-
scheint jedoch immer mit einem Sternzeichen und auf der letzten Seite der Pu-
blikation lesen wir: 

„*Amnesty International verwendet den Originaltext der ‚Allgemeinen Erklärung der 
Menschenrechte‘ (‚AEMR‘) in der of fiziellen UN-Übersetzung. Diese Übersetzung ver-
wendet noch den Begrif f der ‚Rasse‘, den Amnesty International ausdrücklich ablehnt. 
Die Vorstellung, Menschen ließen sich in bestimmte ‚Rassen‘ (unterschiedlicher ‚Wertig-
keit‘) einteilen, war wesentlicher Bestandteil der rassistischen, menschenverachtenden 
Politik der deutschen Vergangenheit und widerspricht dem Geist der ‚AEMR‘.“ (UN-Men-
schenrechtskommission 2019, o. S.)

Es sei nicht so einfach, das Wort ‚Rasse‘ zu eliminieren – wird in der Gesprächs-
runde weiter argumentiert, weil wir nicht sagen können, dass es keine ‚Rassen‘ 
gebe und es daher keine Diskriminierung gebe, so dass keine Notwendigkeit für 
positive Diskriminierung bestehe. In einer Welt wie der unseren, in der Rassis-
mus fortbesteht, sei es gefährlich, auf den Begriff vollständig zu verzichten. Im 
Völkerrecht habe das Wort ‚Rasse‘ eine wiedergutmachende Bedeutung. Es be-
deute, dass wir uns alle verpf lichten, Diskriminierung zu bekämpfen. Der Begriff 
habe auch eine neue Bedeutung innerhalb ethnischer Bewegungen, einheimi-
scher und Schwarzer Gemeinschaften. Ethnische Organisationen stellen weiter-
hin Forderungen in Bezug auf ihre ethno-rassischen Rechte und prägen selbst oft 
den Begriff ‚Rasse‘ oder ‚rassisch‘, wobei sie nicht die Aufrechterhaltung eines 
kolonialen Gedankens anstreben, sondern diese Sprache im Sinne eines Dekolo-
nialismus verwenden.

Die Diskussion unserer Gesprächsrunde spiegelt die Debatte um den Begriff 
‚Rasse‘ auf internationaler Ebene wider. Im Statement of the American Sociological 
Association on The Importance of Collecting Data and Doing Social Scientific Research on 
Race von 2003 erkennen die unterzeichnenden Soziolog*innen die polarisierte 
Lage um den Begriff ‚Rasse‘ – ein soziales Konzept, das sich im Laufe der Zeit ver-

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 224

ändere und verwendet wurde, um Menschen in Kategorien einzuordnen. Wäh-
rend einige Wissenschaftler*innen und politische Entscheidungsträger*innen 
behaupten, dass das Konzept ‚Rasse‘ die negativen Folgen des Denkens in rassi-
schen Begriffen verewige, argumentieren andere, dass die Messung von unter-
schiedlichen Erfahrungen in verschiedenen Rassenkategorien notwendig sei, um 
Ungleichheiten aufzuspüren und die Politik dafür zu sensibilisieren, mehr soziale 
Gerechtigkeit anzustreben, so das Statement (Bielby u.a. 2003, 4).

Der deutsche Soziologe Mathias Bös stellt in Rasse und Ethnizität. Zur Problem-
geschichte zweier Begriffe in der amerikanischen Soziologie fest, dass die Frage nach der 
wissenschaftlichen Haltbarkeit der Begriffe ‚Ethnizität‘ und ‚Rasse‘ sehr unter-
schiedlich beantwortet werde. Als wissenschaftliches Konzept sei der Begriff ‚Ras-
se‘ von Biologie und Anthropologie verpönt, er genieße trotzdem in den USA eine 
stetig breite Verwendung. Sozialwissenschafter*innen fordern einerseits oft dazu 
auf, auf den Begriff ‚Rasse‘ komplett zu verzichten und insistieren dabei auf der 
Ununterscheidbarkeit von ‚Rasse‘ und Ethnizität, andererseits werde ebenfalls ve-
hement die gegenteilige Meinung vertreten, dass ‚Rasse‘ eine unverzichtbare sozio-
logische Kategorie darstelle, die nicht auf Ethnizität reduzierbar sei (Bös 2005, 19). 

Hendrik Cremer spricht sich in seinem Policy Paper dezidiert für den Ver-
zicht auf den Begrif f ‚Rasse‘ aus und betont, dass man Rassismus nicht glaub-
würdig bekämpfen kann, wenn der Begrif f ‚Rasse‘ beibehalten wird. Darüber 
hinaus haben Gesetzestexte eine Vorbildfunktion, die insbesondere relevant 
sei, wenn es um menschenrechtliche Anliegen wie die Bekämpfung von Rassis-
mus geht. Cremers Anmerkungen können keinesfalls nur in Deutschland oder 
für die deutsche Sprache berücksichtigt werden. Er stellt klar, dass der Begrif f 
‚Rasse‘ letzten Endes sehr problematisch belastet sei, und das nicht nur in der 
deutschen Sprache. 

An dieser Stelle möchte ich auf zwei Videointerviews eingehen, die ich im Ok-
tober 2019 im Rahmen meines Projekts aufgenommen habe. Ángel Picue, Angehö-
riger der Nasa, einem der größten einheimischen Völker Kolumbiens, antwortete 
auf die Frage, was ‚Rasse‘ für ihn bedeutet, wie folgt:

„Das Wort ‚Rasse‘ erinnert mich an eine Tierausstellung, wo man verschiedene Arten von 
Hunden, Pferden oder kleinen Spezies sehen kann. Ich hatte immer dieses Bild, wenn ich 
den Ausdruck ‚Tag der Rasse‘ hörte. Ich dachte, ich würde eine Umgebung mit verschie-
denen Tiersorten tref fen. In meiner Gemeinschaf t ist das Wort ‚Rasse‘ nicht gut angese-
hen, es wird nur für Tiere benutzt. Wenn wir über Menschen sprechen, dann sprechen wir 
über Kulturen, ethnische Gruppen oder kulturelle Themen.“69 

69 � Der Originaltext aus dem Videointerview lautet: „La palabra ‘raza‘ para mi es como una exposi-
ción de clasificación de animales en la que se pueden ver diferentes tipos de perros, caballos o 
pequeñas especies. Siempre me llevé esa idea cuando decían “Día de la ‘raza‘“. Pensé que iba a 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 225

Ihm schloss sich in einem weiteren Interview Oscar Montero, Vertreter des Kan-
kuamo-Volks und Verteidiger der Rechte der indigenen Völker Kolumbiens, mit 
den Worten an:

„Für mich, für mein Volk und für die indigenen Völker in Kolumbien wird der Begrif f ‚Ras-
se‘ mit Tieren assoziiert. Für uns ist der Begrif f ‚Rasse‘ oder die Tatsache, dass indigene 
Völker als ‚Rasse‘ bezeichnet werden, eine Beleidigung. [...] Heute fordern wir die kolum-
bianische Gesellschaf t auf, dass indigene Völker nicht mehr als ‚Indios‘ oder als ‚Rasse‘ be-
zeichnet werden. Wir wollen so genannt werden, wie wir uns selbst nennen: kankuamo, 
nasa, cogui, wiwa. Selbst der Begrif f ‚Indigene‘ ist nur eine politische Zusammenlegung, 
um uns als Volk zu vereinigen. Aber der Aufruf ist, uns mit unserem eigenen Namen zu 
rufen – das ist eine der wichtigsten Möglichkeiten, uns selbst anzuerkennen und zu ver-
stehen, dass wir auch ein Teil der Gesellschaf t sind, dass wir auch ein Subjekt sind. Die 
bloße Tatsache, als ‚Indios‘ oder mit dem Begrif f ‚Rasse‘ genannt zu werden, tötet uns 
auch. Wir werden nicht nur mit Kugeln getötet, sondern auch mit Worten. Und das Wort 
ist für die indigenen Völker in Kolumbien und auf der ganzen Welt heilig und hat viel Be-
deutung und viel Macht.“ 70

encontrar un entorno con todo tipo de animales. En mi comunidad la palabra ‘raza‘ no está bien 
vista, sólo se utiliza para los animales. Cuando hablamos de personas, hablamos de culturas, 
grupos étnicos y cuestiones culturales.“ 

70 � In diesem Zusammenhang möchte ich auf eine Anekdote zurückkommen, die sich während 
des Interviews mit Oscar Montero im Oktober 2019 ergab. Montero erzählte mir, dass er einen 
anderen Vornamen in der Sprache seines Volkes habe. Die Erzählung erfolgte Minuten nach 
seinem Statement zum Begrif f ‚Rasse‘ und der Bezeichnung ‚Indios‘. Ich fragte ihn interes-
siert danach und nahm an, es wäre ‚politisch korrekter‘, ihn mit diesem Namen als mit einem 
spanischen (und aus meiner Perspektive deswegen für ihn künstlichen und fremden) Namen 
wie ‚Oscar‘ anzusprechen. Daraufhin reagierte er jedoch irritiert und fügte hinzu, dass sein 
Kankuamo-Vorname nur von engen Verwandten und Familienmitgliedern benutzt werde. 
Der Originaltext des Videointerviews auf Spanisch lautet: „Para mi para mi pueblo y para los 
pueblos indígenas en Colombia el término ‘raza‘ lo asociamos a los animales. Para nosotros la 
‘raza‘ o que se referencian a los pueblos indígenas como ‘raza‘ para nosotros es una ofensa. (…) 
Hoy el llamado que hacemos a la sociedad colombiana es que no nos sigamos refiriendo a los 
pueblos indígenas como ‘indios‘ o con la palabra ‘raza‘. Lo que queremos hoy es que nos llamen 
como nos llamamos kankuamo, nasa, cogui, wiwa. Porque también el término ‘indígena‘ es solo 
una resignificación política para agruparnos como pueblo. Pero el llamado es a que nos llamen 
por nuestro propio nombre; esa es una de las principales formas de reconocernos, de entender 
que también hacemos parte y que también somos un sujeto. Hoy queremos hacer el llamado 
también que el solo hecho de que nos sigan llamando ‘indios‘ o refiriendo con el término de 
‘raza‘ es también matarnos. No solamente se nos mata con balas, también se nos mata con pa-
labras y la palabra para los pueblos indígenas en Colombia y en el mundo es sagrada y tiene 
mucho significado y tiene mucho poder.“

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 226

Die jüngste Entwicklung der Menschenrechte ist durch deren Diversifizierung 
geprägt – bemerkt Michael-Lysander Fremuth in seiner kurzen Geschichte der 
Menschenrechte. Nach der Anerkennung der Menschenrechte als einer interna-
tionalen Angelegenheit mit universeller Gültigkeit, anschließend an die Folgen 
des Nationalsozialismus im Jahr 1948 mit der Allgemeinen Erklärung der Men-
schenrechte (AEMR), wird in neueren Dokumenten der Fokus auf Personen und 
Gruppen gelegt, die aufgrund von Besonderheiten benachteiligt blieben, um ihre 
Bedürfnisse anzupassen und tatsächlich allen Menschen den vollen und gleich-
berechtigten Genuss der Menschenrechte zu ermöglichen (Fremuth 2015, 80-86). 
In diesem Diversifizierungsprozess greifen die Vereinten Nationen an einigen 
Stellen noch auf die problematische Begrif f lichkeit zurück, die in Verbindung 
mit Rassentheorien steht, wenn nicht direkt auf den Begrif f ‚Rasse‘ als solchem. 
Ein Beispiel dafür ist die Erklärung über die Rechte der indigenen Völker von 2007, 
die u.a. besagt: 

„Darüber hinaus sind alle Doktrinen, Politiken und Praktiken, die auf der Überlegenheit 
von Völkern oder Einzelpersonen aufgrund der nationalen Herkunf t oder rassischer, re-
ligiöser, ethnischer oder kultureller Unterschiede beruhen oder diese befürworten, ‚ras-
sistisch‘71, wissenschaf tlich falsch, rechtlich ungültig, moralisch verwerflich und sozial 
ungerecht, [...]“72 (United Nations 2007, 2)

Innerhalb der Europäischen Union verzichten einige Staaten auf den Begriff 
‚Rasse‘ in der nationalen Gesetzgebung, im Zuge der Umsetzung der Anti-Rassis-
musrichtlinie 2000/43/EG, auch wenn diese selbst – wie bereits erwähnt – bei der 
Formulierung des Schutzes vor rassistischer Diskriminierung den Begriff ver-
wendet: Finnland spricht von einem Verbot der Diskriminierung aus Gründen der 

„ethnischen oder nationalen Herkunft“, Schweden und Österreich aus Gründen 
der „ethnischen Zugehörigkeit“. Cremer weist darauf hin, dass weder Schweden 
noch Österreich begründen, warum sie „ethnische Herkunft“ durch „ethnische 
Zugehörigkeit“ ersetzen, was vor allem in Anbetracht der Tatsache erstaunlich sei, 
dass mit der Umformulierung der Anwendungsbereich des Gesetzes weder einge-
schränkt noch erweitert werden sollte (Cremer 2009, 11-12). 

Hendrik Cremer schließt sein erstes Papier mit konkreten Vorschlägen ab, wie 
man künftig Diskriminierungsverbote ohne den problematischen Begriff ‚Rasse‘ 
formulieren könnte, sowohl in der deutschen als auch – für internationale Doku-

71 � Die Hervorhebung mit einfachen Anführungszeichen ist von mir.
72 � Der Originaltext lautet: „Af firming further that all doctrines, policies and practices based on or 

advocating superiority of peoples or individuals on the basis of national origin or racial, religious, 
ethnic or cultural dif ferences are racist, scientifically false, legally invalid, morally condemnable 
and socially unjust, [...]“.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 227

mente – in der englischen Sprache. Als Beispiel für die Änderungen im deutschen 
Recht schlägt er eine Umformulierung des Allgemeinen Gleichbehandlungsgeset-
zes von 2006 (AGG) vor, welches u.a. als Umsetzung der Anti-Rassismusrichtlinie 
2000/43/EG hervorging. Der Paragraf 1 des AGG lautet aktuell:

„Ziel des Gesetzes ist, Benachteiligungen aus Gründen der ‚Rasse‘ oder wegen der ethni-
schen Herkunf t, des Geschlechts, der Religion oder Weltanschauung, einer Behinderung, 
des Alters oder der sexuellen Identität zu verhindern oder zu beseitigen.“ 

Hendrik Cremers Vorschlag sieht folgenden Wortlaut vor: 

„Ziel des Gesetzes ist, rassistische Benachteiligungen oder Benachteiligungen aus Grün-
den der ethnischen Herkunf t, des Geschlechts, der Religion oder Weltanschauung, einer 
Behinderung, des Alters oder der sexuellen Identität zu verhindern oder zu beseitigen.“ 
(Cremer 2009, 13) 

Für die Umformulierung findet Cremer wichtig, dass das Ziel, Rassismus zu be-
kämpfen, deutlich bleibe. Aus diesem Grund ist es für ihn wichtig, dass das Wort 
Rassismus direkt in die Gesetze und politischen Texte zu Menschenrechten aufge-
nommen wird. Den Begriff ‚Rasse‘ lediglich wegzulassen und durch andere wie 
‚ethnische Herkunft‘ oder ‚ethnische Zugehörigkeit‘ zu ersetzen, wäre nicht aus-
reichend. Gerade in der Fassung der AGG soll auf den Begriff ‚Rasse‘ verzichtet 
werden, ohne den Anwendungsbereich des Gleichbehandlungsgesetzes zu veren-
gen oder zu erweitern. Mit diesem Vorschlag entkräftet Cremer die Argumentati-
onen derer, die den Begriff in Gesetzestexten auch weiterhin für nötig halten, um 
Rassismus entgegenzutreten.

Der Artikel 3 Abs. 3 Satz 1 des Grundgesetzes lautet: 

„Niemand darf wegen seines Geschlechtes, seiner Abstammung, seiner ‚Rasse‘73, seiner 
Sprache, seiner Heimat und Herkunf t, seines Glaubens, seiner religiösen oder politischen 
Anschauungen benachteiligt oder bevorzugt werden.“ 

In seinem Papier von 2010 Ein Grundgesetz ohne Rasse – Vorschlag für eine Änderung 
von Artikel 3 Grundgesetz schlägt Hendrik Cremer im Namen des Deutschen Insti-
tuts für Menschenrechte folgende Umformulierung vor: 

„Niemand darf rassistisch oder wegen seines Geschlechtes, seiner Abstammung, seiner 
Sprache, seiner Heimat und Herkunf t, seines Glaubens, seiner religiösen oder politischen 
Anschauungen benachteiligt oder bevorzugt werden.“ (Cremer 2010, 3)

73 � Die Hervorhebung mit einfachen Anführungszeichen ist von mir.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 228

Während durch die Verwendung des Begriffs ‚Rasse‘, so Cremer, Vorstellungen 
von der Existenz menschlicher ‚Rassen‘ bewahrt würden und rassistischem Den-
ken und Diskriminierung Vorschub geleistet werde, garantiere das Wort ‚rassis-
tisch‘ eine deutliche Ablehnung von Rassenkonzeptionen.

Ebenfalls sollten internationale Dokumente des Menschenrechtsschutzes den 
Begriff ‚Rasse‘ nicht mehr verwenden, so Cremer. Als Beispiel für eine Änderung 
in der englischen Sprache nimmt er den Artikel 2 Abs. 1 der Kinderrechtskonven-
tion von 1989, der aktuell lautet:

„States Parties shall respect and ensure the rights set forth in the present Convention to 
each child within their jurisdiction without discrimination of any kind, irrespective of the 
child‘s ... ‘race‘74, colour, sex, language, religion, political or other opinion, national, ethnic 
or social origin, property, disability, birth or other status.“ 

Und schlägt folgende Änderung vor: 

„States Parties shall respect and ensure the rights … without discrimination of any kind, 
without discrimination based on racism and irrespective of the child’s ... colour ...“ (Cre-
mer 2009, 14)

Für Cremer ist klar, dass – wie bereits erwähnt – der Begriff ‚Rasse‘ historisch ex-
trem belastet ist und rassistische Implikationen beinhaltet, nicht nur im deutsch-
sprachigen Raum. Er sollte aus diesem Grund in nationalen und internationalen 
rechtlichen Texten zur Bekämpfung von Rassismus definitiv nicht weiter verwen-
det werden (Cremer 2009, 14). 

Im Dezember 2010 stellte die Fraktion ‚Die Linke‘ im Deutschen Bundestag 
den Antrag, den Begriff ‚Rasse‘ aus der deutschen Rechtsordnung und internati-
onalen Dokumenten zu streichen. Der Begriff sollte jedoch nicht nach den Emp-
fehlungen des Deutschen Instituts für Menschenrechte, festgehalten in Cremers 
Papieren, mit dem Wortlaut rassistisch ersetzt werden, sondern mit der Formu-
lierung: „ethnische, soziale und territoriale Herkunft“. In der Debatte, die am 22. 
März 2012 im Deutschen Bundestag stattfand, wurde der Antrag abgelehnt. In ih-
ren Redebeiträgen sprachen sich Politiker*innen der CDU/CSU und der FDP, die 
damals in Koalition die Regierung bildeten, gegen den Antrag aus, ausdrücklich 
nicht, weil die Bekämpfung von Rassismus nicht Ziel ihrer Politik und gleichwohl 
Auftrag der Deutschen Verfassung wäre, sondern weil gerade aufgrund der deut-
schen Geschichte durch den Wortlaut der Verfassung klargestellt werden solle, 
dass unsere Gesellschaft weder für Rassentheorien noch für Diskriminierung 

74 � Die Hervorhebung mit einfachen Anführungszeichen ist von mir.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 229

Platz habe. In dem Beitrag der FDP heißt es an einer Stelle, dass ein Wort selbst 
nicht verwerf lich sei, und später: 

„Die geistigen Schöpfer des Grundgesetzes haben, aufgrund der negativen Erfahrungen in 
der Zeit des Nationalsozialismus, ganz bewusst die Gleichheit der ‚Rassen‘75 und das Ver-
bot der Rassendiskriminierung in Art. 3 Abs. 3 Grundgesetz formuliert und fixiert. Damit 
wurde der Begrif f ‚Rasse‘ positiv hervorgerufen und besonders gedeutet. Dem Art. 3 des 
Grundgesetzes ist nicht ansatzweise eine Akzeptanz von Rassekonzeptionen zu entneh-
men. Die Vorschrif t unterstellt nicht, dass es ‚Rassen‘ gebe, sondern verbietet, Menschen 
aufgrund einer etwa behaupteten ‚Rasse‘ zu benachteiligen oder zu bevorzugen.“ (Plen-
arprotokoll 17/168 Deutscher Bundestag 2012, 20013)

Die Redebeiträge von SPD-Politiker*innen zeigen eine grundsätzliche Zustim-
mung zum Antrag, bemängeln jedoch in dem Lösungsansatz, dass die Alterna-
tivformulierung keine Besserung darstelle und nehmen sich vor, eine mehrheits-
fähige Lösung herbeizuführen, um den Begriff ‚Rasse‘ künftig aus der deutschen 
Rechtsordnung zu streichen. Auch beim Bündnis 90/Die Grünen ist eine generelle 
Zustimmung ablesbar in Sätzen wie: „Gibt es angesichts dieser ungeheuerlichen 
geschichtlichen Belastung und unzweifelhaften wissenschaftlichen Widerlegung 
noch Gründe, im Alltag und in der Umgangssprache am Gebrauch des Wortes 
‚Rasse‘76 in Bezug auf Menschen festzuhalten?“ Eine Zustimmung zum Antrag sei 
aus deren Perspektive jedoch nicht möglich. Sie stellten fest, dass der Antrag auf 
zwei Veröffentlichungen zum Thema vom Deutschen Institut für Menschenrechte 
basiere, dort stehe aber ausdrücklich, dass es nicht ausreiche, den Begriff einfach 
zu streichen (Plenarprotokoll 17/168 Deutscher Bundestag 2012, 20011–20015).

Die Debatte bleibt im deutschen Kontext aktuell. Am 1. März 2020, wenige 
Tage nach den Anschlägen in Hanau vom 19. Februar 2020, als neun Personen 
ermordet wurden und gravierende Indizien auf einen rassistischen Hintergrund 
hinwiesen, veröffentlichte die Partei Bündnis 90/Die Grünen einen Aktionsplan 
gegen Rassismus, der u.a. die Streichung des Begriffs ‚Rasse‘ aus dem Grund-
gesetz vorsah. Kurz zuvor, im Jahr 2019, gab Amnesty International eine diskri-
minierungssensibel überarbeitete Version der deutschen Übersetzung der Allge-
meinen Erklärung der Menschenrechte (AEMR) heraus. In dieser neuen Ausgabe 
lautet der Artikel 2 Satz 1: 

„Jeder Mensch hat Anspruch auf die in dieser Erklärung verkündeten Rechte und Freihei-
ten ohne irgendeinen Unterschied, etwa aufgrund rassistischer Zuschreibungen, nach 

75 � Die wiederholte Hervorhebung des Wortes ‚Rasse‘ in diesem Zitat ist von mir, auch des Plurals 
‚Rassen‘.

76 � Die Hervorhebung ist von mir.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 230

Hautfarbe, Geschlecht, Sprache, Religion, politischer oder sonstiger Überzeugung, natio-
naler oder sozialer Herkunf t, Vermögen, Geburt oder sonstigem Stand.“ (UN-Menschen-
rechtskommission 2019, o. S.)

Die sog. Ampelkoalition77 hatte 2021 vereinbart und im Koalitionsvertrag un-
ter dem Punkt „Rassismus bekämpfen“ festgehalten, das Wort aus Artikel 3 des 
Grundgesetzes zu entfernen. Zu lesen ist:

„Wir wollen den Gleichbehandlungsartikel des Grundgesetzes (Artikel 3 Absatz 3 GG) um 
ein Verbot der Diskriminierung wegen sexueller Identität ergänzen und den Begrif f ‚Ras-
se‘ im Grundgesetz ersetzen.“ (Koalitionsvertrag 2021, 122)

In einer Meldung der Deutschen Presse Agentur vom 9. Februar 2024, veröffent-
licht ohne redaktionelle Bearbeitung u.a. in ZEIT ONLINE, hieß es: 

„Die Ampel-Koalition will das bereits in der zurückliegenden Wahlperiode diskutierte 
Vorhaben, den Begrif f ‚Rasse‘ aus dem Grundgesetz zu streichen, nicht mehr weiter-
verfolgen. Wie am Freitag aus Koalitionskreisen bekannt wurde, haben sich Rechts-
politiker von SPD, Grünen und FDP, nachdem der Zentralrat der Juden in Deutschland 
Bedenken dagegen vorgebracht hatte, entschieden, die Formulierung nicht zu ändern.  
[...] Das Diskriminierungsverbot entstand vor dem Hintergrund des Nationalsozialismus 
und sollte rassistische Diskriminierung verhindern. Kritiker bemängeln aber, dass die 
Verfassung mit der bisherigen Formulierung auch die Vorstellung transportiere, dass es 
tatsächlich menschliche Rassen gebe.“ (Deutsche Presse Agentur 2024, o. S.) 

In der Meldung wird daran erinnert, dass die Aufnahme dieses Passus im Grund-
gesetz als klares Zeichen gegen die Rassenideologie der Nationalsozialist*innen 
und „im Lichte seiner Zeit“ gesehen werden müsse, auch wenn wir ihn heute an-
ders formulieren würden. Sie beinhaltet einen Appell, Bedenken aus der Zivil-
gesellschaft ernst zu nehmen, beispielsweise die Bedenken des Präsidenten des 
Zentralrates der Juden, Josef Schuster, der sich 2023 in einem Gastbeitrag für die 
Frankfurter Allgemeine Zeitung gegen eine Streichung des Begriffes ausgespro-
chen hatte, weil er an die deutsche Geschichte und vor allem an die Verfolgung 
und Ermordung von Millionen Menschen, in erster Linie Jüd*innen, erinnere. 
Ebenfalls macht die Pressemeldung auf die Schutzfunktion des Passus aufmerk-
sam, weist jedoch auch auf den Beschluss des saarländischen Landtags vom 7. Fe-
bruar 2024 hin, den Begriff ‚Rasse‘ bei der Aufzählung von möglichen Gründen 

77 � Ampel oder Ampelkoalition wird die in Deutschland aktuelle Regierungskoalition, bestehend 
aus den Parteien SPD, FDP und Bündnis 90/Die Grünen, aufgrund ihrer Farbkombination rot-
gelb-grün genannt. 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 231

für Diskriminierung aus der Landesverfassung zu streichen und anstelle dessen 
die Formulierung, dass niemand „aufgrund rassistischer Zuschreibungen“ be-
nachteiligt oder bevorzugt werden dürfe, aufzunehmen (Deutsche Presse Agen-
tur 2024, o. S.).

Das im Koalitionsvertrag der Deutschen Regierung 2021-2025 verankerte Vor-
haben, den Begriff ‚Rasse‘ aus Artikel 3 des Grundgesetzes zu entfernen, wird mit 
Bekanntgabe dieser Pressemeldung nicht mehr weiterverfolgt. Die Diskussion 
bleibt aktuell.

2. Zur Findung einer tragfähigen, neuen Bezeichnung

 
„Man kann auch nicht so tun, als hätte es Sklaverei [sic!] und Kolonisierung nie ge-
geben oder als wäre das Erbe dieser finsteren Zeit vollkommen beseitigt. Die Um-
wandlung Europas in eine Festung etwa und die gegen Ausländer [sic!] gerichteten 
Gesetze, die auf dem alten Kontinent zu Beginn dieses Jahrhunderts verabschiedet 
wurden, haben ihre Wurzeln in einer Ideologie der Selektion zwischen verschiede-
nen Menschenarten, die man allerdings eher schlecht als gut zu maskieren versucht. 
Solange der Rassismus nicht aus dem Leben und den Vorstellungen unserer Zeit ver-
schwunden ist, wird man daher weiter für die Herauf kunf t [sic!] einer Welt jenseits der 

‚Rassen‘78 kämpfen müssen.“ (Mbembe 2017, 322)

Während der Gesprächsrunde im Oktober 2019, die ich als eine der Maßnahmen 
zum Projektauftakt organisierte, sprach der Vertreter des Ombudsmanns des 
Volkes für ethnische Gruppen, Jaime Alberto Escrucería de la Espriella79, von ei-
nem Paradigmenwechsel. Aus seiner Perspektive ist die Sprache ein sehr mächti-
ges Mittel zur Veränderung von Realitäten. Mal seien die Realitätsveränderungen 
viel schneller als die Veränderungen in der Sprache, mal rufe die Sprache Verände-
rungen in der Realität hervor. Als Anfang des 20. Jahrhunderts der „Tag der ‚Ras-
se‘“ zum Feiertag erklärt wurde, gab es in Kolumbien ein ganz anderes Paradigma 

78 � Die Hervorhebung des Wortes ‚Rasse‘ mit einfachen Anführungszeichen ist von mir.
79 � Jaime Alberto Escrucería de la Espriella war 2019 delegierter Ombudsmann für ethnische Grup-

pen der kolumbianischen Behörde Ombudsmann des Volkes und ist Politikwissenschaf tler mit 
einem Master-Abschluss in Menschenrechten und Governance der Autonomen Universität 
Madrid. Er arbeitete in der Vergangenheit u.a. für die Förderung und den Schutz der Rechte 
ethnischer Gruppen in Einrichtungen wie dem Innenministerium, der Interamerikanischen 
Kommission für Menschenrechte, der Gaia Amazonas Stif tung, der Einheit für integrale Auf-
merksamkeit und Wiedergutmachung der Opfer [des kolumbianischen Konflikts] und der Prä-
sidialagentur für soziale Aktion und internationale Zusammenarbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 232

als das von 199180: das Paradigma der Assimilierung. Es wurde damals erwartet, 
dass Einheimische und Schwarze einen Assimilierungsprozess durchlaufen. Das 
Paradigma wird u.a. in dem sog. ‚Gesetz des edlen Wilden‘81, dem Gesetz 89 von 
1890, formuliert, in dem es darum geht, wie „Wilde“ regiert werden, die sich der 
Zivilisation durch Missionen anschließen. „Tag der ‚Rasse‘“ sei ein Name, so 
Escrucería de la Espriella, der auf diese Assimilierung abziele und sie widerspie-
gele. 1991 seien „wir“ – und mit ‚wir‘ meinte er alle Kolumbianer*innen – mit der 
neuen Verfassung von einem Paradigma der Assimilation zu einem Paradigma 
übergegangen, das Multikulturalismus anerkenne. In diesem neuen Paradigma 
sei durch die Kolumbianer*innen seit 1991 die Sprache verfehlt worden, um das, 
was die Verfassung vorsieht, zu verwirklichen. Die Sprache schikaniere weiterhin 
die Opfer der Barbarei mit Ausdrücken wie dem Namen „Tag der ‚Rasse‘“ für den 
Feiertag vom 12. Oktober. Deshalb unterstütze er als Vertreter des Ombudsmanns 
des Volkes für ethnische Gruppen die Initiative zur Umbenennung. 

Es gab im Rahmen des Projektauftakts im Oktober 2019 in Bogotá aber auch 
radikale und rückständige Argumente gegen die Umbenennungsinitiative und 
für den Erhalt des Begriffs ‚Rasse‘ in dem Namen des Feiertags vom 12. Oktober. 
Nicht jede*r Kolumbianer*in – auch nicht jede*r Betroffene, womit wir bei Franz 
Fanon und der Reproduktion einer rassistischen Hierarchie selbst durch diskri-
minierte Gemeinschaften sind – sieht die Notwendigkeit einer Namensänderung 
für den Feiertag bzw. teilt die ‚Meinung‘82, dass es keine ‚Rassen‘ gebe. Ende Sep-
tember 2019 wurde ich von der Journalistin Camila Zuluaga zum Radioprogramm 
Mañanas Blu (BluRadio) in Bogotá eingeladen. Im Gespräch wurde das Projekt 
zur Umbenennung des Feiertags vom 12. Oktober vorgestellt und diskutiert, u.a. 
mit dem spanischen Soziologen Jorge Galindo, aber auch mit der Beteiligung von 
Radiozuhörer*innen, die telefonisch oder via Social Media Fragen und Kommen-
tare in die Runde geben konnten. 

80 � Das Jahr 1991 ist für Kolumbianer*innen als eine Zäsur bekannt: Im Juli 1991 wurde eine neue 
Verfassung des Landes verkündet, die die Verfassung aus dem Jahr 1886 ersetzte und bedeut-
same Veränderungen insbesondere im Sinne von politischer Teilnahme/Teilhabe und Inklusion 
brachte. Sie wird als Verfassung der Menschenrechte gekannt und wurde in alle indigenen Spra-
chen des Landes übersetzt – was nie zuvor mit einer anderen Verfassung überhaupt versucht 
worden war.  

81 � Der Name ‚Gesetz des edlen Wilden‘ [Ley del Buen Salvaje] geht auf den Mythos des edlen Wil-
den zurück, der für Europäer mit dem Kontakt zu indigenen Völkern in Amerika entstanden 
ist und in der Romantik beliebt wurde. Dem Mythos nach ist der Mensch von Natur aus gut. Er 
drückt jedoch implizit die Ansicht aus, alles ‚Wilde‘ sei unzivilisiert und müsse vom ‚kultivierten 
Weißen‘ zivilisiert/missioniert/unterstützt werden.

82 � Die wissenschaf tlichen Beweise zur Inexistenz von ‚Rassen‘ wurden of t während der Gespräche 
zum Auf takt meines Projekts zur Umbenennung des 12. Oktobers als ‚Meinung‘ herabgesetzt. 
Aus meiner Perspektive geht es hier nicht wirklich um eine ‚Meinung‘, deswegen hebe ich das 
Wort hervor. 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 233

Einige Zuhörer*innen vertraten den Standpunkt, dass es wohl ‚Rassen‘ gebe, die-
se seien aber nicht hierarchisch zu verstehen, sondern verdeutlichten nur die Tat-
sache, dass es Verschiedenheiten unter den Menschen gebe. Auch war eines der 
häufigsten Gegenargumente der Radiozuhörer*innen die Ansicht, in Kolumbien 
gebe es weitaus wichtigere Probleme, als sich mit solch irrelevanten Fragen wie 
der Umbenennung eines Feiertages zu befassen.

Jorge Galindo wies in seiner Antwort während der Radiosendung auf die Not-
wendigkeit hin, genauer zu schauen, wer eine solche Umbenennung irrelevant 
findet und unter welchen Bedingungen bzw. mit welchen Parametern ein solches 
Urteil gefällt wird. Handele es sich vielleicht gerade um Personen, die auf der 
Seite der ‚Gewinner*innen‘ aus der Geschichte hervorgehen? Als Mann könnte er 
beispielsweise den Feminismus und die zahlreichen Bestrebungen hinsichtlich 
einer sensiblen Sprache in Bezug auf Gender für Unfug halten – was glücklicher-
weise nicht der Fall sei. Es gehe aber gerade darum, denjenigen eine Stimme zu 
geben, die auf der Verliererseite in der Geschichte standen bzw. stehen – darum, 
eine Diskussion zu eröffnen, die weitergehen muss: Das Endziel sei nicht nur eine 
Umbenennung, sondern die Förderung einer pluralistischeren, egalitäreren und 
inklusiven Gesellschaft. Die Umbenennung des „Tages der ‚Rasse‘“ sei ein Instru-
ment in diesem Zusammenhang – vielleicht nicht das wichtigste, aber jedenfalls 
ein Willkommenes. 

Ein weiteres Argument, welches Radiozuhörer*innen gegen das Projekt zur 
Umbenennung des 12. Oktobers einbrachten und welches ich auch schon als Kom-
mentar über Social Media gehört hatte, lautete: 

„Wir können die Geschichte nicht ändern. Wenn wir die Ereignisse, die bereits stattgefun-
den haben und die Teil unserer Geschichte sind, umbenennen, werden wir sicherlich ohne 
Geschichte bleiben. Selbst wenn wir mit vielen Dingen nicht einverstanden sind, können 
wir nicht das ändern, was Teil unserer Vergangenheit ist.“83 

Als wir uns in der Gesprächsrunde darüber unterhielten, griff Jaime Escrucería de 
la Espriella auf seine Darstellung eines Paradigmenwechsels zurück, um darauf 
hinzuweisen, dass eine Veränderung der Sprache nicht darauf abziele, die histo-
rische Realität zu verändern, sondern die Art und Weise, wie wir darüber denken 
und sie sehen. Argumente wie jenes, dass die Geschichte nicht geändert werden 
könne oder dass es in unserem Land wichtigere Probleme gebe (zum Beispiel ak-

83 � Der Originaltext auf Spanisch lautet: „No podemos cambiar la historia. Si renombrados los he-
chos ya ocurridos y que hacen parte de nuestra historia, seguro que quedaremos sin historia. 
Aunque no estemos de acuerdo con muchas cosas, no podemos cambiar aquello que aunque 
nos involucra, hace parte de un pasado donde las palabras tenían otro significado y las personas 
daban otra interpretación a las cosas.“ Es wurde auf der Projekt-Facebookseite gepostet. 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 234

tuell, dass tagtäglich viele Aktivist*innen und Menschenrechtler*innen ermordet 
werden), zeigten letztendlich einen Widerstand gegen solche Veränderungen, 
weil diese Angst erzeugen: Es mache uns Angst, zu akzeptieren, dass es keine Un-
terschiede zwischen den Menschen gibt. Außerdem handele es sich bei der Aussa-
ge, dass die Sprache das Denken bestimme (und umgekehrt), um ein strukturelles 
und zugleich abstraktes, nicht greif bares Phänomen. Diese Gegebenheiten kön-
nen dazu führen, dass die Initiative als unwichtig eingestuft wird. Man sehe dies 
oft, wenn solche Anträge als letzter Punkt auf einer politischen Agenda eingeord-
net werden. Und der Umgang damit spiegele den eigenen Reifegrad im Transfor-
mationsprozess auf dem Weg zu einem anderen Paradigma wider. 

Ich musste an ein Zitat von Mnyaka Sururu Mboro denken, das auf der Web-
seite von Berlin Postkolonial e.V. im Rahmen eines Interviews über sein Engage-
ment zur kritischen Auseinandersetzung mit dem deutschen Kolonialismus und 
den dazugehörigen konkreten Forderungen nach Rückgabe von Sammlungsbe-
ständen oder Umbenennung von Straßen und Plätzen veröffentlicht wurde: „Es 
geht nicht darum, die Geschichte auszulöschen. Es geht sogar darum, die Ge-
schichte noch lebendiger zu machen – in kritischer Art.“ (Mboro 2017, o.S.)

In Kolumbien haben einige Umbenennungen bereits stattgefunden, die von 
einer neuen Betrachtung historischer Ereignisse zeugen. Die Moderatorin der 
Radiosendung Mañanas Blu, Camila Zuluaga, erinnerte daran, als wir uns über 
meine Umbenennungsinitiative unterhielten, dass in Cartagena der Name eines 
der Hauptkulturzentren Ende der Neunziger Jahre verändert wurde: das renom-
mierte Teatro Heredia, benannt nach dem spanischen Eroberer Pedro de Heredia 

– bekannt als ‚Gründer‘ der Stadt und ‚Entdecker‘ der Nordküste und weiterer Re-
gionen des heutigen Kolumbiens, wurde in Teatro Adolfo Mejía umbenannt. Und 
selbst die Feierlichkeiten im Zusammenhang mit der ‚Gründung‘ der Stadt Car-
tagena durch den Spanier Pedro de Heredia seien in Fragen gestellt84, so Camila 
Zuluaga, weil an diesem Ort bei Ankunft der spanischen Eroberer eine indigene 
Stadt namens Calamari bereits existierte. 

Die Namensänderung des traditionellen Theaters erfolgte durch das Abkom-
men Nr. 30 vom 9. Juli 1998, als das Teatro Heredia nach Sanierungsarbeiten mit 
dem Namen Teatro Adolfo Mejía neu getauft wurde, um einen der bedeutendsten 
Musiker und Komponisten der Karibik zu ehren: Adolfo Mejía Navarro (1905-1973), 
Komponist u.a. der Hymnen der Stadt, der Marineschule und der Universität von 
Cartagena. Die Umbenennung ist bis heute umstritten. In einem Artikel vom 11. 
Juni 2009 berichtet beispielsweise die meistverkaufte kolumbianische Zeitung El 
Tiempo von einer Debatte, die der Kolumnist Poncho Rentería auslöste, als er in 

84 � Ich fand in meiner Recherche keine Bibliografie zum tatsächlichen Bestreben nach einer Strei-
chung der Feierlichkeiten zur ‚Gründung‘ der Stadt Cartagena – wie die Moderatorin der Radio-
sendung, Camila Zuluaga, meinte.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 235

seiner Kolumne die Namensänderung auf eine launische Entscheidung zurück-
führte und damit eine Reaktion der Stadtverwaltung erzwang. Die Direktorin 
des Instituts für Erbe und Kultur von Cartagena (IPCC), Gina Ruz Rojas, verwies 
in ihrer Antwort auf das Abkommen und sagte u.a.: 

„Hinter der Diskussion um den Namen und das Schicksal des Theaters steht ein symbo-
lischer Kampf, den wir, Einwohner*innen von Cartagena, führen: für die Verteidigung 
unserer afro-karibischen Volkskultur, für die Sichtbarkeit unserer Volkshelden, für das 
Recht, die hispanische und elitäre Geschichte, die uns immer wieder erzählt wurde, neu 
zu schreiben, für das Recht auf Kultur und für den demokratischen Zugang zu kulturellen 
Räumen.“85 (El Tiempo 2009a, o. S.)

Der Artikel vom 11. Juni 2009 erwähnt ebenfalls Positionen von Akademiker*in-
nen und Menschen, die die Tradition der Veränderung vorziehen und sich gegen 
die Umbenennung aussprechen sowie auch von einigen, wie dem damaligen Ver-
walter des Theaters Raymundo Angulo, die auf Versöhnung setzen und beide Na-
men in einer Zusammensetzung mit Bindestrich verwenden (El Tiempo 2009b). 

Die Genealogie des Namens „Tag der ‚Rasse“ und die nicht mehr tragbaren, 
tiefgreifenden Implikationen des Begriffs ‚Rasse‘ machen die Notwendigkeit ei-
ner Umbenennung des Feiertags deutlich. Sowohl der Hinweis auf einen in der 
Sprache verschleppten Paradigmenwechsel (von Assimilation zum Multikultu-
ralismus) als auch die Berücksichtigung der Bedingungen jener, die widerstän-
dige Argumente gegen Umbenennungsprozesse aussprechen – vielleicht weil 
sie auf der Seite der ‚Gewinner*innen‘ aus der Geschichte hervorgehen und ei-
gene Privilegien nicht aufgeben möchten – relativieren alle Gegenpositionen.  
Aber über die Erkennung der Notwendigkeit einer Umbenennung hinaus stellt 
sich die Frage nach einer tragfähigen Lösung, nach einer neuen Bezeichnung, die 
uns aus der Ausweglosigkeit von Euphemismen und Widersprüchen befreit. 

Was ist nun eine tragfähige, praktikable Lösung? Wie können wir den „Tag der 
‚Rasse‘“ sinnvoll und zukunftsfähig umbenennen?

85 � Der Originaltext lautet: „detrás de la discusión por el nombre y el destino del teatro hay una 
lucha simbólica que los cartageneros y cartageneras estamos dando: por la reivindicación de 
nuestra cultura popular afrocaribeña, por la visibilización de nuestros héroes populares, por el 
derecho a reescribir la historia hispanófila y elitista que siempre nos han contado, por el derecho 
a la cultura y por el acceso democrático a los espacios culturales“.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 236

2.1 �Dekoloniale Aporien

Die Datenbank des Projekts RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE sammelt seit 
September 2019 Namensvorschläge und ihre durch likes erwiesene Zustimmung. 
Unter den bis heute86 45 eingetragenen Vorschlägen evozieren mindestens fünf 
den erwähnten Paradigmenwechsel von Assimiliation zu Multikulturalismus: 

„Tag der Begegnung der Kulturen“87 (mit einem like), „Tag der Begegnung von zwei 
Welten“88 (mit sechs likes)‚ „Tag der Begegnung von zwei Kulturen“89 (mit einem 
like), „Tag der ethnischen Begegnung“90 (mit einem like) und „Tag des multiethni-
schen und multikulturellen Stolzes“91 (ohne likes). 

Eine Begründung lautet beispielsweise, dass die Betonung auf die Begegnung 
der Kulturen, die 1492 stattfand, einerseits die Beziehung zwischen Amerika und 
Europa dekolonisiert, andererseits die Wahrnehmung der Beiträge fordert, die 
verschiedene Kulturen historisch zur Formung und Neugestaltung der aktuellen 
Kulturen Amerikas leisteten. Mit ‚Tag der ethnischen Begegnung‘ wolle man die 
Fakten in den Vordergrund stellen, nämlich eine ethnische Begegnung als das tat-
sächliche, in die Geschichte eingehende Ereignis des 12. Oktobers 1492. Der Da-
tenbankeintrag ‚Tag des multiethnischen und multikulturellen Stolzes‘ wird wie 
folgt erklärt:

„Mir scheint, dass wir in Kolumbien und in den Nationen der Region einen immensen und 
wertvollen ethnischen und kulturellen Reichtum besitzen, der sich in überliefertem Wis-
sen und kulturellen Bräuchen ausdrückt, die wir bewahren müssen.“92

Wie bereits erwähnt, wurde der Name „Tag der ‚Rasse‘“ in vielen Ländern Latein-
amerikas nach dem Vorschlag der Ibero-Amerikanischen Union übernommen, 
einige Länder haben ihn seit den 1990er Jahren verändert. Im Jahr 2000 wurde 
beispielsweise der 12. Oktober in Chile zum „Tag der Begegnung von zwei Welten“ 
umbenannt, in Anlehnung auf das offizielle Motto der UNESCO zur fünften Jahr-
hundertfeier der ‚Entdeckung‘ Amerikas im Jahr 1992, welches durch die mexika-

86 � Zuletzt besucht am 10. Oktober 2024.
87 � Auf Spanisch „Día del Encuentro de Culturas“.
88 � Auf Spanisch „Día del Encuentro de Dos Mundos“.
89 � Auf Spanisch „Día del Encuentro Entre Dos Culturas“.
90 � Auf Spanisch ‚Día del Encuentro Étnico‘.
91 � Auf Spanisch „Dia del orgullo plurietnio y multicultural“.
92 � Auf Spanisch „Me parece que en Colombia y en las naciones de la región poseemos una inmensa 

y valiosa riqueza étnica y cultural representada en saberes ancestrales y costumbres culturales 
que debemos conservar.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 237

nische Kommission 1984 angestoßen worden war93 (Ministerio de Educación 2019, 
o.S.). Aber auch in Chile, wie in vielen anderen Ländern Amerikas, demonstrieren 
am 12. Oktober einheimische Völker, um entweder das Feiern des Datums an sich 
abzulehnen und an den daraus resultierten Genozid zu erinnern oder um gegen 
das gegenwärtige Niedertreten der Rechte von Indigenen zu protestieren. Am 12. 
Oktober 2019 versammelten sich zum Beispiel Vertreter*innen der Mapuches auf 
dem Italiaplatz in Santiago zu einer Demonstration für die Verteidigung von Ter-
ritorien und die Achtung der indigenen Gemeinschaften und gegen die Privatisie-
rung von Wasser (La Tercera 2019, o. S.). 

Andere Länder haben die Kritik an der Vorstellung einer Begegnung von zwei 
Welten berücksichtigt, die besagt, es handele sich bei der Ankunft von Christoph 
Kolumbus um keine Begegnung auf Augenhöhe, sondern um den bisher größten 
Genozid der Geschichte, und sich bei der Umbenennung des Feiertags für das 
Gedenken an ermordete, vertriebene und unterdrückte einheimische Völker ent-
schieden. Dazu zählen Venezuela, Nicaragua und einige Staaten oder Städte Spa-
niens und der Vereinigten Staaten von Amerika. 

Am 11. Mai 1921 hatten die damals Vereinigten Staaten von Venezuela (seit 1953 
Republik Venezuela) sich der Initiative angeschlossen, den 12. Oktober zum na-
tionalen Feiertag mit dem Namen „Tag der ‚Rasse‘“ zu erklären, um Christoph 
Kolumbus‘ Errungenschaften zu zelebrieren und „die traditionelle und unzer-
störbare Bindung zu stärken, die Venezuela mit dem ‚Mutterland‘94 verbindet.“95 
(Arcaya 1994, o.S.). Mit dem Dekret Nummer 2.028 vom 10. Oktober 2002, un-
terschrieben vom damaligen Präsidenten Hugo Chávez, erhält der 12. Oktober in 
Venezuela den Namen „Tag des indigenen Widerstands“.96 Das Dekret wird u.a. 
mit einer Infragestellung des Begriffs ‚Rasse‘ begründet, der nicht geeignet sei, 
die menschliche Vielfalt abzubilden und der als Träger einer kolonialistischen 
Weltanschauung diene, die sich entgegen der politischen Unabhängigkeit in den 
sozialen Strukturen fortsetze. Darüber hinaus werden im Dekret die Anerken-
nung der Rechte der „ersten Venezolaner*innen“ als Bestrebung im Land seit den 

93 � Siehe Seite 196.
94 � Die Hervorhebung ist von mir. Bereits der Ausdruck ‚Mutterland‘ (Madre patria im Originaltext 

auf Spanisch) deutet auf eine kolonialistische Beziehung zu Spanien trotz der zu diesem Zeit-
punkt fast hundertjährigen Unabhängigkeit Venezuelas – der letzte Unabhängigkeitskampf 
fand 1823 statt. Der Ausdruck ‚Madre patria‘ wird heute noch in Lateinamerika in Bezug auf 
Spanien gebraucht sowie in anderen ehemaligen Kolonien in Bezug auf deren Kolonialmächte. 

95 � Der originale Wortlaut: „Considerando: Que la declaración de fiesta nacional de esa fecha, que 
se ha venido celebrando como día de la Raza en los pueblos de habla española, contribuirá más, 
si cabe, a estrechar los tradicionales e indestructibles vínculos de afecto que unen a Venezuela 
con la ‘Madre Patria‘.“ Die Hervorhebung des Begrif fs ‚Madre Patria‘ ist von mir.

96 � „Día de la Resistencia Indígena“.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 238

Feierlichkeiten zur 5. Jahrhundertfeier und die Bedeutung der Geschichte als ver-
bindende Achse im gesellschaftlichen Leben einer Nation festgehalten. 

Seit 2017 zelebriert die Provinz Navarra im Norden Spaniens am 12. Oktober 
den „Tag des indigenen Widerstands“. „Diejenigen von uns, die das Privileg ha-
ben, einen Teil der Würde der tausendjährigen indigenen Zivilisationen in ihrer 
Identität zu tragen, müssen den 12. Oktober als den Tag des Beginns des ‚Ho-
locausts‘ unserer Großeltern in Erinnerung behalten. Und blutige Tage werden 
weder gefeiert noch, viel weniger, gewürdigt“97 – sagte die Parlamentarierin Fan-
ny Carrillo bei der Bekanntmachung der Umbenennung (Noticias de Navarra 2017, 
o. S.).

In den Vereinigten Staaten von Amerika sind es immer mehr Städte und Ge-
meinschaften, die sich dem sogenannten historischen Revisionismus anschließen 
und den dort bundesweit seit 1934 als beweglichen, jeweils am zweiten Montag im 
Oktober gefeierten „Columbus Day“ in „Native Americans’ Day“ oder „Indigenous 
Peoples’ Day“ umbenennen. Die Umbenennungsinitiative startete 1990 mit South 
Dakota, wo der Gouverneur nach historisch schlechten Beziehungen eine ‚Ver-
söhnung‘ zwischen Einheimischen und Weißen anstrebte (Montgomery 2017, o.S.), 
und setzt sich bis heute fort. Mittlerweile zählen dazu auch große Communities 
wie Los Angeles County (Obispo 2017, o. S.) und San Francisco (Sabatini 2018, o.S.). 

Auch Nicaragua gedenkt seit Oktober 2007 den ermordeten, vertriebenen und 
unterdrückten Völkern. Es richtet sein Gedenken allerdings nicht nur auf einheimi-
sche Indigene, sondern auch auf verschleppte Schwarze und weitere Volksgruppen 
mit dem „Tag des Indigenen, Schwarzen und Volkstümlichen Widerstands.“98 (Pro-
curaduría General de la República 2018, o. S.). 

In der Datenbank des Projektes RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE wur-
den auch zahlreiche Namensvorschläge eingetragen, die an den Widerstand er-
innern und seiner zu gedenken fordern bzw. die Ereignisse vom 12. Oktober 1492 
aus der Perspektive einheimischer Völker dargestellt zu sehen wünschen. Der in 
Venezuela und der spanischen Provinz Navarra übernommene Name „Tag des in-
digenen Widerstands“99 wurde in der Datenbank bereits im Oktober 2019 einge-
tragen, verfügt jedoch bis Dato100 über zwei likes. Auch die Namen „Invasions-Tag“ 

97 � Die Hervorhebung des Begrif fs ‚Holocaust‘ ist von mir, denn seine Verwendung ist in diesem 
Kontext nicht unproblematisch. Das Zitat lautet im Original: „Quienes tenemos el privilegio de 
portar en nuestra identidad parte de la dignidad de las milenarias civilizaciones indígenas de-
bemos recordar el 12 de octubre como el día del inicio del ‘holocausto‘ de nuestros abuelos. Y los 
días sangrientos ni se festejan ni, muchos menos, se agradecen.“

98 � „Día de la Resistencia Indígena, Negra y Popular“.
99 � „Día de la Resistencia Indígena“.
100 � Zuletzt besucht am 26. Januar 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 239

und „Tag der indigenen Nationen“101 zeigen eine geringe Zustimmung durch likes. 
Dagegen werden die Namen „Tag der Kolonisierung“102 und „Tag des indigenen 
Kampfes“103 mit jeweils zehn (wenn ich die unterschiedliche Schreibweise zwei-
er Vorschläge zusammenzähle) und sechs likes unterstützt. In der Begründung 
dieser Vorschläge wird darum gebeten, nicht zu vergessen, dass der 12. Oktober 
1492, der durch die Errungenschaften von Christoph Kolumbus berühmt wurde, 
Schmerz, Plünderungen, Völkermord und unwiederbringliche kulturelle Lücken, 
weil wir bis heute nicht viel über unser indigenes Erbe wissen, nach Amerika 
brachte. Und dass es eine historische Pf licht sei, die wir unseren ersten, von der 
Kolonisation bis heute für den Erhalt ihrer Traditionen kämpfenden Siedlern und 
Vorfahren schulden, an ihren Widerstand zu erinnern. 

Zahlreiche Alternativen, die als Namensvorschlag auf der Datenbank erschei-
nen und mit denen der „Tag der ‚Rasse‘“ bereits in anderen lateinamerikanischen 
Ländern umbenannt wurde, sind jedoch erneut Ziel der Kritik und zeigen neue 
Probleme auf. Sie entlarven dekoloniale Aporien, aus denen wir nur schwer her-
auskommen. 

Interkulturalität, Diversität 

„Ich glaube, dass Kunst so subversiv sein muss, dass sie uns einlädt, uns selbst zu erkennen, 
andere zu erkennen und die Vielfalt zu lieben, die zwischen uns besteht – denn diese Viel-
falt ist unser größter Schatz.“ – Darío Santiago López Serrano, Eintrag vom 9.10.2019 im 
Logbuch des Projektes RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE

Eines der ersten Länder, die eine Umbenennung angingen, war Costa Rica, wo 
mit dem Gesetz 7426 vom 23. August 1994104 festgelegt wurde, dass jedes Jahr der 
12. Oktober als ‚Tag der Kulturen‘ gefeiert wird, um Costa Ricas Multikulturali-
tät und Multiethnizität aufzuwerten. Zuvor wurde in Costa Rica der 12. Oktober 
als ‚Tag der Entdeckung und der ‚Rasse‘‘ bezeichnet, allerdings nicht seit Anfang 
des 20. Jahrhunderts, wie in den meisten Ländern des Kontinents, sondern erst 
seit dem 22. Juli 1968, als das Gesetz Nr. 4169 festlegte, dass am 12. Oktober der 
Ankunft der Karavellen Kolumbus’ und der geistlichen Gemeinschaft, die die 
‚hispanoamerikanischen‘ Nationen verbindet, gedacht wird. In der Formulierung 
des costa-ricanischen Gesetzes von 1968 wird das veraltete Paradigma der Assi-
milation deutlich, von dem Jaime Escrucería sprach: Eine geistliche Gemeinschaft 

101 � „Día de las Naciones Indígenas“.
102 � „Día de la Colonización“.
103 � „Día de la Lucha Indígena“.
104 � Das Gesetz wurde am 23. August verabschiedet, seine Gültigkeit ab dem 21. September 1994 

festgelegt, so dass es in einigen Quellen als Gesetz Nr. 7426 vom 21. September 1994 zu finden ist.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 240

verbinde die ‚hispanoamerikanischen‘ Nationen durch einen gemeinsamen religi-
ösen Glauben, gleiche historische und kulturelle Traditionen, gemeinsame biolo-
gische Wurzeln und identische Ziele im Sinne einer Verteidigung der christlichen 
Zivilisation. Ein Paradigma der Assimilation, das als eine gemeinsame Identität, 
die nicht nur für Costa Rica, sondern für alle ‚hispanoamerikanischen‘ Nationen 
gilt, dem europäischen Hispanismus entspricht, mit dem wir uns im Abschnitt 1.1 
Día de la ’Raza‘ y la Hispanidad (Seite 195) beschäftigten. 

Die Umbenennung des „Tages der Entdeckung und der ‚Rasse‘“ zum „Tag 
der Kulturen“ war 1994 in Costa Rica das Ergebnis einer langwierigen Bestre-
bung, wie in Costa Ricas Kulturellem Informationssystem105 festgehalten wird, 
durchgeführt von einem wichtigen Teil der Zivilgesellschaft, „der sich der lebens-
wichtigen Bedeutung von Erinnerung an den Auf bau und die Bewahrung der 
nationalen Identität bewusst war“ und als Ziel hatte, „den multikulturellen und 
multiethnischen Charakter des costa-ricanischen Volkes hervorzuheben.“ Auch 
das historische Ereignis der Ankunft von Christoph Kolumbus auf dem ameri-
kanischen Kontinent werde in Erinnerung bleiben (es geht also nicht darum, die 
Geschichte auszulöschen!). Die einheimischen, europäischen, afrikanischen und 
asiatischen Werte, die in der Zusammensetzung der costa-ricanischen Idiosyn-
krasie präsent seien, werden aber in den Gedenkveranstaltungen zum ‚Tag der 
Kulturen‘ zur Geltung gebracht (Sicultura 2014, o. S.).

Im Dezember 2019 wurde in Costa Rica der Feiertag vom 12. Oktober kom-
plett als Feiertag gestrichen und durch einen neuen Feiertag ersetzt, um die 
Abschaf fung der Armee des Landes am 1. Dezember 1948 zu gedenken. Aber 
obwohl der 12. Oktober of fiziell kein Feiertag mehr ist, sollen an diesem Tag in 
allen Schulen weiterhin Bildungsaktivitäten zum ‚Tag der Kulturen‘ stattfinden 
(La República 2019, o. S.).  

Ein weiteres Land, in dem die Kulturen (in der Mehrzahl) anstatt der ‚Ras-
se‘ zelebriert werden, ist Argentinien. Das argentinische Nationale Institut ge-
gen Diskriminierung, Fremdenfeindlichkeit und Rassismus106 schlug 2007 der 
argentinischen Regierung mit der Empfehlung Nr. 84 des Nationalen Plans ge-
gen Diskriminierung vor, den Namen des „Tages der ‚Rasse‘“ in „Tag der ame-
rikanischen kulturellen Vielfalt“ zu ändern und den 12. Oktober „in einen Tag 
der historischen Ref lexion und des interkulturellen Dialogs zu verwandeln.“  
Mit dem Präsidialen Dekret 1584/2010 vom 3. November 2010, unterzeichnet von 
der damaligen Präsidentin Cristina Fernández de Kirchner, in dem gleichzeitig 
alle nationalen und arbeitsfreien Feiertage aufgelistet werden, übernahm die ar-

105 � Sistema de Información Cultural de Costa Rica.
106 � Instituto Nacional contra la Discriminación, la Xenofobia y el Racismo (INADI).

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 241

gentinische Regierung den Vorschlag und erklärte den 12. Oktober zum „Tag des 
Respekts für kulturelle Vielfalt“107. Es wird im Dekret festgehalten,

„dass ebenso der Name des Feiertags 12. Oktober geändert wird, um diesem Datum eine 
Bedeutung zu geben, die dem Wert entspricht, den unsere Nationalverfassung und ver-
schiedene Verträge und Erklärungen über die Menschenrechte der ethnischen und kultu-
rellen Vielfalt aller Völker beimessen.“108 (InfoLEG 2010, o. S.)

Wie Costa Rica und Argentinien haben eine ganze Reihe von Ländern des Kon-
tinents neue Namen für den „Tag der ‚Rasse‘“ übernommen, um die kulturelle 
Vielfalt bzw. Diversität und Interkulturalität zu betonen. Beispiele hierfür sind:

„Tag der Identität und der kulturellen Vielfalt‘“109 oder auch „Tag der Begeg-
nung von zwei Kulturen“110 in der Dominikanischen Republik (El Nacional 
2017, o.S.). Dort sprach sich u.a. der Historiker José Antinoe Fiallo dage-
gen aus, die Bezeichnungen „Tag der ‚Rasse‘“ oder „Tag der ‚Entdeckung‘“ 
zu verwenden und überhaupt das Ereignis vom 12. Oktober 1492 zu fei-
ern. Diese von den Eroberungsländern geprägten Begriffe seien falsch, da 
Amerika und ihre Bewohner*innen bereits vor einer ‚Entdeckung‘ exis-
tierten und das Wort ‚Rasse‘ angesichts der Komplexität der stattgefunde-
nen Prozesse/Vorgänge bedeutungslos sei. „Was auf unserer Insel geschah, 
ist eine soziale Hekatombe“, so Fiallo (El Día 2016, o. S.).

„Tag der Interkulturalität und der Mehrstaatlichkeit“111 in Ecuador, 
erklärt 2011 per Dekret (Nr. 910) mit dem Ziel, die wahre Bedeutung des 
Ereignisses vom 12. Oktober zu erkennen und zu korrigieren, die natio-
nale Einheit in der Vielfalt durch den Auf bau eines inklusiven Staates zu 
stärken und den Dialog zwischen den inländischen Kulturen zu fördern 
(Ministerio de Cultura y Patrimonio 2011, o. S.). 

„Tag der indigenen Völker und des interkulturellen Dialogs“112 nach 
dem Gesetz Nr. 29421 vom 9. Oktober 2009 in Peru (Justia Perú 2009, o. S.).  

107 � „Día del Respeto a la Diversidad Cultural“.
108 � Der Originaltext lautet: „Que, asimismo, se modifica la denominación del feriado del día 12 de 

octubre, dotando a dicha fecha, de un significado acorde al valor que asigna nuestra Constitu-
ción Nacional y diversos tratados y declaraciones de derechos humanos a la diversidad étnica 
y cultural de todos los pueblos.“

109 � „Día de la Identidad y Diversidad Cultural“.
110 � „Día del Encuentro entre Dos Culturas“ – in Anlehnung an den von der UNESCO übernomme-

nen Vorschlag der Mexikanischen Kommission zur fünf ten Jahrhundertfeier: Begegnung von 
zwei Welten.

111 � „Día de la Interculturalidad y la Plurinacionalidad“.
112 � „Día de los Pueblos Originarios y del Diálogo Intercultural“.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 242

Der neue Name soll „die große kulturelle Vielfalt des Landes zelebrie-
ren, die sich in den 52 im Land vorhandenen Gruppen von Ureinwohnern 
widerspiegelt, von denen jede einzelne unterschiedliche Bräuche, Tra-
ditionen, Überzeugungen und Lebensweisen hat und die ein wichtiges 
Vermächtnis darstellen.“113 (The Objective 2016, o. S.).

Mit dem Namen „Tag der kulturellen Vielfalt“114 läuft seit 2014 in 
Uruguay ein Gesetzentwurf zur Umbenennung des bis heute noch als 

„Tag der ‚Rasse‘“ zelebrierten Feiertags (LARED21 2017, o. S.). Die links 
geprägte Zeitung „Laizquierda Diario“ beklagt am 12. Oktober 2017 die 
Stagnation der Debatte und bekräftigt, dass die Ideologie hinter dem 12. 
Oktober auf der Rassenhierarchie, in der Indigene und Afrikaner Men-
schen zweiter Klasse sind, und auf autoritären und antidemokratischen 
politischen Systemen basiere. 

Auch bekannt als „Tag der Befreiung, Identität und Interkulturali-
tät“115 feiert Bolivien den „Tag der Entkolonialisierung“116, erklärt per 
Dekret Nr. 1005 vom 12.10.2011. Die Umbenennung erfolgte, um „die 
Wiedererlangung der Selbstbestimmung von Völkern zu feiern, die von 
Ausländern [sic!] überfallen und ihrer Selbstverwaltung beraubt worden 
waren und um ein Zeichen im Kampf gegen Rassismus und alle Formen 
von Diskriminierung zu setzen. An diesem Tag werden im Land soziale, 
kulturelle und Bildungsaktivitäten durchgeführt, um das Bewusstsein 
der Gesellschaft zu schärfen.“117 (Parlamento Andino 2017, o. S.).

Interessanterweise wurde der 12. Oktober ausgerechnet in Mexiko lange 
noch „Tag der ‚Rasse‘“ genannt – der Staat, dessen bahnbrechende Kom-
mission zur fünf ten Jahrhundertfeier der sog. ‚Entdeckung‘ Amerikas 1984 
eine Debatte mit der Stellungnahme auslöste, sich selbst „Mexikanische 
Kommission zur fünf ten Jahrhundertfeier der Begegnung von zwei Wel-
ten“ anstatt „Kommission zur fünf ten Jahrhundertfeier der ‚Entdeckung‘ 

113 � Der Originaltext lautet: „la gran diversidad cultural del país reflejada en los 52 pueblos origina-
rios, cada uno con distintas costumbres, tradiciones, creencias y formas de vida, lo que consti-
tuye un importante legado que debemos valorar a partir de su conocimiento.“

114 � „Día de la Diversidad Cultural“.
115 � „Día de la Liberación, de la Identidad y de la Interculturalidad“.
116 � „Día de la Descolonización“.
117 � Der Originaltext lautet: „para celebrar la recuperación de la autodeterminación de los pueb-

los que fueron invadidos por extranjeros y despojados de su autogobierno, además de marcar 
como otro de sus objetivos la lucha contra el racismo y toda forma de discriminación. En el país 
se desarrollan en este día actividades educativas, sociales y culturales para sensibilizar a toda 
la sociedad. Adicionalmente, también se conmemora el Día de la Liberación, de la Identidad y 
de la Interculturalidad.“

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 243

Amerikas“ zu nennen118. Erst seit dem 18. Dezember 2020 wird der Feier-
tag in Mexiko nicht mehr als „Tag der ‚Rasse‘“ gefeiert, sondern als „Tag der 
Plurikulturellen Nation“119, nach einem Dekret der Regierung von Andrés 
Manuel López Obrador (als AMLO bekannt). Als Begründung für die Na-
mensänderung wird das Ziel genannt, die Bedeutung von Indigenen und Afro-Me-
xikanischen Völkern zu würdigen und anzuerkennen (Trejo, Yeseline. 2024, o.S.).  
Der Name des Feiertags in Mexiko erfordert angesichts von Mexikos Verbin-
dung zum sog. Kultursynkretismus eine genauere Betrachtung – ich werde da-
rauf in Bezug auf den Begrif f ‚Hybridität‘ zurückkommen. Hier lässt sich schon 
festhalten, dass bereits am 12. Oktober 2019 der Präsident Andrés Manuel López 
Obrador seinen Wunsch verkündete, den Feiertag vom 12. Oktober umbenen-
nen lassen zu wollen:

„Die Sache mit der ‚Rasse‘ gefällt mir nicht, das sage ich Ihnen ganz ehrlich. Es kann der 
Tag der Kulturen, Mexikos, Lateinamerikas, der Karibik und der Welt sein.“120 (SDPnoti-
cias.com 2019, o. S.)

Die Umbenennung mit Hervorhebung der kulturellen Vielfalt ist jedoch nicht nur 
positiv als ein Zeichen von Anerkennung ethnischer und kultureller Unterschiede 
zu verstehen – sie kann (und soll) auch kritisch betrachtet werden. Die argentini-
sche Soziologin Fernanda Peñaloza stellt in ihrem Text Die interkulturelle Wende: 
Ref lexionen über das Konzept der Interkulturalität in Argentinien und Chile121, veröffent-
licht 2018 in Araukanien-Nordpatagonien: Diskurse und Darstellungen von Materiali-
tät122, heraus, dass die Hervorhebung der Interkulturalität (dazu zähle ich auch 
Plurikulturalität sowie alle weiteren Begriffe, die die Koexistenz verschiedener 
Kulturen darstellen) und ihr Einbezug in die dominanten politischen Diskurse 
zugleich Mauer und Brücke in der Artikulation von Wissen, Forderungen und 
emanzipatorischen Perspektiven sein kann. 

118 � Siehe Seite 195.
119 � Auf Spanisch „Día de la Nación Pluricultural“.
120 � Der Originaltext lautet: „No me gusta lo de raza, se los digo así de manera sincera.  Puede ser 

el día de las culturas, de México, de América Latina, del Caribe y del mundo.“ Um seine Aussage 
zu kontextualisieren, sollte daran erinnert werden, dass der Präsident López Obrador in den 
1980er Jahren Leiter des Instituts für indigene Fragen war, als damaliges Mitglied der sozialde-
mokratischen politischen Partei Mexikos Partido Revolucionario Institucional (PRI). Bereits in 
den 1970er Jahren gründete er La Voz de Chontales, ein Radiosender, der im Februar 2020 im 
Rahmen der Maßnahmen seiner Präsidentschaf t für die indigenen Völker, unter anderem auch 
die Gründung des Instituto Nacional de Pueblos Indígenas [Nationalen Instituts Indigener Völ-
ker], wiederbelebt wurde.

121  �El giro intercultural: reflexiones en torno al concepto de interculturalidad en la Argentina y Chile.
122 � Araucanía-Norpatagonia: Discursos y representaciones de la materialidad. 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 244

Die ursprünglichen Völker seien fast zwei Jahrhunderte von den Nationalstaa-
ten Argentinien und Chile ausgeschlossen und jegliche kulturelle oder ethnische 
Unterschiede entweder aufgehoben, verteufelt oder ignoriert worden, so Peña-
loza, die sich in ihrem Text auf den speziellen Fall von Chile und Argentinien be-
zieht und dies konkret am Beispiel der Mapuches123 erläutert. Im politisch domi-
nanten Diskurs der beiden Länder werde eine überwiegend homogenisierende 
Vorstellung von kultureller Identität propagiert, die sich historisch gesehen als 
Weiß definiert. Der Auf bau der Nationalstaaten Argentinien und Chile sei nicht 
nur durch die Aneignung des von den ursprünglichen Völkern bewohnten Lan-
des ermöglicht worden, sondern auch durch ihre Verwandlung in geisterhafte 
Präsenzen einer wilden und barbarischen Vergangenheit, die mit den nationa-
len Zivilisationsprojekten unvereinbar bleibe. Peñaloza nach herrschte lange 
Zeit in den beiden Ländern eine Ideologie der Rassenkategorisierung vor, die 
den Ausschluss von einheimischen Völkern, Mestiz*innen und Afro-Nachkom-
men rechtfertigte, weil sie dem Ideal des Weiß-Seins als zentralem Element der 
kollektiven Identität kreolischer Eliten nicht entsprachen. Daher stellt für Fer-
nanda Peñaloza die Tatsache, dass Interkulturalität als Konzept in den letzten 
Jahren in einer beträchtlichen Anzahl von Initiativen in Argentinien und Chile 
einen bedeutenden Platz einnimmt, eine höchst aufschlussreiche Wendung und 
ein Zeichen von Mehrdeutigkeiten und Widersprüchen dar, mit denen National-
staaten versuchen, heimtückisch Assimilationspolitiken auf einheimische Völ-
ker anzuwenden. Bereits ein oberf lächlicher Blick auf Regierungsprojekte, die 
im Rahmen der Feierlichkeiten zum zweihundertsten Jahrestag der Unabhän-
gigkeit sowohl in Argentinien (Unabhängigkeitserklärung 1816) als auch in Chile 
(Unabhängigkeitserklärung 1818) entstanden sind, decke die Bedeutung des Be-
grif fs Interkulturalität in den Diskursen über Indigenität in beiden Ländern auf, 
so Peñaloza. Ein Beispiel dafür sei das Projekt des Argentinischen „Nationalen 
Instituts gegen Diskriminierung, Fremdenfeindlichkeit und Rassismus“124 aus 
dem Jahr 2007, den Namen des „Tages der ‚Rasse‘“ in „Tag der amerikanischen 
kulturellen Vielfalt“ zu ändern so wie auch die damit verbundene Zielsetzung, 

„den 12. Oktober in einen Tag der historischen Ref lexion und des interkulturellen 
Dialogs zu verwandeln.“ (Peñaloza 2018, 279). 

Fernanda Peñaloza argumentiert, dass Interkulturalität ein polysemischer 
Begriff sei, dessen Ursprung und Entwicklung mit verschiedenen geopolitischen 
Kontexten verbunden sei und dessen Verlauf auf das Zusammentreffen und den 
Konf likt zwischen verschiedenen Wissensparadigmen reagiere. Unter Berück-

123 � Die Mapuches sind ein Volk Südamerikas, das in Gebieten der heutigen Nationalstaaten Chile 
und Argentinien wohnt und über Jahrhunderte Widerstand gegen die Kolonisierung der Regi-
on durch spanische Eroberer leistete. 

124 � Instituto Nacional contra la Discriminación, la Xenofobia y el Racismo – (INADI).

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 245

sichtigung dieser komplexen Bedeutung nimmt sie sich vor, die Verbindungen 
zwischen einigen Manifestationen des einerseits offiziellen und des andererseits 
alternativen Diskurses in Argentinien und Chile in Bezug auf Interkulturalität 
aufzuspüren. Peñaloza will damit zeigen, dass die Aneignung des Konzepts der 
Interkulturalität gleichzeitig Kompatibilität und Konf likt mit nationalen und na-
tionalistischen Paradigmen der Identität und Wissensproduktion darstellt. Au-
ßerdem macht sie deutlich, dass in den vorherrschenden Konzepten der natio-
nalen Identität der Begriff ‚Interkulturalität‘ verwendet wird, um nicht-indigene 
Vorstellungen von Indigenität zu projizieren, in denen die ursprünglichen Völker 
wieder in Verkörperung kultureller Differenz verwandelt werden, um Assimilati-
onspolitiken scheinheilig fortzusetzen. Peñaloza bezieht sich zwar insbesondere 
auf das Volk der Mapuche, einige Überlegungen hätten ihrer Meinung nach je-
doch allgemeine Gültigkeit für die einheimischen Völker Chiles und Argentiniens, 
d.h. für Personengruppen, die diese Länder bewohnen, deren Identitätsgefühl, 
Werte, Wissen, Erfahrung und Geschichte sich von der großen Erzählung der do-
minierenden nationalen Identität beider Republiken unterscheide. Aus ihrer Per-
spektive sei es klar, dass die Art und Weise, in der hegemoniale und alternative 
Diskurse Interkulturalität artikulieren, mit der Art und Weise zu tun habe, wie sie 
an die Frage der kulturellen Unterschiede herangehen: für hegemoniale Diskurse 
sei sie rein kulturell, für alternative Diskurse rein politisch. 

Im hegemonialen, politisch dominanten Diskurs bekämen Erinnerung, Spra-
che, Geschichte und Identität durch Interkulturalität eine neue Bedeutung, je-
doch ohne tiefgreifende Veränderungen in Bezug auf Souveränität, Selbstbe-
stimmung und das Recht auf Land. Denn trotz des interkulturellen Diskurses 
sei direkte Gewalt keine ungewöhnliche Antwort auf die territorialen Ansprüche 
einheimischer Völker. Außerdem verwandle eine solche selektive Einbeziehung 
einheimischer Bevölkerungsgruppen die sich verändernde Dynamik und die 
komplexen Erfahrungen von Indigenität in eine statische und vereinheitlichende 
Vorstellung von Identität innerhalb ihrer Gemeinschaften. Für Fernanda Peña-
loza könne Interkulturalität im akademischen Bereich als eine positive Entwick-
lung in Bezug auf einen erkenntnistheoretischen Wandel gedacht werden, es 
sollte aber nicht ignoriert werden, dass der Begriff nicht-emanzipatorisch agiere, 
wenn er im offiziellen Diskurs verwendet wird. Eine solche vermeintliche Legiti-
mierung der indigenen Völker spiele auf die Vergangenheit der Ausgrenzung an, 
als wäre sie etwas Überwundenes, und tarne sie mit dem Ideal der nationalen 
Harmonie. Die indigenen Völker werden zum weiteren Bestandteil einer schein-
bar vereinten multikulturellen Nation, die letzten Endes dazu diene, die Prozesse 
der Kolonisierung und ihre zeitgenössischen Erscheinungsformen zu verschlei-
ern, so dass Interkulturalität zu einer ziemlich verlogenen Angelegenheit werde 
(Peñaloza 2018, 288-290). 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 246

Peñaloza zitiert in diesem Zusammenhang den von Silvia Rivera Cusicanqui ge-
prägten Begriff des erlaubten ‚Indianers‘ 125, der überall in der heuchlerischen öf-
fentlichen Politik Lateinamerikas zu sehen sei und die hartnäckigste Form des 
Rassismus verkörpere, weil damit Rassismus unter der Prämisse der Wertschät-
zung der indigenen126 Kultur getarnt wird.

„Dieser Prozess [der Einbeziehung kultureller Unterschiede als Teil des nationalen Reper-
toires] [...], obwohl man ihn als eine rein rhetorische und sogar heuchlerische Geste 
bezeichnen kann – um Cusicanqui zu paraphrasieren –, stellt eine wichtige Herausfor-
derung für Militante und Akademiker dar, da er eine Neuformulierung der nationalen 
Identität in beiden Ländern [Argentinien und Chile] impliziert, die permanent mit der 
Realität kollidiert, ‚indigen‘ zu sein und sich ‚indigen‘ zu wissen.“127 (Peñaloza 2018, 290)

125 � Rivera Cusicanquis Begrif f lautet im Original: indio permitido. Die Hervorhebung des Begrif fs 
‚Indianers‘ ist von mir. Siehe dazu Fußnote Nr. 10, S. 93.

126 � Wie der Begrif f ‚Indianer‘ wird auch der Begrif f ‚Indigen‘ [‚Indígena‘] von zahlreichen Akteu-
ren abgelehnt, beispielsweise von Andrónico Urbay Ipuana, Angehöriger des Wayuu-Volkes im 
Norden Kolumbiens, u.a. mit der folgenden Aussage in seinem Facebook-Auf tritt: „‚Indianer‘ 
oder ‚Indigen‘ ist mit einem kolonialen oder dominierten Subjekt gleichbedeutend. Die Kul-
turnationen oder Eingeborenenvölker müssen mit ihrem Ethnonym oder Autonym genannt 
werden, d.h. Wayuu zu sein, macht einem nicht zu einem ‚Indianer‘, einem ‚Indigenen‘ oder 
einem ‚Landsmann‘, es macht einen zu einem Teil des Wayuu-Volkes. [...] ‚Indianer‘, ‚Indigen‘ 
oder ‚Landsmann‘, wie gesagt wird, sind koloniale stigmatisierende Begrif fe, die schon des-
halb nicht mehr in Gebrauch sein sollten, weil sie Nachzüglerbegrif fe von Monokultur und 
Einsprachigkeit sind. [...] Die Organisation Amerikanischer Staaten sagte 2016, dass wir UR-
SPRÜNGLICHE NATIONEN seien und keine ‚Indigene‘, keine ‚Indianer‘, keine ‚Landsleute‘.“  
Die Hervorhebung der Begrif fe ‚Indigen‘, ‚Indianer‘ und ‚Landsmann‘ ist von mir. Der Original-
text auf Spanisch lautet: „Indio o Indígena es equivalente a sujeto colonial o dominado. Al las na-
ciones culturales o pueblos nativos hay que llamarlos con su etnónimo o autónimo, es decir, ser 
wayuu no lo hace indio, indígena ni paisano, lo hace pertenecer al pueblo wayuu. [...] indio, indíge-
na o paisano como se viene diciendo, son términos coloniales estigmatizantes, que ya deberían 
estar en desuso porque pertenecen al rezago de la monocultura y al monolingüismo. [...] La OEA 
dijo en 2016 que éramos NACIONES ORIGINARIAS y no indígenas, ni indios, ni paisanos“. Oscar 
Montero, der Menschenrechtsaktivist des Kankuamo-Volkes und Mitglied der ONIC – [Kolum-
bianischen Nationalen Organisation indigener Völker], den ich im Oktober 2019 im Rahmen des 
Umbenennungsprojektes in Kolumbien getrof fen habe, stellt sich als ‚Indigen‘ des Kankuamo 
Volkes vor und erläutert, dass der Begrif f ‚indigen‘ eine politisch motivierte neue Bedeutungs-
zuschreibung erfährt, um die ursprünglichen Nationen als Volk zusammenzuschließen und zu 
einem gemeinsamen Handeln in dem Kampf um die Umsetzung ihrer Rechte zu befähigen.  
Hier ist zu bemerken, dass der rassistische Gehalt bestimmter Bezeichnungen nicht aufgeho-
ben wird, wenn beispielsweise Oscar Montero oder weitere Akteure einheimischer Bevölke-
rungsgruppen selbst den Begrif f ‚Indigen‘ als Eigenbezeichnung im Rahmen von Emanzipa-
tions- und Widerstandsprozessen verwenden (Sow 2011, 125). 

127 � Die Hervorhebung des Begrif fs ‚indigen‘ ist von mir. Der Originaltext lautet: „Este proceso [la 
inclusión de diferencias culturales como parte del repertorio nacional] (…) si bien puede ser 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 247

Der politische Diskurs der Interkulturalität wird in der Regel als Ent-Hierar-
chisierung von kulturellen Differenzen verstanden, um kulturenübergreifend 
Chancengleichheit, d.h. gleiche Rechte und gleiche Zugangsmöglichkeiten, um-
zusetzen. Um das Entlarven eines solchen Verständnisses als Fortsetzung des he-
gemonialen kolonialen Diskurses und der heuchlerischen Politik Lateinamerikas 
zu folgen, das Fernanda Peñaloza thematisiert, lohnt es sich, einen Blick auf die 
Kritik am Diversity-Begriff von Maisha-Maureen Auma (auch bekannt als Mais-
ha-Maureen Eggers) zu werfen. Dafür gehe ich von der Annahme aus, dass beide 
Begriffe, Interkulturalität und Diversität, Parallelitäten aufweisen, wenn man 
sich beim Terminus Diversity konkret auf die Dimension der Ethnizität bezieht.128 

In ihrem Beitrag mit dem Titel Diversity/Diversität zum kritischen Nachschla-
gewerk von Susan Arndt und Nadja Ofuatey-Alazard Wie Rassismus aus Wörtern 
spricht. (K)Erben des Kolonialismus im Wissensarchiv deutsche Sprache, spricht Auma 
von Diversity als gesellschaftlichem Konf liktfeld: 

„Diversität – als praxisorientierter Analysebegrif f – soll in der Lage sein, materielle Un-
gleichheitsverhältnisse nicht nur in den Blick zu nehmen und Ungleichheiten zu proble-
matisieren, sondern sie auch durch gezielte Gleichstellungspolitiken (Chancengleichheit, 
Recht auf Teilhabe, Schutz vor Diskriminierung) zu beheben.“ (Eggers 2011, 258) 

Problematisch ist jedoch die Tatsache, dass das größte Feld von Diversity der 
Wirtschaftssektor sei, so Auma. Zielrichtung der Auseinandersetzung mit Diver-
sität im Wirtschaftssektor sei nicht die Erlangung wahrhaftiger Gleichstellung, 
sondern eine Gewinnmaximierung unter Beibehaltung der hierarchischen Ver-
hältnisse. Diversität werde dann kritiklos in Konsummuster und Konsumstruk-
turen überführt, was eher einem oberf lächlichen Verständnis von Diversität als 
‚Auf lösung‘ oder ‚Auslöschung‘ der Spannung gesellschaftlicher Ungleichheiten 
entspreche und zur Entpolitisierung beitrage, so dass die Ungleichheitsverhält-
nisse nicht aufgehoben, sondern verschleiert werden (Eggers 2011, 256–260). 

descrito como un gesto meramente retórico e incluso hipócrita –parafraseando a Cusicanqui– 
representa un desafío importante para militantes y académicos, ya que implica una reformu-
lación de la identidad nacional que choca permanentemente con la realidad de ser y saberse 
indígena en ambos países.“ 

128 � Der Diversity-Begrif f berücksichtigt nach Günther Horniak und Mathias Cimzar insgesamt 
sechs Kerndimensionen: „Alter, Menschen mit Behinderung (physische Fähigkeiten), Ge-
schlecht, sexuelle Orientierung, Ethnie und Religion.“ (Günter und Mathias 2012, 9) Ethnizität 
ist dementsprechend nur ein Bruchteil der Dimension vom Diversity-Konzept, die Parallelitä-
ten zu Interkulturalität sollten dementsprechend unter Beachtung dieses Unterschieds und 
deren Implikationen stattfinden. 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 248

Eine weitere Gefahr bei der Verankerung von Diversität129 im politischen Diskurs 
bestehe in der diffusen Auf lösung von Kategorisierungen – erklärt Maisha-
Maureen Auma. Es könne beispielsweise passieren, dass Privilegien bzw. Do-
minanzpositionen verleugnet werden, wenn alle Formen von Diskriminierung 
gleichermaßen angesprochen werden, weil alle Akteure sich als Diskriminierte 
(auch wenn aus unterschiedlichen Gründen) positionieren. Die Ausgrenzung von 
Kindern, die rosa Kleidung tragen, könne jedoch nicht mit der Ausgrenzung von 
Schwarzen [oder Indigenen] Kindern gleichgesetzt werden: „Dann wird Rassis-
mus als strukturelles Problem mit einer langen Geschichte verwässert und totge-
schwiegen.“ (Eggers 2011, 260). 

Aumas Kritik am Diversitätsbegriff und ihre Aufzählung der Gefahren bei 
der Verankerung von Diversifizierungspolitiken lassen sich im Sinne von Fern-
anda Peñaloza als Beurteilung des Trends im lateinamerikanischen politischen 
Diskurs, sich Interkulturalität bzw. kulturelle Vielfalt auf die Fahne zu schreiben, 
übertragen. Auma zeigt ebenfalls, wie solche Diskurse, auch wenn sie für Betrof-
fene eine Möglichkeit darstellen, gesellschaftliche Gleichstellung zu erreichen, 
sich als Verschleierung struktureller Diskriminierung und Ausbeutung entlarven 
bzw. als Verfestigung hegemonialer Systeme agieren können.

Hybridität, ‚Mestizaje‘
Ein weiterer Begriff, der in diesem Zusammenhang Parallelitäten aufweist, ist 
der Begriff der Hybridität. Fernanda Peñaloza verweist in ihrem Text auf den 
argentinischen Anthropologen und Kulturkritiker Néstor García Canclini. García 
Canclini prägte in den 1990er Jahren im lateinamerikanischen Kontext den Be-
griff der ‚kulturellen Hybridität‘ als ein Phänomen, in dem Nationalstaaten zu 
multideterminierten Szenarien werden, „in denen sich verschiedene kulturelle 
Systeme überschneiden und durchdringen.“130 (García Canclini 1995, 109) Für ihn 
sei die Akzeptanz der Existenz unterschiedlicher kultureller Minderheiten sowie 
auch die Akzeptanz der Tatsache, dass sie Wissen vermitteln, eine unabdingbare 
Bedingung für Nationalstaaten, weil es nicht möglich sei, angesichts der Existenz 
multikultureller Identitätsvorstellungen keine Pluralität zuzulassen, wie Peñalo-
za bemerkt (Peñaloza 2018, 289). 

Ausgehend von der Annahme, dass die transnationalen und globalisierten 
Identitäten von heute nicht als einer einzigen homogenen Kultur131 zugehörig 
zu betrachten seien und dementsprechend keine einzige, unverwechselbare und 

129 � Hiermit wird ein wichtiger Aspekt in Bezug auf die Dimension des Begrif fs und im Unterschied 
zu Interkulturalität deutlich. 

130 � Der originale und vollständige Satz lautet: „En esta perspectiva, las naciones se convierten en 
escenarios multideterminados, donde diversos sistemas se intersectan e interpenetran.“ 

131 � Es sei an der Stelle angemerkt, dass Kulturen ohnehin keinesfalls homogen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 249

kohärente Einheit sind, erklärt García Canclini, dass der Untersuchungsgegen-
stand nicht Differenz, sondern Hybridisierung sein müsse. Da Interkulturalität 
heute nicht durch die Unterschiede zwischen klar getrennten Kulturen geprägt 
sei, sondern gerade durch die ungleiche Art und Weise, in der sich gesellschaft-
liche Gruppen Elemente aus verschiedenen kulturellen Konstellationen aneignen, 
kombinieren und transformieren, können Identitäten nicht mehr durch die aus-
schließliche Zugehörigkeit zu einer ‚nationalen‘ Gemeinschaft definiert werden. 
Heute sei Identität in weiten Teilen der Bevölkerung polyglott, multiethnisch, 
migrantisch, aus Elementen verschiedener Kulturen zusammengesetzt – von 
verschiedenen kulturellen Systemen überschnitten und durchdrungen (García 
Canclini 1995, 109).

Es stellt sich folgende Frage: Läuft Hybridität Gefahr, so wie García Canclini den 
Begriff darstellt, ähnlich wie der Begriff Diversity, im offiziellen politischen Diskurs 
von Nationalstaaten als Fortsetzung hegemonialer Machtsysteme zu fungieren? 

Über den lateinamerikanischen Kontext hinaus ist der Begrif f Hybridität in 
den Sozial- und Kulturwissenschaf ten durch die Texte des indischen Harvard 
Professors Homi Bhabha bekannt132 (Ha 2004, 222). Anders als García Canclini, 
dessen Schrif ten mit dem Begrif f Hybridität ein harmonisierendes Potpourri 
evozieren – wie kritische Autor*innen, u.a. Silvia Rivera Cusicanqui, bemerkt 
haben –, beschreibt Homi Bhabha „Hybridität als eine Praxis der kulturellen 
Subversion im kolonialen Diskurs.“ (Ha 2004, 222).

Es kann natürlich in Frage gestellt werden, ob die Übertragung der Ausein-
andersetzung eines indischen Theoretikers, der über die kolonialen Beziehungen 
zwischen Indien und Großbritannien (1858 und 1947) schreibt, reibungslos auf den 
lateinamerikanischen Kontext erfolgen kann, wo die meist spanischen und por-
tugiesischen Kolonien bereits Anfang der 1820er Jahre ihre Unabhängigkeit er-
langten, so dass sowohl eine geographische als auch eine zeitliche/historische Un-

132 � An dieser Stelle sollte der Hinweis von Natascha Ueckmann beachtet werden, der Diskurs über 
verschiedene Formen der kulturellen Vermischung würde trotz der globalisierten Zeiten in 
mehr oder weniger getrennten Kontroversen verlaufen: eine Anglophone, eine Frankophone 
und eine Lateinamerikanische, die sich gegenseitig ignorieren, was beispielsweise die Bezie-
hung Néstor García Canclini - Homi Bhabha zeigt: „So erwähnt Bhabha in The Location of Culture 
(1994) mit keinem Wort García Canclinis vorangegangene Studie Culturas híbridas (1989). Und 
Bhabhas genannte Studie wurde auch erst 2007 – mit 13 Jahren Verzögerung – ins Französische 
übersetzt. So wundert es nicht, dass anhaltend anglo-amerikanische Ansätze wie die der ‚holy 
trinity‘ (Said, Bhabha, Spivak) in den Postkolonialen Studien diskutiert werden, während keine 
der relevanten Arbeiten zur Kulturmoderne aus lateinamerikanischer Sicht bislang ins Deut-
sche übersetzt ist.“ In Deutschland erfolge, so Ueckmann, die Rezeption lateinamerikanischer 
Theorien über den anglo-amerikanischen Raum, was zugleich ein Verweis auf die geopolitisch 
asymmetrische Ressourcenverteilung und eine Auf forderung sei, die Frage der Repräsentation 
und Interpretation auch in postkolonialer Theorienbildung zu hinterfragen (Ueckmann 2009, 
508–509).

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 250

terschiedlichkeit besteht. Das Hybriditätskonzept ist keinesfalls ein universelles 
und muss für jeden spezifischen Kontext und die jeweils andere alltagspolitische 
Realität immer wieder neu definiert werden. Eine Betrachtung geteilter Elemente 
als Versuchsanordnung finde ich jedenfalls legitim, vor allem im Hinblick auf den 
gemeinsamen Nenner des Eurozentrismus, der maßgeblich durch die Vorstellung 
von ‚Rassen‘ und die damit einhergehende Hierarchisierung der Menschen welt-
weit koloniale Machtbeziehungen aufstellte und verfestigte. 

Homi Bhabha stellt Hybridität als die dif ferente Wiederholung, als die Muta-
tion einer ‚Mutterkultur‘ dar. Es geht bei den diskriminatorischen Ef fekten des 
Kolonialismus nicht um die bewertende Unterscheidung einer ‚Mutterkultur‘ 
von anderen, fremden Kulturen – im indischen Kontext die Unterscheidung 
der europäischen (englischen) ‚Mutterkultur‘ von den Kulturen der einheimi-
schen indischen Völker, im lateinamerikanischen Kontext die Unterscheidung 
der europäischen ‚Mutterkultur‘ (spanisch, portugiesisch, ...) von den Kulturen 
der einheimischen amerikanischen Völker bzw. der verschleppten Schwarzaf-
rikaner*innen –, sondern um die Unterscheidung der ‚Mutterkultur‘ von ihren 
‚entarteten Bastarden‘, d.h. der spanischen Kultur als ‚Mutterkultur‘, beispiels-
weise, und der Kultur von einheimischen Völkern, die wie ‚Bastarde‘ ihre ‚Mut-
terkultur‘ nachahmen. Im Prozess der Wiederholung der ‚Mutterkultur‘, die mit 
dem Missionierungsziel [und der Erfindung von ‚Rassen‘!] als Rechtfertigung 
von Kolonialismus einhergeht, spalten sich die ‚Bastarde‘ von ihrer ‚Mutter‘ 
ab. Diese Aufspaltung ist Vorbedingung der Unterwerfung, denn könnten die 

‚Bastarde‘ identisch mit der Mutterkultur werden, wäre die Rechtfertigung (das 
Missionierungsziel) kolonialer Autorität nicht mehr vorhanden. Für Bhabha be-
ziehen sich also die diskriminatorischen Ef fekte des Kolonialismus nicht (nur) 
auf die Verleumdung fremder Kulturen – die Verleumdung der Kulturen einhei-
mischer Völker als primitiv, kannibalisch oder sogar untermenschlich, was z.B. 
mit der bereits erwähnten langjährigen Debatte über das Vorhandensein einer 
Seele zum Ausdruck kommt –, sondern auf diesen Prozess der Aufspaltung ei-
gener unehelicher Kinder, der durch die koloniale Missionierung die Eroberung 
als ‚mutierte‘ Doppelung des Selbst legitimierte. 

„Gerade diese gleichzeitig partielle und doppelte Kraf t, die mehr ist als das Mimetische, 
aber weniger als das Symbolische, stört die Sichtbarkeit der kolonialen Präsenz und bil-
det so für das Erkennen ihrer Autorität ein Problem.“ (Bhabha 2000, 165) 

Im Prozess der kolonialen Beherrschung finde, so Bhabba, durch die Produktion 
diskriminatorischer Identitäten, z.B. die rassistischen Stereotypen des affenar-
tigen Afrikaners oder des femininen Asiaten [und in Lateinamerika des ‚wilden 
Indios‘], die dazu dienen sollten, die Autorität der ‚reinen‘ ursprünglichen Iden-
tität sicherzustellen, eine Umkehrung statt: Hybridität. Homi Bhabha erklärt 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 251

diesen Prozess der Umkehrung, diesen Prozess der Hybridisierung anhand einer 
dekonstruktiven Literatur-Analyse nach dem französischen Philosophen Jacques 
Derrida, wonach die koloniale Autorität nicht so sehr auf einem universalen Sym-
bol englischer Identität133 beruhe, sondern vielmehr auf der Produktivität dieses 
Symbols als Zeichen von Differenz. Beispielhaft dafür seien Bücher von Litera-
turnobelpreisträger (2001) Vidiadhar Surajprasad Naipaul wie The Loss of El Dorado, 
The mimic Men, An Area of Darkness, A Wounded Civilization und The Overcouded Barra-
coon, in denen sich eine Ambivalenz als Wiederholung und Differenz abzeichnet. 

Derrida zeige den „falschen Anschein der Gegenwart (present)“ als „die Produktion 
bloßer Realitäts-Effekte“ oder den „Effekt des Inhalts“, so Homi Bhabha, jedoch ohne 
das System der Referenz zu entziffern. Mit Referenz ist – betont Bhabha – nicht Re-
ferent gemeint, also nicht die Entsprechung zu einem gegenständlichen Ding in der 
Welt, worauf sich Zeichen (Signifikant) und Begriff (Signifikat) beziehen würden, 
sondern das System der Referenz, das durch den „Effekt des Inhalts“ signifiziert 
wird, beispielsweise die unmittelbare Präsenz des Englischen. 

„Gerade diese Referenzstrategie (strategy of address) – die unmittelbare Präsenz des Eng-
lischen – bringt jedoch die Fragen der Autorität ins Spiel, die ich [Homi Bhabha] aufwer-
fen will. Wenn die okularen Metaphern der Präsenz auf den Prozess referieren, durch den 
Inhalt als ein ‚Ef fekt der Gegenwart‘ fixiert wird, begegnen wir anstelle von Fülle dem 
strukturierten Blick der Macht, deren Zielsetzung Autorität ist, deren ‚Subjekte‘ histo-
risch sind.“  (Bhabha 2000, 161)

Die Präsenz der Autorität, in der kolonialen Repräsentation die Präsenz des Eng-
lischen, sei zugleich eine Frage der Wiederholung und der De-platzierung: das 

‚Wahre‘ entstehe als Zeichen dieser Autorität erst nach der de-platzierenden Un-
terscheidung von Wahrem und Falschem, denn um die koloniale Autorität auszu-
üben, sei es erforderlich, Differenzierungen zu produzieren, die durch Diskrimi-
nierung des Falschen (der Untertanen) eine Markierung des Wahren (der Macht) 
einschließen (Bhabha 2000, 163-164). 

Beim Hybridisierungskonzept Homi Bhabhas ist insbesondere die Idee einer 
immanenten Subversion bedeutsam. Das Falsche trägt eine Markierung des Wah-
ren und ist seine de-platzierte, mutierte Doppelung. Durch Differenz und Dis-
kriminierung sollten die Autorität und Überlegenheit der Vorherrschaft sicher-
gestellt werden, aber gerade diese Differenz, diese De-Platzierung, das ‚Unreine‘, 

133 � Als indischer Theoretiker spricht Bhabha von ‚englischer Identität‘. Seine Analyse kann jedoch 
auch auf die koloniale Repräsentation anderer Kolonien angewendet werden, beispielsweise 
‚französische Identität‘ für u.a. Algerien und Indochina oder ‚spanische und portugiesische 
Identität‘ für Lateinamerika. Hier könnte man seine Begrif flichkeit auch durch ‚koloniale Iden-
tität‘ ersetzen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 252

weil sie/es eine Markierung des Wahren trägt, stellt die Präsenz der Autorität in 
Frage, verunsichert sie und kehrt somit den Prozess der Beherrschung durch die 
Produktion diskriminatorischer Identitäten um (Bhabha 2000, 177).

„Hybridität ist das Zeichen der Produktivität der kolonialen Macht, [...] sie ist der Name 
für die strategische Umkehrung des Prozesses der Beherrschung durch Verleugnung (d.h., 
der Produktion diskriminatorischer Identitäten, durch die die ‚reine‘ und ursprüngliche 
Identität der Autorität sichergestellt wird).“ (Bhabha 2000, 165)

Mit anderen Worten besteht der subversive Charakter von Hybridität darin, dass 
die zivilisatorische Missionierung (die Legitimation der Eroberung) Bezug auf 

‚Rasse‘, Nation und/oder kulturelle Tradition nehme und somit eine einheitsstif-
tende Funktion für die Bewahrung der Präsenz der Autorität erfülle. Wesentlich 
für die Missionierung sei jedoch die Produktion einer unmittelbaren mimeti-
schen Wirkung, so dass das Überschreiten der einheitsstiftenden Präsenz der 
Autorität inbegriffen sei. Durch die Artikulation diskriminatorischer Identitäten 
stoße die unmittelbare Sichtbarkeit eines solchen Systems auf Widerstand, wobei 
Widerstand nicht zwangsläufig ein politisch motivierter oppositioneller Akt sei, 
sondern das quasi unbewusste/automatische Resultat der inhärenten Ambiva-
lenz (Bhabha 2000, 163-165).

Der in Vietnam geborene und in Berlin lebende Politologe Kien Nghi Ha weist 
auf die enge Verbindung der Geschichte des Begriffs Hybridität mit der globalen 
Kolonialgeschichte der ‚Rassenvermischung‘ hin und beurteilt die unkritische Re-
zeption (insbesondere in Deutschland), die aus dem Begriff ein Modewort unse-
rer Zeit macht, mit dem auf das Prinzip der Vermischung als Möglichkeit für die 
Entstehung neuartiger Eigenschaften und mehr Leistung, z.B. in der Autoindus-
trie auf besonders innovative Technik, verwiesen wird. Geschichtlich gesehen ist 
der Begriff, so Ha, negativ besetzt und erinnert an die Abwertung von ‚Mischling‘ 
und ‚Bastard‘. Mit der Erfindung von ‚Rassen‘ als Kategorisierung der Menschen 
wird der Begriff Hybridität als Bastardisierungsprozess begriffen und steht in 
Verbindung mit einem Verständnis der ‚Rassenmischung‘ als Verlust von Authen-
tizität und Wahrhaftigkeit, Anstand und Sitte. Umso wichtiger sei Homi Bhabhas 
Auffassung von Hybridität als einer Praxis der kulturellen Subversion, die auf-
zeigt, dass die koloniale Machtstruktur nicht gänzlich im Besitz der dominanten 
Seite stand und quasi von Innen subversiv durchwandert wurde, weil Hybridität 
die mimetischen Forderungen der kolonialen Macht entthront und ihre Identifi-
kationen in Strategien der Subversion wiedereinführt (Ha 2011, 344-345).   

„Das paradoxe Ergebnis ist, dass der koloniale Diskurs sich selbst in Frage stellt, indem er 
‚unreine Vermischungen‘ erschaf f t, die zwar nicht mit der Kolonialmacht identisch, aber 
ihr zum Verwechseln ähnlich sind. [...] Hybridisierung wird bei Bhabha nicht als harmo-

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 253

nische und ästhetische Form ‚kultureller Vermischung‘ gedacht, sondern bezeichnet eine 
Möglichkeit, das kulturelle Feld gegen hegemoniale Kräf te für Marginalisierte zu inst-
rumentalisieren, wodurch der koloniale Rahmen überschritten und neue Assoziationen 
und Bedeutungen geschaf fen werden, die Eindeutigkeit in Zwiespalt verwandelt.“ (Ha 
2004, 223-224)

Kien Nghi Has Vorschlag folgend, „Hybridität nicht als normativen, sondern als 
kritisch-analytischen Begriff zu verwenden“ (Ha 2004, 228), möchte ich auf die 
Benennung des „Tages der ‚Rasse‘“ in Mexiko zurückkommen. Der 12. Oktober 
wurde in Mexiko seit 1928 als „Tag der ‚Rasse‘“ gefeiert und auch wenn wir uns 
schon in einem früheren Abschnitt mit der Genealogie dieses Namens und die 
Veränderungen in verschiedenen Ländern auseinandersetzten, möchte ich nun 
die Benennung speziell in Mexiko im Hinblick auf den Begriff der Hybridität ge-
nauer analysieren. Da in Mexiko erst 2020 eine Umbenennung erfolgt ist, stellt 
sich für mich die Frage, ob die Verzögerung mit der Vorstellung einer ‚kosmischen 
Rasse‘ als Hybridisierung und im Zusammenhang mit dem insbesondere in Mexi-
ko diskutierten Kultursynkretismus zusammenhängt. 

Wie wir wissen, wurde der Name „Tag der ‚Rasse‘“ 1913 vom Präsidenten der 
Ibero-Amerikanischen Union, Faustino Rodríguez San Pedro, vorgeschlagen, um 
die (insbesondere wirtschaftlichen) Beziehungen zwischen Spanien, Portugal 
und den amerikanischen Nationalstaaten zu stärken. In Mexiko erfolgte erst im 
Jahr 1928 die Annahme des Vorschlags während der Regierung von Álvaro Ob-
regón und auf Anregung des Politikers, Publizisten und Philosophen José Vascon-
celos Calderón134, der zu der Zeit Leiter des Bildungsministeriums war (El Siglo 
de Torreón 2017, o. S.). Drei Jahre zuvor, 1925, hatte José Vasconcelos das Buch Die 
kosmische Rasse. Mission der iberoamerikanischen Rasse135 veröffentlicht, in dem Vas-
concelos seine Idee einer fünften ‚Rasse‘, der ‚kosmischen Rasse‘, als das Schick-
sal der hispanischen Amerika vorstellt. Vasconcelos kritisiert die „ungeheuerliche 

‚Rasse‘136 des Nordens“, womit die angelsächsischen Eroberer des nördlichen Teils 
Amerikas gemeint sind, die die Sünde begingen, einheimische ‚Rassen‘ zu ver-
nichten, während Eroberer von Iberoamerika sie assimilierten. Dies versteht er 
als Zeichen dafür, dass die iberoamerikanische Bevölkerung das Volk von morgen 
sei, „während sie [die angelsächsischen Eroberer des nördlichen Teils Amerikas] 
von gestern sind“ (Vasconcelos Calderón 1977, 30). 

134 � José Vasconcelos Calderón, geb. 1881 in Oaxaca, gestorben 1959 in Mexiko-Stadt, wurde nicht 
nur durch seinen proiberoamerikanischen Idealismus bekannt – als Träger hoher politischer 
Positionen im Bildungsbereich setzte er sich dafür ein, Bildung für jede/n zugänglich zu ma-
chen (Vasconcelos Calderón 1928, Umschlag). 

135 � Im Original: „La Raza Cósmica. Misión de la Raza Iberoamericana“. 
136 � Die Hervorhebung ist von mir.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 254

Vasconcelos übersieht in seiner Kritik an den Engländer*innen und ihren Nach-
fahren, dass ein großer Teil der einheimischen Völker im mittel- und südameri-
kanischen Raum ebenfalls vernichtet wurde. Dies zu ignorieren ist aber entschei-
dend für seine idealistische Vorstellung: Seine Vision einer neuen ‚Rasse‘ – die 
fünfte ‚kosmische Rasse‘ – versteht sich als Verschmelzung der vorherigen vier 
‚Rassen‘, die isoliert entstanden sind: die Weiße der Europäer*innen, die Rote der 
Amerikaner*innen, die Schwarze der Afrikaner*innen und die Gelbe der Asi-
at*innen.137 Eine Verschmelzung, die einerseits die Überwindung aller Rassen als 
Triumph der Liebe bedeuten und andererseits den Menschen zu einem universel-
len und synthetischen Typus hervorbringen sollte. 

Ich frage mich, ob wir zur Festlegung des Namens „Tag der ‚Rasse‘“ in Mexi-
ko durch die Empfehlung von José Vasconcelos mit seiner damals bereits veröf-
fentlichten Idee einer universellen ‚kosmischen Rasse‘, die an sich eigentlich auch 
Rassismus impliziert, von Hybridität sprechen können, insbesondere mit dem 
subversiven Bedeutungsgehalt, den Homi Bhabha vorzieht. Für Vasconcelos sind 
die sogenannten ‚Latinos‘ eine ‚Melange‘ von Menschen aus den verschiedensten 
Typen und ‚Rassen‘ – sie sind Hybride. Im hispanischen Amerika werde die Natur, 
so Vasconcelos, nicht die Versuche früherer Zeiten an anderen Orten wiederholen, 
sondern eine endgültige, integrale ‚Rasse‘ als Synthese herausbringen. Norm bei 
der Bildung dieser neuen (fünften) Rasse sei der Einsatz aller Fähigkeiten, so dass 
die weiße ‚Rasse‘ nicht ausgeschlossen werden könne. 

Vasconcelos sieht drei Stadien auf dem Weg zur Entstehung der ‚kosmischen 
Rasse‘: 1. ein materielles oder kriegerisches Stadium, in dem das Recht des Stärke-
ren gilt und ‚Mestizaje‘ das Ergebnis von Unterdrückung darstellt, 2. ein intellek-
tuelles oder politisches Stadium, von Rationalität geleitet – ‚Mestizaje‘ ist hier die 
Folge arrangierter Ehen, die politischen bzw. wirtschaftlichen Interessen unter-
liegen, und 3. das spirituelle oder ästhetische Stadium, das auf dem Willen beruht 
und in dem Geschmack und Liebe zu einer neuen ‚kosmischen Rasse‘ führen. 

„Vielleicht überwiegen unter allen Charakteren der fünf ten ‚Rasse‘138 die Merkmale der 
Weißen139, aber eine solche Dominanz muss das Ergebnis einer freien Wahl des Geschmacks 

137 � Die Auf teilung der ‚Rassen‘ in weiß, Schwarz, rot und gelb, die auf Immanuel Kant zurückgeht, 
wurde bereits im Abschnitt 1.2 Biatopien aus genetischer Sicht, S. 211 beschrieben. 

138 � Die Hervorhebung ist von mir.
139 � Die Aussage drückt genau den verinnerlichten Rassismus aus, den Silvia Rivera Cusicanqui mit 

dem Hinweis auf ein Verständnis von Mestizaje kritisiert, in dem diese das Weiße bevorzugt 
und ‚immer weißer werden‘ möchte. Siehe dazu den Abschnitt ‚Ch’ixi: Weder Vermischung/Ver-
schmelzung noch Nachahmung‘, Seite 259.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 255

sein und nicht das Ergebnis von Gewalt oder wirtschaf tlichem Druck. [...] Die fünf te ‚Ras-
se‘ schließt nicht aus, sie übernimmt Leben.“140 (Vasconcelos Calderón 1977, 30-36)

Ist Vasconcelos ‚kosmische Rasse‘ als Hybrid subversiv im Sinne von Homi Bhabha?  
Aus der Perspektive von Bhabha impliziert Mimikry, diese Nachahmung der Ko-
lonisatoren, die im kolonialen Hybridisierungsprozess stattfindet, eine mehr oder 
weniger unbewusste Subversion – Mimikry ist ambivalent: sie ist Ähnlichkeit und 
Bedrohung in einem (Bhabha 2000, 127). Die ‚kosmische Rasse‘ sieht Vasconcelos 
zwar nicht (zumindest nicht bewusst) als Nachahmung der ‚weißen Rasse‘, son-
dern als synkretistische Fusion aller von ihm beschriebenen vorherigen vier ‚Ras-
sen‘. Er schreibt ihr jedoch eine Dominanz der Merkmale von weißen Menschen 
zu, die nicht als Resultat des Aufzwingens eines ersten kriegerischen Stadiums 
der Kolonisation und nicht als strategische Zweckmäßigkeit durch Vernunftehen 
eines zweiten politischen Stadiums, sondern durch den Geschmack und die Liebe 
eines dritten ästhetischen Stadiums zustande kommt. 

Kien Nghi Ha sieht Hybridisierung bei Homi Bhabha nicht als harmonische 
und ästhetische Form ‚kultureller Vermischung‘, sondern als die Bezeichnung 
einer Möglichkeit, „das kulturelle Feld gegen hegemoniale Kräfte für Margina-
lisierte zu instrumentalisieren.“ (Ha 2004, 223). Ist dies der Fall in Vasconcelos 
imaginierter ‚kosmischen Rasse‘? Kien Nghi Ha setzt fort: 

„Wenn Hybridität als reine Vermischungen ganzer Kulturen gedacht wird, dann miss-
deutet man Bhabha gründlich, der sich des Öf teren vehement gegen essentialistische 
Modelle kultureller Diversität und multikulturellen Exotismus ausgesprochen hat.“ (Ha 
2004, 230).

Die Historikerin Sandra Patricia Rodríguez Ávila schreibt in ihrem Artikel von 
2011 über die Gedenkfeierlichkeiten zur 4. und zur 5. Jahrhundertfeier der ‚Ent-
deckung‘ Amerikas, dass José Vasconcelos Calderón mit seinen Schriften den 
Hispano-Amerikanismus weithin bekannt machte. Wie bereits erwähnt141, unter-
scheidet Rodríguez Ávila zwischen einem europäischen Hispanismus und einem 
Hispano-Amerikanismus. Letzterem schreibt sie die Bedeutung der Anerken-
nung von ‚Mestizaje‘ zu, die Kritik am für die Unterwerfung und Ausrottung der 
ursprünglichen Völker Amerikas verantwortlichen Rassismus eines europäischen 

140 � Der Originaltext lautet: “Quizás entre todos los caracteres de la quinta raza predominen los 
caracteres del blanco, pero tal supremacía debe ser fruto de elección libre del gusto y no re-
sultado de la violencia o de la presión económica. (…) La quinta raza no excluye, acapara vida.“ 
(Vasconcelos Calderón 1928, 36).

141 � Der Artikel von Sandra Rodríguez wurde bereits im Abschnitt Día de la ‚Raza‘ y la Hispanidad, 
S. 200 zitiert.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 256

Hispanismus übt. Der Hispano-Amerikanismus mit seiner Anerkennung von 
‚Mestizaje‘ stellt jedoch vorhandene Machtverhältnisse nicht in Frage, sondern 
dient durch die Übernahme einer eurozentrischen Perspektive seiner Fortset-
zung. Ein Beispiel dafür ist die Formulierung „wir [ungleiche Rassen] assimilie-
ren sie und das gibt uns neue Rechte und Hoffnungen auf eine Mission ohne Prä-
zedenzfall in der Geschichte.“142 (Vasconcelos Calderón 1928, 26).

In mehreren lateinamerikanischen Ländern wurde der Name des Feiertags 
vom 12. Oktober durch einen Namen mit Bezug auf interkulturelle Vielfalt und 
Diversität geändert. Eine Lesart des ursprünglichen Namens „Tag der ‚Rasse‘“ 
aus der Perspektive der ‚kosmischen Rasse‘ von José Vasconcelos Calderón in 
Mexiko erlaubt es uns, einen Bogen zum Hybriditätsbegrif f zu schlagen. Gleich-
wohl bleibt die Frage of fen, ob der subversive Charakter Homi Bhabhas hier 
mitbedacht werden kann, insbesondere wenn wir bei José Vasconcelos immer 
wieder die Überlegenheit der weißen ‚Rasse‘ mit der Dominanz ihrer Merkmale 
lesen. Die neuen Namen in Venezuela und Nicaragua gedenken des Genozids 
an Millionen von Einheimischen und aus Afrika verschleppten und versklavten 
Menschen. Aber keiner der bisher übernommenen neuen Namen für den Feier-
tag liefert einen Hinweis auf die in Lateinamerika weit verbreitete Vorstellung 
von ‚Mestizaje‘, es sei denn, wir versuchen erneut eine Verbindung des Begrif fs 
‚Rasse‘ mit einem Verständnis von der iberoamerikanischen ‚Rasse‘ als ‚Mesti-
zaje‘ herzustellen, parallel zum Begrif f der Hybridität und den Gedanken eines 
Hispano-Amerikanismus folgend. 

Für das spanische Wort ‚Mestizaje‘ gibt es keine deutsche Übersetzung. Der 
Terminus wird auf Deutsch verschieden beschrieben: als (kulturelle) Mischung, 
als Interkulturalität, als Hybridisierung u.a. Mittlerweile scheint es einen Kon-
sens darüber zu geben, dass ‚Mestizaje‘ auf rassentheoretische Vorstellungen zu-
rückgeht und seine Verwendung deswegen nicht politisch korrekt sei. Der Duden, 
das Rechtschreibwörterbuch der deutschen Sprache, weist darauf hin, dass die 
Bezeichnung ‚Mestize‘/‚Mestizin‘ der Kolonialzeit entstamme und als rassistisch 
und diskriminierend gelte, jedoch noch Verwendung in bestimmten Kontexten 
finde, weil keine Ausweichbezeichnung existiere. Über eine solche Aussage kann 
man sich nur aufregen, wie beispielsweise die Musikerin, Aktivistin und Pub-
lizistin Noah Sow, die es in Bezug auf Begrif fe wie ‚Mischling/Mulatte‘ denk-
würdig findet, „dass unsere Gesellschaft einen dermaßen verbissenen ‚Hautfar-
ben-Kategorisierungsdrang‘ zeigt und sich einbildet, ohne ‚Rassenabstufungen‘ 
(denn darum geht es hier letztlich) nicht auszukommen.“ (Sow 2008, 25)143. 

142 � Der Originaltext auf Spanisch lautet: „nosotros las [razas disímiles] asimilamos, y esto nos da 
derechos nuevos y esperanzas de una misión sin precedente en la Historia“. 

143 � An dieser Stelle und weil ich mich gerade auf den Duden beziehe, lohnt es sich, an Sows Aus-
sage zum Begrif f „Lexikon“ zu erinnern: „Ein Lexikon ist eine Schrif tensammlung Unabänder-

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 257

Der Begriff ‚Mestizaje‘ sowie auch die entsprechenden Personifizierungen ‚Mes-
tizo‘/‚Mestiza‘/‚Mestizx‘ in Lateinamerika werden weiter verwendet (vor allem in 
der Alltagssprache) und generell nicht in Frage gestellt, auch wenn die Definition 
des Wörterbuchs der Real Academia Española den Begriff ‚Mestizaje‘ als 1. Kreu-
zung verschiedener ‚Rassen‘144, 2. Gruppe von Individuen, die aus einer Kreuzung 
hervorgegangen sind oder 3. Vermischung verschiedener Kulturen, die eine neue 
entstehen lässt, beschreibt, womit die Verbindung zur Vorstellung von ‚Men-
schenRassen‘ und ‚Rassenabstufungen‘ eindeutig formuliert wird.145 

Die Akzeptanz des Begriffs ‚Mestizaje‘ und die Idee von ‚Rassenabstufungen‘, 
die damit zusammenhängt, wurden in meiner Recherche sichtbar. In der Daten-
bank des Projekts RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE sind bis Dato146 neun 
Namensvorschläge eingegangen, die entweder das Wort ‚Mestizaje‘ direkt einbe-
ziehen oder dieses evozieren. Viele dieser Vorschläge (mit oft nur einem kleinen 
Unterschied im Wortlaut, der dazu führt, dass sie in der Datenbank getrennt auf-
gelistet werden), zeigen einen großen Zuspruch: würde ich sie als Ganzes betrach-
ten und alle likes zusammenzählen, käme ich auf insgesamt 76 Zustimmungen. 

Ich möchte sie nun einzeln vorstellen und auf die Begründungen, die in 
der Datenbank erfasst wurden, eingehen. Als erster Vorschlag steht der Name 

„Mestizkolumbien-Tag“147 mit zwölf likes. Die Begründung dafür lautet: „Wir 
sind hispanische Chibchas, hispanische ‚Negroide‘, ‚Mestizo-Indianer‘, ‚Mes-
tizo-Weiße‘, Mulatten usw.“148 Auch mit jeweils elf likes werden die Vorschläge 

„Mestizamerika-Tag“149 und „Tag des Mestizen“150 verzeichnet. Eine Begründung 

licher Universellgültiger Wahrheit™ und Wahrhaf tigkeit, die von weisen Wahrerinnen und 
Wahrern der absoluten Wahrheit™ zusammengetragen und verfasst wurde. Auf keinen Fall 
und zu keiner Zeit haben Menschen, die Lexika schreiben, eine eigene Sozialisierung, einen 
eigenen gesellschaf tlichen Kontext, gar eine Binnensicht™ oder irgendetwas nicht berück-
sichtigt! Als weise Wahrerinnen und Wahrer der absoluten Wahrheit™ sind sie folglich in ih-
rer vollumfassendgültigen-Sicht-auf-die-Dinge™ zu keiner Zeit und keiner Weise beschränkt, 
sondern objektiv und zwar grundsätzlich und auch allein schon vom Ding her. Was in einem 
deutschen Lexikon steht, stimmt auf jeden Fall zu einhundert Prozent.“ (Sow 2011b, 6). 

144 � Die Hervorhebung ist von mir.
145 � Der originale Wortlaut auf Spanisch: 1. m. Cruce de razas diferentes. 2. m. Conjunto de indivi-

duos que resultan de un mestizaje. 3. m. Mezcla de culturas distintas, que da origen a una nueva.
146 � Zuletzt besucht am 18. September 2024.
147 � Der Beitrag lautet im Original: Día de COLOMBIA MESTIZA.
148 � Die Hervorhebungen sind von mir. Der Originaltext lautet: „Somos hispano chibchas, hispano 

negroides, mestizo indios, mestizo blancos, mulatos... etcétera.“
149 � Día de la AMÉRICA MESTIZA.  
150 � Día del MESTIZO.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 258

wurde in diesen beiden Fällen nicht formuliert, wie auch nicht für den ähnli-
chen Vorschlag „Mestize-Amerika-Tag“151, der über sieben likes verfügt. 

Der Namensvorschlag „Tag: Der Stolz des ‚Mestizaje‘’152, der fünf likes vor-
zeigt, wird so begründet: „Wir stammen von indianischen Großmüttern ab 
(kupferfarbene Zimthaut), von weißen Männern aus Europa (iberische und 
keltische) und von Schwarzen Frauen in der Farbe der dunklen Kastanie (aus 
Schwarzafrika).“153 Eine vergleichbare Erklärung begleitet den Vorschlag ‚Tag 
des TRIETHNISCHEN KOLUMBIENS‘154, der bisher sechs likes registriert: „Wir 
sind eine Mischung aus gelblich-braunen Frauen und elfenbeinweißen oder ro-
safarbenen Männern zusammen mit schokolade-Schwarzen Frauen.“155 In die-
sen Vorschlägen wird die farbenbetonende Beschreibung explizit mit Ethnizität 
in Verbindung gebracht, das Verständnis ‚unseres Daseins‘ als Vermischung 
implizit formuliert. Drei weitere Vorschläge für den Namen des Feiertags vom 
12. Oktober in Kolumbien deuten auf ein solches Verständnis: Der ‚Tag der Mix-
tur‘156 mit zehn likes, „Tag der ETHNIE oder des ‚Mestizaje‘ oder des TRIETH-
NISCHEN VOLKES“157 mit erstaunlichen vierzehn likes und „Tag der ethnischen 
Begegnung“158 mit nur einem like und der Begründung: „An diesem Tag gab es 
tatsächlich dieses Ereignis: es gab eine ethnische Begegnung, die die Geschichte 
dieses Moments neu schrieb.“159

Die Vorstellung, Lateinamerikaner*innen wären eine ‚Mischung‘, wird mit 
den vielen Einträgen der Datenbank unkritisch und positiv formuliert. Ich muss 
erneut an Noah Sow denken und an ihre Aussage: „Alle Menschen sind – wenn 
man sich zu diesem Unwort denn unbedingt versteigern will – ‚Mischlinge‘, und 
zwar aus dem Erbgut von Papa und Mama. Genauso wenig wie Kinder von ei-
ner Frau mit Schuhgröße 39 und einem Mann mit Schuhgröße 43 als ‚Mischling‘ 
gelten (oder von jemand mit blauen und jemand mit grünen Augen), genauso 
wenig ist jemand ein ‚Mischling‘, weil seine Eltern nicht wie Zwillinge aussehen.“ 
(Sow 2008, 25). 

151 � Día de MESTIZO AMÉRICA.
152 � Día: El Orgullo del Mestizaje.
153 � Der Originaltext auf Spanisch lautet: „Descendemos de abuelas amerindias (cobrizas piel cane-

la), de hombres blancos venidos de Europa (iberos y celtas), además de mujeres negras del color 
de la castaña oscura (llegadas del África negroide).“

154 � Día de COLOMBIA TRIETNICA.
155 � Der Originaltext auf Spanisch lautet: „Somos una mezcla y amasijo de mujeres pardo amaril-

lentas con hombres blancos marfil o sonrosados junto con negras chocolate.“
156 � El día de la MIXTURA.
157 � El Día de la ETNIA o del MESTIZAJE o del PUEBLO TRIETNICO.
158 � Día del Encuentro Étnico.
159 � Der Originaltext auf Spanisch lautet: „Ese día efectivamente se dió ese acontecimiento, hubo 

un encuentro étnico que reescribió la historia de ese momento.“

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 259

2.2 �Das Ende des Anthropozäns – ein Paradigmenwechsel

Ch’ixi: Weder Vermischung/Verschmelzung noch Nachahmung 

„Die Mestiz*innen, die glauben, dass es einen Ausweg, eine Synthese und eine ‚dritte Re-
publik‘ gibt, die auf der Vergessenheit der Widersprüche beruht, die in ihren vielfältigen 
Vergangenheiten stecken, haben nur eine Zone des Unbehagens und der Unbestimmtheit 
geschaf fen, die zur kognitiven Penumbra und zum ethischem Verfall führt.“160 (Rivera 
Cusicanqui 2018, 78)

Eine kritische Betrachtung des Begrif fs ‚Mestizaje‘ im lateinamerikanischen 
Kontext finden wir – wie bereits erwähnt– bei Silvia Rivera Cusicanqui. Rivera 
Cusicanqui distanziert sich sowohl vom Begrif f ‚Mestizaje‘ als auch vom Begrif f 
der Hybridität, um ein neues Verständnis der lateinamerikanischen Kultur mit 
dem Aymara Begrif f Ch’ixi vorzuschlagen.

Die von ihr genannte „of fizielle Ideologie des ‚Mestizaje‘“, so Rivera Cusi-
canqui, die einen harmonischen Zusammenf luss zweier Gegensätze postuliere, 
wie die Vorstellung einer ‚kosmischen Rasse‘ von José Vascolcelos, nehme still-
schweigend eine weiße Dominante an und beseitige die Spuren des ‚Indio‘-An-
teils. Das Ergebnis einer solchen ‚Vermischung‘ sei immer als Beitrag zur Auf-
hellung gerichtet zu verstehen – ein gegensätzlicher Prozess sei für die Eliten 
unvorstellbar und als Rückschritt verachtet. Diese unausgesprochene Verach-
tung entspricht der aus der Kolonialzeit stammenden und von den Kolonisato-
ren verbreiteten Vorstellung, dass Zivilisation Weiß ist und Barbarei Nicht-Weiß 
bzw. dass Barbarei von all denjenigen ausgeht, die nicht europäisch/weiß sind 
und deshalb zivilisiert (aufgehellt!) werden müssen. Außerdem kritisiert Rivera 
Cusicanqui die „of fizielle Ideologie des ‚Mestizaje‘“ dahingehend, dass damit 
die Auslöschung jeglichen Widerspruchs angestrebt werde. Der versöhnliche 
Anspruch der of fiziellen Ideologie des ‚Mestizaje‘ münde dadurch in eine Politik 
des Vergessens – einerseits möchte der Widerspruch an sich vergessen werden, 
andererseits soll das Unzivilisierte, das Nicht-Weiße in Vergessenheit geraten. 
Für Silvia Rivera ist ‚Mestizaje‘ eine Kategorie, die nicht-weiße Bestandteile 
verwischt. Den Begrif f zu dekolonialisieren bedeutet für sie, ‚Mestizaje‘ nicht 
nur vom verschleierten Auf hellungsantrieb zu entfesseln, sondern auch von der 
Konformität einer staatlichen, männlichen und zentralistischen Berufung zu 

160 � Der Originaltext auf Spanisch lautet: „El mestizo o la mestiza, que creen que hay una salida, una 
síntesis y una ‘tercera república‘, sustentadas en el olvido de las contradicciones que habitan 
sus múltiples pasados, lo único que han creado es una zona de malestar, doblez e indetermina-
ción que conduce a la penumbra cognitiva y al deterioro ético.“

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 260

befreien, d.h. die Zentralität des Staates als Sehnsucht von ‚Mestiz*innen‘ zu 
demontieren (Rivera Cusicanqui 2018, 143-145). 

An der Metapher Hybridität von García Canclini kritisiert Rivera Cusicanqui 
einerseits, dass diese aus der Genetik übernommen wurde, wo Hybridität Ste-
rilität bedeutet, und andererseits „suggeriert, dass wir ‚in die Modernität ein-
treten und sie verlassen‘ können, als wäre es ein Fußballplatz oder ein Theater, 
nicht ein – gleichzeitig objektives und subjektives – Konstrukt an Gewohnhei-
ten und Gesten, Arten der Interaktion und Ideen über die Welt.“ (Rivera Cusi-
canqui 2018b, 93).

Silvia Rivera sieht die Möglichkeit einer tiefgreifenden Kulturreform in un-
serer Gesellschaf t als abhängig von der Dekolonisierung unserer Taten und un-
serer Sprache, d.h. nicht nur vom theoretischen Diskurs, sondern auch von der 
Praxis – eine von der Praxis losgelöste Dekolonisierungstheorie sei nicht mög-
lich. Zur dekolonisierenden Praxis zähle Bilingualität, denn es sei notwendig, 
die metaphorische Kraf t der Sprache zurückzugewinnen, um neu über die Re-
alität nachdenken zu können – eine Aufgabe derer, die (wie sie) heute zweispra-
chig denken. Rivera Cusicanqui entscheidet sich für den Aymara Begrif f Ch’ixi, 
um die Idee einer dritten ‚Rasse‘ als Fusion der vorherigen ‚Rassen‘ (‚kosmische 
Rasse“, ‚Mestizaje‘) oder einer Hybridisierung zu überwinden. Ch’ixi umfasse 
die Koexistenz kultureller Unterschiede, die nicht miteinander verschmelzen, 
sondern im Widerspruch stehen oder sich ergänzen. Ch’ixi stehe im Gegensatz 
zu den Ideen des Synkretismus, der Hybridität und der Dialektik der Synthese, 
die immer auf der Suche nach der Überwindung der Widersprüche durch ein 
drittes, in sich harmonisches und vollständiges Element sind. Wie viele Begrif fe 
der Aymara Sprache folge Ch’ixi einer Logik, in der etwas gleichzeitig ist und 
nicht ist. 

Der Begrif f Ch’ixi entspricht zwar einer Farbe: Grau. Ch’ixi ist jedoch nicht 
einfach die Farbe Grau – sie sieht nur aus der Entfernung grau aus. In Nahan-
sicht besteht die Farbe Ch’ixi aus der Nebeneinanderstellung von schwarzen 
und weißen Punkten, so dass die dritte Farbe Grau aus dem Widerspruch der 
gegensätzlichen Gegenüberstellung entsteht und daraus ihre Kraf t entwickelt. 
Für die Wahrnehmung vereinen sich die schwarzen und weißen Punkte, sie blei-
ben jedoch getrennt und unverändert. Die Annahme, kontaminiert und grau zu 
sein, erlaube es uns, das Stereotyp des ‚Mestizaje‘ auf den Kopf zu stellen und 
zu verstehen, dass Identitäten, die aus Gegensätzen bestehen, das Potenzial ha-
ben, uns nicht mehr als (zeitliche und räumliche) Homogenitäten zu definieren. 
Außerdem könnten wir auch begreifen, dass Identität nicht als Zwangsjacke zu 
sehen sei. Ch‘ixi-Subjekte (nicht nur menschliche) sind mächtig, weil sie unbe-
stimmt sind, weil sie weder schwarz noch weiß sind – sie sind beides. Mit der 
Metapher der Farbe Ch’ixi stellt sich Silvia Rivera eine Ch‘ixi-Epistemologie auf 
der Grundlage eines ethischen Kompasses und der Gleichheit kognitiver Kräf-

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 261

te (womit nicht Homogenität, sondern Gleichstellung gemeint ist) vor, die sich 
in einer Vielfalt von Sprachen und Erkenntnistheorien ausdrücken lasse. Es 
geht nach Rivera um eine Epistemologie planetarischer Natur, die uns für un-
sere gemeinsamen Aufgaben als menschliche Spezies befähigt, zugleich jedoch 
uns noch mehr in unseren lokalen Gemeinschaf ten und Territorien verwurzelt. 
Ch’ixi ist ein Prozess des Werdens, der uns von der Schizophrenie zwischen Mo-
dernität und Tradition befreit, ohne den Anspruch einer Fusion oder Hybridi-
sierung, denn diese bevorzugen letzten Endes immer eine Seite, und zwar die 
des Weiß-Seins (Rivera Cusicanqui 2018b, 79-81, 153).

Abya Yala-Tag

„Ich teile die Einladung, sich in einer Beziehung zu tref fen, die auf einer inklusiven Sprache 
basiert. Dies ermöglicht, ein Projekt der Menschheit zu stärken, das mit der Gruppe der 
existierenden Wesen harmoniert, wobei der Mensch nicht das Zentrum ist, sondern Teil 
eines Ökosystems des Lebens.“ – Diego Niño, Eintrag vom 9.10.2019 im Logbuch des 
Projekts RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE

Am 10. Oktober 2021 gab das Kulturministerium Kolumbiens, damals unter der 
Leitung der Kulturministerin Carmen Inés Vásquez Camacho, die Umbenennung 
des Feiertages vom 12. Oktober in „Tag der Ethnischen und Kulturellen Diversität 
der Kolumbianischen Nation“ bekannt. Am 12. Oktober 2022 reichte die Kultur-
ministerin Patricia Elia Ariza Flórez einen entsprechenden Gesetzentwurf beim 
Präsidenten des Senats ein. Nach Debatten im Repräsentantenhaus und im Senat 
wurde am 12. Dezember 2023 der Gesetzentwurf 220 genehmigt und der Namen 

„Tag der ethnischen und kulturellen Vielfalt der kolumbianischen Nation“ für die 
Gedenkfeier am 12. Oktober in Kolumbien angenommen. Eine neue Bezeichnung, 
die nicht nur die angesprochenen Aporien entspricht, aus Euphemismen besteht 
und auf die heuchlerische Vorstellung eines einheitlichen Nationalstaates zurück-
greift, sondern auch gern ignoriert wird: Zum Beispiel sprach wenige Tage später 
die meistgelesene Zeitung des Landes, als sie über das Verkehrschaos berichtete, 
das an dem durch den Feiertag verlängerten Wochenende herrschte, weiterhin 
vom „Tag der ‚Rasse‘“ – als wäre nichts passiert (El Tiempo 2021, 1). 

Ich reagierte mit einem of fenen Brief an die Kulturministerin, in dem ich 
zusammengefasst die Verschrif tlichung meiner künstlerischen Forschung an-
hing, mit folgender und gewichtiger Erkenntnis: In der Datenbank, die ich im 
Rahmen des Kunstprojekts RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE online gestellt 
habe, um neue Namensvorschläge für den Feiertag vom 12. Oktober zu sam-

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 262

meln und die Umbenennung in Gang zu setzen, erhielt bisher161 der Vorschlag 
„Abya Yala-Tag“162 die meisten likes (74). Abya Yala ist der Name, mit dem das 
Kuna-Volk in Panamá und Kolumbien schon vor der Ankunf t von Christoph Ko-
lumbus ihre Umgebung nannte. Während meiner Recherchen fand ich verschie-
dene Bedeutungen dafür – nicht immer ähnlich oder miteinander verwandt. 
Einige Quellen geben an, dass Abya Yala „Kontinent des Lebens“ oder „Land in 
voller Reife“ bedeutet. Seit 1975 schlägt der bolivianische Aymara Aktivist Cons-
tantino Lima Chávez vor, dass alle einheimischen Völker den Namen Abya Yala 
für den Kontinent anstatt den Namen eines Kriminellen (damit ist Amerigo Ves-
pucci gemeint) benutzen sollten. 

Lima Chávez berichtet, 1975 in Kanada den Ersten Weltkongress der indi-
genen Völker besucht zu haben. Auf der Rückkehr besuchte er mehrere indige-
ne Völker in unterschiedlichen Ländern, u.a. die Kuna auf der Insel Ustupu in 
Panama. Dort erzählten ihm die Saylas (Autorität in dieser Volksgruppe) von 
ihrer Unzufriedenheit, dass jede*r den Namen „Amerika“ benutze. Sie hätten 
in ihrer Sprache einen anderen Namen: Abya Yala, welcher „Land in ständiger 
Jugend“ bedeutet. Lima Chávez wurde von den Saylas gebeten, diesen Namen 
im ganzen Kontinent bekannt zu machen (Plataforma Luchadores Sociales Bo-
livia 2013, o. S. und García und Lucero 2014, 429). Der Name Abya Yala hat sich 
durch seinen Auf trag tatsächlich unter den indigenen Völkern und in weiteren 
sozialen Kreisen des ganzen Kontinents, insbesondere in Südamerika, stark 
verbreitet. Die Soziologin Silvia Rivera Cusicanqui benutzt beispielsweise in ih-
ren Schrif ten die Wörter Amerika und Abya Yala abwechselnd.  

Der Vorschlag „Abya Yala-Tag“ hat nicht nur auf der Datenbank meines 
Kunstprojekts bisher die meiste Zustimmung erlangt, auch die Mehrdeutigkeit 
des Begrif fs mit den verschiedenen, immer sehr poetischen Bedeutungen, die 
in sich beinhaltete Bilingualität163 und die Möglichkeit, die es eröf fnet, unseren 
Blick zu dekolonisieren – um die Formulierung von Rivera Cusicanqui zu über-
nehmen, für sie fängt Dekolonisierung „zu Hause“, in der Praxis an –, zeugen 
von einer neuen Diskursebene. Mit der Umbenennung des 12. Oktobers in „Abya 
Yala-Tag“ erschaf fen wir einen Ch‘ixi-Raum, der auf Synthese verzichtet und 
den Widerspruch bewohnt – „einen Raum, den all diejenigen bewohnen, die 

161 � Gemeint ist hier das Datum des of fenen Briefs, der 13. Oktober 2021. Die Anzahl der likes für 
diesen Vorschlag ist danach weiter gestiegen, bis zum 12. Oktober 2024, fünf Jahre nach dem 
Auf takt der Initiative, auf 86 likes.

162 � Día Aby Yala im Original.
163 � Día, Spanisch. Abya Yala, Kuna-Sprache.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 263

denken, dass die ‚Indio‘-Welt164 nicht außerhalb, sondern innerhalb uns selbst 
ist und uns bewohnt.“165 (Rivera Cusicanqui 2018a, 121).

Silvia Rivera Cusicanqui erwähnt in Eine Ch’ixi-Welt ist möglich166, dass der 
Aymara Begrif f Ch’ixi nicht nur eine Farbe als Nebeneinanderstellung ver-
schiedener antagonistischer Punkte meint. Den Begrif f hat sie vom Aymara 
Bildhauer Víctor Zapana167 gelernt. Ch’ixi sei eine gesprenkelte graue Farbe, so 
Rivera, welche als Gewebe oder Körperzeichen einige Wesen (z.B. Schlangen) 
kennzeichnet, in denen sich die Kraf t manifestiert, Grenzen zu überschreiten 
und gegensätzliche Pole in nachhallender Weise zu verkörpern. Auch einige 
Gesteine mit farbigen, in winzigen Flecken verwobenen Texturen seien ch‘ixi, 
wie Andesit und Granit. Víctor Zapana erklärte Silvia Rivera, dass Tiere, die aus 
solchen Gesteinen entstehen168, mächtig seien, weil sie ch’ixi seien: unbestimmt, 
weder weiß noch schwarz, beides zugleich. Eine Schlange sei beispielsweise 
weiblich und männlich, gehöre weder in den Himmel noch zur Erde – sie be-
wohne beide Räume. Es waren gerade Zapanas Aussagen zu Ch’ixi, die Silvia 
Rivera dazu brachten, sich zu fragen, warum wir aus jedem Widerspruch einen 
lähmenden Disjunktiv machen müssen und ob wir nicht in der Lage seien, eine 
Ch’ixi-Epistemologie planetarischen Charakters zu weben, die uns in unseren 
gemeinsamen Aufgaben als menschliche Spezies befähigt, uns aber gleichzeitig 
noch mehr in unseren lokalen Gemeinschaf ten und Territorien verwurzelt (Ri-
vera Cusicanqui 2018a, 79–81).

Für mich stellt sich die Frage, ob der Vorschlag „Abya Yala-Tag“ in der Da-
tenbank meines Kunstprojekts zur Umbenennung des 12. Oktobers deswegen 
am meisten Zuspruch hat, weil er eine Ch’ixi-Epistemologie darstellt. Abya Yala 
entspricht weder Interkulturalität/Diversität noch Hybridität oder ‚Mestizaje‘: 
der Fokus liegt schlicht und einfach nicht auf dem Menschlichen, sondern auf 
einer geographischen Lage, auf einem Gebiet und damit auf allem in diesem 
Gebiet – nicht nur auf der menschlichen Natur. Der Mensch verschwindet aus 
dem Zentrum. Und diese Verrückung steht in Korrespondenz zu einer globalen 
gesellschaf tlichen Veränderung. Der Name „Abya Yala-Tag“ stellt einen tiefgrei-

164 � Die Hervorhebung ist von mir.
165 � Der Originaltext lautet: „[...] que es un espacio ch’ixi en el que habitamos quienes pensamos que 

el mundo ‘indio‘ no esá afuera sino adentro de nosotros; nos habita.“
166 � Der Originaltitel des Buches lautet ‚Un mundo Ch’ixi es posible‘. 
167 � Víctor Zapana Serna (1926 in Copacabana am Titicacasee -1997 in La Paz). Er studierte und lehr-

te an der Nationalen Akademie der bildenden Künste Hernando Siles in La Paz, die er später 
auch leitete. Seine ersten Plastiken entstanden Anfang der 1950er Jahre. Eine seiner bekann-
testen Arbeiten ist das Denkmal an Ekeko, auch Equeco oder Iqiqu, der andine Gott des Über-
flusses, der Fruchtbarkeit und des Glücks, der in Bolivien einen besonderen Kult erhält (Abya 
Yala Televisión, 2017, o. S.). 

168 � Zapana hat als Bildhauer selbst zahlreiche Tiere aus Gestein entstehen lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 264

fenderen Paradigmenwechsel dar als der von Assimilation zu Multikulturalis-
mus – es geht um das Ende des Anthropozäns, das zumindest als Appell immer 
lauter wird und immer mehr Manifestationen erlangt.  

Am 13. Oktober 2020 wurde in der Datenbank des Kunstprojekts zur Umbe-
nennung des „Tages der ‚Rasse‘“ der Vorschlag eingetragen: „Wir sollten nichts 

feiern“169 – ein Vorschlag, der seit Jahrzehnten von indigenen Völkern mit dem 
Motto „Nichts zu feiern“170 proklamiert wird und meiner Ansicht nach zeigt, dass 
es sinnvoller erscheint, den Feiertag einschließlich des aus heutiger Perspekti-
ve untragbaren Begrif fs ‚Rasse‘ abzuschaf fen, als ihn durch etwas anderes zu 
ersetzen, vor allem deswegen, weil die Frage nach dem, was zelebriert wird, im 
Mittelpunkt steht und aus den unterschiedlichen Perspektiven keinen Konsens 
zulässt. Wie die Umbenennungen in anderen lateinamerikanischen Ländern 
zeigen, kann jeder neue Vorschlag aus einem evtl. noch nicht berücksichtigten 
Blickwinkel erneut Ziel von Kritik werden und in der Kontroverse bestätigen, 
dass wir aus dekolonialen Aporien kaum oder nur schwer herauskommen. 

Zur bereits erwähnten Gesprächsrunde, die ich im Oktober 2019 als Projek-
tauf takt im Rahmen des Bildungsprogramms vom 45. Nationalen Kunstsalon 
in Bogotá organisierte, lud ich u.a. Diego Iván Niño Ramírez171 ein, Koordina-
tor der Rechteförderung in der Direktion für Angelegenheiten der Indigenen, 
Roma und weiterer Minderheiten des kolumbianischen Innenministeriums. In 

169 � Auf Spanisch im Original: „no deberíamos celebrar nada.“
170 � Auf Spanisch „Nada que celebrar“, of t als Hashtag in verschiedenen Kanälen zu finden.
171 � Diego Iván Niño Ramírez ist Politikwissenschaf tler, siehe Abbildung.

Begegnung mit Diego Iván Niño Ramírez , Politikwissenschaf tler, Koordinator der 

Gruppe zur Förderung der Rechte in der Direktion für indigene Angelegenheiten, 

ROM und Minderheiten des Kolumbianischen Innenministeriums (09.10.2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 265

seinem Beitrag sprach Niño von der Dringlichkeit einer Resignifikation des Fei-
ertags vom 12. Oktober. Der Name „Tag der ‚Rasse‘“ entspreche, so Niño, wie 
viele weitere Begrif fe und Ereignisse der Zeit (wir erinnern uns daran, dass der 
Name 1913 vorgeschlagen wurde und bis 1928 in vielen Ländern aufgenommen 
wurde) soziobiologischen Ideologien aus dem 19. Jahrhundert wie Darwins 
Evolutionstheorie und Malthus’ Bevölkerungstheorie, die das Verschwinden 
gesellschaf tlicher Gruppen aus verschiedenen Gründen herauf beschworen und 
dann Anfang des 20. Jahrhunderts als Grundlage zu schädlichen gesellschaf t-
lichen Veränderungen führten, zugespitzt beispielsweise in den Schrecken des 
Holocausts. Totalitäres Gedankengut bediene eine dichotomische Ansicht der 
Geschichte und der Welt. Unsere Aufgabe bestehe darin, die inklusiven und 
transformativen Ausblicke zu berücksichtigen, die uns die zeitgenössische 
Wissenschaf t biete. Aus seiner Perspektive sei die zentrale Frage heute: Wie be-
gegnen wir Anderen, die die gleichen Rechte haben wie wir? Und mit ‚Anderen‘, 
erklärt Niño, seien nicht nur Menschen gemeint. Er stellt die Frage, ob wir Men-
schen wirklich die Achse der Gesellschaf t seien oder ob wir nicht einen Dialog 
mit anderen Rechtssubjekten führen sollten, die den besonderen Schutz genie-
ßen, zum Beispiel dem Atrato-Fluss. Mit anderen Worten: Es stellt sich die Fra-
ge, ob wir Menschen im Mittelpunkt des Gedenkens an jenem Feiertag bleiben 
wollen oder ob wir uns als gleichberechtigt mit anderen – nicht menschlichen 

– juristisch anerkannten Wesen und der Natur akzeptieren. Niño schloss seinen 
Redebeitrag mit Hinblick auf das konkrete Kunstprojekt wie folgt ab:

„Die Kunst erlaubt uns, dichotome Lesarten zu transzendieren und ‚uns‘ selbst zu finden, 
so dass wir eine zweite Chance auf der Erde bekommen. Dabei schließt ‚uns‘ nicht nur 
die Menschheit ein – mit ‚uns‘ sind auch andere Subjekte inbegrif fen, die Rechte haben.“ 

Eine zukunftsfähige Umbenennung

„Sich zu erinnern, zu kom-memorieren, bedeutet, etwas aktiv zurückzuholen, wiederzu-
beleben, wiederaufzunehmen, zurückzugewinnen.“ (Haraway 2018, 39)

Eine Beschreibung des Anthropozäns, begleitet von der visionären Vorstellung 
dessen, was danach kommen könnte, finden wir in Donna Haraways Buch von 
2018 Unruhig bleiben. Die Verwandtschaf t der Arten im Chthuluzän. Dort erinnert Ha-
raway daran, dass der Begriff Anthropozän anscheinend von Eugene F. Stoermer 
in den 1980er Jahren geprägt wurde. Stoermer (1934-2012) war Professor für Biolo-
gie an der School of Natural Resources and Environment der University of Michig-
an und führte den Begriff ein, „um auf die vielfältigen Beweise für die transfor-
mativen Effekte menschlicher Aktivitäten auf der Erde aufmerksam zu machen.“ 
(Haraway 2018, 67). Eine weitere Verbreitung dieser Bezeichnung fand aber erst 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 266

im Jahr 2000 statt, als Stoermer zusammen mit dem niederländischen Nobel-
preisträger Paul Crutzen den Aufsatz The ‘Anthropocene‘ im Newsletter Global Ch-
ange Nr. 41 des International Geosphere-Biosphere Programme (IGBP) veröffent-
lichte. 2008 formierte sich dann die Anthropocene Working Group, die 2016 der 
Geological Society in Kapstadt ihren Bericht über die Eignung des Namens ‚An-
thropocene‘ für die neue geologische Epoche präsentierte: Wir Menschen würden 
die Erde so tiefgreifend und langfristig verändern, dass dies tatsächlich eine neue 
geologische Epoche darstelle. Haraway erinnert ebenso an den klaren und deutli-
chen Appel zur Revolte gegen die dominante kapitalistische Kultur des Ingenieurs 
für komplexe Systeme Brad Werner während einer Versammlung der American 
Geophysical Union im Jahr 2012. In seiner Rede sagte Werner, dass Revolte die 
einzige Möglichkeit darstelle, die Auswirkungen menschlicher (kapitalistischer) 
Handlungen auf die biologischen, geologischen und atmosphärischen Prozesse 
auf der Erde entgegenzutreten, durch die das Erde-Mensch-System gefährlich 
instabil geworden ist. Für Donna Haraway bleibt nun die Frage zu beantworten, 
wie diese Revolte vonstatten geht – wie wir erfolgsversprechend revoltieren sollen. 
Und ihre erste Antwort darauf spielt auf das Schuldbewusstsein als ein zentrales 
Problem in Adolf Eichmanns Prozess (nach Hannah Arendts Beschreibung) an: 

„Wir müssen denken. Wirklich denken, nicht wie Eichmann, der Gedankenlose.“ 
(Haraway 2018, 67-70, 249).

Adolf Eichmanns alltägliche Gedankenlosigkeit machte ihn zum Mittäter ei-
nes der größten Verbrechen der Geschichte. Er nahm aktiv am Genozid teil, weil 
er sich keine Gedanken um die Menschen machte. Aus der Perspektive des Ge-
dankenlosen, bemüht um die Pf licht und das Funktionieren innerhalb des vor-
handenen (menschenverachtenden!) Systems, hätte jeder andere Deutsche in 
seiner Situation genauso gehandelt. Er sei den geltenden Gesetzen seines Landes 
treu gewesen – Gesetze, die, wie Hannah Arendt betont, Verbrechen gegen die 
Menschlichkeit legalisierten (und banalisierten!) und menschliche Handlungen 
als illegal erklärten. Der Mangel an Schuldbewusstsein unserer Zeit ist, parallel 
zu Eichmanns fehlendem Schuldbewusstsein, ein im Alltag versunkenes gedan-
kenloses ‚Weiter so‘. Unsere anstehende Revolte sollte eine Revolte dagegen sein, 
dass der Mensch, im Zentrum des Diskurses, Anfang und Ende jeder Epistemolo-
gie bildet (Arendt 2011, 383, 401, 404). 

Wie können wir angesichts dieses weiterreichenden Paradigmenwechsel den 
„Tag der ‚Rasse‘“ sinnvoll und zukunftsfähig umbenennen? Wie können wir an ein 
Ereignis erinnern, das heute nicht so wie vor hundert oder zweihundert Jahren 
erzählt werden kann? In der Auseinandersetzung mit der Frage, was eine tragfä-
hige, praktikable Lösung für die Umbenennung des „Tages der ‚Rasse‘“ sein kann, 
die uns aus der Ausweglosigkeit von Euphemismen und Widersprüchen befreit, 
zeichnet sich die Durchdringung der Notwendigkeit eines Endes des Anthropo-
zäns in sämtliche Sphären unserer Wirklichkeit ab.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 267

Donna Haraways zukunftsfähiges Motto lautet: „Make kin, not babys.“ Ihre Vision 
für eine Ära nach dem Anthropozän: Chthuluzän, eine Ära, die sich aus artenüber-
greifenden Praktiken des responsablen Miteinander-Werdens zusammensetzt 
und in der menschliche Wesen nicht die einzig entscheidenden Akteur*innen sind. 
Der Namensvorschlag „Abya Yala-Tag“ steht im Zusammenhang dieses ganz an-
deren Denkens und eröffnet neue Felder. Die Verrückung des Menschen aus dem 
Zentrum und der bewusste Blick auf das Geographische, die im Namen implizit 
benannt werden, ermöglichen uns, aus den fesselnden Gepf logenheiten von Biato-
pien und der damit verbundenen alltäglichen Gedankenlosigkeit auszubrechen.  
Mutter Erde anstatt ‚Mutterland‘! Vielleicht können wir auf diese Art und Weise 
in der Lage sein, die sinnlose Erfindung der ‚Rassen‘ zu überwinden und neue 
Utopien zu träumen – zu begehren. 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 268

Aus dem Projekt-Logbuch 

„Für eine Welt ohne Ausgrenzung 
Für eine gerechte Welt 
Für eine Welt, in der wir nicht für das getötet werden, was wir denken 
Für eine Welt, in der wir Chancen haben 
Für eine Welt in Frieden 
Für eine solidarische Welt 
Für eine Welt, in der am Leben zu bleiben kein Wunder sein muss.“  

– Jimena Andrade, Eintrag vom 22.10.2019

„In einem Land wie Kolumbien, indem so viel kultureller und multiethnischer Reichtum 
vorliegt, müssen wir aus unseren Unterschieden heraus denken und verstehen, dass 
wir Teil einer einzigen ‚Rasse‘ sind: der Menschheit.“ – Mayra Carolina Alba, Eintrag 
vom 1.10.2019

Projekt-Logbuch 

Risodruck, japanische Bindung  

2019-

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 269

„Das Kennenlernen solcher Projekte und Engagements bestärkt die Hoffnung, dass 
eine bessere Gesellschaft möglich ist. Wir arbeiten täglich daran, eine inklusive, res-
pektvolle und solidarische Welt weiter aufzubauen, in der Unterschiede eine Lern- und 
Wachstumschance als Gesellschaft darstellen. Vielen Dank für diese Bewusstseinsini-
tiative, die weiter wachsen wird.“ – Andrea González Pacheco, Nuestro Flow, Eintrag 
vom 1.10.2019

„Wichtige Initiative zur Bekämpfung von Diskriminierung und Rassismus aus der Spra-
che heraus und wie wir uns in der Multikulturalität verstehen.“ – Jaime Escrucería, Ko-
lumbianisches Büro des Ombudsmanns, Eintrag vom 1.10.2019

„Es ist an der Zeit, die Geschichte der einheimischen Völker Kolumbiens nach der ne-
gativen Begegnung vom 12. Oktober neu zu schreiben, die für uns der Beginn des Völ-
kermords an den Ureinwohnern in Kolumbien ist und bleibt. #NichtsZumFeiern“ – Sil-
sa Matilde Arias Martínez, ONIC (Indigene Organisation Kolumbiens, Eintrag vom 
2.10.2019

„Für die indigenen Völker Kolumbiens und Abya Yalas gab es auf dem Kontinent keine 
‚Eroberung‘; Es gab den größten Völkermord an der Menschheit. Für uns ist es wichtig, 
dem Namen, der dem 12. Oktober gegeben wurde, als symbolische Wiedergutmachung 
mit einer neuen Bedeutung umzubenennen und ihn als ‚Tag des indigenen Widerstands‘ 
zu bezeichnen. Ich unterstütze und schließe mich der Initiative als Botschafter an, um 
dies in den möglichen Räumen und Szenarien zu ändern.“ – Oscar Montero, Menschen-
rechtsaktivist des Kankuamo-Volkes und Mitglied der ONIC, Eintrag vom 3.10.2019

„Ich stelle mir eine Gesellschaft vor, in der es keine festgelegten Feiertage gibt, Feier-
tage ohne Namen oder hegemoniale Belastung. Bis dahin müssen wir sie umbenennen, 
nachher sie auslassen, um den Respekt und das Zusammenleben in Gleichheit zu feiern. 
Ich schreibe das am Tag der deutschen Einheit.“ – Wenzel Bilger, Goethe Institut Bo-
gotá, Eintrag vom 3.10.2019

„Unser Amerika ist voller Diskriminierung. Das Kolonialsystem, in dem wir mehrere 
Jahrhunderte lebten und irgendwie immer noch leben, basierte im Wesentlichen auf 
der Hautfarbe. Das hat viel Leid verursacht Es sollte keinen Tag der Rasse geben – es 
müsste einen Tag für uns alle geben, die denselben Boden und dieselben Träume teilen.“ 

– Arturo Sanabria, Kanzlei Sanabria Gómez, Eintrag vom 4.10.2019

„Ich finde die Initiative sehr interessant, weil sie es uns ermöglicht, über das Verhältnis 
zwischen Diskurs und Praxis nachzudenken. Ich setze mich dafür ein, zur Zusammen-
arbeit mit den Gemeinden beizutragen, damit das Projekt von Basisorganisationen 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 270

und auch mit Blick auf soziale Medien unterstützt wird.“ – Mariana Camacho Muñoz, 
Dejusticia, Eintrag vom 4.10.2019

„Die Resignifikation und Dekolonialisierung des 12. Oktober bedeutet, die Würde der 
indigenen Völker wiederherzustellen und der mehr als 500 Jahren Widerstand gegen 
Völkermord, kulturelle, epistemische und spirituelle Gewalt in Lateinamerika (Abya 
Yala) zu gedenken.“ – Diana Quigua, Dejusticia, Eintrag vom 4.10.2019

„Die Art und Weise, wie ich zusammenarbeiten möchte, ist die Verbreitung der Kampa-
gne in den Basis-Communities. Ich denke, es ist sehr wichtig, eine Bildungskomponente 
für Menschen hinzuzufügen, die glauben, dass es keinen Rassismus mehr gibt.“ – David 
Murillo Mosquera, Dejusticia, Eintrag vom 5.10.2019

„‚Die alten Großeltern sagten mir, als ich ein Kind war, dass als Gott in dieser Welt wandelte, 
ihm die Haare ausfielen und aus den Haaren Yajé wuchs. Deshalb hat Yajé so viel Weisheit.‘ 
Projekt ‚echando Lápiz‘ ‚Wir leben, damit die Vorgänge nicht vergessen werden, damit 
die Pflänzchen bekannt werden. Damit die Erinnerung der Alten nicht verloren geht.‘ 
(Taita Francisco Piaguaje, SIONA-Refugium, Putumayo-Fluss)“ – Manuel Santana, 
Künstler und Professor, Universität Jorge Tadeo Lozano, Eintrag vom 9.10.2019

„Ich möchte, dass wir Kolumbianer aufhören, uns für unsere Herkunft zu schämen. Der 
Autorassismus ist spürbar in der kolumbianischen Gesellschaft und wirkt sich negativ 
auf die gesamte Bevölkerung aus.“ – Jorge Andrés Castellanos Osorio, Kunststudent, 
Universität Jorge Tadeo Lozano, Eintrag vom 9.10.2019

„Ich teile die Einladung, sich in einer Beziehung zu treffen, die auf einer inklusiven 
Sprache basiert. Dies ermöglicht, ein Projekt der Menschheit zu stärken, das mit der 
Gruppe der existierenden Wesen harmoniert, wobei der Mensch nicht das Zentrum ist, 
sondern Teil eines Ökosystems des Lebens.“ – Diego Niño, Koordinator der Rechteför-
derung in der Direktion für Angelegenheiten der Indigenen, Roma und weiterer Min-
derheiten des kolumbianischen Innenministeriums, Eintrag vom 9.10.2019

„Es ist eine relevante Initiative; Kolumbien, immer konservativer als seine Nachbarn, 
ist dran, die Debatte zu diesem Thema zu eröffnen. Die Debatte zu eröffnen ist eine 
wiedergutmachende Geste. Ich werde mich mit einem Vortrag beteiligen.“ – María Ju-
liana Flórez Flórez, Instituto Pensar, Javeriana Universität, Eintrag vom 10.10.2019

„Einen Blick auf noch nicht durchgeführte Debatten zu werfen und Gespräche auszu-
lösen, die wir in Kolumbien noch nicht geführt haben, ist die Herausforderung von Ch-
ange.org im Land. Aus diesem Grund möchte ich die Bürgerschaft durch dieses techno-
logische Instrument mobilisieren und mich weiterhin für eine so notwendige Debatte 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE: Ein dekonstruierender Angriff 271

einsetzen, die einen grundlegenden Beitrag zur baldigen Beendigung des Rassismus in 
unserem Land bedeuten wird: die Beseitigung des Tages der ‚Rasse‘.“ – Jonatan Andrés 
Rodríguez, change.org, Eintrag vom 11.10.2019

„Eine solche Kampagne scheint mir sehr wichtig zu sein, und ich denke, sie ist ein großer 
Schritt, um den Völkermord an der indigenen und afro-amerikanischen Bevölkerung 
anzuerkennen, der auf dem amerikanischen Kontinent während der Eroberung statt-
gefunden hat. Es gibt nichts zu feiern, aber es wäre großartig, wenn wir zumindest 
an diesem Tag mehr Bewusstsein für das schaffen könnten, was nie ein Treffen zweier 
Welten war, sondern die Zerstörung der einen durch die Hand der anderen.“ – Beverly 
Goldberg, opendemocracy.net, Eintrag vom 11.10.2019

„Es ist eine Initiative, die wirklich Räume für Dialog und Diskussion schafft, was für 
das Hervorrufen inklusiver Gesellschaften entscheidend ist. Erst reden, dann handeln.“ 

– María Paula León, Politikwissenschaftlerin, Eintrag vom 12.10.2019

„Heute feiern wir den Tag einer Begegnung. Die Spanier sind wahrscheinlich krank 
und dehydriert angekommen. Vielleicht waren die Einheimischen an diesem Tag gast-
freundlich. Deshalb schlage ich vor, dass der neue Name für die Feier am 12. Oktober 
mit einer Ethik zu tun hat, die Werte berücksichtigt, die mit der Sorge um den Anderen 
und der Linderung des menschlichen Leidens zu tun haben. Am 12. Oktober 1492 nah-
men die Ureinwohner von San Salvador die Spanier auf.“ – Iván Lombana, Philosoph, 
Eintrag vom 12.10.2019

„Eine schöne Initiative zum Nachdenken und zum Teilen mit all jenen Freunden, Be-
kannten und Familienmitgliedern, die davon überzeugt sind, dass ein anderes Land 
möglich ist. Und dass heute kein Tag zum Feiern ist, sondern zum Gedenken an all jene, 
die gegangen sind, um zu verteidigen, dass ein Land allen gehört. Danke María für die-
se Initiative.“ – Mónica Gutiérrez, GIZ, Eintrag vom 15.10.2019

„Die Erinnerung besteht aus Fragmenten des Lebens, von denen viele in unserem Körper 
und in unserer Art, die Welt zu benennen und zu verstehen, verborgen sind. Um die 
Kräfte des Lebens zu transformieren, muss man die Körper schütteln und der Sprache 
neue Möglichkeiten eröffnen. Deshalb unterstütze ich diese Initiative von ganzem 
Herzen.“ – Oscar Moreno Escárraga, Künstler und Professor, Universität Jorge Tadeo 
Lozano, Eintrag vom 15.10.2019

„[...] Die Umbenennung ist wichtig, um darauf hinzuweisen, dass das koloniale Denken 
in der Gegenwart bestehen bleibt. Diese aktuelle Bezeichnung, die wir ohne zu hin-
terfragen weiterhin wiederholen und die auf Zivilisierte/Zivilisierende mit all ihrer 
disqualifizierenden und immer subalternisierenden Last anspielt, muss transformiert 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 272

werden. Diese Aktion wird uns an den täglichen, intimen und öffentlichen Kampf erin-
nern, unsere Vorstellungskraft zu dekolonisieren. [...]“ – Margarita Ariza, Künstlerin, 
Dekanin der Fakultät für visuelle und angewandte Kunst des Instituto Departamental 
de Bellas Artes in Cali, Eintrag vom 22.10.2019

RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE 

[Lasst uns den 12. Oktober umbenennen]

Medienübergreifendes Kunstprojekt, seit 2019

Webseite und Datenbank: renombremosel12deoctubre.org 

Petition change.org/12deOctubre 

Video, 27 min

Bilder Seite 279: Videostills 

Bild oben: 

Gesprächsrunde  

Auf taktveranstaltung RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE  

45. Salón Nacional de Artistas de Colombia 

LIA Laboratorio Interdisciplinario para las Artes 

Video still , Oktober 2019

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MY DNA TEST 

2021

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006 - am 14.02.2026, 11:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

