Communicatio Socialis 33 (2000), Nr. 4: 379-412
AUFSATZ Quelle: www.communicatio-socialis.de

Wolfgang | Anthropologie, Theologie und

Wunden/ Medien

Elmar Kos | pag Kapitel 3 der Kirchenerklarung ,Chancen
und Risiken der Mediengesellschaft" reicht nicht
aus

Die Erwartungen an das humane Potenzial der Kirchen sind heute nicht
gering, ungeachtet des Riickgangs kirchlichen Einflusses in grofieren
Segmenten der Bevolkerung. Soweit Fithrungskrifte und Meinungsbild-
ner auf dem Boden des Grundgesetzes stehen und um die Integration der
Gesellschaft besorgt sind, erwarten sie Rat und Hilfestellung der Kirchen
bei Entscheidungen von einiger Bedeutung - unabhidngig davon, ob sie
persénlich selbst kirchlich gebunden sind. Die Kirchen stehen dabei fiir
eine moralische Instanz, die auf das Wohl der Menschen bedacht ist und
jahrhundertelange Erfahrung mit Weitsicht, Klugheit und Spiritualitat
fiir die Bewdltigung heutiger Problemlagen ins Spiel bringen kann. Dies
gilt vor allem dann, wenn sie sich selbstkritisch und 6ffentlich zu eigenen
historischen Fehlleistungen und Irrtiimern bekennen, wie dies fiir Rom
Papst Johannes Paul IT am 12. Marz dieses Jahres (nicht zum ersten Mal,
aber betont offentlichkeitswirksam) getan hat. In den groffen Umwal-
zungen, die durch Stichworte wie ,Globalisierung” und ,Individualisie-
rung“ benannt werden, wird guter Rat auch bei den Kirchen gesucht,
wohl vor allem deswegen, weil nicht wenige Menschen die Ahnung be-
schleicht, dass bei den unter diesen Stichwértern diskutierten Entwick-
lungen nicht nur die Mehrung des Bruttosozialprodukts, sondern zu-
gleich auch das Humanum auf dem Spiel steht.

Die Kompetenz der Kirchen beruht nicht zuletzt auf der Theologie, der
wissenschaftlich verantworteten Rede iiber ,Gott und die Welt”. Weifd
sie von Gott auch eher weniger als sie oft vorgibt, so ist sie doch in der
Lage, die Komplexitit der ,Welt", der menschlichen Dinge im Licht der
gottlichen Offenbarung und mit Hilfe anderer Wissenschaften zu erken-
nen, zu verstehen und zu beurteilen. Insbesondere dass sie den Men-
schen kennt, das Mafl seiner Verfallenheit und seiner Maglichkeiten,
seine Freiheit und deren Chancen und Risiken, ist ein Fundus, aus dem
die Kirche schopfen kann. Immer wieder ist dabei die Rede vom ,christli-
chen Menschenbild”, das bei der Gestaltung der menschlichen Verhélt-
nisse und Strukturen des Zusammenlebens als Leitlinie und Richtgrofe
gelten miisse.! Aktuelle Auferungen unter Bezug auf dieses Menschen-
bild diirften deswegen in informierten Kreisen auf grofles Interesse

1 Fir das 20. Jahrhundert und Deutschland ist hier fiir die theologische Anthropologie
vor allem Romano Guardini zu nennen. S. Gunda Briiske, Anruf der Freiheit,
Anthropologie bei Romano Guardini, Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirich 1998.

I 379
- O

13.01.2026, 15:43:45.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

stofien. Unter diesem Aspekt ist ein Kapitel der Gemeinsamen Erkldrung
der Deutschen Bischofskonferenz und des Rates der Evangelischen Kir-
che in Deutschland ,,Chancen und Risiken der Mediengesellschaft” von
Interesse: ,Medien und Kommunikation in anthropologischer Perspekti-
ve“.2

Will ein solches Dokument iiber die innerkirchlichen Grenzen hinaus
gesellschaftlich-politisch Wirkung zeigen (in Annahme oder Ablehnung),
dann setzt dies freilich voraus, dass die theologische Anthropologie
selbst Profil entwickelt und beweist, dass sie in der Lage ist, in sich
schliissige Argumente zu generieren, aus denen sich einsichtige, hand-
lungsleitende, glaubwiirdige und iiberzeugende Geltungsgriinde fiir das
Handeln in sozialethischen Problemfeldern gewinnen lassen. Solche
Geltungsgriinde kénnten dann im Kontext der Anthropologien anderer
Wissenschaften diskursfihig sein und sich in Auseinandersetzung damit
begeben. Es leuchtet ohne weiteres ein, dass dies nur gelingen kann,
wenn die theologische Anthropologie sich profiliert darstellt und sich auf
der Hohe der eigenen Disziplin und des zeitgendssischen Denkens und
Argumentierens befindet.3

Die Erklirung fand in der Offentlichkeit ziemlich wenig Resonanz.
Uber die Griinde kann man getrost spekulieren: Medien sind - so kénnte
man argumentieren - allenfalls dann ein Gesprichsthema, wenn sie
Spektakuldres bieten - eher theoretische Ausfithrungen iiber sie finden
dagegen kaum Interesse, unabhingig davon, wie wichtig sie sind. Man
konnte auch Betrachtungen iiber den zuriickgehenden Einfluss der Kir-
chen im dffentlichen Leben anstellen, wodurch in der Folge auch eine
solche Erkldrung an Resonanz einbiifit. Auf einer Tagung iiber die
Erkldrng am 9. und 10. September 1998 wurde keine plausible Erkli-
rung dafiir gefunden. Aber konnte es nicht sein, dass die Erkldrung in
dem Bemiihen, méglichst niemandem weh zu tun, zu weit ging und des-

2 Herausgegeben vom Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland und vom
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Hannover - Bonn 1997, 47-59. - Eine
knappe Zusammenfassung der wesentlichen Punkte des Dokuments bei Christoph H.
Werth, Zivilisationspolitik als Aufgabe. Zum gesellschaftlichen Diskurs iiber Medien-
ethik, in: Riidiger Funiok/Udo F. Schmailzle/Christoph H. Werth (Hg.) Medienethik -
die Frage der Verantwortung, Bonn 1999, 131-160, hier 147-150.

3 Menschenbild und Menschenwiirde” - so lautete das Thema des 10. Europdischen
Theologenkongresses vom 26. bis 30. September 1999 in Wien. Gestiitzt durch einen
Vortrag des Verfassungsrechtlers Paul Kirchhof und des Staatskirchenrechtlers
Thomas Kanfmann sahen sich die Theologen herausgefordert, sich stirker in die
gesellschaftliche Diskussion um schwierige ethische Fragen einzubringen. Vgl. den
Tagungsbericht von Stefan Orth unter dem Titel ,Begriindungsbediirftige Menschen-
bilder - Der Zehnte Europdische Kongress evangelischer Theologen®, in: Herder-
Korrespondenz (1999) H. 11/November, 573-577.

380 |

13.01.2026, 15:43:45. - O


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE; THEOLOGIE UND MEDIEN

halb eine kirchliche Position nicht mehr deutlich wurde?* Wolfgang R.
Langenbucher - von Jiirgen Wilke bei der Tagung zitiert - warf der
Schrift ,windelweiche Kompromifthaltung an Stellen® vor, ,an denen es
um das Problem der gesellschaftlichen Integration bzw. Desintegration
gehe“s,

Der vorliegende Beitrag verfolgt eine andere Spur, er versucht, die
inhaltliche Qualitit des Textes unter dem Gesichtspunkt theologischer
Anthropologie zu bewerten. In einem ersten Schritt wird gefragt, welche
Fragen der Text des 3. Kapitels der Erkldrung aufwirft, wenn man ihn
aus der Warte theologischer Anthropologie betrachtet. Im zweiten
Schritt wird die Frage gestellt, ob die Erklidrung auf der Hohe der voraus-
gehenden Erkldrungen der Kirche (hier nur der katholischen Kirche) ist.
Im dritten Schritt werden in der aktuellen medientheoretischen Debatte
einige Hinweise darauf gesammelt, wie eine aktuelle Kultur- und Medi-
enanthropologie auf der Hohe der Zeit die Frage ,Was ist der Medien-
mensch?“ zu beantworten versuchen wiirde; in einem vierten Schritt
schlieflich werden zentrale theologische Aussagen betrachtet, die mit
den im dritten Schritt genannten Erkenntnissen konvergieren. Dies alles
versteht sich als Anregung, in weiteren Arbeiten eine solche umfassende
Medienanthropologie zu entwickeln. Daraus koénnte eine Grundlage fiir
kiinftige Verlautbarungen zwecks Einmischung in politische, 6kono-
mische und kulturelle Diskussionen entstehen.

1 Defizite der Anthropologie von “Chancen und Risiken der
Mediengesellschaft (CRMg)

Um zu klidren, welche Fragen in CRMg vor allem in bezug auf die anthro-
pologische Perspektive und ihre Relevanz fiir die Medienentwicklung
offenbleiben, bietet sich an, zunichst die Grundaussagen dieses Kapitels
im einzelnen kritisch darzustellen.

Grundlegend fiir die anthropologische Perspektive soll das christliche
Menschenbild sein. Wie bestimmt CRMg das christliche Menschenbild?
Zu Beginn werden die zentralen Formeln wiederholt. Zum Menschsein
gehoren Freiheit, Wiirde und Selbstbestimmung der einzelnen. Zugleich

4 Oberkirchenrat Joachim Schmidt duferte, die Erklirung sei eine ,kirchliche Kom-
promifischrift”, entstanden in kumenischen ,Abschleifprozessen”: Sebastian Engel-
brecht, Im Kunstlichtkeller. Das Schicksal des Medienpapiers der Kirchen, in: epd
medien Nr. 73 vom 19. September 1998, 3.

5 Zitiert nach dem Tagungsbericht ,Die Kirchen und ihr Medienpapier. ,Vier Jahre
Leiden am gelben Heftchen' (Jacobi). Eine Fachtagung in Hamburg", in: Fernsehin-
formationen Nr. 19, Oktober 1998, 637.

o 381

13.01.2026, 15:43:45.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

Jhidngt das, was der Mensch ist und werden kann, entscheidend von den
Beziehungen ab, in denen er lebt" (47). Dabei sind sowohl die Beziehung
zu Gott als auch die Beziehung zu den Mitmenschen konstitutiv fiir die
Identititsentwicklung des Menschen. Dieses ,dynamische Beziehungs-
element” (48), das Menschsein wesenhaft bestimmt, tritt in der Kommu-
nikation auf. Daraus folgert CRMg die zentrale Bedeutung der Kommuni-
kation fiir den Menschen. ,Personwerdung und Kommunikation sind
unaufloslich verkniipft“ (48). Woher kommt die Dynamik dieses Bezie-
hungselements? Hier verweist der Text auf die Grundverfassung des
Menschseins. Da der Mensch mehr ist als nur ein Naturwesen, ist er dazu
in der Lage, das Beziehungsgeflecht, in dem er lebt, zu gestalten. Von
daher sind alle Entwicklungen und Verdnderungen der Kommunikations-
moglichkeiten von anthropologischer Relevanz bzw. miissen sich vor den
anthropologischen Grundaussagen bewdhren. Im Hinblick auf die aktuel-
le Situation ergibt sich fiir CRMg die Ambivalenz, dass die , Vermehrung
der Kommunikationsmdoglichkeiten“ (49) durch den breiteren Informati-
onshorizont Chancen fiir die Urteilsbildung schaffen, gleichzeitig aber
auch die ,Bildung fester Grundiiberzeugungen |...] beeintrdchtigen” (49)
konnen. Diese Ambivalenz zeigt die Notwendigkeit, die neuen Informati-
ons- und Kommunikationstechniken zu gestalten. Als Zielvorstellung
dafiir wird menschenwiirdige Kommunikation genannt. Soweit die
Grundlagen.

Bemerkenswert an dieser Einfiihrung ist, dass hier Kommunikation
von dem Begegnungsgeschehen und der Gestaltungsaufgabe (Deutung)
her bestimmt wird. Damit vermeidet CRMg (jedoch nur an dieser Stelle)
die hdufig in kirchlichen Dokumenten anzutreffende (und im folgenden
dann doch auch hier wieder auftretende) Reduktion von Kommunikation
auf Austausch und auf das Informationsgeschehen. Es wird jedoch nicht
zwischen Personlichkeit und Person unterschieden. Mal wird von der
Personlichkeitsentwicklung, dann wieder von der Personwerdung ge-
sprochen, ohne zu sehen, dass Personlichkeit das meint, was der Mensch
aus sich macht, wihrend fiir die Wiirde der Person charakteristisch ist,
nicht eine Folge der Ausbildung von Persénlichkeit zu sein, sondern
dieser vorauszuliegen.® Von daher ist der Mensch durch die Aussagen
zur Personlichkeitsbildung, d.h. zum Vollzug des Personseins unterbe-
stimmt. Was Personsein bedeutet, wird nicht geklart. Entsprechend wird
CRMg in diesem Zusammenhang dem Kommunikationsbegriff nicht ge-
recht. Das zeigt sich dann auch an den Aussagen zur medialen Kommuni-
kation. Die Bedeutung der Medien wird nur auf die Personlichkeits-

6 Vgl. J. Griindel, Person und Gewissen, in: ders. (Hg.), Leben aus christlicher Ver-
antwortung. Bd. 1, Diisseldorf 1991, 63-85, 65.

382

13.01.2026, 15:43:45. - O



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE; THEOLOGIE UND MEDIEN

bildung (die Erméglichung von Urteilsbildung durch Vorbildgestalten
bzw. die Bedrohung der Grundiiberzeugungen durch die Unverbindlich-
keit) und nicht auf den anthropologischen Kern, den Personbegriff, bezo-
gen.

Wie sieht der Beitrag des christlichen Menschenbildes zu der notwen-
digen Gestaltung der Kommunikations- und Informationstechniken aus?
Unter dem Titel ,Kommunikation und Lebensdeutung” (3.1) geht CRMg
davon aus, dass der Mensch interpretierend ein Selbst- und Weltver-
stindnis entwickelt. Diese Lebensdeutung ist mafigeblich fiir seine Le-
bensgestaltung. Dabei verfolgt er die Zielperspektive ,eines umfassend
gelingenden Lebens” (50). Die christliche Tradition wird als ein Medium
solcher Lebensinterpretation und -gestaltung bezeichnet. Hier werden
die ,elementaren Sachverhalte des Lebens” (50) in einen Gesamthorizont
eingeordnet. Gegeniiber der chaotischen Mannigfaltigkeit des Lebens
wird Orientierung ermdglicht. Auch hier greift CRMg wieder auf die
Grundverfassung des Menschen als geistiges Wesen zuriick. Der Mensch
geht nicht im Vorhandenen auf. Darin besteht seine unverlierbare Wiirde.
Theologisch beruht dies nach CRMg auf der freien Zuwendung Gottes.
Diese Gottesbeziehung wird in Jesus Christus begriindet. Sie ist das Mafy
fiir die menschliche Freiheit und erméglicht eine Orientierung am , Wil-
len Gottes als dem Inbegriff des Guten und des gelingenden Lebens“
(51). Alle Techniken und alle Formen des Zusammenlebens und der
Kommunikation werden daran gemessen, ob sie forderlich sind fiir ein
gelingendes Leben. Gelingendes Leben aber ist nur méglich, wo die
Vieldimensionalitit der orientierenden Bilder gewahrt bleibt und die Le-
bensorientierung nicht einseitig oder reduziert erfolgt. Deshalb kénnen
nach CRMg die orientierenden Bilder der Vieldimensionalitit nur gerecht
werden, wenn sie die dreifache Verwiesenheit des Menschen (Lebens-
welt, Mitmenschen, Gott/Transzendenz) beriicksichtigen.

Sicherlich ist es richtig, auf die Bedeutung des Selbst- und Weltver-
stdndnisses fiir die Lebensgestaltung zuriickzugehen. Gegeniiber einer
Vielzahl von kirchlichen Texten fillt ebenso angenehm auf, dass hier die
pluralistische Verfasstheit unserer Gesellschaft ernstgenommen wird.
Die christliche Tradition wird als eine Mdglichkeit der Lebensinterpreta-
tion und -gestaltung bezeichnet, Aber der in diesem Abschnitt zentrale
Begriff der Deutung (Interpretation, Kreativitit) wird nicht mit dem
Kommunikationsbegriff vermittelt. Dadurch bleibt Kommunikation un-
terbestimmt und der anthropologische Kontext von Deutung und Inter-
pretation unentfaltet. Konkret zeigt sich der fehlende Bezug zum Kom-
munikationsbegriff, wenn hier als normativer Bezugspunkt mehrfach nur
~gelingendes Leben” genannt wird, wihrend zuvor menschenwiirdige
Kommunikation (und damit Sozialitit, Beziehung, Gemeinschaft) als

| 383

13.01.2026, 15:43:45.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

Zielvorstellung festgehalten wurde. Schliefflich wird der Gottesbezug
eher funktional als anthropologisch begriindet. CRMg geht nicht davon
aus, dass der Transzendenz-/Gottesbezug zum Menschen (als Person)
gehort und deshalb eine Lebensorientierung ohne Transzendenzbezug
dem Menschen nicht gerecht wird, sondern um gelingendes Leben zu
ermoglichen, muss u.a. der Transzendenzbezug Bestandteil der Lebens-
orientierung sein.

Der nichste Abschnitt (3.2 ,Kommunikation als geistiges Gesche-
hen“) widmet sich der Frage nach dem verantwortlichen Gebrauch der
Freiheit angesichts der Erweiterung von Freiheitsraumen und Gestal-
tungsméglichkeiten. Erneut greift CRMg den Gedanken auf, dass sich
der Mensch nicht auf die biologische Verfassung und die Naturgebunden-
heit reduzieren lisst. Die Kommunikation ist dabei (in Analogie zum
Begriff des Geistes bzw. als Dimension des Geistes) diejenige Dimension,
in der der Mensch iiber die materielle Welt hinausgeht. Er muss von
daher sein Leben in Freiheit selbst gestalten und seinen Lebensweg
selbst bestimmen. Theologisch begriindet CRMg diese Grundverfassung
des Menschen in der Gottebenbildlichkeit. Angesichts der Ambivalenz,
dass diese Freiheit zur Gestaltung humanen Zusammenlebens aber auch
zur Zerstorung von Lebensmoglichkeiten filhren kann, besteht nach
CRMg ein verantwortlicher Gebrauch der Freiheit darin, die Vorausset-
zungen eines Lebens in Freiheit fiir alle Menschen zu stdrken, die eige-
nen Begabungen zu entfalten und im Prozess der Kommunikation die
Wiirde des anderen zu wahren.

Diese Riickbindung des verantwortlichen Gebrauchs der Freiheit an
die notwendigen Voraussetzungen, die nicht zerstért werden diirfen, ist
wichtig und iiberzeugend. Sie ist aber kein anthropologisches Argument.
Anthropologisch miisste gezeigt werden, dass aus der Freiheit des Men-
schen selbst nicht nur wertneutral die genannte Ambivalenz folgt, son-
dern es miissten zugleich Anhaltspunkte dafiir aufgewiesen werden, wor-
an sich ein angemessener Gebrauch orientieren kann. Abgesehen von
diesem grundsitzlichen Problem wird auch in diesem Abschnitt die Be-
deutung der Kommunikation (hier im Verhéltnis zum ,Geist‘) nicht deut-
lich.

Daran schlieRt der Text Uberlegungen zum Vertrauen als Grundvor-
aussetzung der Kommunikation (3.3) an. Kommunikation wird dabei auf
die Ausbildung der persénlichen Identitit bezogen. In diesem Zusam-
menhang ist Vertrauen nach CRMg sowohl auf der zwischenmenschli-
chen Ebene als auch auf der Ebene der Systeme notwendig. Als Faktoren,
die dieses Vertrauen und damit die Kommunikation zerstéren koénnen,
werden falsche Informationen und Manipulationen innerhalb der media-
len Darstellung genannt. Fiir CRMg liegt das Vertrauen der Nutzerinnen

384

13.01.2026, 15:43:45. [ r—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE; THEOLOGIE UND MEDIEN

und Nutzer in solche Systeme insofern im Interesse der Akteure, als es
Grundlage ihrer Arbeitsméglichkeiten ist. Unter spezifisch ethischer
Hinsicht folgt aus der Wiirde des Menschen fiir die Gestaltung von
Kommunikationsverhiltnissen die Notwendigkeit von ,Aufkldrung, In-
formation und Offenlegung iiber Arbeits- und Wirkweise von Medien*
(595).

In diesem Abschnitt stehen zwei Aspekte des Kommunikationsbe-
griffs unvermittelt nebeneinander. Kommunikation wird hier doch einer-
seits mit ,Austausch' und als Informationsgeschehen charakterisiert, an-
dererseits aber auf die Ausbildung persénlicher Identitdt bezogen und
damit als Begegnungsgeschehen verstanden. Das hat auch Konsequen-
zen fiir den Begriff des Vertrauens. Die konstitutive Bedeutung des Ver-
trauens fiir die Kommunikation ist durchaus richtig gesehen. Aber diese
anthropologische Dimension geht weiter als die genannten Mif3brauchs-
moglichkeiten (Fehlinformation, Manipulation) abdecken. Sie fiihrt zu
der grundsitzlichen Frage, ob Verstdandigung als eigentlicher Sinngehalt
der Kommunikation auch durch mediale Kommunikation méglich ist. Un-
vermittelt nebeneinander stehen auch funktionale Argumentation (Inter-
esse der Akteure, Vertrauen zu erhalten, um die Grundlage ihrer Arbeits-
moglichkeit zu erhalten) und anthropologische Argumentation (Konse-
quenzen aus der Wiirde des Menschen). Nicht gekldrt wird der Fall eines
erschlichenen Vertrauens. Von der funktionalen Betrachtungsweise her
ldsst sich diese Moglichkeit kaum kritisieren.

Als nichstes behandelt CRMg die Interpretations- und Gestaltungs-
moglichkeiten der einzelnen (Lebensdeutung und -gestaltung) in ihrem
wesentlichen Bezug auf die jeweils bestehenden Kommunikationsstruk-
turen (3.4). Fiir das Dokument hat dies zunichst zur Konsequenz, die
eigene Verantwortung der Menschen fiir die Gestaltung der Beziehungen
zu beachten. Zugleich bedeute dies aber, dass die Muster fiir die Lebens-
deutung von der jeweiligen kulturellen Herkunftsgeschichte gepragt wer-
den. Darin komme der Doppelcharakter menschlicher Existenz zum Aus-
druck. Als einzigartiges Individuum habe der Mensch eigene Wiirde, die
theologisch an die Gottebenbildlichkeit riickgebunden wird. Gleichzeitig
ist der Mensch ein soziales Wesen, ,das dazu bestimmt ist, in der Ge-
meinschaft der Menschen sein Leben zu fiihren“ (56). Damit werden
Freiheit und Sozialitit als Grundbegriffe der christlichen Anthropologie
aufgenommen. Sozialitdt wird hier durch den Gedanken der Gleichran-
gigkeit der Menschen bestimmt. Die Freiheit wird durch rechtliche Rege-
lungen erldutert, in denen sich das Freiheitsideal konkretisiert.

Auch hier werden wieder zentrale Elemente der christlichen Anthro-
pologie genannt (Sozialitdt, Individualitdt, Kommunikationsstrukturen),
aber sie bleiben in sich unterbestimmt und untereinander kaum vermit-

Laee

13.01.2026, 15:43:45. Acce:



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

telt. So gehort zwar die Pragung durch kulturelle Muster und die Gleich-
rangigkeit aller Menschen zur Sozialitit. Anthropologisch wire Sozialitit
jedoch durch die Angewiesenheit des einzelnen auf die anderen Men-
schen (Angewiesenheit darauf, dass sich der einzelne in der Begegnung
selbst finden und bestimmen kann) zu verstehen. Auch die Freiheit wird
nicht in bezug auf die Gemeinschaft mit anderen verstanden, sondern
lediglich formal durch individuelle Rechte erldutert. Ebenso werden die
Kommunikationsstrukturen nur auf die Interpretations- und Gestal-
tungsmoglichkeiten des Individuums bezogen. Thre Bedeutung fiir die
Gemeinschaft bleibt unberiicksichtigt.

Unter ,Kommunikation und kulturelle Herkunft” (3.5) will CRMg den
Gemeinschaftsbezug zum Thema machen. Dieser Gemeinschaftsbezug
bestehe darin, dass die individuellen Selbst- und Weltbilder immer auch
»~Ausdruck der Gemeinschaft und Kultur (57) sind. Dieser Bezug jeder
Kommunikation zu ihrer Herkunft und zu der sie tragenden Kultur wird
fiir CRMg zum normativen Ansatzpunkt. Offentliche Kommunikation
kann dann daran gemessen werden, ob sie die sie ermoglichenden Vor-
aussetzungen erhdlt und fordert. Als Voraussetzungen werden die Frei-
heitsrechte genannt. Diese offentliche Kommunikation erméglichenden
Voraussetzungen spielen nach CRMg eine entscheidende Rolle fiir die
Demokratie (freie Meinungsbildung, Sicherung von Vielfalt und differen-
zierten Informationsstand). Daraus folgt fiir die Massenmedien die Auf-
gabe, die ,Vielzahl von konkurrierenden Uberzeugungen“ (57) zu erhal-
ten und zu ermdglichen. Diese Zielvorstellung mochte das Dokument
auch gegeniiber den Marktmechanismen aufrecht erhalten. Dabei sind
nach CRMg die Aufkldrungs- und Bildungsarbeit sowie die Stabilisierung
der politischen Rahmenbedingungen auch fiir die Marktorientierung von
zentraler Bedeutung. Insofern bestehe hier kein Widerspruch.

Der Forderung, ethische Zielvorstellungen auch gegeniiber den Markt-
mechanismen nicht aufzugeben, ist sicherlich zuzustimmen. Ob jedoch
das Argument des langfristigen Nutzens angesichts der immer kurzfristi-
geren Effizienzorientierung die Entscheidungstrager tatsichlich iber-
zeugt, diirfte unwahrscheinlich sein. Von unserer Fragestellung her ist in
erster Linie festzuhalten, dass der Gemeinschaftsbezug hier eindeutig
unterbestimmt ist. Die Gemeinschaft wird nicht als eigenstindige Grofe
ernst genommen, sondern immer nur von den einzelnen her (Pragung des
Selbst- und Weltverstindnisses, Motivzusammenhang fiir den einzelnen)
bestimmt. Auf diese Weise wird die Zweipoligkeit von Individuum und
Gemeinschaft unterlaufen. In der Folge fehlt auch dem Kommunikations-
begriff der entscheidende soziale Charakter, denn der erschépft sich
nicht in der Einbettung in einer bestimmten Kultur, sondern besteht in
dem Begegnungsaspekt. In der Kommunikation wird eine Beziehung zu

386

13.01.2026, 15:43:45. - O


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE; THEOLOGIE UND MEDIEN

den Kommunikationspartnern eingegangen. Damit gehen die anthropolo-
gischen Voraussetzungen, die es zu bewahren gilt, iiber die genannten
Rechte hinaus. Sie bestehen in der sich im Begegnungsaspekt der Kom-
munikation niederschlagenden Verstidndigungsorientierung.

CRMg greift entscheidende Elemente des christlichen Menschenbildes
auf und formuliert stellenweise Beziige zu den neuen gesellschaftlichen
Bedingungen (gekennzeichnet von Pluralismus, Individualisierung und
prekidrer Identitidtssuche). Aber diese einzelnen Aspekte werden z.T.
lediglich assoziativ aufeinander bezogen oder nur additiv aneinanderge-
reiht. Das zeigt sich sehr deutlich am Kommunikationsbegriff. Die an-
thropologisch entscheidenden Charakteristika Beziehungsaspekt, Ver-
trauen, Identititsbezug stehen unvermittelt neben den Merkmalen Infor-
mation, Austausch, Méglichkeit der Manipulation. Es fehlt ein konsis-
tenter Kommunikationsbegriff.

Auch die immer wieder aufgegriffene Bedeutung der Kommunikations-
strukturen ist nicht hinreichend bestimmt. Sie werden ausschlieflich auf
die einzelnen bezogen (in 3.1 auf das Selbst- und Weltverstdndnis der
einzelnen, in 3.3 auf das Vertrauen einzelner und in 3.4 auf Interpretati-
ons- und Gestaltungsmdglichkeiten des Individuums). Die Bedeutung
der Kommunikationsstrukturen und ihrer Verdnderungen fiir die Ge-
meinschaft - wie sie etwa im Begriff , soziale Kommunikation® in anderen
Texten thematisiert wurde - kommt nicht in den Blick. So wird Kommu-
nikation auch stindig als Medium der Lebensdeutung bezeichnet, aber
Kommunikation als Verwirklichung von Gemeinschaft (soziale Kommu-
nikation, Verstindigungsorientierung) fehlt véllig.

Darin zeigt sich ein Grundproblem von CRMg. Es geht nicht wirklich
von einer Wechselbeziehung zwischen Individuum und Gemeinschaft
aus. Die anthropologischen Aussagen beschranken sich auf Einzelaspek-
te der Individualitit des Menschen und der Kommunikation. Die Aus-
sagen zur Gemeinschaft sind vorwiegend soziologisch-funktionaler Art
und gerade nicht anthropologisch. So wird beispielsweise Sozialitdt aus-
schlieflich als Pragung durch gesellschaftliche Vorgaben verstanden.
Auch der anthropologische Grundgedanke, dass der Mensch mehr ist als
ein Naturwesen, Materielles und Vorhandenes iibersteigt, wird nicht ent-
faltet. Damit sind Kommunikation und Menschsein (Person) in mehrfa-
cher Hinsicht unterbestimmt. Es werden lediglich verschiedene Versatz-
stiicke genannt (Welt-/Selbstverstdndnis, Individualitit/Sozialitit, der
Mensch als Geistwesen). Der fiir die christliche Anthropologie zentrale
Personbegriff spielt keine systematische Rolle.

13.01.2026, 15:43:45. Access - [ I



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

2 Anthropologie in anderen Dokumenten der katholischen Kirche

Die Anfragen an CRMg lassen sich fiir die anthropologische Fragestel-
lung in vier Punkten zusammenfassen.

1. Die Beziehung zu Gott und die Beziehung unter den Menschen: Was
bedeutet die mehrfach genannte Beziehung zu Gott und wie verhilt
sie sich zu den Beziehungen unter den Menschen?

2. Die Grundverfassung des Menschen als Geistwesen: Anthropologisch
wird die Beziehung zu Gott in der Grundverfassung des Menschen
als geistiges Wesen (der Mensch ist nicht nur Naturwesen) gefasst.
Theologisch wird diese Grundverfassung (und die damit zusammen-
hingende unverlierbare Wiirde) auf die freie Zuwendung Gottes
bezogen. Diese geht jedoch iiber die in CRMg genannte Gottebenbild-
lichkeit hinaus. Vielmehr muss die Gottebenbildlichkeit von der
trinitarischen Gottesvorstellung her gedeutet werden.

3. Autonomie (Selbststand) und Gemeinschaft (Relationalitit): CRMg
versdumt es, den Menschen als soziales Wesen (auf Beziehung an-
gewiesenes Wesen) zu bestimmen. Dies wire, ausgehend von dem
Geistbegriff, theologisch vor allem aber durch den Riickbezug der
Gottebenbildlichkeit auf die Trinitdt méglich gewesen. Von daher ist
es nicht iiberraschend, dass Freiheit und Autonomie thematisiert
werden, ohne das Problem der Vermittlung mit der Gemeinschaft zu
beachten. Gemeinschaft wird nicht als eigenstindige Grofe beriick-
sichtigt.

4, Kommunikation als Begegnung und Beziehung: Diese Ausblendung
der Sozialitdt des Menschen schldgt sich auch im Kommunikations-
begriff nieder. Kommunikation wird nicht als Beziehungsgeschehen
verstanden. Folglich spielt auch der Einfluss sich dndernder Kommu-
nikationsstrukturen auf die Gemeinschaft keine Rolle. Hier bietet
sich an, auf den Begriff ,soziale Kommunikation“ zuriick zu greifen,
der sich auf dieses Problem bezieht.

Bevor wir aber auf den Begriff , soziale Kommunikation“ nidher eingehen,
soll hier auf weitere Ansdtze in bezug auf die genannten anthropologi-
schen Defizite hingewiesen werden, die in einigen dlteren Dokumenten
enthalten sind und die CRMg hitte aufnehmen kénnen.

Schon die Pastoralkonstitution des II. Vatikanums, Gaudium et spes
(GS), versteht die Gottebenbildlichkeit des Menschen von der Einheit
von naturalem Wesen und gnadenhafter Bestimmung her. Vor diesem
Hintergrund erfolgt dann eine Charakterisierung des Menschen als Per-
son (GS 12-22). Im Anschluss daran entwickelt GS das soziale Wesen
des Menschen (GS 23-32). Unter Riickgriff auf diese Texte hitte CRMg

388 |

13.01.2026, 15:43:45. - O


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE; THEOLOGIE UND MEDIEN

die Uberlegungen zur Gottebenbildlichkeit und zur Verfassung des Men-
schen als geistiges Wesen vertiefen konnen.

Im Hinblick auf die spezifische Auseinandersetzung mit den Medien
ist nach wie vor Communio et Progressio (CeP) einschligig.” Von funda-
mentaler Bedeutung fiir das ganze Dokument sind die Bestimmung des
Menschen durch die Gemeinschaft mit Gott und die Konsequenzen fiir
die Beziehungen unter den Menschen.

Hier geht CeP auf die vom II. Vatikanum vorgenommene Einordnung
der Gemeinschaft mit Gott in die Heilsgeschichte zuriick. Es geht dann
um den Riickschluss von der heilsgeschichtlichen (6konomischen)
Trinitdt auf die immanente Trinitdt. Gott kann in sich kein anderer sein
als in der Begegnung mit uns. In sich ist Gott die trinitarische, sich
wechselseitig Teilhabe schenkende communio. Deshalb kann das II. Va-
tikanum davon ausgehen, dass Selbstoffenbarung Gottes reale Teilhabe
bedeutet. Darin besteht eine der grofien Leistungen des II. Vatikanums.
Hier ist es vor allem das Dokument Dei verbum (DV), das die Abkehr von
der Vorstellung der Offenbarung als Summe von Aussagen und Sitzen
(depositum fidei) vollzogen hat. Vielmehr wird hier Offenbarung als
Selbstoffenbarung Gottes i.S. von Selbstmitteilung verstanden.8 Uber ei-
ne Selbsterschlieffung (fiir das Erkennen) hinaus erfolgt in der Offenba-
rung eine Selbst-Mitteilung, d.h. eine reale Teilhabe an der Wirklichkeit
Gottes selbst.9 Diese Teilhabe an Gott erméglicht Gemeinschaft mit den
Menschen und unter den Menschen. Die menschliche Gemeinschaft wird
auf die Selbstmitteilung Gottes bezogen, weil die innertrinitarische com-
munio als Urbild jeder menschlichen communio verstanden wird. Offen-
barung ist Stiftung von communio.

Von daher kann CeP die Gemeinschaft mit Gott als Bewegung der
Kommunikation verstehen. Dieses Kommunikationsgeschehen geht von
Gott aus und bedeutet ein Anteilgeben und Sich-Mitteilen zwischen Gott
und Mensch. Vermittelt wird dies durch Jesus Christus und die Kirche
(CeP 8, 114, 126-134). In Jesus Christus ist dann durch die Selbstmittei-
lung Gottes jede Kommunikationsgemeinschaft grundgelegt (Jesus Chri-
stus als ,perfectus communicator”, CeP 8). In diesen Uberlegungen ist

7 Pastoralinstruktion Communio et Progressio (CeP), Trier 1971.

8 Dahinter steht die in der Theologie sich zu der Zeit durchsetzende Rezeption des
geschichtlichen Denkens, die bis zur Tiibinger Schule zuriickreicht. Gegen eine
feststehende Anthropologie, wie sie noch in der mittelalterlichen und neuzeitlichen
Metaphysik zu finden war, wird die Geschichtlichkeit des Menschen als fiir diesen
konstitutiv entdeckt. Vgl. P. Hiinermann, Jesus Christus - Gottes Wort in der Zeit,
Miinster 1994, 342ff.

9 Darin besteht der sogenannte ,kommunikationstheoretisch-partizipative Offenba-
rungsbegriff* (M. Seckler).

13.01.2026, 15:43:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

eine (auch anthropologisch vermittelbare) Sinnbestimmung menschli-
cher Kommunikation enthalten, die in CRMg fehit.10

Aus der trinitarischen Grundlegung des communio-Gedankens folgt
fiir die menschliche Gemeinschaft die Zielbestimmung, eine Gemein-
schaft von prinzipiell Gleichen zu sein, die in ihrer Unterschiedenheit
respektiert werden.!! Grundlegend fiir CeP im Ganzen ist damit, dass
jede menschliche Gemeinschaft als Abbild der géttlichen communio ih-
rem Wesen und ihrer Struktur nach eine Kommunikationsgemeinschaft
zu sein hat, wobei aus dem Abbildverhdltnis jeder Kommunikation und
jeder Gemeinschaft zur innertrinitarischen communio gleichzeitig folgt,
dass die Kommunikation als Partizipation und Anteilgeben am eigenen
Sein zu verstehen ist (CeP 10,11).

Dieser Grundgedanke, dass die Gemeinschaft der Menschen als obers-
tes Kommunikationsziel im trinitarischen Gottesbild vorgebildet ist (CeP
8), bildet den Hintergrund fiir den Begriff , soziale Kommunikation“. Ent-
scheidend ist, dass unter sozialer Kommunikation nicht einfach die Mas-
senkommunikation verstanden wird. Soziale Kommunikation meint gene-
rell die kommunikativen Beziehungen zwischen Mitgliedern einer gesell-
schaftlichen Einheit. Es geht um den stindigen Austausch in der Gesell-
schaft. Soziale Kommunikation bezieht sich folglich auf die gesellschaftli-
che Kommunikation prinzipiell gleichberechtigter Subjekte. Kommunika-
tor und Rezipient sind nicht festgelegt, sondern befinden sich in
stdndigem Austausch und wechseln somit auch die Rollen.

In diesen Zusammenhang werden die strukturell monologisch ange-
legten Massenmedien eingeordnet. Sie werden bezogen auf die Rolle, die
sie fiir die betreffende Gesellschaft und deren Dialog spielen (CeP 6, 12).
CeP geht folglich zunéchst aus von der fiir jede Kommunikation konstitu-
tiven Symmetrie und Reziprozitit. Massenmedien und Massenkommuni-
kation als grundsitzlich monologische Techniken werden dann in die
dialogisch strukturierte soziale Kommunikation eingeordnet.12

10 Dieses grundlegende Charakteristikum der Beziehung kommt auch zum Ausdruck
und wird fiir jede Kommunikation als Sinnbestimmung festgehalten, wenn das
Offenbarungsgeschehen als Verkniipfung von Wort und Tat verstanden wird. DV 1,
2, 4.

11 Vgl. dazu das Konzilsdokument Lumen gentium (LG 1, 2, 4). Ein weiteres
Dokument, das die Kommunikation von der Trinit4t her bestimmt und von daher den
Begriff ,soziale Kommunikation“ bestimmt, ist das Schlussdokument der IV.
Generalversammlung der Lateinamerikanischen Bischéfe in Santo Domingo 1992.
Vgl. Schlufdokument der IV. Generalversammlung der Lateinamerikanischen
Bischéfe in Santo Domingo, in: Dt. Bischofskonferenz (Hg.), Stimmen der Weltkirche
34, Bonn 1993.

12 Diese Einordnung der Massenmedien in die umfassendere soziale Kommunikation
findet sich noch in weiteren Dokumenten: beispielsweise in Evangelii nuntiandi

390

13.01.2026, 15:43:45. [ r—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE,; THEOLOGIE UND MEDIEN

Dann ist jede vermittelte Kommunikation daraufhin iiberpriifbar, ob
sie der Gemeinschaft der Menschen dient (CeP 16, 17). Zentrale Katego-
rien, nach denen Kommunikationsmittel beurteilt werden, sind dann die
Gemeinschaft der Menschen und das Gemeinwohl der Gesellschaft. Mas-
senmedien sind als Instrumente zu verstehen, die helfen sollen, einen
tieferen Sinn fiir Gemeinschaft zu entwickeln (CeP 8, 19).13

Letztlich wird Gemeinwohl der Personalitit des einzelnen zugeordnet
(CeP 18). Eine personbezogene Ethik kann sich auf den Vollbegriff der
Wiirde des Menschen und auf das Gemeinwohl stiitzen (CeP 14).

Das Nachfolgedokument Aetatis novae (AN) nimmt die zentralen Aus-
sagen von CeP auf und geht von ihnen als Grundlage aus (AN 6).14 AN
greift ausdriicklich den Gedanken auf, dass Kommunikation Mitteilung
ihrer selbst ist. Es geht damit auch auf den trinitarischen Gott zuriick,
der selbst Kommunikation ist.15

Grundsitzlich wird durch diese Ansétze in beiden Dokumenten die
unaufhebbare Ambivalenz der medialen Kommunikation anthropologisch
reflektiert.16 Die mediale Technik wird anthropologisch eingeholt, indem
sie als Instrument der sozialen Kommunikation verstanden wird. Auf
diese Weise partizipiert sie an der anthropologischen Dignitit des durch
sie vermittelten Kommunikationsprozesses. Damit untersteht sie aller-
dings auch dem Vollbegriff der menschlichen Wiirde (CeP 14).

Dieser 13sst sich jedoch noch niher bestimmen, wenn auf das Person-
sein des Menschen (Selbststand und Relationalitdt) zuriickgegangen
wird. Auch hier erweist sich theologisch der Riickgang auf die Trinitit
als einschldgig. Dadurch wird dann ein struktureller Bezug zur Media-
litdt gewonnen.

(40-48, vor allem 45), in: Catechesi tradendae 46. CeP spricht in diesem Zusam-
menhang ausdriicklich davon, dass keine Trennung moglich ist von den Lebensge-
wohnheiten und Einstellungen des Volkes (CeP 39 u.s.). Derselbe Gedanke findet
sich in CRMg. Hier hitte ein direkter Bezug zu dem Konzept der ,sozialen
Kommunikation* hergestellt werden kénnen.

13 In der Einleitung wurde W. R. Langenbuchers Kritik an der ,windelweichen
Kompromifthaltung” des Dokuments CRMg zitiert (a.a.0., Anm. 5). Diese Fragestel-
lung wurde nicht weiterverfolgt. An dieser Stelle aber zeigt sich, wie ausgehend von
den anthropologischen Uberlegungen und der von daher begriindeten notwendigen
Gemeinschaftsférderlichkeit der Medien die desintegrativen Effekte diagnostiziert
und deutlich kritisiert werden konnten.

14 Inhaltlich halt AN diese Position nicht konsequent durch.

15 Vgl. zu einer ausfiihrlichen Untersuchung kirchlicher Dokumente im Hinblick auf
den Kommunikationsbegriff E. Kos, Verstdndigung oder Vermittlung?, Frankfurt/M.
1997, 277-329.

16 Vgl A. Auer, Anthropologische Grundlegung einer Medienethik, in: A. Hertz u.a.
(Hg.), Handbuch der christlichen Ethik Bd. 3, Freiburg i. Br. 1993, 535-546, 543.

| 391

13.01.2026, 15:43:45.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

3 Der Medienmensch ~ Sichtweisen in Medientheorie und
Kulturanthropologie

In einschligigen aktuellen Publikationen zur Anthropologie ganz allge-
meinl7 ist dreierlei festzustellen:

Erstens 16st man sich von der Vorstellung, Anthropologie sei so etwas
wie eine ein fiir allemal feststehende Sammlung von Konstanten des
Menschseins. Demgegeniiber wird festgehalten, dass der Mensch ein
sich wandelndes, ein geschichtliches Wesen ist und gerade diese Wan-
delbarkeit des Menschen die primire Konstante ist - woraus sich wieder-

" um ergibt, dass alle weiteren Definitionen unter dem Vorbehalt je
kiinftiger Einsichten stehen. Inwieweit die Antworten vergangener Men-
schengenerationen auf die Frage nach dem Menschsein des Menschen
bewahrenswert sind, muss jede Generation fiir sich neu entscheiden. -
Zweitens gibt es keine Universalwissenschaft vom Menschen mehr, wie
es frither die kirchliche Theologie war: die Beitrige der Theologie zur
Frage nach dem Menschen kénnen somit nur zusammengesehen werden
mit den Ergebnissen bzw. Antworten anderer Wissenschaften, wie Sozio-
logie, Psychologie, Biologie, Sprachwissenschaften, Geschichte usf. Ob
die Theologie hier eine herausgehobene Position einnehmen kann, diirfte
umstritten sein; jedenfalls tite sie gut daran, die Beitrdge der anderen
Wissenschaften zur Kenntnis, dann vor allem aber ernst zu nehmen. -
Drittens kann die Rolle der Anthropologie(n) der verschiedenen Diszipli-
nen fiir die Grundlegung ethischer Konzepte nur relativ begrenzt sein;
denn man ist mehrheitlich skeptisch gegeniiber Versuchen, aus Wesens-
bestimmungen des Menschen (zentral: die Wiirde des Menschen) direkt
ethische Forderungen abzuleiten, etwa in der Pddagogik aufgrund von
Menschenbildern Erziehungsziele zu formulieren; anthropologische
Merkmale bzw. Bestimmungen markieren demnach allenfalls Grenzlini-
en, die nicht iiberschritten werden diirfen (was nicht wenig ist, etwa
wenn man an die Probleme von Bioethik oder Medizinethik denkt).

Im Vordergrund dieses letzten Abschnitts soll weniger eine Analyse
des 3. Kapitels von CRMg stehen, sondern auf dem Hintergrund der
genannten Einsichten die Frage, wo aktuelle Anregungen fiir eine An-
thropologie des Menschen im Medienzeitalter zu finden sind. Der Leser
moge dies dann abgleichen mit dem, was ihm die Lektiire des 3. Kapitels
von CRMg vermittelt.

17 Zum Beispiel: Max Fuchs, Mensch und Kultur. Zu den anthropologischen Grundla-
gen von Kulturarbeit und Kulturpolitik, Opladen - Wiesbaden 1999; Klaus
Wiegerling, Medienethik, Stuttgart - Weimar 1998; Theda Rehbock, Warum und
wozu Anthropologie in der Ethik?, in: Jean-Pierre Wils, Anthropologie und Ethik,
Tiibingen - Basel 1997, 64-109.

392

13.01.2026, 15:43:45. - O



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE,; THEOLOGIE UND MEDIEN

Ein erster Hinweis aus der Sicht der Kommunikationswissenschaft ist
bei Gerhard Maletzke zu finden. Der Kommunikationswissenschaftler
duflert sich zum Bild vom ,Menschen in der Kommunikationswissen-
schaft“ 18 Er nennt namentlich die Arbeiten von Max Scheler, George
Herbert Mead, Helmuth Plessner, Nicolai Hartmann, Alfred Schiitz und
Arnold Gehlen. Er stellt dar, wie sich der Mensch vom Tier unterschei-
det, wie die ganz spezifisch menschliche Form der Wahrnehmung aktiv,
projektiv und gestaltend ist. Die Phantasie kann kiinftiges Handeln vor-
wegnehmen und damit das Handeln schon vor dem realen Vollzug am
moglichen oder wahrscheinlichen Erfolg bzw. Miferfolg ausrichten. Sie
kann den Menschen dariiber hinaus in Situationen hineinversetzen, die
ihm im realen Leben unerreichbar sind. Des weiteren ist das Denken in
Kausalzusammenhangen als spezifisch menschliche Fahigkeit zu nennen
- ein Instrument zur Reduktion von Komplexitdt. Wichtig sind Merkmale
aus der Evolution der Gattung Mensch: Alles Leben beruht demnach auf
Austauschprozessen; nur derjenige Organismus iiberlebt und entwickelt
sich weiter, der in seiner Beschaffenheit die fiir ihn wichtigen Merkmale
seiner Umwelt abbildet. Die Entwicklung des Zentralnervensystems bil-
dete dariiber hinaus die Mdglichkeit, Informationen im Gedéchtnis zu
speichern, somit Umweltzustinde miteinander zu vergleichen und je-
weils angepasst darauf zu reagieren und sich diese Reaktionen vorher
vorzustellen.

Maletzke zitiert sodann den Begriff ,,Weltbildapparat® (Konrad Lo-
renz) und beschreibt, wie sich Wirklichkeit in Form von zutreffenden
(keineswegs vollstindigen) Informationen im Menschen abbildet. Das
ganze stammesgeschichtlich erworbene Repertoire liefert dem Menschen
Informationen, die jedem einzelnen aktuellen Wahrnehmungs- und Er-
kenntnisakt des Menschen vorausliegen. Plessner zitierend, weist er auf
die Fahigkeit des Menschen hin, iiberall zu leben und in jeder Umgebung
zu Hause zu sein: ,Sein Feld ist die Welt, eine offene Ordnung verborge-
ner Hintergriindigkeit, mit deren latenten Méglichkeiten und Eigenschaf-
ten er rechnet, in deren unerschopflichem Reichtum er sich stets von
neuem versenkt, deren Uberraschungen er in aller Planung ausgeliefert
ist.“19

Zusammenfassend skizziert Maletzke das Menschenbild der Kommu-
nikationswissenschaft wie folgt: ,Heute versteht man in der Kommunika-
tionswissenschaft (...) den Menschen in seiner ganzen biologischen, psy-

18 G. Maletzke, Kommunikationswissenschaft im {iberblick, Opladen - Wiesbaden
1998, 203-215.

19 H. Plessner, Conditio humana, Pfullingen 1964, 43, zitiert nach G. Maletzke, a.a.0.
(Anm. 18), 214.

o393

13.01.2026, 15:43:45.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

chischen und sozialen Konstitution als ein Wesen, das sich aktiv, selek-
tiv, sinn- und gestaltgebend seine Welt aufbaut und in das Geschehen
eingreift - auch in der Massenkommunikation.“20

An dieser knappen Darstellung fasziniert die entschiedene Herleitung
aus den Humanwissenschaften und die auflerordentlich positive ,,mess-
age”. Sie hat gegeniiber einer ,Begriindung"” theologischer Anthropologie
in der Gottebenbildlichkeit (,Wiirde“) und in der Trinit4tstheologie
(communio/communicatio) den Vorzug der Kommunikabilitat.

Weitere Anregungen finden sich bei Klaus Wiegerling.2! Unter den
vielen Namen von Wissenschaftlern unterschiedlicher Spezialdisziplinen
der Kulturanthropologie des 20. Jahrhunderts ragt aus seiner Sicht Ernst
Cassirer mit seiner ,Philosophie der symbolischen Formen“ hervor, der
auch bei Max Fuchs?? starke Beachtung findet. In einem knappen Abriss
des Cassirerschen Werks23 sind Medien - umfassender als die techni-
schen Mittel der Kommunikation gefasst - als eigenstdndige Geltungsbe-
reiche dargestellt, in denen sich Bewusstseins- und Kulturleistungen
konkretisieren: Sprache, Mythos und Religion, Wissenschaft und Kunst -
die wesentlichen Formen menschlicher Kulturerzeugung. Medien sind
daher kulturelle Trdgerinstanzen, die je eigene Einheits- und Sinnbildun-
gen hervorbringen, die in sich ein Potenzial zum Ganzen besitzen. ,In der
Setzung symbolischer Zeichen lést sich das Subjekt vom direkten Sub-
strat sinnlicher Empfindung, das heif’t, es bringt erst die formende, ord-
nende und verstehende Kraft der Subjektivitdt explizit zum Ausdruck.“24
Wiegerling bezieht sodann die Cassirersche Symboltheorie auch auf die
technischen Medien als Trigersysteme der Kommunikation und sieht
darin die Ansétze fiir vieles gegeben, was heute unter dem Begriff , Medi-
entheorien” erdrtert wird. Diese passieren allesamt Revue: ausgehend
von philosophischen ,Grundlegungen und Einspriichen“ bei Wittgen-
stein, Arendt und Benjamin werden Theorien der Schrift (Shmueli, Derri-
da, Althusser und Flusser) ebenso vorgestellt wie Bild- und Filmtheorien
(Klages, Jung, Leuner; Pudowkin, Eisenstein, Balazs, Bazin, Kracauer,
Faulstich; Groftklaus, Virilio, Sandbothe). Desweiteren passieren Revue
Theorien der Massenmedien (Horkheimer/Adorno, Anders, Postman,
Habermas, Luhmann) sowie Theorien von Hypermedien, Cyberspace und
vom medialen Menschen (McLuhan, Virilio, Baudrillard, Lyotard, Kittler,
Bolz und Capurro).

20 G, Maletzke, 2.2.0. (Anm. 18), 215.

21 Vgl. K. Wiegerling, a.a.0. (Anm. 17).

22 Vgl. M. Fuchs, a.a.0. (Anm. 17).

23 Vgl. K. Wiegerling, a.a.0. (Anm. 17), 60-65.
24 Vgl ebd., 63.

394

13.01.2026, 15:43:45. [ r—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE; THEOLOGIE UND MEDIEN

In einem Ausblick stellt sich der Karlsruher Medienphilosoph die Fra-
ge: ,Was ist der mediale Mensch?“25 Er beginnt diese leider nur knappen
Ausfithrungen mit der These: ,Nur durch das, was der Mensch tatsich-
lich getan hat, erfahren wir etwas iiber dessen anthropologischen Sta-
tus.“ Alles Risonnieren iiber einen unverinderlichen Wesenskern des
Menschen habe wenig Erkenntnis iiber seinen Status erbracht; dem-
gegeniiber sei die Betrachtung seiner kulturellen Ausdrucksformen er-
tragreicher. Der individuelle Ausdruck nun sei von allgemeinen Aus-
drucksformen ,disponiert”; es bestehe ein Wechselverhdltnis gegenseiti-
ger Bestimmung zwischen individuellem und allgemeinem Ausdruck. Die
Frage nach den Formen menschlichen Ausdrucks verweise uns aber di-
rekt auf die mediale Verfassung des Menschen. Der stehe dem Medium
nicht gegeniiber, sondern sei selbst ,in das Medium eingewoben, in die
Sprache, die er weitertrédgt, variiert und verdndert, in die Bilder, die er
aufnimmt und herstellt. Ja, mehr noch, der Mensch erweist sich als medi-
al verfasst, er lebt im Medium der Sprache und des Bildes, er bedient sich
medialer Apparaturen, von der Tontafel bis zum modernen Computer, um
das, was ihn bewegt, zum Ausdruck zu bringen, mitzuteilen, zu bewahren
und von seiner Bindung an einen zufdlligen leiblichen Ort zu befreien.
Medien sind Transzendierungsmaschinerien, die menschliche Aus-
drucksfahigkeiten erweitern und den Menschen ein Stiick weit von der
Kontingenz befreien”. Weitere Stichworte dessen, was Wiegerling im An-
schluss an moderne Medientheorien iiber den medialen Menschen sagt,
sind die Anschlusspotenziale von Medien, Kulturgeschichte als Ge-
schichte des menschlichen Ausdrucks, und, nochmals in Anschluss an
Cassirer: ,Der Mensch ist nicht nur das Wesen, das seine Erfahrung
symbolisch zu fassen und zu artikulieren vermag, er ist auch die symboli-
sche Einheit aller Ausbildungen und Gewahrungen geistiger Ausdrucks-
formen.“ Medien disponieren auch unsere Wahrnehmung: ,Das Buch war
die Brille des Gutenbergzeitalters, im Zeitalter digitaler Informationsver-
arbeitung ist unsere Brille der Computer mit seinen Vernetzungs-
moglichkeiten, seiner Rechnerkapazitit und seinen multimedialen Funk-
tionen.“

Am Schluss formuliert Wiegerling dhnlich wie Maletzke: ,Der media-
len Verfassung unserer Lebenswelt steht kein ohnmichtiges Subjekt
gegeniiber, sondern ein selbst medial verfasstes Wesen, das seinen Aus-
druck und das, was ihn verstirkt, konservieren, steuern und bedienen
kann“ - dies generell als Ansatz einer Medienethik.

Wir sind mithin auf die kulturelle Produktion verwiesen, wenn wir im
Medienkontext Aussagen iiber den Menschen generieren wollen. Dieses

25 Vgl. ebd., 233-235.

295
- O

13.01.2026, 15:43:45.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

Thema behandelt Max Fuchs unter ebenfalls grofRer Beriicksichtigung
vor allem von Cassirer.26 Neben vielen anderen Philosophen und Kultur-
anthropologen erwihnt er - in unserem Zusammenhang interessant - den
katholischen Philosophen und Sozialtheoretiker Charles Taylor,?? der
wiederum an das traditionelle Konzept ,,Person“ anschliefst, verstanden
als Subjekthaftigkeit des Menschen, als Zentrum von Reflexion und
Aktivitit im Alltag, als Moglichkeit autonomer Selbstbestimmung.28

Allerdings fehlt Fuchs bei beiden - bei Cassirer wie bei Taylor - eine
Auseinandersetzung, die fiir eine Betrachtung der Massenmedien unab-
dingbar geleistet weden muss: die ,Auseinandersetzung mit realer
Macht, mit 6konomischen Prozessen, mit realer Unterdriickung; kurz: es
fehlt Bourdieu“. Hier wire dann auch der Anschluss an das Problemfeld
von CRMg gegeben: die Rolle der Politik, der Wirtschaft, die Funktion
des Marktes im Zusammenhang mit alten und neuen Medien;29 die Frage
der Konflikte um kulturelle Produktion, Massenkommunikation, um die
Bilder in den Képfen und die Bildung usw.30

4 Person und soziale Kommunikation im theologischen Verstindnis

Die theologische Anthropologie steuert, vor allem ausgehend vom Per-
sonbegriff, neue Gesichtspunkte bei. Die Etymologie des lateinischen
Begriffs ,persona‘ ist nach wie vor unklar.3! Konsens besteht jedoch weit-
gehend dariiber, dass er dem Kontext des Theaters entstammt. Von da-
her meinte persona urspriinglich die Maske (griechisch: prosopon), aber
auch die Rolle, die Figur, den Charakter im Theater. Davon ausgehend
wurde der Begriff auf Funktionen in der Gesellschaft iibertragen. Er
wurde dadurch zur Metapher fiir soziale Rollen, die nicht individuell,
sondern vielmehr konventionell erzeugt werden. In bestimmten Lebens-

26 Vgl. M. Fuchs, a.a.0. (Anm. 17), 89ff. die Darstellung des Cassirerschen Denkens.

27 Zum Beispiel: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit,
Frankfurt 1994. - Thomas Kreuzer, Kontexte des Selbst. Theologische Perspektiven
der hermeneutischen Anthropologie Charles Taylors, Giitersloh 1999.

28 Vgl. M. Fuchs, a.a.0. (Anm. 17), 212-214.

29 Vgl. dazu Wolfgang Nethafel, Ethik zwischen Medien und Machten. Theologische
Orientierung im Ubergang zur Dienstleistungs- und Informationsgesellschaft, Neu-
kirchen-Viuyn 1999,

30 Vgl. dazu Peter Winterhoff-Spurk, Von der Wissenskluft zur medialen Klassengesell-
schaft. Méglichkeiten und Grenzen individueller Rezeptionsautonomie, in: GMK-
Themen Rundbrief Nr. 42, Bielefeld 1999, 28-43.

31 Vgl. B. J. Hilberath, Der Personbegriff in der Trinitdtslehre in Riickfrage von Karl
Rahner zu Tertullians ,Adversus Praxean*, Innsbruck 1986, 84f.

396

13.01.2026, 15:43:45. - O


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE; THEOLOGIE UND MEDIEN

bereichen, die stereotype Rollen vorsehen (Gerichtswesen, Beamtenhie-
rarchie etc.), wurde damit der Triger einer sozialen Rolle bezeichnet.32
Inwiefern schon hier Selbststand und Individualitit mitgedacht wurde,
ist umstritten. Sicherlich war jedoch nicht Individualitit im modernen
Sinne gemeint.33

Fiir die weitere Entwicklung pragend wurde die Bestimmung des Boe-
thius. Dieser wollte das in der Christologie strittige Verhaltnis von natura
und persona kliren.3¢ Aufgrund dieses christologischen Kontextes ak-
zentuierte er vor allem den Aspekt der Individualitit. Die starker kom-
munikativ-interaktiv geprdgte Bedeutung von Maske/Rolle und damit
der Aspekt der Relationalitdt wurde verdrangt. Boethius verstand Person
als das in sich und aus sich existierende, vernunftbegabte Einzelwesen
(individuelle, ungeteilte Vernunftnatur).35

32 Vgl. M. Fuhrmann, Persona, ein romischer Rollenbegriff, in: 0. Marquard/K. Stierle
(Hg.), Identit4t, Miinchen 1979, 83-106, 91.

33 Gelegentlich wird darauf hingewiesen, dass die Stoa in ihrer Lehre von den vier

Personen bzw. Rollen auch das Moment der Individualisierung kenne. Es wurde
auch versucht zu zeigen, dass persona im klassischen Latein Darsteller, dargestellte
Rolle und Charakter nicht nur in der Theaterbedeutung, sondern auch unabhangig
davon bezeichnet habe. Dann wiirde er sich schon hier nicht nur auf die Aufgabe,
sondern auf das Wesentliche, das Ureigene im Menschen beziehen. Doch diirfte es
sich hier um anachronistische Riickprojektionen spiter entwickelter Vorstellungen
(die absolute Person bei Kant, das moderne Verstindnis von Individualitit) handeln.
Persona muss demgegeniiber zunidchst als ein typisch rdmischer Rollenbegriff
verstanden werden. Vgl. M. Fuhrmann, a.a.0. (Anm. 32) 84f, 91.
Damit hdngt die Frage zusammen, ob der Personbegriff bereits vor dem Eintritt des
Christentums die Bedeutung ,ein bestimmtes Individuum' besafs. Allgemein wird
jedoch angenommen, dass die Ausprigung des Personbegriffs als selbststindiges,
verantwortliches Individuum erst durch die christliche Theologie méglich wurde. Vgl.
dazu B. J. Hilberath, a.a.0. (Anm. 31), 86, 130ff.

34 In der christologischen und trinititstheologischen Lehrentwicklung ging es um die
Prizisierung der gleichen Grundbegriffe aber in gegenldufigen Intentionen. Vgl. J.
Werbick, Trinitdtslehre, in: Th. Schneider (Hg.), Handbuch der Dogmatik 2,
Diisseldorf 1992, 481-576, 499. So bezeichnete der Personbegriff in der Christologie
die Einheit der zwei Naturen Jesu Christi. Person wurde hier als 'innerpersonales’
Einheitsprinzip verstanden. Dies hat Boethius in seiner Bestimmung der Person vor
allem durch den individuellen Selbststand versucht. Doch diese Vorstellung passt
gerade nicht auf die Trinitit. Hier geht es darum, die "interpersonale’ Einheit der drei
gottlichen Personen zu fassen. Vgl. ders., Person, in: P. Eicher (Hg.), NHthG 3,
339-350, 342. Aber auch das christologische Problem (zwei Naturen - eine Person)
14sst sich letztlich mit der Definition von Boethius nicht losen. Vgl. zu den Aporien
bei Boethius B. J. Hilberath, a.a.0. (Anm. 31), 104-115.

35 Vgl. D. Sturma, Philosophie der Person, Paderborn 1997, 49. Vgl. J. Werbick,
Trinitatslehre, a.a.0, (Anm, 34), 500, 502. Hier ist das Verstindnis von Person als
fiir sich seiendes, aus sich selbst handelndes Aktzentrum grundgelegt.

1 397

13.01.2026, 15:43:45. Access



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

Damit war Person durch Inkommunikabilitit (Unhintergehbarkeit,
Nicht-Reduzierbarkeit) geprigt und die relationale Sicht der Person
(Person wird durch Relation konstituiert) wurde der Vorstellung der in
sich stehenden Person bis zum Spitmittelalter untergeordnet.

Erst Martin Luther hat ein konsequent relationales Verstindnis der
(menschlichen) Person vertreten. Nach Luther begriindet Gott das Per-
sonsein des Menschen. Die personstiftende Rechtfertigung geht allen
Werken voraus. Damit wird gerade die Kommunikabilitdt, Hintergehbar-
keit (im Hinblick auf die Gnade Gottes) konstitutives Merkmal von Per-
sonsein. Die Personalitit des Menschen begriindet die Unméglichkeit der
Selbstverfiigung.36

In der Neuzeit dringte Person als philosophischer Terminus die theo-
logische Konzeption in den Hintergrund. Die moderne Philosophie greift
zwar die Bestimmung der Person durch die Vorordnung vor ihre Werke
auf, dadurch wird Person jetzt aber gerade zum Inbegriff der Freiheit und
der autonomen Selbstverfiigung des Menschen. Der Mensch ist Person,
insofern er die Gattung in individueller Weise reprasentiert. Damit ist er
eine unersetzbare Ausprigung des Menschlichen und um ihrer Unersetz-
lichkeit willen Selbstzweck.37

Gegen diese neuzeitliche (bspw. bei Kant anzutreffende) Ableitung des
Personseins aus der Selbstbegriindung des menschlichen Subjekts prote-
stierte schon der deutsche Idealismus, aber vor allem im 20. Jahrhundert
der Dialogische Personalismus, Die Grundthese dieser Gegenreaktionen
lautet, dass erst die Begegnung und damit die Relationalitit die Persona-
lit4t der einander Begegnenden erwirkt.38

Damit ist der Personbegriff durch zwei Traditionsstrange grundgelegt.
Der urspriingliche Bezug zu Schauspiel und Theater (Person als Maske/
Rolle, prosopon) betont den interaktiv-kommunikativen Charakter von
Personsein. Dieses ist hier durch kommunikative Zuwendung und Rela-
tionalitit geprédgt. Demgegeniiber legt die Definition des Boethius Per-
sonsein stdrker auf Selbststand und Individualitit fest. Diese Bestim-
mung dominiert gegenwdrtig nicht zuletzt aufgrund der neuzeitlichen
Entwicklung das Verstdndnis von Person.

- Theologisch wurde hauptsdchlich die Trinit4tslehre zum Bewahrungs-

36 Vgl. J. P. Wils, Person und Subjektivitdt, in: ders./D. Mieth (Hg.), Grundbegriffe der
christlichen Ethik, Paderborn 1992, 110-129, 113.

37 Vgl. D. Sturma, a.a.0. (Anm. 35) 56.

38 Es lasst sich zeigen, dass schon Hegel gegen diese Uberbetonung des Selbststandes
Person als Vermittlung von Individualitit und Relationalitdt zu entwickeln versucht.
Vgl. J. 0'Donohue, Person als Vermittlung, Mainz 1993. Vgl. zum Personbegriff des
Dialogischen Personalismus M. Theunissen, Der Andere, Berlin 21981.

398

13.01.2026, 15:43:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE; THEOLOGIE UND MEDIEN

feld des Personbegriffs. Hier verschirft sich die Spannung von Indivi-
dualitit und Relationalitit. Die Auseinandersetzung um das angemesse-
ne Verstindnis der Trinit4t fithrte zu einer Kontroverse, in deren Verlauf
ein differenzierter Personbegriff und im Zusammenhang damit ein vertief-
ter Kommunikationsbegriff entwickelt wurde. Dabei ging es darum, ei-
nerseits zu vermeiden, dass die drei gottlichen Personen ihre
Selbststandigkeit (Subsistenz) verlieren. In diesem Fall wiirde Gott nur
die Rollen wechseln (Modalismus). Andererseits darf die Annahme einer
Eigenstindigkeit der géttlichen Personen nicht die Einheit Gottes auf-
losen (Tritheismus).

Zunichst war der Personbegriff in diesem Zusammenhang umstritten,
da er von seinem urspriinglichen Theaterhintergrund her das Medium
(die Maske) bezeichnete, durch das sich der Kommunizierende auf einen
Kommunikationspartner bezieht, ohne darin voll und ganz priasent zu
sein. Da Jesus Christus und der heilige Geist aber nicht einfach nur
Medien oder Instrumente sein kénnen, sondern Gott selbst sind, schien
der Personbegriff nicht tauglich. Im Sohn und im heiligen Geist ist Gott
selbst bei den Menschen, Gott kann nicht als Rollenspieler verstanden
werden (Modalismus). Hier kam die Eigenstdndigkeit der drei géttlichen
Personen zu kurz.39

Erst als (durch die Identifikation mit dem griechischen Begriff der
hypostase) die Moglichkeit geschaffen wurde, das kommunizierende
Selbst als Person zu bezeichnen, konnte sich der Personbegriff innerhalb
der Trinitatslehre durchsetzen. Doch diese Umpragung tilgte nach und
nach die kommunikativ-interaktiven Begriffselemente.40 Person wurde
zunehmend auf Individualitit und Selbststand festgelegt.4! Aufgrund die-

39 Vgl. J. Werbick, Trinitdtslehre, a.2.0. (Anm. 34), 5451,

40 Die Spannung zwischen prosopon und hypostasis wurde zugunsten des Hypostati-
schen (Substanziellen) aufgelost. Vgl. J. Werbick, Person, a.a.0. (Anm. 34), 342.

41 Tn der Trinititslehre wurde immer wieder versucht, gegen diese Einseitigkeit die
relationale Vermittlung der drei Gotteshypostasen in den Vordergrund zu stellen. In
origineller Weise unternimmt dies Richard von St. Victor. Richard geht von der Liebe
aus und will von daher das Wesen der Person als relational aufweisen. Anstelle der
Substanz wird bei ihm die Existenz zur Grundlage des Individuums. Vgl. BJ.
Hilberath a.a.0. (Anm. 31), 116-119. Demgegeniiber behielt Thomas von Aquin die
aristotelische Begrifflichkeit des Boethius bei. Er geht wie Boethius davon aus, dass
Person die in sich bzw. aus sich existierende {selbststindige) geistige Subsistenz
bezeichnet, aber er versteht geistige Subsistenz ausdriicklich als relationale
Wirklichkeit. Da es in Gott keine blof akzidentelle Wirklichkeit geben kann, spricht
Thomas von subsistierender Beziehung (relatio subsistens). Er nimmt damit die
Beziehung als gleichurspriinglich mit der Substanz an. Dann ist die relatio (im
Gegensatz zur aristotelischen Kategorienlehre) nicht mehr nur Akzidens, sondern
fiir das Personsein konstitutiv. Dahinter steht die sogenannte ,psychologische

399

13.01.2026, 15:43:45.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

ser Entwicklung (Person als Individuum, als eigenes unabhéingiges Akt-
zentrum) wird der Personbegriff innerhalb der Trinititslehre wieder zu-
nehmend problematisch. In Gott drei Aktzentren anzunehmen, wiirde
aus der Trinitit einen Tritheismus machen.

Die Losung liegt in der konsequenten Deutung der Offenbarung als
Selbstmitteilung. Gott wird verstanden als der seinem Wesen nach sich
selbst Mitteilende. Er muss nicht erst in Relation treten.42 So entspricht
Gott in seiner Selbstmitteilung (Offenbarung) vollkommen sich selbst.
Sohn und heiliger Geist sind dann nicht einfach von Gott wesensver-
schiedene Medien, sondern Gottes eigene Wirklichkeit. Gott teilt sich
selbst durch sich selbst mit. Damit wird die Polaritit von Selbststand und
Relation in der Selbstmitteilung, die Gott selbst ist, zu einem Zugleich
von Selbstbezug und Selbstlosigkeit.

Die trinitdtstheologische Auseinandersetzung miindet in einen Per-
sonbegriff, der einerseits das kommunizierende Selbst bezeichnet, ande-
rerseits dieses Selbst als durch Relation konstituiert denkt. Diese relatio-
nale Vermittlung der drei géttlichen Personen bedeutet, dass ,das unmit-
telbare personale Proprium, kraft dessen die jeweilige Person ein von den
anderen zu unterscheidender personhafter ,Dieser* ist, |...] aus der spezi-
fischen Beziehung, in der jede Person zur anderen steht“43 resultiert. Fiir
die trinitarischen Personen gilt dann, dass ein vom Du-Verhiltnis
unabhingiges Selbstverhdltnis nicht angenommen werden kann. Du-
Verhdltnis und Selbstverhiltnis sind bei den drei géttlichen Personen
unmittelbar identisch.

Eine solche riickhaltlose Selbstmitteilung ist dem Menschen aber ge-
rade nicht méglich.44 Fiir die mitmenschliche Interpersonalitit gilt, dass
das Selbstverhiltnis von jedem Du-Verhiltnis noch einmal unterschieden
bleibt. Selbststand und Relation sind in der zwischenmenschlichen Kom-
munikation (Selbstmitteilung) nicht identisch, sondern korrelativ.

Deshalb ist fiir den Menschen Selbstmitteilung im Idealfall ein korrela-

Trinitdtslehre, die anf Augustinus zuriickgeht. Gottes Wesen wird zwar als
Beziehungsgeschehen verstanden, jedoch als relationaler Selbstvollzug des geistigen
Seins. Vgl. J. Werbick, Trinitdtslehre, a.a.0. (Anm. 34), 500-503. So versteht
Thomas von Aquin den Selbststand der Person (geistige Subsistenz) als Riickkehr
zu sich selbst. Demnach aktualisiert sich der ,Selbstand der Person [...] darin [...],
daf sie sich in ihrem Verhdltnis zu allem anderen zu sich selbst verhdlt und sich
selbst erhdlt” (J. Werbick, Person, a.a.0. (Anm. 34), 343). Person ist dann Substanz
in der Art des qualifizierten Sich-Beziehens. Doch diese Beziehung kann (jedenfalls
fiir die gottlichen Personen) keine nur akzidentelle Bestimmtheit sein.

42 Vgl. J. Werbick, Trinit4tslehre, a.a.0. (Anm. 34}, 525, 537.

43 Ebd., 546.

44 Vgl ebd., 547.

400

13.01.2026, 15:43:45. - O


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE; THEOLOGIE UND MEDIEN

tives Geschehen. Menschliche Personen stehen zueinander bestenfalls
im Verhdltnis gegenseitiger Ergdnzung. Selbstmitteilung bedeutet dann
korrelative Selbstwerdung von fiir sich konstituierten Subjekten. Sie ver-
helfen sich mit dem jeweils Eigenen wechselseitig zu wahrem Leben, d.h.
sie verhelfen sich zur Méglichkeit, zu sich selbst zu kommen.45

In der mitmenschlichen Interpersonalitit bleibt der andere mir ge-
geniiber immer der andere, weil er mir gegeniiber er selbst bleiben muss.
Fiir die Person im mitmenschlichen Bereich ist es unabdingbar, dass sie
sich in den verschiedenen Du-Beziehungen als mit sich identisch er-
fghrt.46 Das unverwechselbar Eigene (das Inkommunikable der Person)
in der vollkommenen Entsprechung zu den anderen Personen zur Gel-
tung zu bringen, ist Menschen nicht méglich.

Doch was ist durch diesen trinititstheologischen Personbegriff fiir die
anthropologische Fragestellung gewonnen? Eben in dieser, in der in mit-
menschlicher Interpersonalitit niemals eingelosten Verheiffung liegt der
Beitrag des trinititstheologischen Personbegriffs. Wenn wir nach den
anthropologischen Grundlagen fragen, dann ist es nicht genug, von der
Gottebenbildlichkeit auszugehen, solange nicht klar ist, was das bedeu-
tet. Erst die Trinitdtslehre und die davon ausgehende Bestimmung des
Personbegriffs ergeben eine hinreichende Basis fiir die anthropologische
Bestimmung. Der Mensch als Person ist darauf angelegt, sich im anderen
zu finden 47

Personsein bedeutet (kontrafaktisch) auf den substanziellen Selbstbe-
sitz in einem nicht entfremdenden Miteinander ausgerichtet zu sein. Der
Mensch selbst ist berufen, dem anderen gerecht zu werden, d.h. ihm so zu
begegnen, dass dieser zu sich selbst finden kann. Dann ist Selbststand
der Person gleichurspriinglich zu denken mit der Erfahrung der Zuwen-
dung. Mit der Zuwendung werde ich als Kommunikationspartner aner-

45 Vgl. ebd., 537.

46 Die Trinit4t meint folglich die reine Interpersonalitiit. Da in der Trinitit Selbstsein
(Subsistenz) und Entsprechung bei jeder Person vollkommen identisch sind, meinen
die interpersonalen Beziehungen kein erginzendes Zusammenkommen von Perso-
nen, die grundsitzlich die anderen bleiben, sondern bedeuten eine vollkommene
Entsprechung einer Person zu den jeweils anderen. Nur so wird das Missverstindnis
vermieden, die Relation zu den anderen Personen komme erst nachtriglich zum
substanziellen Selbststand und Eigensein hinzu und sei davon unabhingig. Vgl. J.
Werbick, Trinitdtslehre, a.a.0. (Anm. 34), 549f.

47 Die substanzmetaphysische Konstruktion des Personbegriffs, die jede relationale

Bestimmung ausschliefien méchte, erweist sich damit als Verkiirzung.
Th. Kobusch macht deutlich, dass der Personbegriff nicht aufgegeben werden muss,
wenn diese Form der Metaphysik problematisch wird. Er setzt der umstrittenen
Substanzmetaphysik die ,Metaphysik der Freiheit" entgegen. Vgl. T. Kobusch, Die
Entdeckung der Person, Freiburg 1993.

1 401

13.01.2026, 15:43:45. Access



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

kannt und wird mir die Méglichkeit gegeben, mich auf andere zu bezie-
hen. Die Person ist primir als moglicher Adressat von Anruf und Zuruf
und von daher in ihrer Anrufbarkeit und Antwortbefdhigung zu verste-
hen und nicht zuerst in ihrem Selbststand (als Subjektivitit).48 Als
moglicher Partner kommunikativen Handelns ist der Mensch immer
schon Person.

Durch die Selbstmitteilung und Selbstbestimmung in jeder kommuni-
kativen Zuwendung setzen sich die Kommunizierenden gegenseitig als
Person.49 Dieses ,Setzen’ als Person meint die Anerkennung als (mogli-
cher) Kommunikationspartner. Es verweist auf jene personale Entspre-
chung, in der Kommunikationspartner einander gerecht werden, ,so daf
einer fiir den anderen - gerade als der andere - der ist, den dieser zu
seiner Selbstwerdung nétig hat*.50

Das ldsst sich mit sozialpsychologischen Forschungen belegen. G. H.
Mead konnte zeigen, dass schon die Selbstwahrnehmung grundsétzlich
an die Interaktionssituation gebunden ist. Die Reaktionen eines anderen
Interaktionsteilnehmers auf unser Verhalten zwingen uns zu selbstrefle-
xiver Aufmerksamkeit. Die Interaktion erméglicht das Sich-im-anderen-
Erkennen. Damit wird die elementare Form der Selbstbeziehung durch
die Beziehung zu anderen Interaktionsteilnehmern vermittelt.

Dem entspricht das pragmatische Verstindnis der Kommunikation
(kommunikatives Handeln). In der zwischenmenschlichen Kommunika-
tion bewegen sich Sprecher und Horer bekanntlich immer auf zwei Ebe-
nen gleichzeitig. Vor allem J. Habermas hat unter Riickgriff auf die
Sprechakttheorie den Zusammenhang von Beziehungsaspekt und In-
haltsaspekt fiir das Verstidndnis von Kommunikation fruchtbar gemacht.
Demnach wird die zwischenmenschliche Kommunikation auf zwei Ebe-
nen bestimmt; einerseits auf der Ebene der Erfahrungen und Sachverhal-
te (propositionaler Gehalt), andererseits auf der Ebene der Intersub-
jektivitdt, auf der Sprecher und Hérer die Beziehung herstellen (perfor-
mativer Akt), die es ihnen allererst erlaubt, sich mit anderen zu ver-
stindigen. Die fiir unseren Zusammenhang interessante Frage lautet
nun, wodurch kommt diese Beziehungsebene zustande? Habermas kann

48 Vgl. J. Werbick, Trinitdtslehre, a.a.0. (Anm. 34), 5471 Selbststand (Subjektivitit i.S.
von Subjekt von Urteilen und Handlungen) griindet in der kommunikativen
Zuwendung der anderen, d.h. in der Anerkennung als (mdglicher) Kommunikations-
partner. Zwar muss fir den Menschen der Selbstbezug von jeder einzelnen
konkreten Dubeziehung unterscheidbar bleiben, aber dieser Selbstbezug setzt
voraus, dass ich mich auf andere beziehe und von denen her auf mich zuriickkomme.

49 Vgl J. Werbick, Person, a.2.0. (Anm. 34), 347; Hervorhebung im Original.

50 J. Werbick, Trinit4tslehre, a.2.0. (Anm. 34), 548.

402

13.01.2026, 15:43:45. - O


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE; THEOLOGIE UND MEDIEN

zeigen, dass die entscheidende Bedingung fiir das Gelingen auf der Ebe-
ne der Intersubjektivitit das ,Sprecherengagement’ ist.51

Sprecherengagement bedeutet dabei, dass der Sprecher dafiir einsteht,
in der Konsequenz seiner Aufierungen bestimmte Bedingungen zu er-
fiillen. Verstindigung schafft unmittelbar interaktionsrelevante Verbind-
lichkeiten. Diese Bereitschaft des Sprechers, fiir seine Aussagen einzu-
stehen, vermag nur dann wirklich fiir den Beziehungsaspekt der Kommu-
nikation aufzukommen, wenn sie wechselseitig gefordert bzw. gewdhrt
wird.52

Wenn damit die Person in der Kommunikation présent ist und Kom-
munikation vom Personsein des Menschen her zu verstehen ist, dann
folgt daraus ein spezifischer Kommunikationsbegriff. Meist wird mit
Kommunikation im weitesten Sinne jeder Informationsaustausch be-
zeichnet. Doch Kommunikation ist mehr als simpler Austausch von Infor-
mation. Hier findet tatsdchlich unverfdlschte und unverkiirzte Prasenz
der einzelnen statt.>3 Die Menschen gewihren einander im Akt der kom-
munikativen Zuwendung jene (kommunikative] Prisenz, in der sie
fiireinander als sie selbst zur Geltung kommen kénnen. Wer sich dem
anderen in kommunikativer (und nicht in strategischer) Absicht zuwen-
det, der mochte durch die ,Masken' der Verhaltenserwartungen, Konven-
tionen, Projektionen hindurch als er selbst wahrgenommen werden.5¢

Die Person verwirklicht sich in der Begegnung mit anderen Menschen.
Durch Kommunikation nimmt der Mensch teil an der Wirklichkeit des
anderen und gibt Anteil an der eigenen Person. Deshalb kann die Person
nur in Gemeinschaft ihr ganzes Sein erreichen. Von daher ist die Bezie-
hung als Anerkennung des anderen und als Sinnfindung fiir die eigene

51 Vgl. J. Habermas, Was heilt Universalpragmatik?, in: ders., Vorstudien und
Ergidnzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/M. 31989,
353-440. Vgl. ders., Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1, Frankfurt/M.
1981, 385-410.

52 Diese strukturelle Symmetrie und Reziprozitit aller Kommunikation nennt Habermas
die egalitire, solidarische Grundstruktur kommunikativen Handelns. Vgl zur
Diskussion um den Kommunikationsbegriff und den spezifischen Beitrag eines
theologischen Kommunikationsbegriffs E. Kos, Verstindigung, a.a.0. (Anm. 15},
153-276.

53 Schon semantisch wird der Charakter von Gemeinsamkeit und Teilhabe deutlich,
Kommunikation ist demnach kategorial etwas anderes als Warenverkehr (Tausch,
Verkauf). Daraus resultieren die Paradoxien der gegenwirtigen Medienpolitik, die
auf die zunehmende Okonomisierung der Kommunikationsprozesse reagieren muss,
ohne gleichzeitig den spezifischen Charakter aller Kommunikation zu vernach-
lassigen.

5¢ Vgl. J. Werbick, Person, a.2.0. (Anm. 34), 347.

) gos

13.01.2026, 15:43:45.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

Existenz Grunddimension einer personalen Anthropologie. Durch Kom-
munikation gewinnt die Person ihre inkommunikable Eigenheit.>5

Dieses wechselseitige Setzen als Person im kommunikativen Handeln
(durch die Anerkennung als Kommunikationspartner) ist nur dann nicht
grundlos, wenn sie auf die von Gott ohne Grund (aus freier Liebe) ge-
wihrte Einsetzung zu Kommunikationspartnern Gottes zuriickgefiihrt
wird. Die dialogische Struktur des Personseins (das Ich verwirklicht sich
in der Begegnung mit dem Du) kann als Verweis auf die transzendente
Wirklichkeit Gottes verstanden werden.56

In dem Akt der Zuwendung, in dem die Menschen einander als Perso-
nen setzen, wird jene Zuwendung nachvollzogen, mit der Gott die Men-
schen in jene Kommunikationsgemeinschaft einbezieht, die er selber ist.
Trinitt ist dann das vollendete Urbild personalen Selbstvollzuges; des
Vollzuges, in dem die Person im anderen bei sich selbst ist. Hier wider-
sprechen sich Selbststand und Relation nicht mehr.

Dann sind aber Selbststand (Fiir-sich-sein) und Relation (Vom-ande-
ren-her-sein) nicht einfach parallele Momente im Begriff der Person,
sondern mit eindeutigen Priorititen aufeinander bezogen. ,Der Bezug
zum anderen und letztlich zu Gott als dem Grund des Grundvertrauens
konstituiert die Person in ihrer Individualitit, in ihrem Ichsein und
Selbstsein.“57

Christliche Anthropologie miisste von daher angewandte Trinitits-
lehre sein.>® Das Fiir-sich-sein (Aus-sich-, Bei-sich-, In-sich-sein) der
menschlichen Person ist durch das Vom-anderen-her-sein und letztlich
durch das Von-Gott-her-sein konstituiert. Der anthropologische Person-
begriff findet seine Erfiillung in Gott selbst, denn in Gott fallen das An-
sich-sein und das Vom-anderen-her-sein zusammen.

Die immanente Trinitdt ldsst sich als Kommunikationsgemeinschaft
verstehen. Die Gleichheit der Personen schligt sich in symmetrischen
Kommunikationsstrukturen nieder. Damit wird die Trinitdt zum Modell

55 Vgl. H. Rotter, Person und Ethik, Innsbruck 1993, 31f.

56 Zwar kann die Person in ihrer Unbedingtheit unmittelbar (ohne Riickfrage nach
Gott) erkannt werden. Voraussetzung ist das Wissen des Menschen um sich selbst
aufgrund personaler Erfahrungen. Die unbedingte Geltung aber, die die Personwiirde
(und ausgehend von ihr die Menschenrechte) beansprucht, diirfte nur in Gott
begriindbar sein. Es besteht ein Begriindungsdefizit, das letztlich nur durch den
Gottesbezug zu beseitigen ist. Dann liegt in der Gotteserkenntnis die Letztbegriin-
dung fiir die Selbsterkenntnis des Menschen als Person. Vgl. W. Kern, Person 1.
Philosophisch und theologisch, in: Staatslexikon. Bd. 4, hg.v. der Gorres-Gesell-
schaft, Freiburg 71995, Sp. 330-336, 3321,

57 B.J. Hilberath, a.a.0. (Anm, 31), 321.

58 Vgl. ebd., 325.

404

13.01.2026, 15:43:45. - O


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE; THEOLOGIE UND MEDIEN

der offenen Kommunikationsgemeinschaft. Sie ist Ziel und Ursprung je-
der menschlichen Kommunikationsgemeinschaft. Das ldsst sich auch mit
dem Geistbegriff verdeutlichen.3® Die Spannung von Selbststand und Re-
lation macht ein geistbegabtes Wesen zur Person. Zum Menschen als
Geistgeschopf gehort wesentlich die vom Geist gewirkte Gemeinschaft.
Wird von der Gottebenbildlichkeit des Menschen ausgegangen, dann
lisst sich diese nur unter Bezugnahme auf die Trinitit verstehen. Das
aber bedeutet, dass sich die Gottebenbildlichkeit letztlich in der Gemein-
schaft der Menschen realisiert.60

Damit ist jede individualistische Anthropologie iiberwunden. Anthro-
pologisches Fundament der Intersubjektivitit ist die Einsicht, dass
menschliches Dasein konstitutiv auf Reziprozitit und Austausch verwie-
sen ist. Welche Konsequenzen hat das fiir die Frage nach der anthropolo-
gischen Bedeutung der Medien? Die grundsitzliche Reflexion auf Per-
sonsein und Kommunikation hat gezeigt, dass Kommunikation nicht ein-
fach ein Sekundirphinomen ist. Dann kommt aber auch der Offentlich-
keit als einem Kommunikationsraum anthropologische Valenz zu.5!

Die mediale Kommunikation muss dann aus dem umfassenderen
Phénomen der sozialen Kommunikation heraus verstanden werden. Das
bedeutet, die mediale Kommunikation ist nur als technischer Vorgang
einseitig. Als ganzheitlicher Vorgang ist sie nach Auer wesentlich Kom-
munikation und gehért in jenes Gesprich am runden Tisch, das die
Selbstdarstellung der Gesellschaft bezeichnet. Auf diese Weise ist sozia-
le Kommunikation als Partnerschaft der verschiedenen Kommunika-
tionsteilnehmer bestimmt.52 Diese wechselseitige Beziehung bestimmt
die soziale Kommunikation.53 Wenn die mediale Kommunikation als Teil

59 Zwar nennt CRMg auch den Geistbegriff, aber auch er spielt letztlich keine
systematische Rolle.

60 Vgl. W. Pannenberg, Anthropologie in theologischer Perspektive, Géttingen 1983,
321. Durch dieses Verstindnis von Personsein, das von der Trinititslehre her
gewonnen wird, ergeben sich iiber den Communio-Begriff Bezugspunkte nicht nur
zum Kommunikationsbegriff allgemein, sondern auch zur sozialen Kommunikation,
fiir die eine wechselseitige Beziehung unter den Menschen grundlegend ist. Dann
kann dieses Personverstindnis mit der anthropologischen Valenz der Offentlichkeit
verbunden werden.

61 Vgl A, Auer, a.a.0. (Anm. 16), 541.

62 Vgl. A. Auer, Ist Unterhaltung vertane Zeit?, in: Stimmen der Zeit 105 (1980),
735-750, 743, 745.

63 Bei allen systembedingten Einschrinkungen (Zwang zur Aktualitit und Eile,
Begrenztheit durch die technischen Instrumentarien etc.) und trotz aller monologi-
schen Tendenzen (u.a. Agenda-setting, Affektfernsehen) ist es wichtig zu sehen,
dass auf seiten der Kommunikatoren ein Spielraum vorhanden ist, durch den sie
diesem Bezug der medialen Kommunikation auf die soziale Kommunikation gerecht

205

13.01.2026, 15:43:45.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

der sozialen Kommunikation verstanden wird, ergibt sich als Ziel der
medialen Kommunikation die soziokulturelle Solidaritdt (Kommunikati-
on schafft Gemeinschatt, CeP 8, 12, u.5.).64

Die den Vorgang der Selbstmitteilung pragende Polaritit von Selbst-
stand und Relation ldsst sich als Konstante der menschlichen Selbster-
fahrung aufweisen. Nimmt die christliche Anthropologie diese Polaritat
zum Ausgangspunkt, dann vermeidet sie, einen inhaltlich bestimmten
unverdnderlichen Wesenskern des Menschen festschreiben zu wollen.55
Gleichzeitig ist die Mdglichkeit gewonnen, kulturelle Ausdrucksformen
als Verwirklichung des Menschen zu verstehen.

Wenn Kommunikation immer (auch) Selbstmitteilung der Personen
ist, andererseits eine reine Selbstmitteilung fiir den Menschen unméglich
ist, dann ist der Mensch strukturell auf mediale (symbolische) Vermitt-
lung angewiesen. Thm ist Selbstmitteilung nur iiber Medien méglich.

Diese anthropologische Grundaussage (Medialitit des Menschen)
kommt in der grundlegenden Zweideutigkeit des christlichen Personbe-
griffs zum Ausdruck. Personsein umfasst sowohl das In-Erscheinung-
treten, d.h. die zugewandte Seite (das Antlitz, die Maske), als auch die
eigentliche Wirklichkeit dessen, der sich zeigt und hinter der Erschei-
nung steht.66

werden konnen. Hier zeigt sich die Bedeutung des Ansatzes, die mediale Kommu-
nikation von der sozialen Kommunikation her zu verstehen. Erst wenn die mediale
Kommunikation von dem Beziehungsaspekt jeder Kommunikation (der sich gesell-
schaftlich als soziale Kommunikation dufert) bestimmt wird, ergeben sich normative
Anforderungen, die nicht von auflen herangetragen werden, sondern die sich aus den
Sachgesetzlichkeiten selbst her erschliefben und plausibel machen lassen.

Dartiber hinaus folgt aus der Bestimmung der sozialen Kommunikation als Gesprach
der Gesellschaft mit sich selbst die Vorstellung von der Autonomie des Publikums.

64 Hier ldsst sich eines der Grundprobleme von CRMg aufgreifen. Wir haben darauf
hingewiesen, dass es CRMg versdumt, die Kommunikation anthropologisch von dem
Beziehungsaspekt der Kommunikation her (und das heifst von der Verstindigungs-
orientierung her) zu bestimmen. Deshalb verfehlt CRMg die Moglichkeit, von der
sozialen Kommunikation her die mediale Kommunikation anthropologisch einzuho-
len.

65 Eine hiufig damit verbundene, aber nicht auf den theologischen Raum beschréinkte
Gefahr, liegt in dem Versuch, aus dem Begriff der Person unmittelbar sittliche
Normen ableiten zu wollen. Das Scheitern eines solchen Ansatzes weist G. W.
Hunold nach. Vgl. G. W. Hunold, Ethik im Bannkreis der Sozialontologie, Frank-
furt/M. 1974.

66 In CRMg fehlt dieser Grundgedanke des Personseins (im anderen zu sich selbst zu
finden) und der daraus folgende Kommunikationsbegeriff fast vollig. Angesichts
dieser anthropologischen Gehalte des Personbegriffs und des Kommunikationsbe-
griffs von der Trinititslehre her ist es tiberraschend, dass diese in CRMg keine
systematische Rolle spielen.

406

13.01.2026, 15:43:45. [ r—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE; THEOLOGIE UND MEDIEN

Angeleitet und verfiihrt durch diese Beobachtungen im Umfeld moder-
ner kultur- und medienbezogener Anthropologie konnte schliefilich die
Theologie ihr Verstindnis der biblischen Aussagen ,im Anfang“ neu
formulieren. Die von CRMg zitierte Rede von der ,Gottebenbildlichkeit*
des Menschen sollte vielleicht dort nicht auf die individuelle Person bezo-
gen und als deren Wiirde interpretiert werden. Kreativitdt und Sprache
werden in den ersten Worten dieses Menschheitsdokuments als Urdaten
des Geschaffenen beschrieben, zugleich als Kern aller menschendienli-
chen Ordnung der Welt. Die oben nur kurz angesprochenen Ziige moder-
nen anthropologischen Denkens legen nahe, symbolische Produktivitat
als anthropologisches Grunddatum des Menschen zu begreifen und Gott-
ebenbildlichkeit genau in diesem Sinne zu interpretieren. Liefie sich so
der genuine Beitrag einer theologischen Anthropologie zur Frage gewin-
nen: Was ist der Medienmensch?

5 Ausblick: Der mediale Mensch in Theologie und Humanwissen-
schaften

In der Form eines skizzenhaften Ausblicks sollen die Uberlegungen zu-
sammengefasst werde, die sich fiir eine mogliche Weiterfithrung aus der
kritischen Auseinandersetzung mit CRMg und aus den Grundgedanken
der theologischen Anthropologie ergeben haben. Wie kann von der Theo-
logie her die symbolische Produktivitidt als anthropologisches Grundda-
tum gewonnen und fiir die Frage nach dem Medienmenschen fruchtbar
gemacht werden?

Dabei muss hier zunéchst fiir die theologische Anthropologie klar ge-
stellt werden, worauf fiir die Anthropologie generell bereits hingewiesen
wurde. Wenn bisher undifferenziert von der theologischen Anthropologie
die Rede war, dann sind damit die anthropologischen Grundaussagen der
Theologie (Gottebenbildlichkeit, Personsein, Transzendenzbezug, etc.)
gemeint. Eine theologische Anthropologie als feststehende Sammlung
von zeitlosen Konstanten in einer klar umrissenen und fixierbaren Kon-
zeption gibt es nicht.57 Das hingt zum Teil auch damit zusammen, dass
eine abstrakte theologische Wesensanthropologie nicht méglich ist. Die-
ses Vorstellungsmodell ist lediglich den Sachen angemessen. Vielmehr

67 Die verschiedenen bestehenden Versuche verstehen sich nicht als Anthropologie
oder sie werden auf der Grundlage bestehender Traktate und damit spezieller
Hinsichten entfaltet. Vgl. O. H. Pesch, Frei sein aus Gnade, Freiburg 1983 (hier ist
es die Gnadenlehre).

] | 407

13.01.2026, 15:43:45. Acce:



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

gilt fiir den Menschen, er schafft sich sein Wesen als konkretes. Der
Mensch ist das, als was er sich erkennt und wie er handelt.68

Neben dieser notwendigen Abgrenzung gegen eine abstrakte We-
sensanthropologie und dem Eingestidndnis, dass eine einheitliche, alle
Einzelerkenntisse integrierende systematische Konzeption noch nicht
vorliegt, stellt sich der theologischen Anthropologie in erster Linie das
Verhdltnis zu den Humanwissenschaften als Problem. Ohne eine Beriick-
sichtigung der Erkenntnisse der Humanwissenschaften ist in der Tat
eine angemessene Erfassung dessen, was der Mensch ist, nicht méglich.
»Wenn die Theologie mit dem Anspruch auf Allgemeinverbindlichkeit
iiber den Menschen reden will im Lichte der biblischen Texte und der
christlichen Lehriiberlieferung, dann kann sie an den wissenschaftlichen
Bemiihungen um die Wirklichkeit des Menschen nicht vorbeigehen.“69

Diesen Ansatz bei den Humanwissenschaften radikalisiert Pannen-
berg. Er diskutiert sehr ausfithrlich die humanwissenschaftlichen Unter-
suchungen und Darstellungen der menschlichen Wirklichkeit und zeigt
jeweils erst im Anschluss daran die implizite aber ausgeblendete reli-
giése Dimension der einzelnen anthropologischen Phinomene auf.7? Eine
aufschlussreiche Parallele zu diesem Vorgehen findet sich bei G. W.
Hunold in der Theologischen Ethik. Hunold greift die zeitgendssischen
humanwissenschaftlichen Erkenntnisse auf, die die Ermoglichung von
Identitdt untersuchen. Diese Erkenntnisse werden zur Grundlage fiir die
Frage nach dem ethisch-normativen Umgang mit anderen. Das Maf}, in
dem der einzelne sich selbst akzeptieren lernt, wird zum Maf} fiir den
Umgang mit den anderen,’!

0. H. Pesch weicht methodisch von diesem Ansatz ab. Zwar anerkennt

68 Vgl. K. Rahner, Stichwort ,Mensch®, in: Herders Theologisches Taschenlexikon 5,
31. Demnach ereignet sich, was der Mensch ist als individuelle und kollektive
Geschichte. Es ist nicht fixierbar, weil es noch gar nicht an sein Ende gekommen ist.
Theologisch wird diese Geschichte als Heilsgeschichte verstanden und damit auf
ihren Anfang und ihr Ende hin befragt. Dann zeigt sich, dass die Freiheitsgeschichte
als Verfiigung Gottes vorgegeben ist.

69 'W. Pannenberg, Anthropologie in theologischer Perspektive, in: ders. (Hg.), Sind wir
von Natur aus religiés?, Diisseldorf 1986, 87-105, 91.

70 Vgl. Pannenberg, Anthropologie, a.2.0. (Anm. 60), 21, u.é.

71 Vgl. G. W. Hunold, Identitdtstheorien: Die sittliche Struktur des Individuellen im

Sozialen in: Handbuch der christlichen Ethik 1, 177-195. Vgl. zur Fortfithrung
dieses Ansatzes T. Laubach (Hg.), Ethik und Identitit, Tiibingen 1998.
Hunold versteht sich sowohl in kritischer Absetzung gegeniiber allen Versuchen von
einem festumrissenen Wesen des Menschen auszugehen, als auch gegeniiber
Ansétzen, die aus den jeweiligen Bestimmungen der Eigenart der Menschen unmit-
telbar normative Forderungen ableiten. Vgl. G. W. Hunold, Sozialontologie, a.a.0.
(Anm. 65).

408

13.01.2026, 15:43:45. - O


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE; THEOLOGIE UND MEDIEN

Pesch die Berechtigung dieses Vorgehens (ausgehend von einer der theo-
logischen Anthropologie und den Humanwissenschaften gemeinsamen
Erfahrungsgrundlage, von der aus auf die christliche Botschaft hin ge-
fragt wird). Er stellt dem jedoch seine (Karl Rahner verdankte) Position
gegeniiber. Pesch mochte zunéchst die christliche Glaubensaussage iiber
den Menschen in sich selbst kldren und ausformulieren. Diese wird dann
dem humanwissenschaftlich geprdagten Selbstverstdndnis kritisch gegen-
iiber gestellt. Im Unterschied zu Pannenberg wird hier die Wirklichkeit
Gottes und seines Wortes an die Menschen vorausgesetzt, ohne jedoch
diese Voraussetzung der Riickfrage zu entziehen.” Allerdings entschirft
sich der scheinbare Gegensatz angesichts der von beiden Autoren aner-
kannten Komplementarit4t der beiden methodischen Zugriffe.”3

Fiir unsere Fragestellung ist in erster Linie interessant, dass beide
Autoren sich auf die gegenwirtig von humanwissenschaftlichen Fragen
geprigte Verstehenssituation einlassen. Was bedeutet dieses Sich-ein-
lassen auf die humanwissenschaftlichen Erkenntnisse? Wenn der
Mensch nicht durch eine festumrissene Definition bestimmbar ist, dann
muss die Erkenntnis des Menschen von sich selbst dem Pluralismus der
Erfahrungen gerecht werden. Dieser Pluralismus kann durch den Men-
schen selbst nicht addquat synthetisiert werden. Schon allein weil diese
plurale Erfahrung noch gar nicht abgeschlossen ist. Auch deshalb ist die
theologische Anthropologie auf die profane Anthropologie angewiesen.

Demnach ist das einzige, das sich angesichts dieser Offenheit festhal-
ten ldsst, dass dem Menschen, was er ist, selbst aufgegeben ist. Er wird,
was er ist. Es gibt keine statisch fertige Wesenssubstanz, sondern in
erster Linie den Selbstvollzug des Menschen, der uns zeigt wer bzw. was
der Mensch ist. Damit l4sst sich als Eigenart des Menschen diese Offen-
heit festhalten.”# Besteht in dieser Weltoffenheit und damit in der Selbst-
transzendenz die grundlegendste Bestimmung der Eigenart des Men-
schen, dann ist damit nicht etwas neben anderem iiber den Menschen
gesagt, sondern er ist als Ganzes getroffen. Theologisch wird diese Ver-
wiesenheit, dieser Transzendenzbezug als Gottesbezug verstanden.

Diese rein formale Bestimmung der Eigenart des Menschen ldsst sich

72 Vgl. 0. H. Pesch, ,Frei sein aus Gnade', in: W. Pannenberg, Sind wir von Natur aus
religiés?, a.a.0. (Anm. 69), 106-133, 119.

73 Vgl ebd, 119,

74 In dieser Vorstellung des Nicht-festgelegt-Seins des Menschen kommen die biblische
Rede von der Gottebenbildlichkeit, die Rede von der exzentrischen Lebensform bei
Plessner und der Begriff der Weltoffenheit bei Gehlen und Scheler iiberein.
Gleichzeitig ergibt sich hier ein Bezugspunkt zu Wiegerling, wenn dieser nur durch
das, was der Mensch tatsichlich getan hat, Auskunft iiber den anthropologischen
Status erwartet.

1 400

13.01.2026, 15:43:45. Access



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

durch Einzelbestimmungen prézisieren, ohne in die Vorstellung einer
statischen Wesenssubstanz zuriickzufallen. Da der Selbstvollzug des
Menschen in Welt und Geschichte stattfindet, gehéren vor allem Ge-
schichtlichkeit, Leiblichkeit, der Gemeinschaftsbezug, individuelles Per-
son- und Subjektsein und das Ineinander von Geist und Materie zum
Menschsein. Die Konstante, die hier erreicht scheint, widerspricht je-
doch nicht dem unverfiigharen Pluralismus seines Wesens, denn es bleibt
dabei, dass der Mensch um die je ihm aufgegebene Gestalt seines Da-
seins ringen muss.

Wichtig wird diese Grundbestimmung der Offenheit und des Selbst-
vollzuges fiir unsere Fragestellung durch den Umstand, dass der Mensch
dadurch zu innerweltlichen Sachen eine Distanz einnehmen kann. Darin
ist dann auch seine Fihigkeit grundgelegt, sich symbolisch auszu-
driicken. Der Mensch erfahrt sich notwendig immer schon iiber das kon-
kret Erkennbare und eindeutig Bestimmbare hinaus versetzt; er ,erfihrt,
daf er von dieser Verwiesenheit her das Bestimmbare erfafit und tut*.75

Auf diese Weise kann ausgehend von anthropologischen Uberlegun-
gen die Medialitdt des Menschen von der Sprache her begriindet werden.
Diese Bedeutung der Sprache verbindet die Positionen von Pesch (aus
der Grundbestimmung des Menschen durch die Offenheit und die Trans-
zendenzverwiesenheit folgt die Fahigkeit zu symbolischem Ausdruck)
und Pannenberg (innerhalb der Kulturanthropologie wird die Sprache auf
ihre uneingeldsten religiosen Implikationen befragt?0).

Die Selbsttranszendenz und Weltoffenheit bezieht Pesch auf die per-
formative Funktion der Sprache. Indem die Sprache Situationen schaffen
und verdndern kann, ertdffnet sie Wirklichkeit, erdffnet sie Welt und
Zukunft. Sprache ist das Phdnomen des spezifisch menschlichen Lebens-
vollzuges.””

Pannenberg untersucht die Sprache in ihrer Funktion, Besonderes
und Allgemeines auf einander zu beziehen. Einerseits zeigt sich, dass die
Leistung des Begriffs in der Formung der Eindriicke zu Vorstellungen
liegt. Diese Identifikation von Vorstellungen durch Worter wird durch die
Sprache immer schon vollbracht.”® Andererseits ist das Allgemeine (als

75 K. Rahner, a.a.0. (Anm. 68), 32; ohne Hervorhebung des Originals.

76 Vgl. W. Pannenberg, Anthropologie, a.a.0. (Anm. 60), 328-384,

77 Vgl. 0. H. Pesch, Frei sein, a.a.0. (Anm. 67) 58, 63. Gleichzeitig folgt aus diesem
Verstindnis der Sprache der konstitutive Gemeinschaftsbezug, denn der Mensch
findet sich selbst in der Welterfahrung und in der Begegnung durch Sprache - und
damit in der Gemeinschaft. Vgl. ebd., 65. Die Ubereinstimmung mit dem theologi-
schen Personbegriff ist offenkundig.

78 Hier bezieht sich Pannenberg ausdriicklich auf Cassirer. Vgl. W. Pannenberg,
Anthropologie, a.a.0. (Anm. 60), 371.

410

13.01.2026, 15:43:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE; THEOLOGIE UND MEDIEN

Objektraum und Welt schlechthin) der Reflexion immer auch schon vor-
gegeben. Es bildet den unthematischen Horizont, in dem die Phdnomene
erst in Erscheinung treten kénnen. Durch die identifizierende Leistung
der Sprache werden die Phinomene aufeinander bezogen und voneinan-
der unterschieden.”

Der Mensch als exzentrisches Wesen entwickelt folglich ein Refle-
xionsverhédltnis zu sich selber und dieser letztumfassenden Einheit, die
die Einzeldinge ermoglicht. Damit ist sowohl fiir den transzendentaltheo-
logischen Ansatz als auch fiir das phanomenologische Verfahren von den
Humanwissenschaften her diese Distanz, die der Mensch aufgrund seiner
Selbsttranszendenz einnimmt, Erméglichungsgrund der Sprache als
symbolischer Ausdrucksfihigkeit.80

Der Mensch erweist sich auch von der theologischen Anthropologie
her als medial verfasst. Diese anthropologische Situierung zeigt, dass der
Mensch den Medien nicht einfach gegeniibersteht, sondern mit ihnen
verflochten ist - wie die Sprache deutlich zeigt. Mit der symbolischen
Produktivitdt als Grundcharakteristikum erreichen wir die Position von
Cassirer und Wiegerling, auf die bereits hingewiesen wurde. Vor allem
bei Pannenberg fillt die Parallelitit selbst in der Methodik auf, da auch
Pannenberg diese anthropologische Aussage ausgehend von kulturellen
Ausdrucksformen entwickelt. Wie wir gesehen haben, erreicht die Theo-
logie die symbolische Produktivitit als anthropologische Grundbestim-
mung, auch wenn sie von der unbedingten Verwiesenheit (Selbsttrans-
zendenz) des Menschen ausgeht.

Diese Grundlegung der Medialitit des Menschen in der theologisch
gedeuteten Selbstiiberschreitung (als Charakteristikum des exzentri-
schen Wesens) stimmt auch mit der Herleitung aus dem Personbegriff
iiberein. Die Riickbesinnung auf die zwei Traditionsstringe des Person-
begriffs fithrt zur Wiederentdeckung des interaktiv-kommunikativen
Charakters des Personseins. Der Personbegriff ist folglich durch die
Polaritit von Selbststand und Relationalitit geprigt. Der Mensch ist als

79 Hier stimmen Pannenberg und Karl Rahner iiberein. Darauf weist Pannenberg selbst
hin. Vgl. W. Pannenberg, a.a.0. (Anm. 60), 371. Es bleibt jedoch der unterschiedli-
che Zugang. Wahrend Rahner transzendentaltheologisch argumentiert, geht Pannen-
berg phdnomenologisch vor.

80 Doch die Sprache entsteht nicht nur aufgrund der dem Menschen eigentiimlichen
Offenheit, sie spiegelt diese selber wider. Das ist fiir Pannenberg die Moglichkeit, die
implizite religiose Dimension aufzuweisen. So ermdglicht die Alltagssprache ,durch
die Verbindung von Bestimmtheit und Unbestimmtheit in den sprachlichen Aufe-
rungen einen lebendigen Prozef® des Verstehens, dessen ,ungesagter Sinnhorizont'
(H. G. Gadamer) auf die religise Dimension der Wirklichkeit hin offen ist” (W.
Pannenberg, Anthropologie, a.a.0. (Anm. 60), 376f; Hervorhebung im Original).

I477
- O

13.01.2026, 15:43:45.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WUNDEN / KOS

Person ausgerichtet auf den Selbstbesitz in einem nicht entfremdenden
Miteinander. Die Selbstbeziehung wird erst durch die Beziehung zu an-
deren Interaktionsteilnehmern vermittelt. Die Menschen kommen in der
kommunikativen Prasenz fiir einander als sie selbst zur Geltung. Daraus
folgt die anthropologische Notwendigkeit der medialen, symbolischen
Vermittlung. Der Mensch lebt in den Symbolen, d.h. im Medium der
Sprache und des Bildes. Technische Medien wéren von hier aus zu be-
greifen als Erweiterungen der menschlichen Ausdrucksfahigkeit.

CRMg versdumt es, diese moglichen Ansatzpunkte des christlichen
Menschenbildes aufzugreifen. Zwar macht sich CRMg dadurch verdient,
dass hier im Rahmen der humanwissenschaftlichen Prdgung des
menschlichen Selbstverstindnisses die Frage nach den fundamentalen
anthropologischen Aussagen iiberhaupt gestellt wird. Auch die Bezug-
nahme auf zentrale theologische Kategorien wie den Geistbegriff und die
Berticksichtigung des Gedankens, dass der Mensch sich nicht in der
Natur erschopft, werden deutlich gemacht.

Doch wie wir gesehen haben, werden diese Elemente in CRMg nicht
systematisch entfaltet. Hinzu kommen die aufgewiesenen Versiumnisse,
d.h. Grundaussagen des christlichen Menschenbildes, die nicht beriick-
sichtigt werden.

Notwendig wére eine konzeptionelle Gesamtschau dieser Elemente
(die Spannung von Individuum und Gemeinschaft in der Person, die kon-
stitutive Weltoffenheit, die aus beidem sich ergebende Notwendigkeit der
symbolischen Produktivitit), die ein theologisches Verstindnis der
Medialitdt des Menschen erméglichen. Dann wéren auch ethische Grenz-
ziehungen moglich, die auf das christliche Menschenbild zuriickgehen,
und die sich nicht in vagen Kompromissformeln erschopfen.

412

13.01.2026, 15:43:45. - O



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-4-379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

