8. Die Bedeutung von Anerkennung beim
Umgang mit Diktaturvergangenheit

Die vorliegende Studie hat sich der Herausforderung gestellt, das philo-
sophische Konzept der Anerkennung in seinen vielfiltigen Dimensionen
daftir heranzuziehen, um besser nachvollziehen zu kénnen, wie Indivi-
duen und Gesellschaft mit Massengewalt und autoritiren Regimen um-
gehen. Dabei lag der Fokus auf der zwischen 1976 und 1983 herrschenden
Militdrdiktatur in Argentinien. Anerkennung wurde dabei hinsichtlich
seiner beiden voneinander abweichenden, aber zugleich miteinander ver-
schrinkten Dimensionen untersucht: die alethische Dimension als An-
erkennung von Wahrheit als Begriff einer bestimmten Geschichte sowie
die moralische Dimension als Anerkennung von Subjektivitit hinsicht-
lich einer Verpflichtung gegentiber den Opfern. Im Rahmen der Transiti-
onal Justice, welche sich die Aufarbeitung jener Vergangenheit zum Ziel
gesetzt hat, gehen diese beiden Dimensionen ineinander iiber.

In der vorliegenden Untersuchung wurde das Konzept des sogenann-
ten Anerkennungsregimes eingefiihrt. Leitend war dabei die Uberlegung,
dass Anerkennungsregime Macht- und Herrschaftsstrategien sowie
Herrschaftsformen sind, die, basierend auf vorher festgelegten norma-
tiven Prinzipien und unter Zuhilfenahme bestimmter Begrifflichkeiten,
Subjektpositionen zuschreiben und diese in Beziehungen zu Wahrheits-
ordnungen setzen, sodass gesellschaftliche Beziehungen neu entstehen
und somit ein bestimmtes Verstindnis von Geschichte, Gegenwart und
Zukunft etabliert wird. Anerkennungsregime sind dabei nicht als stati-
sche Zustandsbeschreibungen zu verstehen, sondern sind auch Ausdruck
von dahinterliegenden gesellschaftlichen Konflikten und reflektieren da-
rin gegenwartig vorherrschende Machtordnungen. Als Fazit dieser Studie

2:28:00.



https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

wird im Folgenden anhand des Umgangs mit der letzten Militirdiktatur
in Argentinien jener Bezug zwischen Anerkennung und Macht heraus-
gearbeitet und die im untersuchten Zeitraum zu konstatierende Abfolge
von Anerkennungsregimen dargestellt. Dabei gilt grundsitzlich: Solange
das Konzept der Anerkennung primir im Hinblick auf die Stirkung des
Subjekts diskutiert wird, riickt das Verhiltnis zwischen Anerkennung
und gewaltsamen Formen der Unterwerfung nicht ins Blickfeld. Es zeig-
te die insbesondere im Rekurs auf Althusser entwickelte Reflexion auf
die »dunkle Seite« der Anerkennung, dass ein singulir affirmatives Ver-
stindnis von Anerkennung diesem komplexen Verhiltnis nicht gerecht
wird. Um diese Dialektik der Anerkennung auf ihre konkrete historische
Dimension zu befragen, wurde anhand der letzten Militirdiktatur in Ar-
gentinien die Dialektik von An- und Aberkennung diskutiert. Es wurde
sowohl untersucht, wie die Praxis des Verschwindenlassens Aberken-
nung generiert als auch zugleich, wie das Militir selbst die Absicht ver-
folgte, sich auch hinsichtlich der krisenhaften Situation Argentiniens als
»Retter des Vaterlandes« Anerkennung zu verschaffen.

Zum totalitiren Projekt der Junta gehorte dabei der Anspruch, die
eigene Rolle in der argentinischen Geschichte zu bestimmen und zu-
gleich dariiber zu entscheiden, was als »Wahrheit« iiber die Zustinde im
Land und dessen aktuelle Machthaber zu gelten habe. Das Regime wollte
sowohl national als auch international anerkannt werden — als helden-
hafter Verteidiger des christlichen Abendlandes und als Protagonist in
einem heroischen, aufopferungsvollen Kampf gegen die »Subversion«.

Dieser repressive Charakter der Anerkennungskimpfe der Militirjun-
ta materialisierte sich im Ziel, die reale und vermeintliche Opposition zu
vernichten. Als die Militirfihrung am 24. Mirz 1976 Panzer durch die
Stralen von Buenos Aires rollen lief, plante sie den totalen Zugriff auf
die argentinische Gesellschaft. Der Fithrungsanspruch der Militirjunta
sollte um jeden Preis durchgesetzt werden und jeglichem Widerstand der
Boden entzogen werden. Selbst wenn die umfangreiche Folterpraxis auch
dem rationalen Zweck der Informationsgewinnung diente und dabei in
gewissen Fillen erfolgreich sein konnte, so sollte die symbolische Dimen-
sion des absoluten Zugriffes auf den Kérper des Feindes nicht unterschitzt
werden. Die Macht, tiber die physische Integritit des Anderen nach Belie-
ben zu verfiigen und jene auch zerstéren zu kénnen, ist Ausdruck des
Wunsches nach eigener Allmacht, wodurch zudem die aufgrund wider-
streitender Partikularinteressen sich auseinanderdividierenden eigenen

2:28:00.



https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung von Anerkennung beim Umgang mit Diktaturvergangenheit

Reihen neu geschlossen werden konnten. Die nationale Rekonstruktion,
die die Militirjunta als das Motto ihres Regimes proklamierte, diente so-
mit auch als eine Klammer, durch die die jeweiligen Armeegattungen ihre
wegen Eifersiichteleien und divergierender Einzelinteressen aufkeimen-
den Konflikte einhegen konnten. Zugleich ging mit dem hier offensicht-
lich werdenden Vernichtungswunsch gegen den Feind auch ein uniiber-
sehbares messianisches Sendebewusstsein der Streitkrifte verbunden mit
einer nationalen Rettungsphantasie einher. Die Militirjunta rechtfertigte
ihr Handeln mit einer ihr eigen seienden Mission, der deutlich eine reli-
giose Dimension innewohnte. Diese zeigte sich in dem notorischen Ver-
weis auf das christliche Abendland wie auch in der immerwihrenden In-
sistenz auf die eigene moralische Uberlegenheit. Letztere galt es dariiber
hinaus gegen eine Jugend zu verteidigen, die sich im Kontext der (Post-)
68er-Bewegung anschickte, erkimpfte gesellschaftliche Freirdiume zu
verteidigen und neue zu erobern.

Wie schon ausgefiihrt, richtete die Armeefiihrung ihr Handeln da-
rauf aus, ihre selbst attribuierte Funktion als Retterin der Nation zu be-
stitigen, indem sie die von ihr imaginierten Feinde — die Subversion —
vernichtete. Die Militirjunta legitimierte so ihre Machtiibernahme mit
einer Wiederherstellung der ontischen Basis der Argentinischen Nation.
Diese, das »ser nacional«, galt es aus den Hinden der Subversion und
des Marxismus zu befreien. Jener eigentliche »Seinsgrund« des nationa-
len Selbstverstindnisses konnte jedoch nur so lange Geltung beanspru-
chen, wie er als solcher anerkannt wurde. Diese Anerkennung wiederum
basierte auf der Hiterfunktion gegeniiber den Werten des christlichen
Abendlandes, das gegen die dufleren Feinde verteidigt werden musste.
Mit der absehbaren und dann auch real zunehmenden internationalen
Aufmerksamkeit hinsichtlich der Menschenrechtsverletzungen geriet die
Legitimierungsbasis des Putsches und damit auch diejenige der Militir-
herrschaft ins Wanken. Wenn daher die Ereignisse des Friihlings 1976
fur die westliche Welt nicht Ausdruck fiir eine hoherstehende Moral und
die Verteidigungsbereitschaft der Streitkrifte waren, sondern als rein
kriminelle Akte der Gewalt angesehen wurden, stellte dies die Berechti-
gung der durch den proceso neu geformten Nation selbst infrage. Daher
musste die physische Gewalt mit der Kontrolle iiber das Geschehen im
existierenden Wissen einhergehen. Und dies wurde auf drei Ebenen rea-
lisiert: 1) Der klandestine Charakter der Repression sollte das verfiigbare
Wissen hinsichtlich der Praktiken der Militirs begrenzen. 2) Durch eine

2:28:00.

275


https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

vollstindige Medienzensur und die Verfolgung von kritischen Journalis-
ten sollte eine »neutrale/objektive« Berichterstattung im Land verhindert
werden. 3) Eine professionelle Medienkampagne und Teilnahme der ar-
gentinischen Bevélkerung sollte das Bild Argentiniens unter der Junta im
Ausland korrigieren.

Der Versuch, die Anerkennung mittels Propaganda und physischer
Gewalt durchzusetzen, zeigte zwar zu Beginn einige Erfolge — es gelang
bis zu einem gewissen Mafle, ein eigenes Wahrheitsregime durchzuset-
zen —, scheiterte aber auf lange Sicht. Die physische Gewalt fiihrte zwar
dazu, dass die »Subversion« zu einem groflen Teil vernichtet wurde, wo-
bei radikale Gruppen schon im Frithjahr 1976 nachhaltig geschwicht
waren. Auch wenn es nachtriglich kaum méglich ist nachzuvollziehen,
wie weit verbreitet die Unterstiitzung der Militirjunta bei der Bevolke-
rung in den ersten Jahren nach dem Putsch war, so kann man durchaus
davon ausgehen, dass viele die Funktion der Armee als Ordnungskraft
unterstiitzten. Und auch wer alleine von der ausgetibten Gewalt einge-
schiichtert war, anerkannte die Kontrolle der Armee iiber das Land. Je-
doch konnte der Ausnahmezustand, der nach dem Staatsstreich im Land
herrschte, nicht ewig aufrechterhalten werden, wollte man dem Anspruch
Normalitdt herzustellen nicht widersprechen. Dariiber hinaus entwickel-
te sich jedoch fiir die Armeefithrung mit der Zeit ein neues Dilemma:
Zum einen wuchs die Anerkennung, welche die Armee mit den Erfolgen
erlangen konnte, die sie im »Kampf gegen die Subversion« verzeichnete.
Dieser Erfolg wiederum stellte automatisch die Frage nach Wiederher-
stellung der Normalitit und dem Ende der Juntaherrschaft. Dies lief alte
Konflikte zwischen denjenigen Sektoren des Militirs, die sich in erster
Linie als Korrektiv beim Versagen der zivilen Sektoren verstanden, und
denjenigen, welche den Streitkriften auch langfristig eine aktive Rolle
bei der Fithrung des Landes zusprechen wollten, wieder aufflackern. »Fal-
ken« und »Tauben, reaktionire Nationalisten und neoliberale Reformer,
standen sich so gegeniiber, was auch die alte Rivalitit zwischen den Ar-
meegattungen befeuerte. Die Anerkennung des Erfolges im Kampf gegen
die Subversion stellte somit den totalitiren Machtanspruch des Militirs
infrage.

Zum anderen konnte die Repression nicht verhindern, dass sich die
Angehorigen — und vor allem die Miitter — zunehmend organisierten und
dazu bereit waren, ihr eigenes Leben aufs Spiel zu setzen. Indem sie als
Familienangehorige, und nicht als Militante auftraten und zudem nicht

2:28:00.



https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung von Anerkennung beim Umgang mit Diktaturvergangenheit

explizit gegen den Putsch, sondern in erster Linie fiir die Aufklirung
itber den Verbleib ihrer Séhne und Tochter eintraten, verunmdéglichten
sie es den Machthabern, diese als »Subversive« zu denunzieren. Zugleich
widersprachen sie dem Bild der vergewaltigten Nation, welche die Mili-
tirs zu beschiitzen beanspruchten, und setzten der Autoritit ihre eigene
Mutterschaft entgegen.! Dieser hohen symbolischen Bedeutung der Ma-
dres de la plaza de Mayo konnte die Armee trotz ihrer Propagandamaschi-
nerie nichts entgegensetzen.

Es bleibt aber dennoch bemerkenswert, dass es nicht der Umgang
mit Regimegegnern war, der die Stellung des Militirs in den Grund-
festen erschiittert hat, sondern — neben der zunehmenden schwie-
rigen Wirtschaftlage — vor allem die Niederlage im Falklandkrieg.
Die Kontrolle der (vor der Entdeckung der davorliegenden Olvorkom-
men) wirtschaftlich unbedeuteten Inselgruppe hat sich zum zen-
tralen Bestandteil des nationalen Selbstverstindnisses entwickelt. Da-
her steigerte sich zuerst die Popularitit der Junta mit der militirischen
Konfrontation, um dann mit der Niederlage entsprechend auseinander-
zubrechen. Mit der Niederlage im Falklandkrieg und der wachsenden
Wirtschaftsprobleme schlug somit die schon begrenzte Anerkennung der
Junta in offene Ablehnung um. Durch den Wegfall der Unterstiitzung
auch durch die konservativen Teile der Gesellschaft konnten sie sich
nicht gegen den wachsenden Unmut stemmen. Die Niederlage des Mili-
tirs bestand dabei nicht alleine im Umstand, dass denjenigen, die eigent-
lich »erfolgreich« die Subversion vernichtet hatten, die Strafverfolgung
drohte. Vielmehr steht die Niederlage im »Frieden« fiir den verstetigten
Verlust der Anerkennung als Retter der Nation (und zugleich des christ-
lichen Abendlandes), was die Institution des Militdrs selbst infrage stellen
wiirde. Hinzu kam, dass das Gewaltmonopol der Militirs gebrochen war
und keine Bereitschaft auch innerhalb des konservativen Teils der argen-
tinischen Gesellschaft zur Riickkehr zu den Verhiltnissen zwischen 1976
und 1978 bestand, sodass sie auch nicht mehr in der Lage waren, An-
erkennung zu erzwingen.

1 | Vgl. Taylor, Diana (1997): Making a Spectacle. The Mothers of Plaza de Mayo.
In: Annelise Jetter, Alexis Orleck und Diana Taylor (Hg.): The Politics of Mother-
hood: Activist Voices from Left to Right. Hanover: University Press of New England,
S. 182-197.

2:28:00.

277


https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

Verlor die militirische Gewalt mit der Zeit ihre Einschiichterungs-
macht, so scheiterte letztlich der Versuch, die Bevolkerung mit einer
ideologisierten Ansprache, die hier mit dem Begriff der »Anrufung« um-
schrieben wurde, auf die eigene Seite zu ziehen. Dabei versuchten die
argentinischen Militirmachthaber die eigene Bevolkerung fiir ihr ideo-
logisches Projekt zu gewinnen. Hier spielte sicherlich jene schizophrene
Situation eine wichtige Rolle, dass eine von den Machthabern mit Miss-
trauen bedugte und zugleich in die Passivitit gedringte Bevolkerung
dazu aufgerufen wurde, sich aktiv mit den Militirherrschern zu identi-
fizieren. Die erwidhnte Kampagne »silencio es saludo«, die Unterwerfung
auf die herrschende Ideologie des procesos, wurde so eine Anrufung zum
Schweigen. Man wollte letztlich gar nicht unbedingt eine konkrete Ant-
wort, der Biirger sollte die Anrufung verstehen, diese aber nicht aktiv/
konkret erwidern. Dadurch brachte sich das Regime durchaus in eine pre-
kire Lage. Indem es — auch aus dem erwidhnten elitiren Selbstverstind-
nis der argentinischen Armee heraus — nicht die Auseinandersetzung mit
seiner Bevolkerung suchte, konnte es sich nur durch Einschiichterung
halten, oder dadurch, dass es der Bevolkerung im Bereich der Sicherheit
und der materiellen Versorgung genug bot, dass es das System zumindest
passiv unterstiitzte. Beides war aufgrund der Niederlage in den Malvinen/
Falklandinseln nicht mehr gegeben, sodass der Versuch schliefilich schei-
terte, nachhaltig Anerkennung zu finden.

Somit war letztlich die Fithrung der Militirjunta in ihrem Versuch
gescheitert, die Wahrheit und das Recht zu bestimmen und dabei einem
eigenen Wahrheitsregime langfristig Geltung zu verschaffen. Das Wis-
sen um das Verschwindenlassen siegte tiber das Narrativ des Militirs.
Es war das klandestine Vorgehen der Armee, das die Angehérigen- und
Menschenrechtsorganisationen im Kampf um die Wahrheit beférderte —
und damit die Militdrjunta rasch auch international delegetimierte. Hilf-
reich war dabei deren Anpassung beim Kampf gegen die Militdrherrscher
an ein internationales Menschenrechtsregime, wozu die Aufgabe einer
revolutiondren Rhetorik gehorte, auch wenn diese — wie gezeigt — immer
wieder auftauchte. Die Machthaber hatten mit einer eigenen Propaganda
versucht, sich der zunehmenden internationalen Isolation zu entziehen,
wobei bemerkenswert bleibt, dass diese Legitimation des eigenen Han-
delns auch aus der Sprache der Menschenrechte schopfte. Je stirker dabei
auf internationaler Ebene das Wissen um die massiven Menschenrechts-

2:28:00.



https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung von Anerkennung beim Umgang mit Diktaturvergangenheit

verletzungen durch die Junta durchgedrungen war, umso emphatischer
wurde auf die (eigene) »Wahrheit« hingewiesen.

Bilden machtférmige Zuweisungen von Wahrheit (oder mit Michel
Foucault gesprochen: »die Wahrheitsregime«) und das Bestimmen tiber
das Recht selbst Formen einer herrschaftsfsrmigen Anerkennung, dann
wird verstindlich, dass mit der Transition in Argentinien ein neues Re-
gime der Anerkennung installiert wurde. Dieses Regime funktionierte
dahingehend, dass es Verdad und Justicia in den Rang eines Staatsziels
erhob, gleichzeitig aber versuchte, diese Forderungen in sein Nation-Buil-
ding-Projekt zu integrieren. Es war die Antwort auf das Verlangen von
Anerkennung der Verschwundenen und der »Wahrheit« vonseiten der
Menschenrechtsbewegung, welches die Forderung nach politischem und
rechtlichem Handeln beinhaltete. Es galt somit einerseits zu bestimmen,
auf welche Art und Weise Wahrheit und Recht anerkannt werden sollten,
andererseits ging es darum, ein bestimmtes Bild von den Verschwunde-
nen zu zeichnen. In diesem Regime bildete nicht die heldenhafte Armee
das zentrale Subjekt, sondern die Desaparecidos; der zentrale Wert war
nicht durch die »christlich-abendlindische Kultur«, sondern durch die
Menschenrechte reprisentiert. Fiir die Wahrheit war eine offizielle Kom-
mission zustindig — nur die Hauptverantwortlichen fiir die Diktaturver-
brechen wurden so bestraft.

Somit stellten die Wahrheitskommission und die CONADEP ergin-
zende, an anderer Stelle ankniipfende Anerkennungsagenten dar. Die
Wahrheitskommission war beauftragt, dem Schicksal der Verschwunde-
nen nachzugehen und dabei ein entsprechendes Wissen zu erschlieflen,
wobei sie diesem Wissen durch ihren Charakter als offiziell sanktionierte
Wahrheitskommission den Status eines staatlich legitimierten und somit
anerkannten Wissenskorpus verlieh. Die Anerkennung der Opfer ging
uiber die Feststellung von deren Existenz und deren Geschichte hinaus
und diente zu deren Wiedereinverleibung in den historischen Referenz-
rahmen der Nation. Somit institutionalisierte die CONADEP die konflikt-
trichtige Suche nach der Wahrheit insofern, als dass sie im Rahmen einer
offiziellen Untersuchung faktisch ein bestimmtes Wahrheitsregime ins-
tallierte, welches zwischen den Forderungen der Angehérigen und den
existenziellen Interessen des Staates moderieren sollte. Damit driickte
die CONADEP im Speziellen aus, was Wahrheitskommissionen grund-
sitzlich auszeichnet: Sie musste zugleich Opfer anerkennen, einen his-

2:28:00.

279


https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

torischen Bruch markieren und die Grundlage fiir einen Neuaufbau der
Nation bereiten.

Die rechtliche Anerkennung, wie sie im Rahmen der Juntaprozesse
vollzogen wurde, zeigt dhnliche Formen, unterscheidet sich im Ansatz
aber fundamental. Im Zentrum eines rechtlichen Verfahrens steht der
Angeklagte, tiber dessen Schicksal verfiigt wird. Indem die ehemals all-
michtigen Militirmachthaber als Angeklagte und deren Opfer als Zeu-
gen fungierten, sollte eine neue Ordnung sinnbildlich verfestigt werden.
Dadurch wurde das Urteil selbst weniger wichtig als der Gerichtsakt
selbst. Der Umstand, dass viele der Angeklagten relativ milde Strafen er-
hielten — was bei den im Saal anwesenden Menschenrechtsaktivisten auf
sehr grofles Unverstindnis stiefd —, konnte dabei den Symbolwert des Pro-
zesses als Akt der Anerkennung der Schuld nicht grundlegend beschi-
digen. Dies belegte jedoch — unabhingig von der rechtlichen Bewertung
der Urteile —, dass es sich hier nicht um eine vollstindige Aufarbeitung
handeln sollte, sondern dass der Staat, indem er bestimmte Teile der Ver-
gangenheit durch die Wahrheitskommission und die Strafprozesse auf-
arbeitete, eine zumindest symbolische Verantwortung anerkannte.

Dabei konnte diese Anerkennung auch dazu dienen, die Machtver-
teilung der verschiedenen Interessen zu justieren und diese durch solche
Akte symbolisch zu reflektieren. Zu dieser Justierung gehorte auch die
Grenzsetzung — das Sagbare war nicht zwingend das Anerkennbare.

Nach den Aufstinden der Carapintadas und durch die Wahl von Car-
los Menem zum neuen Staatsprisidenten stand nicht mehr Verdad und
Justicia im Zentrum, sondern die Forderung nach »Versdhnung« wur-
de seitens des Staatsprisidenten in den Mittelpunkt gertickt. Dabei ver-
suchte Menem Formen der Anerkennung zu finden, welche er in den
Kontext der Vers6hnung stellen konnte. Daher steht die Regierungszeit
von Menem nicht nur fiir die Begnadigung inhaftierter Mitglieder der
Sicherheitskrifte und der Guerillas, sondern vor allem fiir finanzielle Ent-
schidigungen. Verséhnungsrhetorik und materieller Ausgleich sollten in
diesem Sinne die Geschichte ein fiir alle Mal abschliefden. Damit hat das
durch Alfonsin sich abzeichnende Regime, welches auf dem Grundwert
»Versshnung« und der Suche nach alternativen Anerkennungsformen
basierte, sich an die strategischen Interessen Menems angepasst. Doch
auch dieses konnte sich nicht durchsetzen: Die Forderung nach Verdad
und Justicia blieb bestehen. Das Schuldanerkenntnis von General Balza
gemeinsam mit dem »Gestindnis« des Korvettenkapitins Adolfo Scilin-

2:28:00.



https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung von Anerkennung beim Umgang mit Diktaturvergangenheit

go war in dieser Hinsicht auf zweierlei Arten bemerkenswert. Wenn An-
erkennung nicht erzwungen werden konnte, dann stellten die Aussagen
von Balza und Scilingo einen nicht zu unterschitzenden Fortschritt dar.
Hierbei handelte es sich zum ersten Mal um die Verantwortlichen mas-
siver Menschenrechtsverletzungen, die sich erstmals 6ffentlich zu ihren
Verantwortlichkeiten (und Taten) bekannten. Zwar waren, wie in dieser
Studie auch gezeigt wurde, etwa die Todesfliige schon frither bekannt,
ein freiwilliges Gestindnis gab diesem Wissen jedoch eine besondere Be-
stitigung. Indem General Balza sein Schuldanerkenntnis mit der Formu-
lierung neuer ethischer Prinzipien fiir die Streitkrifte verband, brachte er
die Streitkrifte symbolisch in das Nationenbildungsprojekt Alfonsins ein.

Anders als der eine oder andere erwartete, stoppten diese Schuldan-
erkenntnisse die Vertreter der Angehérigenorganisationen nicht in ihrem
Bestreben, eine moglichst vollstindige Aufarbeitung der Diktaturverbre-
chen und die Bestrafung der Verantwortlichen zu fordern. Im Gegenteil:
Indem das Schuldanerkenntnis symbolisch und aufgrund der Amnestie
straflos blieb, motivierte es die Menschenrechtsorganisationen auf ihre
Kernforderungen zu bestehen — zu der die Bestrafung der Titer gehor-
te — und diese auch offen zu fordern. Dieselbe Dynamik findet sich bei
den erwihnten Reparationsprogrammen. Zwar nahmen viele Angehéri-
ge der Verschwundenen und direkt Betroffene von Menschenrechtsver-
letzungen die Gelder an — auch weil sich ihnen aufgrund einer duflerst
prekiren finanziellen Lage kaum Alternativen boten. Gerade aber um zu
verhindern, dass die Entgegennahme dieser Gelder als Preisgabe ihrer
fundamentalen Forderung nach Gerechtigkeit und der Bestrafung der
Verantwortlichen der Diktatur gewertet wurde, waren sie gezwungen,
erst recht fiir ihre Kernforderungen einzutreten.

Das Besondere der juicios de la verdad gegeniiber Wahrheitskommis-
sion, Strafprozess und Reparationen lag darin, dass die symbolische An-
erkennung von Recht und Wahrheit im Fokus der Fragestellung stand.
Wihrend in einem rechtsstaatlichen Verfahren die Verantwortung des
Tdters im Zentrum der Auseinandersetzung liegt, stand hier im Zent-
rum die Anerkennung der Opfer, zu der die Titer nicht gezwungen, an
der sie aber durch ihre Prisenz beteiligt waren. Mit den juicios de la verdad
zeigte sich die Bedeutung, die das Traumamotiv mittlerweile hinsichtlich
der Frage des Umgangs mit der Vergangenheit eingenommen hatte und
sie zeigten zudem, wie Wahrheit und Recht sich so vermischen konn-

2:28:00.

281


https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

ten, dass nach Verantwortlichkeiten auch dort gefragt werden konnte, in
denen herkémmliche justizielle Verfahrensweisen nicht méglich waren.

Durch das Beharren auf einen sehr emphatischen Begriff von Wahr-
heit und Recht konnte wiederum die Gefahr entstehen, dass Gruppen he-
rausfallen koénnen, die sich einer simplifizierenden Opferdefinition ent-
zogen. Hierzu zihlen beispielsweise die Uberlebenden der Haftlager, auf
deren schwierige Situation im Spannungsverhiltnis von Misstrauen und
Schuldgefiithlen schon eingegangen wurde. Die Frage, was und wie an-
erkannt werden sollte, bedingte hierbei eine Eigenreflexion genauso wie
die Auseinandersetzung mit der Frage, welche moralische Position die
Uberlebenden im Hinblick auf die Angehérigen iiberhaupt finden konn-
ten. Diesbeziiglich wurde Literatur immer wichtiger. Mit einem gréfleren
zeitlichen Abstand lisst sich etwa ein regelrechter Boom der Testimoni-
alliteratur feststellen. Dazu gehéren Texte von direkten Uberlebenden
ebenso wie von Menschen, die durch eine rechtzeitige Flucht ins Exil der
Verfolgung entgehen konnten.

Ein weiteres komplexes Element ist die eigentliche Frage der An-
erkennung des Korpers und der Widerspruch zwischen der auch kultu-
rell grundlegenden Praxis der Totenehrung und dem Umstand, dass die
Forderung »aparicién con vida« darauf basiert, dass die Verschwundenen
eben nicht tot sind. Diese offensichtlich realititsferne Forderung nach
aparicién con vida lisst sich so nicht blof als die Forderung von Eltern
interpretieren, die sich nicht damit abfinden konnten, dass ihre Kinder
nie wieder kommen wiirden. Vielmehr driickt sich darin ein Wider-
spruch gegen die Forderung nach verdad y justicia aus, die gerade dar-
auf basiert, dass das Schicksal der Diktaturopfer klar und benennbar ist.
Oder anders gesagt: Das Faktum, dass letztlich nur die Anerkennung der
toten Verschwundenen als Tote moglich ist, wird symbolisch durch die-
se Forderung herausgefordert und sich so dem offiziellen Diskurs von
Wahrheit und Recht entgegengesetzt. Die Unmdglichkeit, eine vollstin-
dige Anerkennung zu erreichen, driickt sich durch eine unerreichbare
Forderung aus.

Letztlich waren es Organisationen wie H. I. J. O. S. und die Madres de
Plaza de Mayo, welche an die revolutioniren Positionen vieler Verschwun-
dener ankniipften. Sie markierten das Scheitern jedes Versuches, eine
entpolitisierende Anerkennung der Verschwundenen durchzusetzen und
einen Bruch in der argentinischen Geschichte zu propagieren. Damit ver-
bunden war eine neuerliche Bezugnahme auf die Verschwundenen als

2:28:00.



https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung von Anerkennung beim Umgang mit Diktaturvergangenheit

Subjekte und der Widerstand gegen Formen der Aberkennung, mit wel-
chen das bisherige Regime der Anerkennung einherging.

Es ist in diesem Kontext nachzufragen, inwiefern durch die Zuwei-
sung einer revolutioniren Identitit an die Desaparecidos wieder neue
Formen von Aberkennung entstanden sind. Der Fokus der vorliegenden
Untersuchungen lag auf dem Zeitraum zwischen 1976 und 1995. Das 6f-
fentliche Bekenntnis auf das revolutionire Erbe entstand aber eher spiter
und vor allem im Nachgang liele sich dabei postulieren, dass nunmehr
ein drittes Regime der Anerkennung sich Geltung zu verschaffen such-
te, wobei hierbei die Militanz ins Zentrum gestellt wurde. Auch dieses
Regime zeichnet wieder ein bestimmtes Bild der Verschwundenen und
weist ihnen eine bestimmte Rolle in der politischen Landschaft zu. Indi-
viduelle Geschichten gehen dabei unter und die Dialektik zwischen An-
und Aberkennung setzt sich so fort.

Solche oben beschriebenen Anerkennungsregime lassen sich basie-
rend auf Bourdieus Konzept der Benennungsmacht und Althussers Be-
griff der Anrufung anhand zentraler Terminologien und Symbole disku-
tieren, welche sowohl die Opfer als auch die Repressionspraxis an sich
reprasentieren. Dabei zeigt sich, welche Relevanz das Sprechen tiber die
Vergangenheit fiir die Anerkennung dieser Vergangenheit hat. Mit dem
Sprechen iiber die Militirdikatur wurde ein normativer Rahmen gezeich-
net, der den zukiinftigen Staatsaufbau mitbestimmt. Exemplarisch ldsst
sich dies an der Frage erortern, wie die Opfer und gleichzeitigen Geg-
ner des Militirregimes zu bezeichnen sind. Wihrend die Armee sich in
einem Kampf gegen die das christliche Abendland bedrohende »Subver-
sion« befand, definierten die als Subversive gebrandmarkten sich selbst
als Revolutionire. Angesichts der dramatischen Sicherheitssituation in
den beiden Jahren vor dem Staatsstreich 19776, die bei der Bevolkerung zu
einer immer drastischeren Ablehnung der militanten Gruppen wie Mon-
toneros und EGP fiihrte, zudem sekundiert durch eine entsprechende
Medienkampagne, konnte die Armee zumindest zu Beginn hoffen, dass
deren Sprachregelung Friichte tragen wiirde. Je extremer sich aber die
Repressionsorgane gebirdeten und je mehr sich das Regime sowohl natio-
nal als auch international isolierte, umso mehr konnte es seine Sprachre-
gelung nicht aufrechterhalten. Stattdessen setzte sich auf internationaler
Ebene immer mehr ein Menschenrechtsdiskurs durch, der sich explizit
gegen die Schuldzuweisungen durch die Machthaber wandte, und diesen
mit der Figur der »victima inocente«, des unschuldigen Opfers ersetzte.

2:28:00.

283


https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

Die Versuche der Armeemachthaber, sich auf den Begriff der Menschen-
rechte als Teil der abendlindischen Werteordnung selbst zu beziehen
und die Repressionspolitik als Akt der Verteidigung der Menschenrechte
gegen die Angriffe der Guerilla zu bezeichnen, scheiterten. Zu sehr prag-
ten die trotz klandestiner Vorgehensweise bekannt gewordenen massiven
Menschenrechtsverletzungen das Bild der Militirjunta, was deren Glaub-
wiirdigkeit nachhaltig zerstorte. Zugleich fand sich, wenn auch margi-
nalisiert, weiterhin die Perspektive, die die radikalen Gruppen als Revo-
lutionire und Freiheitskimpfer feierte. Der Preis fiir die Transformation
des politischen Diskurses hin zu einem Menschenrechtsdiskurs war das
Ignorieren des politischen, sozialen und kulturellen Hintergrundes der
buirgerkriegsartigen Konflikte in Argentinien. Zugleich ging damit ein-
her eine partielle Aufgabe der Agency der Opfer, ihrer Subjektivitit. Mit
der Anerkennung des Opfers ging die Aberkennung des revolutioniren
Kimpfers einher. Die Anerkennung der Geschichte der Diktatur wieder-
um brachte die Aberkennung von deren Vorgeschichte mit sich. Erst das
Auftreten von H. L. J. O. S. verlieh einer anderen, einer revolutioniren
Perspektive auf die Diktaturopfer neue Kraft.

Die »Unschuld« der Opfer verband sich diskursiv mit einer weiteren
Exkulpation der argentinischen Gesellschaft. Diese wurde insbesondere
im die Sichtweise der Epoche der argentinischen Postdiktatur prigenden
Bericht des »Ntuinca mas« als eine zwischen zwei Extremen zerriebene
Gesellschaft gezeichnet, welche letztlich wehrlos und in Angst der Ge-
walt- und Terrormaschinerie ausgesetzt war. Die Verschwundenen stan-
den demnach fiir diese Gesellschaft, mit der Anerkennung ihres Op-
ferstatuts anerkannte diese Gesellschaft ihre eigene Unschuld. Deren
Schicksal entwickelte sich so zum Fundierungsnarrativ der gesamten
argentinischen Nation.

Eine wichtige Bedeutung fiir die Anerkennung der Verschwundenen
als Gruppe nahm letztlich eine Zahl ein. Der Hinweis auf »30.000 Ver-
schwundene« (wobei die Verschwundenen letztlich die Diktaturopfer
als solche reprisentierten) bedeutete mehr als die blofle numerische Be-
schreibung einer Opfergruppe der Militirdiktatur. Diese Zahl entwicktel-
te sich zu einem wichtigen Symbol, das die Behauptung, es habe sich um
Einzelfille gehandelt, widerlegen sollte und das ganze Ausmaf der Praxis
des Verschwindenlassens reprisentierte. Dabei zirkulierte die Zahl spi-
testens 1978 — also zwei Jahre nach dem Militirputsch — und stand sym-
bolisch fiir das Ausmaf} an Grauen, das in den klandestinen Haftzentren

2:28:00.



https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung von Anerkennung beim Umgang mit Diktaturvergangenheit

Menschen angetan wurde. »Los trenta mil desaparecidos« identifizierte
die Verschwundenen als Gruppe und war zugleich hilfreich dabei den-
jenigen zu entgegnen, die die Verbrechen des Regimes als Einzelfille ab-
zuwehren trachteten.

Diese besondere Bedeutung einer Zahl, die als Hochrechnung zu
einer Zeit entstand, als das ganze Ausmaf} der Repressionspraxis des Mi-
litirregimes (noch) gar nicht bekannt sein konnte, bringt aber auch einige
Probleme mit sich. Ist die Anerkennung der Verschwundenen von dem
Zutreffen einer bestimmten Zihlung abhingig, dann entzieht sich diese
dem temporiren Charakter und wird statisch. Hierbei stellt sich die Frage,
welchen Einfluss es auf diese symbolische Anerkennung hat, wenn durch
weitere Forschung oder auch eine Wahrheitskommission andere Opfer-
zahlen zu zirkulieren beginnen. Gerade Apologeten der Militirdiktatur
kann die Diskussion um Opferzahlen gelegen kommen, um die Beschrei-
bungen der Griuel der Militirdiktatur grundsitzlich infrage zu stellen.
Zugleich sind besonders Historiker angehalten, moglichst prizise Aussa-
gen zur Vergangenheit zu treffen, was letztlich auch auf die Opferzahlen
zutrifft. Somit stehen zwei Postulate der Anerkennung in einem Konflikt.
Die »trenta mil« weisen darauf hin, dass im Rahmen der Militirdiktatur
zwischen 1976 und 1983 ein Massenmord stattfand, sie reprisentieren
eine historische Kontinuitit zwischen den Aufklirungsbemiithungen der
Verwandten und Menschenrechtsaktivisten in den 1970er Jahren und der
Gegenwart und anerkennen die Verschwundenen als Kollektiv. Dagegen
steht die Uberzeugung, dass jedes einzelne Opfer der Militirdiktatur so
zihlt, dass dessen Existenz Teil einer méglichst prizisen Zihlung werden
soll und dass zur Anerkennung der Vergangenheit eine méglichst genaue
Aufarbeitung gehort. Die beschriebene Gefahr, dass jede Verringerung
der Opferzahl, die das ganze Ausmafl der Diktaturverbrechen als solche
nicht infrage stellen wiirde, Geschichtsrevisionisten in die Hinde spielen
kénnte, macht diese Auseinandersetzung nicht einfacher.

Wenn auch nicht in diesem Ausmaf}, so doch eine dhnliche Bedeu-
tung hat der Begriff des Genozids. Urspriinglich nach dem 2. Weltkieg
vor dem Hintergrund der Vernichtungsspolitik des nationalsozialisti-
schen Deutschland volkerrechtlich in der Genozidkonvention der Verein-
ten Nationen von 1948 festgeschrieben und vor allem auf ethnische Kate-
gorien bezogen, hat er in Argentinien den rechtlichen Kontext verlassen
und hat eine politische Dimension erlangt. Inwieweit solch eine Entkon-
textualisierung iiberhaupt zulissig ist kann hier nicht diskutiert werden.

2:28:00.

285


https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

Jedoch gilt es darauf hinzuweisen, dass der Begriff des Genozids nicht in
erster Linie eine rechtliche Wiirdigung darstellt, sondern zum einen die
Verschwundenen als Gruppe konstituiert, zum anderen eine Verbindung
zur Shoah herstellt, begrifflich so dem Zivilisationsbruch und der syste-
matischen Vernichtung der Menschenwiirde in den klandestinen Haft-
zentren mit dem mitschwingenden Verweis auf den Nationalsozialismus
Ausdruck verliehen wird. Die Anerkennung eines Verschwundenen als
Opfer eines Genozids ermoglicht es dabei, den systematischen Charak-
ter der Repressionspraxis zu beschreiben und zugleich jedem Versuch
entgegenzutreten, den Opfern eine Mitschuld an ihrem Schicksal zuzu-
weisen.

Des Weiteren wurden in der vorliegenden Studie verschiedene andere
Begriffe diskutiert, die alle in einem gewissen Ausmaf fiir die Ab- oder
Anerkennung der Opfer der Militirdiktatur stehen und deren genau-
ere Analyse Hinweise fiir die Machtverhiltnisse beim Umgang mit der
Militirdiktatur geben. Dass Benennungsmacht nicht immer in einem
linearen Verhiltnis zu militdrischer Macht steht, hat die historische Pers-
pektivierung auf diese Entwicklung aufgezeigt. Zusammenfassend kann
festgehalten werden: Durch einen Anerkennungsbegriff, der epistemolo-
gische und normative Dimensionen zusammenbringt, wird es mdéglich
zu verstehen, inwieweit die Wiederherstellung verletzter Subjektivitit mit
den Forderungen nach »Wahrheit« und nach »Recht« einhergeht. Eine
Strategie, die eine bestimmte Anerkennungsordnung zu fixieren ver-
sucht, muss langfristig scheitern, da die Gefahr neuer Aberkennungen
alleine schon aufgrund der grundlegenden dialektischen Verfasstheit
von Anerkennung nicht vermeidbar ist. Anerkennung beschreibt somit
auch keine einmaligen Identititszuweisungen, vielmehr reprasentiert sie
einen historischen Prozess, der unabgeschlossen bleiben muss.

Zum Schluss gilt es, die hier erarbeite Dialektik zwischen An- und
Aberkennung auch auf die vorliegende Arbeit zu iibertragen. In der Ein-
leitung wurde auf die fiir Historiker der argentinischen Diktatur und
Postdiktatur schwierige Situation hingewiesen, moglichst prazise und
kritisch die jeweiligen Diskurse und die Geschichte zu analysieren, sich
dabei aber der Verpflichtung zu Solidaritit und Empathie mit den Opfern
zu stellen. Letztlich schwingt in einem solch sensiblen Unterfangen im-
mer die Gefahr mit, Uberlebenden extremer Gewalt neue Verletzungen
zuzufiigen, indem man — oftmals auch unbewusst — wichtige Aspekte
ihrer Identitdt hinterfragt, oder sie zu einem reinen Objekt der Forschung

2:28:00.



https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung von Anerkennung beim Umgang mit Diktaturvergangenheit

degradiert. Da grundsitzlich jede Anerkennung neue Formen der Ab-
erkennung mit sich bringt, ldsst sich dies auch hier nicht vermeiden. Jede
Aussage beinhaltet gewisse Formen der Objektivierung, und es wire un-
aufrichtig, dies bestreiten zu wollen. Indem aber der Fokus auf die Dyna-
mik der Machtverhiltnisse gelegt wird, ist es mdglich, simtliche Betei-
ligten als Akteure und nicht alleine als Objekte einer bestimmten Politik
oder eines bestimmten Diskurses zu verstehen. Diese Studie erhebt nicht
den Anspruch, »die (abschliefende) Wahrheit« zu formulieren und ein
geschlossenes Bild der Verschwundenen zu zeichnen. Vielmehr verortet
sie sich in einer unabgeschlossenen und unabschliefSbaren Forschungs-
debatte, die genauso von politischen Positionierungen beeinflusst ist, wie
sie auch im politischen Raum interveniert.

2:28:00.

287


https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2:28:00.



https://doi.org/10.14361/9783839435526-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

