1. Einleitung

Die Frage, mit der sich das vorliegende Buch auseinandersetzt, ist, ob
ein Begriff der Gerechtigkeit sinnvollerweise als Grundbegriff einer kri-
tischen Theorie der Gesellschaft fungieren kann. Ausgangspunkt dafiir
ist Karl Marx’ Skepsis an der emanzipatorischen Kraft des Gerechtig-
keitsbegriffs:

»Was ist >gerechte« Verteilung?

Behaupten die Bourgeois nicht, daf§ die heutige Verteilung >gerecht« ist?
Und ist sie in der Tat nicht die einzige >gerechte« Verteilung auf Grund-
lage der heutigen Produktionsweise?« (Marx 1987 [1875]: 18)

Bekanntlich ist Marx ein Kritiker der »heutigen« kapitalistischen Pro-
duktionsweise. Wie das Zitat aus der Kritik des Gothaer Programms
zeigt, lasst sich diese kritische Haltung fur Marx allerdings nicht mithil-
fe des Vokabulars der Gerechtigkeit addquat fassen.> Im Gegenteil sogar
mag die normative Perspektive der Gerechtigkeit gerade die »heutige][]
Produktionsweise« noch stabilisieren, indem sie diese als gerecht aus-
zeichnet. In der Marx-Forschung hat sich insbesondere seit den 1970er
und 1980er Jahren eine differenzierte Debatte dariiber entsponnen, ob
Marx fir seine Kritik an der kapitalistischen Produktionsweise einen
anderen (nicht biirgerlich-distributiven) Gerechtigkeitsbegriff zugrunde
legt, ob er ein anderes normatives Vokabular, womdglich ein ethisches
und kein moralisches, verwendet oder ob er gar keine normative, son-
dern eine blof$ funktionale Kritik dufert.? Fiir den Kontext dieser Arbeit

1 Die Kritik des Gothaer Programms wurde 1875 von Marx verfasst und
1891 das erste Mal veroffentlicht. Die zitierte Fassung (MEW) basiert auf
Marx’ Handschriften von 1875, weshalb ich diese Jahreszahl in Klammern
angebe.

2 Eine einschlagige Stelle in Das Kapital ist: »Der Umstand, daf§ die tagli-
che Erhaltung der Arbeitskraft nur einen halben Tag Arbeitstag kostet, ob-
gleich die Arbeitskraft einen ganzen Tag wirken, arbeiten kann, daf$ daher
der Werth, den ihr Gebrauch wihrend eines Tages schafft, doppelt so grofs
ist als ihr eigner Tageswerth, ist ein besondres Gliick fir den Kaufer, aber
durchaus kein Unrecht gegen den Verkidufer.« (Marx 2019 [1867]: 162,
Herv. E.N.) Siehe auch Michael Quantes Kommentar zu dieser Stelle: »Die
fiir die Mehrwertproduktion notwendige Verwendung der Arbeitskraft tiber
ihren Tauschwert hinaus ist also Marx zufolge kein Unrecht innerhalb der
rechtlichen und moralischen Vorstellungen von Gerechtigkeitskonzeptio-
nen.« (ebd.: 854)

3 Fur den deutschen Kontext siehe etwa: Leist 1985, Wildt 1997, Quante
2018. Fiir den englischsprachigen Kontext siehe beispielhaft: Wood 1972,
Buchanan 1982, Geras 1985, Lukes 1985 und jiingst Shoikhedbrod 2019.

15

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

ist unabhingig davon, wie man diese Fragen beantwortet — also auch
fur den Fall, dass man zu dem Schluss kommt, Marx lege einen auf
bestimmte Weise modifizierten oder erweiterten Gerechtigkeitsbegriff
zugrunde —, entscheidend, dass der -sMarx’sche Verdacht« gegentiber dem
Gerechtigkeitsbegriff pragend war fiir dessen Verwendung innerhalb der
Kritischen Theorie der Frankfurter Schule.+ Das gilt sowohl fiir die Mit-
glieder der sogenannten ersten Generation, etwa Max Horkheimer und
Theodor W. Adorno, als auch fiir die sogenannte zweite und dritte Ge-
neration der Kritischen Theorie sowie fiir heutige Sympathisanten einer
kritischen Theorie.s Aufgrund von Marx’ Verdacht kann der Gerechtig-
keitsbegriff in diesen Kontexten nicht vorbehaltslos verwendet werden,
sondern muss stets auf seinen emanzipatorischen Gehalt hin befragt wer-
den. Ausgehend von einem Vorschlag, wie der Kern des systematischen
Gehalts der Skepsis am Gerechtigkeitsbegriff zu fassen ist, wird in die-
sem Buch ein zeitgenossischer Vorschlag fur eine kritische Theorie der
Gerechtigkeit, namlich Rainer Forsts, analysiert. Dabei ist die Intuition
leitend, dass die Skepsis am Gerechtigkeitsvokabular zwar berechtigt ist,
der Gerechtigkeitsbegriff aber gleichwohl, gerade fiir pluralistische Ge-
sellschaften und >zwischen«< Gesellschaften, eine normative Perspektive
bietet, auf die man schwerlich verzichten kann.

Der normative Grundgedanke von Forsts Gerechtigkeitstheorie ist,
dass eine soziale Ordnung, um gerecht zu sein, gegentiber allen Betrof-
fenen addquat rechtfertigbar® sein muss und dass dies — tiber die Zeit
hinweg — nur dadurch gewahrleistet werden kann, dass die soziale Ord-
nung selbst einen Mechanismus enthalt, durch den die addquate Recht-
fertigbarkeit gegeniiber den Betroffenen tiberpriift werden kann und so-

4  Fir eine tberblicksartige Darstellung der Verarbeitung des >Marx’schen Ver-
dachts< gegeniiber dem Gerechtigkeitsbegriff bei einigen Autor/innen der
frithen und spiteren Kritischen Theorie siehe: Neuhann und Ronge 2016.

5 Ich folge der Konvention >Kritische Theorie« zu schreiben, wenn die Kritische
Theorie der Frankfurter Schule gemeint ist und >kritische Theorie« zu ver-
wenden, um sowohl Theoretiker/innen, die zwar nicht personell, aber me-
thodisch mit der Kritischen Theorie sympathisieren, als auch ein breiteres,
oft US-amerikanisches Verstiandnis der gemeinsamen Methode einzuschlie-
fen — und damit auch methodische Vorgehen, die sich etwa an Foucault
oder der feministischen Theoriebildung orientieren. Vgl. Amy Allens Unter-
scheidung von »critical theory« im engen und weiteren Sinn (Allen 2016a:
xii f£.).

6  Ich schreibe an dieser Stelle »addquat rechtfertigbar< und nicht einfach
srechtfertigbar<, weil Forst, wie spater deutlich werden wird, Rechtferti-
gung als normativ neutralen Begriff verwendet. In diesem Sinne wire mit der
bloflen — nicht addquaten — Rechtfertigung einer sozialen Ordnung fiir die
Gerechtigkeit noch nicht viel gewonnen; die infrage stehende soziale Ord-
nung wiirde dann womdglich durch ideologische Rechtfertigungen gestiitzt.

16

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

mit auch mitkonstituiert wird. Die moralische Grundlage ist dabei die
Vorstellung, dass Menschen ein Recht auf und eine Pflicht zur Recht-
fertigung haben. Forst entwickelt seine Gerechtigkeitstheorie seit Be-
ginn der 1990er Jahre und schliefSt auch in seiner aktuellen Arbeit wei-
ter daran an. Den Ausgangspunkt bildet seine Monographie Kontexte
der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jenseits von Liberalismus und
Kommunitarismus (1996). Die wichtigsten Aufsitze, die sein dort be-
gonnenes Programm weiterentwickeln, finden sich in drei monographi-
schen Aufsatzsammlungen: Das Recht auf Rechtfertigung. Elemente ei-
ner konstruktivistischen Theorie der Gerechtigkeit (2007), Kritik der
Rechtfertigungsverbiltnisse. Perspektiven einer kritischen Theorie der
Politik (201 1) und Normativitiat und Macht. Zur Analyse sozialer Recht-
fertigungsordnungen (2015). Die aus seiner Habilitationsschrift hervor-
gegangene Monographie Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und
Gegenwart eines umstrittenen Begriffs (2003) setzt methodisch und in-
haltlich einen anderen Schwerpunkt, indem sie mehr als Forsts andere
Schriften eine historische Arbeit darstellt und sich inhaltlich auf den To-
leranz- anstatt den Gerechtigkeitsbegriff fokussiert. Gleichwohl ist diese
Arbeit, wie deutlich werden wird, sowohl methodisch als auch inhaltlich
eng mit seinen anderen Schriften verwoben.

Der Bezug auf die kritische Theorie ist bei der Analyse von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie negativ. Ich beginne nicht mit einem positiven Vor-
schlag dafiir, welchen Merkmalen eine kritische Theorie entsprechen
muss, und iiberpriife dann, ob Forsts Vorschlag einer Gerechtigkeitstheo-
rie diesen entspricht. Ich rekonstruiere stattdessen den systematischen
Gehalt der Kritik am Gerechtigkeitsbegriff aus dem Kontext der kriti-
schen Theorie und analysiere davon ausgehend Forsts Gerechtigkeits-
konzeption. Den systematischen Gehalt dieser Kritik fasse ich unter zwei
Formen der Beherrschung zusammen, die der Gerechtigkeitsbegriff in
zwei unterschiedlichen Konzeptionen, einer libertiaren und einer egalita-
ristischen, produziert: Ausbeutung bzw. Machtstabilisierung” und Nor-
malisierung. Eine wichtige und noch zu erlduternde Voraussetzung die-
ser Systematisierung ist, dass ich — im Ubrigen wie Marx — von der Kritik
an einem Gerechtigkeitsbegriff ausgehe, der intrinsisch verkntipft ist mit
der Idee, dass sich Gerechtigkeit in positivem Recht manifestieren muss.

Die Hauptthese dieser Arbeit ist, dass eine kritisch-prozedurale Kon-
zeption der Gerechtigkeit, zu der ich Forsts Ansatz rechne, die Be-
herrschungsformen von Ausbeutung und Normalisierung nicht veran-
lasst, allerdings — zumindest ohne weitere Ergdnzung der Konzeption
— ein Potential fur die Produktion einer anderen zweistufigen Form der

7 Ich verwende eine weite Variante des Ausbeutungsbegriffs, die mit >Ausbeu-
tung« die Stabilisierung von kritikwiirdigen Machtverhaltnissen bezeichnet,
siehe 3.1.2.

17

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Beherrschung hervorbringt. Diese Hauptthese der Arbeit gilt allerdings
nur fir die Version kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, die ich im An-
schluss, aber auch in Abgrenzung von Forst bestimme. Die Punkte der
Abweichung mache ich im Verlauf der Arbeit kenntlich. Die andere zwei-
stufige Form der Beherrschung besteht einerseits auf einer gesellschaft-
lichen Makroebene in Prozessen der sozialen Beschleunigung. Unter so-
zialer Beschleunigung verstehe ich im Anschluss an Hartmut Rosa die
stetige Verringerung der Zeitspanne, in der soziale und kulturelle Insti-
tutionen, die fir Individuen handlungsleitend sind, inklusive Gesetzes-
normen, soziale Geltung innehaben (vgl. Rosa 2005: 133). Andererseits
bezieht sich Flexibilisierung auf die individuelle Subjektivierungsebene.
Flexible Individuen passen sich an wechselnde Umstande an, unabhingig
davon, ob sie diese befiirworten oder nicht, und schlieflich ohne tiber-
haupt eine Bewertung der Veranderung der fur sie relevanten Umstiande
vornehmen zu konnen. Warum und inwiefern ich >Beschleunigung< und
»Flexibilisierung« als Formen der Beherrschung ansehe, werde ich an ge-
gebener Stelle begrunden und erldutern (10.3).

Der genannte normative Grundgedanke von Forsts Gerechtigkeits-
theorie sowie die skizzierte Hauptthese der Arbeit deuten auf den titel-
gebenden Bezug der hier behandelten Fragestellung nach der Moglich-
keit einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit auf die Zeitstrukturen
des Rechts hin. Gerecht in Forsts Sinne ist eine soziale Ordnung, wenn
sie sich dann verandert, wenn Betroffene gute Griinde gegen Bestand-
teile der Ordnung hervorbringen, und wenn sie dann stabil bleibt, wenn
schlechte Griinde der Betroffenen (oder anderer) gegen die Ordnung
gedulert werden (bzw. gute Griinde der Betroffenen® sie stiitzen). Da-
mit kann eine soziale Ordnung nicht ein fiir alle Mal gerecht sein, son-
dern muss sich im Verlauf der Zeit entsprechend den guten Griinden
der (sich verandernden) Betroffenen verandern, um gerecht zu sein und
zu bleiben. Gerechtigkeit zielt also letztlich auf eine angemessene Form
der sozialen Entwicklung in der Zeit und nicht auf einen Zustand. Ohne
die normative Stofsrichtung dieser Idee zu hinterfragen, entwickle ich
im Laufe der Arbeit die hier zunichst nur skizzierte These, dass es mit
den von Forst bereitgestellten Mitteln alleine nicht moglich ist, diese
Form der Gerechtigkeit in der Zeit hinreichend zu bestimmen. Das be-
deutet, dass zwar die Verdnderung einer sozialen Ordnung in der Zeit
aus Grinden der Gerechtigkeit gefordert ist. Die Kriterien aber, die gute
Griinde, die eine Veranderung der sozialen Ordnung veranlassen sollten,
von schlechten Grunden, die keine Veridnderung veranlassen sollten, in

8  Sobald Forsts Kriterien fiir >gute« Griinde (Reziprozitit und Allgemeinheit)
eingefiihrt sind (siehe ausfiihrlich 6), wird sich die Qualifikation >fiir die Be-
troffenenc eriibrigen, da gute Griinde, fiir Forst, per definitionem Griinde fur
die Betroffenen sein miissen.

18

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WELCHE GERECHTIGKEIT?

Forsts Programm unterscheiden konnen sollen (Reziprozitat und Allge-
meinheit), konnen dies schlussendlich nicht hinreichend leisten. Dem-
entsprechend erscheint dann, wie zu zeigen sein wird, falschlicherwei-
se die Verdnderung sozialer Ordnungen per se als wiinschenswert. Ein
geringer werdender Abstand von mafSgeblichen Verdnderungen sozia-
ler Ordnungen kann, wie oben eingefithrt, mit Rosa >soziale Beschleu-
nigung« genannt werden. Soziale Beschleunigung wiederum fithrt zu der
Produktion von flexiblen Identititen. Und >Beschleunigung< und >Fle-
xibilisierung« sind, so werde ich argumentieren, aus Gerechtigkeitsper-
spektive selbst nicht wiinschenswert. Die Weise, in der somit Zeit und
Gerechtigkeit in Bezug gesetzt werden, unterscheidet sich von den in
der zeitgenossischen Gerechtigkeitstheorie prominenten Debatten um
intergenerationale Gerechtigkeit und historische (Un)Gerechtigkeit (vgl.
Schefczyk 20162 und 2016b). Darin werden etwa die Fragen danach,
wie speziell vergangenes Unrecht bewertet und Gerechtigkeitspflichten
gegeniiber zukiinftigen Generationen verstanden werden konnen, ge-
wissermafSen als zugehorig zu einem Teilgebiet der Gerechtigkeitstheo-
rie — neben anderen wie beispielsweise globaler Gerechtigkeit — begrif-
fen.? Nach meinem Verstandnis hingegen ist Gerechtigkeit in ihrem
Bezug auf positives Recht™ insgesamt intrinsisch mit Fragen der (histo-
rischen*) Zeit verkniipft und die >Zeitfrage« nicht ein spezifisches An-
wendungsfeld der Gerechtigkeitstheorie.*

Im weiteren Verlauf der Einleitung werde ich auf drei Aspekte genau-
er eingehen: den fiir den Kontext der Arbeit relevanten Gerechtigkeits-
begriff (1.1), die methodische Perspektive (1.2) und den Aufbau der Ar-
beit (1.3).

1.1 Welche Gerechtigkeit?

Auch wenn das folgende Kapitel 2 noch einmal der Frage gewidmet ist,
welcher allgemeine Gerechtigkeitsbegriff fiir die Arbeit relevant ist, wo-
bei insbesondere das Verhiltnis von Gerechtigkeit und modernem Recht

9  Kiritik an einer »iiberbordenden Pluralisierung« innerhalb der Gerechtig-
keitstheorie tibt auch Forst (Forst 2007a: 285).

10 Zum Verhiltnis von Recht und Zeit, siehe erst Kapitel 8 und 11.

11 Siehe Kapitel 11.

12 In seinem Aufsatz »Die zeitliche Dimension der Gerechtigkeit und ihre Be-
deutung fiir die Ethik « zeigt Schmiicker die intrinsische zeitliche Dimension
von drei Arten der Gerechtigkeit, namlich distributiver, restitutiver und re-
tributiver Gerechtigkeit auf (Schmiicker 2016). Diese Arten der Gerechtig-
keit sind allerdings nicht die, die in dieser Arbeit primar interessieren.

19

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

im Fokus steht, seien hier bereits drei allgemeinere Bemerkungen dazu
gemacht, welche >Gerechtigkeit« in dieser Arbeit untersucht wird.

Da >Gerechtigkeit« in den Blick genommen werden soll als moglicher
Grundbegriff einer kritischen Theorie der Gesellschaft, blende ich ers-
tens Verwendungen von >Gerechtigkeit< aus, die den nicht weiter be-
stimmbaren, unverfiigbaren normativen >Uberschuss< der Gerechtigkeit
ins Zentrum riicken.” In individueller Perspektive sei damit auf alteri-
tatstheoretische Ethiken hingewiesen, die die Erfillung einer unendli-
chen ethischen Verantwortung gegentiber >dem Anderen« als Gerechtig-
keit bezeichnen (vgl. Lévinas 2002 [1961])."* Rechtstheoretisch hat diese
Idee die Konsequenz, dass ein allgemeines Recht als eines erscheint, das
niemals gerecht sein kann, weil es dem einzigartigen Individuum niemals
angemessen gegeniiber treten kann, d.h. ihm gerecht werden kann (vgl.
Derrida 2014 [1990]).'s Konkret beschreibt Derrida das in Bezug auf die
Frage, inwiefern ein richterliches Urteil gerecht zu sein vermag.*¢ Seine
These ist, dass die Gerechtigkeit des Urteils nicht dadurch gesichert wer-
den kann, dass es sich am geltenden Recht orientieren muss. Das ldsst
sich auch nicht dadurch verandern, dass das geltende Recht verbessert
wird. Ein gerechtes Urteil wurde gerade dadurch verhindert, dass es zu
stark auf das geltende Recht vertraut (vgl. Menke 2004 [2000]: 129).
Gleichzeitig ist Gerechtigkeit aber auch nicht ohne irgendeinen Bezug
aufs Recht denkbar (vgl. Menke 2004 [2000]: 128). Ein gerechtes Ur-
teil (und somit Gerechtigkeit simpliciter in diesem Bild) ist — wenn tiber-
haupt — nur als eine Art Widerfahrnis moglich. Die Wahrscheinlichkeit
der Gerechtigkeit eines Urteils kann man nur dadurch erhéhen, dass man
anerkennt, dass sie nicht durch vorher festgelegte Regeln (Recht) gesi-
chert werden kann (vgl. Menke 2004 [2000]: 131).

Ohne behaupten zu wollen, dass solche Perspektiven dem Denken
tber gesellschaftliche Verhiltnisse nichts hinzufiigen kénnten,'” ist der
blofle Verweis auf Gerechtigkeit als erstrebenswerter, nicht erreichba-
rer und nicht weiter bestimmbarer Fluchtpunkt jedenfalls nicht hinrei-
chend, um Gerechtigkeit als Grundbegriff einer kritischen Theorie der

13 Die Rede von einem Uberschuss der Gerechtigkeit iibernehme ich von Jorn
Reinhardt, der ihr eine Monographie gewidmet hat (Reinhardt 2009).

14 Bei Adorno findet sich ein vergleichbares Verstindnis von Gerechtigkeit als
angemessener Erfassung eines konkreten anderen bzw. auch einer konkre-
ten anderen Sache oder Situation vgl. Neuhann und Ronge 2016: 242.

15 Derrida schlieft explizit an Lévinas an: Derrida 2014 [1990]: 45f. Vgl. zu
Lévinas’ und Derridas Gerechtigkeitsbegriff: Honneth 2012b [2000]: insb.
I53—165.

16 DasProblem der richterlichen Rechtsanwendung diskutiere ich in Bezug auf
Habermas und Forst in 8.3.

17 Vgl. zu dem, was eine Lektiire von Lévinas zum Nachdenken tiber Politik
beitragen kann, etwa: Buddeberg 2016: 114f.

20

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WELCHE GERECHTIGKEIT?

Gesellschaft in Erwagung zu ziehen.™ Gleichwohl ist diese Ausklamme-
rung der genannten Perspektive der »Gerechtigkeit als Uberschuss« zu
relativieren, da ich ihr an zwei Stellen in der Arbeit nahekomme. Ers-
tens rekurriere ich in Kapitel 7, in dem es um die normative Grundla-
ge der Gerechtigkeit geht, auch auf die Idee eines unbestimmbaren nor-
mativen Uberschusses des anderen Menschen. Allerdings ist dort dann
blof§ der Grund der Gerechtigkeit und nicht die Gerechtigkeit selbst ge-
meint. Zweitens beschreibe ich in Kapitel 11 und im Schluss (12.), dass
die Entwicklung des Rechts in der Zeit auch nur dann als gerecht ver-
standen werden kann, wenn sie nicht versucht, historische Ereignisse (im
emphatischen Sinne*) zu unterdriicken. Der emphatische historische Er-
eignisbegriff — auch wenn er auf einer kollektiven und nicht individuel-
len Ebene angesiedelt ist — erinnert an den verwendeten Ausdruck von
»Gerechtigkeit als Widerfahrnis-.

Der Gerechtigkeitsbegriff wird hier, zweitens, im politisch-sozialen
Kontext betrachtet. Damit ist einerseits eine Abgrenzung von der Ver-
wendung des Begriffs in individualethischer Hinsicht gemeint (wie bei
alterititstheoretischen Ethiken, s.o., und in antiken Ethiken, s.u.)*°. An-
dererseits wird damit eine strikte Trennung von sozialer (oft distributiv
verstandener) und politischer Gerechtigkeit (oft auch mit Legitimitit be-
zeichnet, vgl. 6.4.6) vermieden.

Drittens mochte ich etwas ausfihrlicher in Bezug auf Aristoteles’ klas-
sische Unterscheidungen zwischen verschiedenen Arten der Gerechtigkeit
in der Nikomachischen Ethik noch genauer kliren, um welche Gerechtig-
keit es mir geht, und dabei auch herausarbeiten, in welchem Sinne mich
eine moderne Gerechtigkeit interessiert, was dann im folgenden Kapitel
2 weiter ausgefithrt wird. Aristoteles unterscheidet zunachst zwischen
einer allgemeinen und einer partikularen Gerechtigkeit. Die allgemeine
Gerechtigkeit bezeichnet die wichtigste individuelle Tugend. Gleichwohl
ist sie eine Tugend, die sich auf das gute Verhalten gegeniiber und mit
anderen beziebt (vgl. Ladwig 2011: 60). Bei Platon war die Gerechtig-
keit noch vor allem als Tugend gegen sich selbst zu verstehen (vgl. Lad-
wig 2011: 60). Gerechtigkeit als solch eine umfassende individuelle Tu-
gend>*! ist nicht Thema dieser Arbeit. Bei der partikularen Gerechtigkeit
geht es um einen speziellen Gegenstandsbereich, namlich um solche Din-
ge, von denen Menschen »ein Zuviel und ein Zuwenig haben konnen«

18 Vogelmann kritisiert die Ausklammerung solcher Perspektiven der Gerech-
tigkeit aus dem >Kerngeschift« der politischen Philosophie, was ich hier also
gewissermafSen — entgegen seiner Kritik — wiederhole. Vgl. Vogelmann 2016:
86, Fn. 33.

19 Zum emphatischen Verstindnis von Ereignissen, siehe 11.1.

20 Auch Fragen lokaler Gerechtigkeit stehen in dieser Arbeit nicht im Zentrum,
dazu: Elster 1992.

21 Vgl. zur Gerechtigkeit als Tugend: Borchers und Guinebert 2016.

21

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

(Aristoteles 2017: 146 [NE'V, 13, 1137a]). Obwohl Aristoteles die parti-
kulare Gerechtigkeit auch als individuelle Teiltugend bezeichnet, spielen
fiir ihre Umsetzung intersubjektive Normen, die eben diesen Bereich der
Dinge regeln, von denen man zu viel oder zu wenig haben kann,** eine
bedeutende Rolle (vgl. Fleischacker 2004: 19).23 Das Feld der partikula-
ren Gerechtigkeit ist fir den Kontext dieser Arbeit relevanter. Innerhalb
der partikularen Gerechtigkeit unterscheidet Aristoteles zwischen austei-
lender (oder distributiver) und ausgleichender Gerechtigkeit.
Distributive Gerechtigkeit bezeichnet die Forderung, dass Ehre, poli-
tische Amter oder Geld nach dem Mafstab der » Wiirdigkeit« (Aristote-
les 2017: 125 [NEV, 6, 113 12]) verteilt werden (vgl. Fleischacker 2004:
19). In seinem Buch A Short History of Distributive Justice (2004) ar-
gumentiert Samuel Fleischacker iiberzeugend, dass das, was John Rawls
und Philosoph/innen, die an ihn anschlieflen, unter distributiver Gerech-
tigkeit verstehen, sich mafsgeblich von dem urspriinglichen aristoteli-
schen Sinn unterscheidet (vgl. auch Hinsch 2016). Bei Aristoteles ginge
es bei der distributiven Gerechtigkeit darum, jedem das Seine zu ge-
ben.*+>Jedem das Seine zu geben« bedeutet bei Aristoteles jedem das zu
geben, was er (seiner Wiirdigkeit entsprechend) verdient. Was verschie-
dene Individuen verdienen, kann dabei allerdings sehr unterschiedlich
sein. Nichtsdestoweniger werden Individuen dabei in gewisser Hinsicht
gleichbehandelt, weil sie alle gerecht behandelt werden. An dieser Stelle

22 Um Missverstindnissen vorzubeugen, sei hier erwihnt, dass die allgemeine
oder universale Gerechtigkeit auch gesetzliche Gerechtigkeit heif3t. Das heifSt,
dass jemand ein vollstindig tugendhafter Mensch wire, wenn er allen Geset-
zen folgen wiirde. Dabei ist es wichtig zu sehen, dass mit Gesetzen dann Re-
geln in allen moglichen Lebensbereichen (nicht nur bezogen auf Dinge, von
denen man zu viel oder zu wenig haben kann) gemeint sind, es sich also um
die Gesetze einer zu folgenden »>rechtliche[n] Ordnungc[...] in einer sehr wei-
ten Bedeutung« handelt (Bien 2006: 136). Damit ist dann also ganz allgemein
eine wohl eingerichtete Welt gemeint, der entsprechend sich zu verhalten tu-
gendhaft wire (vgl. ebd.). Die Idee eines umfassenden Rechtsverstindnisses
in diesem Sinne wird laut Bien wieder von Hegel aufgegriffen (vgl. ebd.). Mit
einem erweiterten Rechts- bzw. Gerechtigkeitsbegriff in Hegels Sinne setze
ich mich nicht weitergehend auseinander, aber mit Axel Honneths an Hegel
anschlieendem erweiterten Gerechtigkeitsbegriff (siehe 4.1, vgl. auch 2.1).
Vogelmann kritisiert die Ausblendung der erweiterten Perspektive im Main-
stream der politischen Philosophie (vgl. Vogelmann 2016: 86, Fn. 33).

23 Laut Koller hat sich der Fokus der Verwendung des Gerechtigkeitsbegriffs in
der Moderne auf die »institutionelle Rabmenordnung sozialen Handelns«
verschoben — »wihrend das antike und mittelalterliche Gerechtigkeitsden-
ken hauptsichlich auf interpersonales Handeln abstellte« (Koller 2016: 14).

24 Zum Ursprung der Formel >Jedem das Seine< bei Platon, die besonders in
der lateinischen Formulierung von Ulpian als suum cuique berithmt wurde,
siche: Horn 2016: 7.

22

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WELCHE GERECHTIGKEIT?

ist ein bedeutender Unterschied zu modernen Vorstellungen (distributi-
ver) Gerechtigkeit festzustellen. Neu an der modernen Vorstellung von
Gleichheit, die fiir die distributive Gerechtigkeit wichtig ist, ist, dass aus
der Idee, dass alle gleichermafSen gerecht behandelt werden sollen und
damit allen gewissermafSen ein gleicher Wert zugestanden wird, auch
folgt, dass alle in bestimmen Hinsichten tatsdchlich gleich behandelt
werden, »that the equal worth of humanity entails equality in political
and social goods« (Fleischacker 2004: 9). Spezifisch modern ist also ein
»substanzielle[s] Gleichheitsverstindnis« (Ladwig 2011: 11).5 Solch ein
substanzielles Gleichheitsverstandnis lege ich der Auseinandersetzung
mit dem Gerechtigkeitsbegriff in dieser Arbeit zugrunde.>¢

Der ausgleichenden Gerechtigkeit geht es im Gegensatz zur distributi-
ven Gerechtigkeit nicht darum, anhand der individuellen Wirdigkeit an-
gemessen Giiter zu verteilen, sondern den Schaden oder Nachteil, der ei-
ner Person durch den Vorteil einer anderen Person entstanden ist, wieder
auszugleichen.?” Hier kann wiederum zwischen zwei Unterformen unter-
schieden werden: Tauschgerechtigkeit (kommutative Gerechtigkeit) und
wiedergutmachende (oder korrektive), wobei die wiedergutmachende Ge-
rechtigkeit auch zu einer strafenden (oder retributiven) Gerechtigkeit wer-
den kann (vgl. Bien 2006 und Ladwig 201 1: 70). Bei der Tauschgerechtig-
keit handelt es sich um den angemessenen Ablauf einer Transaktion von
Gitern und Leistungen zwischen unterschiedlichen Parteien. Wenn ich ei-
ner Person angeboten habe, ihr Auto fiir 500 Euro zu reparieren, das Auto
dann eine Woche spiter repariert habe, also meine Leistung erfullt ist,
dann ist so lange keine Gerechtigkeit wiederhergestellt, bis ich nicht meine
500 Euro erhalten habe. Wiedergutmachende Gerechtigkeit wird relevant,
wenn ich beim Einparken den Riickspiegel eines anderen Autos bescha-
digt habe. Ich muss den Riickspiegel ersetzen (oder der Besitzerin des Au-
tos eine dem Wert des Riickspiegels vor dem Einparkunfall entsprechende
Entschidigung zukommen lassen), um den entstandenen Schaden wieder
zu korrigieren.*® Die Strafgerechtigkeit* wiederum kommt ins Spiel, wenn

25 Siehe auch: Heller 1987: 2, Gosepath 2008: 398 und Koller 2016: 14.

26 Bei Forst wird spiter die Rede von gualitativer Gleichheit sein, was ich als
eine Unterform des hier referierten substanziellen modernen Gleichheitsver-
stindnisses verstehe, vgl. Kapitel 6.4.7.

27 Die Gleichheitsideen, die hinter der jeweiligen Form der Gerechtigkeit ste-
hen (distributiv/ausgleichend), betrachte ich bezogen auf ihre Bestimmung
nach dem Vorbild geometrischer Proportionalitit (distributiv) auf der einen
und arithmetischer Proportionalitit (ausgleichend) auf der anderen Seite
nicht weiter, siehe dazu zum Beispiel: Fleischacker 2004: 19.

28 Das Problemfeld der wiedergutmachenden oder korrektiven Gerechtigkeit wird
im positiven Recht etwa durch das Rechtsgebiet des Deliktsrechts geregelt.

29 Das Problemfeld der Strafgerechtigkeit oder der retributiven Gerechtigkeit
wird im positiven Recht durch das Rechtsgebiet des Strafrechts geregelt.

23

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

eine Person fur einen Schaden, den sie bei einer anderen Person angerich-
tet hat, nicht nur denselben wieder ausgleichen muss, sondern ihr ein zu-
satzlicher Schaden zugeftgt wird. In dem vorherigen Fall wiirde ich also
beispielsweise der Besitzerin des Autos den neuen Riickspiegel bezahlen
und misste zudem als Strafe noch Sozialstunden ableisten. Abstrakt ge-
sprochen unterscheiden sich also Tauschgerechtigkeit auf der einen und
wiedergutmachende und strafende Gerechtigkeit dadurch, dass es sich im
ersten Fall um eine freiwillige und im zweiten Fall um eine unfreiwilli-
ge (zumindest von einer Partei) Beziehung handelt (vgl. Bien 2006: 163).

Bernd Ladwigs Erlduterungen zu einem moglichen Verstandnis der
Beziehung zwischen distributiver Gerechtigkeit und Tauschgerechtigkeit
sowie wiedergutmachender und strafender Gerechtigkeit sind hilfreich
fiir die weitere Erlduterung der Frage, welche Gerechtigkeit fur den Kon-
text dieses Buches relevant ist. Ladwig schligt vor, sich das Verhiltnis
folgendermafSen vorzustellen:

»Eine einfache Uberlegung spricht dafiir, dass [...] die gerechte Vertei-
lung zeitlich wie logisch die erste ist. SchliefSlich soll sie gewahrleisten,
dass jeder tiberhaupt bekommt, was ihm zusteht. Die Tauschgerechtig-
keit tritt auf den Plan, um durch alle Transaktionen hindurch die Be-
rechtigung aller Besitztiimer zu wahren. Die wiedergutmachende und
die strafende Gerechtigkeit schliefSlich sollen fiir eine Wiederherstellung
gebotener Verhiltnisse sorgen.« (Ladwig 2011: 70)

Die distributive Gerechtigkeit geniefst also eine Vorrangstellung, weil sie
ganz allgemein beschreibt, wie die Verhiltnisse in einer Gesellschaft aus-
zusehen haben. Es macht keinen Sinn von Wiedergutmachung oder Stra-
fe zu sprechen, wenn die geltenden Regeln ohnehin keinem Anspruch der
Gerechtigkeit gentigen. In dieser Arbeit wird Gerechtigkeit auch in die-
sem grundlegenden Sinne (nicht zu verwechseln mit Aristoteles’ allge-
meiner Gerechtigkeit, s.o.) verstanden. Tauschgerechtigkeit, korrektive
und Strafgerechtigkeit werden in dem Sinne als Bestandteile oder Folgen
einer grundlegenden Gerechtigkeit betrachtet, aber in dieser Arbeit nicht
eigenstindig zum Thema gemacht.>* Gleichwohl wird diese grundlegen-
de Art der Gerechtigkeit aber nicht nur als distributive oder soziale Ge-
rechtigkeit verstanden, sondern ebenso als politische und damit als po-
litisch-soziale. Ladwig fragt, unmittelbar nachdem er obigen Vorschlag
fur die Relation der unterschiedlichen Arten der Gerechtigkeit unterei-
nander gemacht hat, nach: » Aber ist die Herstellung gerechter Verhalt-
nisse wirklich eine Frage der Verteilung oder nicht zuerst eine der Herr-

30 Tauschgerechtigkeit wird allerdings in einer libertaren Konzeption der Ge-
rechtigkeit gewissermafSen sogar zum Modell fiirr Gerechtigkeit schlechthin,
vgl. 3.1.1. Fiir eine kurze Problematisierung der fehlenden eigenstindigen
Behandlung von korrektiver und Strafgerechtigkeit in dieser Arbeit, siehe
2.2.

24

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE REFLEXION

schaft?« (Ladwig 201 1: 70) Wenn sie auch und vor allem eine Frage der
Herrschaft ist, wie ich im Laufe der Arbeit mit Forst vertreten werde,
dann ist hiermit die klare Unterscheidung von sozialer Gerechtigkeit und
politischer Gerechtigkeit unterlaufen.

Durch die Auseinandersetzung mit Aristoteles’ verschiedenen Arten der
Gerechtigkeit wurden also drei Aspekte dessen deutlich, welche Gerechtig-
keit fir diese Arbeit relevant ist: Es geht nicht um Gerechtigkeit als indivi-
duelle Tugend, es geht um Gerechtigkeit, die ein substanzielles (im obigen
Sinne) Verstiandnis der Gleichbeit von Individuen zugrunde legt, also mo-
derne Gerechtigkeit, und schlieSlich, wie bereits in der zweiten Bemerkung
formuliert, um Gerechtigkeit als Maf$stab politisch-sozialer Verhaltnisse.

In Kapitel 2 wird dieses Vorverstindnis der Gerechtigkeit anhand von
drei Merkmalen zu dem Vorschlag eines allgemeinen modernen Begriffs
(Konzepts) der Gerechtigkeit ausgearbeitet. Dabei wird der Bezug der
Gerechtigkeit, die fur diese Arbeit interessant ist, zum modernen Recht
verdeutlicht. Zuvor wird im folgenden Unterkapitel (1.2) unter anderem
noch die Unterscheidung zwischen allgemeinem Begriff (oder Konzept)
und Konzeptionen erldutert, die ich fiir meine Auseinandersetzung mit
»Gerechtigkeit« in Kapitel 2 und im restlichen Verlauf der Arbeit verwende.

1.2 Methodische Reflexion

In diesem Unterkapitel mochte ich drei Hinweise zu der methodischen
Perspektive dieser Arbeit machen. Da auch ich die viel zitierte Unter-
scheidung zwischen concept und conceptions of justice von Rawls ver-
wende, gehe ich erstens auf sie ein. Im Anschluss daran erliutere ich
zweitens, inwiefern der Anspruch dieser Arbeit als historischer oder sys-
tematischer zu verstehen ist. Drittens konkretisiere ich den negativen Be-
zug auf die kritische Theorie, den ich oben bereits erwahnt habe.

Konzept und Konzeptionen der Gerechtigkeit

Zum ersten Punkt schreibt Rawls in A Theory of Justice:

»[...] it seems natural to think of the concept of justice as distinct from
the various conceptions of justice and as being specified by the role
which these different sets of principles, these different conceptions, have
in common. Those who hold different conceptions of justice can, then,
still agree that institutions are just when no arbitrary distinctions are
made between persons in the assigning of basic rights and duties and
when the rules determine a proper balance between competing claims
to the advantage of social life.« (Rawls 1999 [1971]: 5)

25

23.01.2026, 20:48:50. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Nach dem ersten Satz des Zitats folgt eine FufSnote, in der Rawls schreibt,
dass er hierbei H.L.A Hart »folgt« [follow]. Es ist allerdings nicht ganz klar,
worin Rawls Hart genau folgt. Hart macht in den von Rawls angegebenen
Seiten in The Concept of Law namlich nicht explizit eine Unterscheidung
von concept und conception der Gerechtigkeit. Inhaltlich nennt Rawls in
dem obenstehenden Zitat zwei Komponenten eines jeden Konzepts der Ge-
rechtigkeit: dass Institutionen dann gerecht sind, wenn sie a) keine willkiir-
lichen Unterscheidungen zwischen Personen treffen (in Bezug auf grundle-
gende Rechten und Pflichten)?*, und b), wenn sie eine angemessene Balance
zwischen unterschiedlichen Anspriichen schaffen, die fiir das soziale Leben
insgesamt von Vorteil ist. Mir scheint allerdings, dass der Verweis auf Hart
nur fiir die erste Komponente (a) passend ist — zumindest bezogen auf Fra-
gen sozialer Gerechtigkeit, um die es Rawls geht (vgl. Rawls 1999 [1971]:
6). Von dem Schaffen einer Balance zwischen unterschiedlichen Anspru-
chen (b) schreibt Hart erst in Bezug auf Fragen ausgleichender Gerechtig-
keit, die auch er, wie oben beschrieben (1.1), als sekundir zu distributiver
(bzw. sozialer) Gerechtigkeit versteht (vgl. Hart 1981 [19671]: 159-163).
Deshalb und weil auch nur dieser Punkt (a) in meinem eigenen Vorschlag
fur den allgemeinen modernen Begriff der Gerechtigkeit wichtig wird (sie-
he Kapitel 2), beschrianke ich mich hier auf die genauere Darstellung von
a).3* Hart schreibt, dass ein zentrales Element der Idee der Gerechtigkeit
(bzw. in Rawls’ Terminologie des Konzepts der Gerechtigkeit) sei: » Treat
like cases alike and different cases differently«« (Hart 1981 [19671]: 155).
Hiermit driickt sich eine » prima facie equality among men« aus (Hart 1981
[19671]: 158). Gleichwohl sei diese Anweisung »by itself incomplete«, man
konnte — wieder in Rawls’ Terminologie — sagen, erganzungswiirdig durch
spezifische Konzeptionen der Gerechtigkeit, die klaren »what resemblan-
ce and differences are relevant« (Hart 1981 [1961]: 155). Damit, dass a)
ein Merkmal des Konzepts oder des allgemeinen Begriffs der Gerechtig-
keit ist, stimme ich tiberein (siehe Kapitel 2). Gleichwohl halte ich dieses
Konzept der Gerechtigkeit bereits fiir ein modernes und nicht eines, das
fur alle Zeiten gilt, wie Rawls es von seiner Beschreibung (auch inklusive
b)) zu glauben scheint (vgl. Rawls 1999 [1971]: 6).3* Davon abgesehen ist

31 Diesen Teil der grundlegenden Begriffsbestimmung der Gerechtigkeit tiber-
nimmt Forst von Rawls (vgl. Forst 2007a: 9).

32 Ich arbeite daher mit einem normativ eindimensionalen Begriff von Gerech-
tigkeit. Das hiefSt an dieser Stelle, dass soziale Balance bereits dann (qua-
si automatisch) mitgeschaffen wire (b), wenn wirklich niemand willkiirlich
behandelt wiirde (a). Dafiir, dass auch Forst so ein eindimensionales Gerech-
tigkeitsverstandnis vertritt, vgl. Kapitel 6. Vgl. zu Forsts Interpretation von
Rawls’ Differenzprinzip, welches als Ausdeutung von (b) zu sehen ist, Ein-
leitung zu IT und Kapitel 7.

33 Hart scheint beziiglich der Frage, ob es bereits in der Antike das Ge-
rechtigkeitskonzept mit dem Merkmal a) gab, unentschieden: »Instead

26

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE REFLEXION

die grundsatzliche Idee der Unterscheidung zwischen Konzept (oder allge-
meinem Begriff) und Konzeptionen festzuhalten: Ein Konzept hat einige
allgemeine Merkmale, die allerdings in verschiedenen Konzeptionen un-
terschiedlich ausgedeutet werden. Damit gibt es eine gemeinsame >Kom-
munikationsbasis< zwischen verschiedenen Konzeptionen; sie sind nicht in-
kommensurabel.3* Gleichwohl halte ich es fiir irrefithrend, beztiglich des
Gerechtigkeitsbegriffs gar nicht die Moglichkeit offen zu halten, dass es
— insbesondere historisch gesehen — unterschiedliche Konzepte und nicht
blof$ unterschiedliche Konzeptionen der Gerechtigkeit gibt. In diesem Sin-
ne mochte ich im Folgenden (Kapitel 2) einen Vorschlag fur die Merk-
male eines modernen Gerechtigkeitskonzepts machen. Ich schliefse mich
Fleischacker an, wenn er schreibt, die gewichtigen Unterschiede zwischen
einer antiken und einer modernen Verwendung von >Gerechtigkeit< wiir-
den unterschitzt, wenn man hier blof$ von zwei unterschiedlichen Kon-
zeptionen spreche (vgl. Fleischacker 2004: 13-16). Fleischacker bezieht
sich insbesondere darauf, dass vormoderne Begriffe von Gerechtigkeit kei-
nen substanziellen Gleichheitsbezug oder keine Betonung der prima facie
Gleichheit von Menschen (Hart) hatten, was fiir den modernen Begriff al-
lerdings entscheidend sei (vgl. 1.1).

Systematischer Geltungsanspruch

Der Geltungsanspruch dieser Arbeit ist, zweitens, vor allem ein systema-
tischer: Ich schlage drei Hauptmerkmale zur Erfassung eines modernen
Gerechtigkeitsbegriffs vor und beschreibe die Ausdeutung dieser Merk-
male und daraus entstehende Probleme von drei unterschiedlichen Kon-
zeptionen (libertar, egalitar, kritisch-prozedural) desselben. Auch bei dem
Vorschlag des allgemeinen modernen Begriffs der Gerechtigkeit geht es mir
nicht primar darum zu behaupten, alle, die in der Moderne (als bestimmter
historischer Periode gedacht) >Gerechtigkeit« verwenden, meinen das, was
ich in Kapitel 2 ausfithren werde. Mich interessiert eine bestimmte Art und

human beings might be thought of as falling naturally and unalterably into
certain classes, so that some were naturally fitted to be free and others to
be their slaves, or as Aristotle expressed it, the living instruments of others.
Here the sense of prima facie equality among men would be absent. Some-
thing of this view is to be found in Aristotle and Plato, though even there,
there is more than a hint that any full defence of slavery would involve
showing that those enslaved lacked the capacity for independent existence
or differed from the free in their capacity to realize some ideal of the good
life.« (Hart 1981 [1961]: 158)

34 Vgl. zu der Kommensurabilitit von verschiedenen Konzeptionen eines Kon-
zepts bezogen auf den Toleranzbegriff und verschiedene Toleranzkonzeptio-
nen: Forst 2003a: 30.

27

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Weise zu denken, ein Gerechtigkeitsdenken, und die Probleme und Vortei-
le davon, so zu denken. Die drei in Kapitel 2 zu erlduternden Hauptmerk-
male eines modernen Gerechtigkeitsbegriffs sind somit gewissermafen als
heuristischer Vorgriff3s zu verstehen. Thre >Richtigkeit« sollte sich daran
bemessen, ob die in dieser Heuristik dargestellten Gerechtigkeitskonzep-
tionen (und ihre Probleme) sowie die Abgrenzung von Philosophien, die
sich explizit von einem Gerechtigkeitsdenken distanzieren, sinnvoll erfasst
werden konnen. Der systematische Anspruch der Arbeit wird aber durch
zwei unterschiedliche Uberlegungen erginzt bzw. relativiert. Insbesonde-
re in Bezug auf Forsts Theorie der Gerechtigkeit erhebe ich erstens — auch
wenn ich mich explizit stirker konstruktiv auf den Text beziehe (insbeson-
dere Kapitel 7 und 8) — einen Anspruch der exegetischen Richtigkeit. Zu-
dem teile ich, zweitens, Andrea Maihofers in Bezug auf Marx beschriebene
Idee, dass der moderne allgemeine Begriff der Gerechtigkeit nicht zeitlos,
sondern »selber als eine spezifische Form gesellschaftlichen BewufStseins []
historisch« sei (Maihofer 1992: 74). Das heif$st — mit Fleischacker (s.o0.) —
auch, dass es nicht »zu allen Zeiten Gerechtigkeitsvorstellungen [oder Ge-
rechtigkeitskonzeptionen, E.N.] gegeben hat« (ebd.) — jedenfalls nicht im
Sinne von Spezifizierungen desselben modernen Begriffs. Damit wird zu-
mindest implizit eine Art historische bzw. zeitdiagnostische These mit die-
ser Arbeit vertreten, namlich, dass es Sinn macht, heutige Gesellschaften
mithilfe eines modernen Gerechtigkeitsbegriffs (in seinen spezifischen Kon-
zeptionen) erfassen zu wollen — oder womoglich sogar auch, dass er fak-
tischen Gerechtigkeitsbewertungen implizit zugrunde liegt. Dafiir mochte
ich zwar nicht argumentieren, aber zumindest auf die Moglichkeit hinwei-
sen, dass es — sozusagen hinter meinem Riicken — kein Zufall ist, dass sich
die Herausforderung, die ich einer kritisch-prozeduralen Gerechtigkeits-
konzeption attestiere, auch als (soziologische) Zeitdiagnose in der Belle-
tristik’¢ und im Feuilleton finden lasst.

Negatives Vorgehen

Bei der Frage nach der Moglichkeit einer kritischen Theorie der Gerech-
tigkeit gehe ich, wie erwihnt, drittens, in gewisser Weise negativ vor,3’

35 Ich schliefle mich dabei locker an Kosellecks Verwendung von >heuristi-
schem Vorgriffc an (Koselleck 1972-1997: XV).

36 Z.B.Kunkel 2005, Probst 2016. Vgl. zu Kunkel: Honneth 2011: 169f. Hon-
neth verweist auf Kunkels Roman als Darstellung einer »Pathologie der
rechtlichen Freiheit«. Zum Verhiltnis dieser Pathologie zur Subjektivierung
von flexiblen Identititen, siche Kapitel 10.

37 Man konnte diesen negativen Zugriff als Wiederholung der in der kritischen
Theorie wirkmichtigen Idee auf Ebene der Theorie verstehen, dass Moral-
oder Politische Philosophie nicht so funktionieren soll, dass in der Philosophie

28

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE REFLEXION

indem ich nicht einen positiven Vorschlag fiir die notwendigen und/oder
hinreichenden Merkmale einer kritischen Theorie mache und dann pri-
fe, ob Forsts kritisch-prozedurale Gerechtigkeitstheorie ihnen entspricht,
sondern von existierenden Kritiken an Gerechtigkeitskonzeptionen aus
dem Kontext der kritischen Theorie ausgehe, sie systematisiere und dann
auf ihre Stichhaltigkeit priife. Aber das Priifen auf Stichhaltigkeit — sowie
tiberhaupt der angemessene Nachvollzug der aus Perspektive einer kriti-
schen Theorie getibten Kritik an der Gerechtigkeitsperspektive — geht na-
turlich auch selbst auf eine bestimmte Art und Weise vor, weshalb hier nun
doch zwei positive Bemerkungen zu meinem methodischen Verstandnis
einer kritischen Theoriebildung gemacht werden sollen.

Selbstreflexion eines normativen Grundsatzes

Eine Aufgabe einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit® ist laut Forst,
dass sie »die MafSstibe ihrer kritischen Tatigkeit ausweisen konnen
[muss], und zwar als solche, die sich auch selbstkritisch auf sich und
ihre eigenen blinden Flecken und Ausschlieffungen zuriickwendet. [...]
Dieser Grundsatz gilt als fur Kritik, auch die Kritik der Kritik, unverzicht-
bar.« (Forst 201 1: 21)4 In dieser Arbeit mochte ich gewissermafSen einen
»blinden Fleck« einer kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit

abstrakte Maf3stibe entwickelt werden, die dann auf gesellschaftliche Verhalt-
nisse angewendet werden, sondern dass normatives Denken sich auf bestehen-
de gesellschaftliche Problemlagen kritisch beziehen sollte. Das nennt Freyenha-
gen in seinem Buch iiber Adorno »methodological negativism«, der besagt:
»the way to find out about something positive [...] is to look at where things
go badly, where the positive element is missing or being denied« (Freyenha-
gen 2013: 4).

38 Wenn ich positiv vorgehen wiirde, miisste ich etwa explizit die Frage themati-
sieren, ob es ein notwendiges Merkmal kritischer Theorie ist, immanente Kri-
tik zu tiben oder nicht und was das tiberhaupt bedeutet. Obwohl ich das nicht
mache, werden Aspekte dieser Frage im Verlauf der Arbeit aufscheinen. Fiir eine
monographische Auseinandersetzung mit immanenter Kritik, siehe: Stahl 2013.

39 An dieser Stelle schreibt Forst von Aufgaben einer kritischen Theorie der
Rechtfertigungsverhiltnisse. Die Kritik von realen Rechtfertigungsverhalt-
nissen hiangt bei Forst aber eng mit der normativen Idee von (rechtferti-
gungstheoretisch bestimmter) Gerechtigkeit zusammen (siehe Kapitel 6).

40 Diesen Anspruch stellt Forst auch noch einmal beztiglich seiner Theorie der
Toleranz, die, wie deutlich werden wird, eng mit seiner Gerechtigkeitstheo-
rie verkniipft ist: »[eine] kritische[] Theorie der Toleranz [...] [soll und kann,
E.N.] nicht nur Formen der Intoleranz, sondern auch Formen repressiver und
disziplinierender Toleranz kritisch [...] analysieren [vermdgen]« (Forst 2003a:
22).

29

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

aufzeigen. Das geschieht im Modus einer Selbstreflexion*', die in diesem
Fall angestofSen wird durch die Frage, ob die Kritik am Gerechtigkeits-
begriff auch auf die kritisch-prozedurale Konzeption zutrifft. Unter der
Selbstreflexion eines normativen Grundsatzes+ verstehe ich im Anschluss
an Christoph Menke zweierlei: einerseits die Reflexion auf den Grund
des normativen Grundsatzes und andererseits auf die Konsequenzen des-
selben (vgl. Menke 2000: 102 und Menke 2005: 156). Die genannten
Beherrschungsformen unterschiedlicher Konzeptionen der Gerechtigkeit
konnen jeweils als Ergebnisse der Reflexion auf die Konsequenzen der
Befolgung des jeweiligen normativen Grundsatzes verstanden werden:
Ausbeutung als nicht-wiinschenswerte (und nicht von der Konzeption
gewunschte) Konsequenz einer libertiaren Gerechtigkeitskonzeption, Nor-
malisierung als ebensolche Konsequenz einer egalitaristischen Gerechtig-
keitskonzeption und, was der Hauptthese der Arbeit entspricht, Beschleu-
nigung und Flexibilisierung als ebensolche potentielle Konsequenzen einer
kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit. In Bezug auf die
Konsequenzen der kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit
wird sich allerdings auch zeigen, dass dies verbunden ist mit einer Refle-
xion auf ihren Grund (siehe zu ihrem Grund Kapitel 7).

Nancy Fraser hat in ihrer Kritik am »second-wave feminism« eine
Selbstreflexion bezogen auf die Konsequenzen der normativen Forderun-
gen dieses Feminismus vorgenommen, die ich hier kurz als Veranschauli-
chung fiir die Methode der Reflexion auf die Konsequenzen eines norma-
tiven Grundsatzes darstellen mochte (vgl. Fraser 2013: 209-226). Fraser
analysiert, dass die von second-wave Feministinnen vorgebrachte nor-
mative Kritik u.a. am Einverdienermodell unbeabsichtigter Weise eine
Legitimation fiir den von Luc Boltanski und Eve Chiapello so benann-
ten »neuen Geist des Kapitalismus« darstellt (Boltanski und Chiapel-
lo 2003 [1999]).# Das Bild eines Doppelverdienerhaushalts etwa wiir-
de, obwohl jeweils das Gehalt einer vollen Stelle fiir die Versorgung der
Kleinfamilie gar nicht ausreichen wiirde, durch die feministische Kritik
als »a new romance of female advancement and gender justice« verklart
(Fraser 2013: 220). Diese »>dangerous liaison«« (Fraser 2013: 224) zwi-
schen second-wave Feminismus und Neoliberalismus bedeute allerdings
weder, dass die normativen Ziele des Feminismus falsch seien, was bei

41 McNay spricht Forsts theoretischer Perspektive ab, eine solche Selbstrefle-
xion vornehmen zu kénnen: McNay 2020.

42 Menke schreibt von der Selbstreflexion der Moral. Da ich die normative
Grundlage der Gerechtigkeit schliefflich als nicht-moralische beschreiben
werde (siehe Kapitel 7), verwende ich hier den weiteren Ausdruck >norma-
tiver Grundsatz«.

43 Auch inhaltlich weist diese Kritik in eine dhnliche Richtung wie meine Pro-
blematisierung der kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit. Vgl.
Teil I, insb. Kapitel 1o.

30

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE REFLEXION

einer Reflexion auf den Grund eines normativen Grundsatzes ein mog-
liches Ergebnis wire,* noch, dass ihre kapitalistische Instrumentalisie-
rung unvermeidbar ist (vgl. Fraser 2013: 224). Frasers Kritik zielt hin-
gegen darauf ab, Feminist/innen davor zu warnen, nicht blof§ moralisch
richtige Forderungen vorzubringen, sondern diese auch hinsichtlich ih-
rer faktischen oder in der Theorie angelegten (Fehl)Wirkungsweisen, ih-
rer Konsequenzen eben, zu untersuchen. Laut Menke sollte dies zu einer
Relativierung der normativen Perspektive fuhren: »[...] it [die Reflexi-
on auf die Konsequenzen, E.N.] should >relativize« the moral attitude
precisely by putting it in relation to its (internal) other.« (Menke 2000:
114)% In Bezug auf die Normativitat der Gerechtigkeit konnte dies hei-
3en, sie nicht zu verabsolutieren, sondern in Bezug zu setzen zu ihren ei-
genen Moglichkeitsbedingungen und Grenzen (vgl. 12).

Diese Form der selbstreflexiven Haltung gegentiber der eigenen theo-
retischen Arbeit und demnach der Vorstellung, dass Selbstreflexivitat+
das wichtigste Gutekriterium fur eine Theorie ist, scheint mir ein ver-
breiteter Anspruch in der zeitgenossischen kritischen Theorie (und nicht
nur hier) zu sein, den, meiner Ansicht nach etwa auch Axel Honneth und
Rahel Jaeggi teilen. Bei Hartmut Rosa hingegen verhalt sich das anders
(sieche Neuhann und Kaczynski 2016 und Kapitel 4).

Theorie und Praxis

Die Seite des Anspruchs auf Selbstreflexivitat, die sich auf die Konse-
quenzen bezieht, hat zudem mit dem Verhaltnis von Theorie und Praxis
zu tun, was ein bedeutendes Thema in der Methodendiskussion der kri-
tischen Theorie darstellt. Grob gesagt ist ein wichtiges Ideal kritischer
Theorie, das ich teile, dass die Stellung von philosophischem Nachden-
ken oder Theorien der Gesellschaft in ihrem Bezug zu realen Verhiltnis-
sen reflektiert wird. Dabei soll die »kritische Theorie [...] weder >ver-
wurzelt« [in den realen Verhaltnissen, realen Interessen, E.N.]| wie die
totalitire Propaganda sein noch >freischwebend« wie die liberalistische
Intelligenz.« (Horkheimer 2011 [1937]: 240)#” Die Reflexion tiber das
Verhiltnis von Theorie und Praxis kann zum Beispiel heifSen, dartiber

44 Vgl. »When morally equal treatment — operating with a certain concept of
a person — fails to do justice to individuals, then it does not necessarily lead
to a new formulation of the concept of a person.« (Menke 2000: 111f.)

45 Vgl. zur Betonung des Anderen der Vernunft in jiingeren kritischen Theori-
en: Anderson 2011.

46 Zu einer Beschreibung dieser selbstreflexiven Haltung in der zeitgendssi-
schen kritischen Theorie im Anschluss an Horkheimers Gegentiberstellung
von traditioneller und kritischer Theorie, siche: Genel und Deranty 2016: 6.

47 Vgl. dazu auch das Problem immanenter Kritik, siehe Fn. 38.

31

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

nachzudenken, ob bestimmte theoretische Konstrukte blof§ geltende
Normen ideologisch reproduzieren, ob das in der Theorie normativ Ge-
forderte, wenn es in seinem Gehalt verbreitet wiirde oder gar Anwen-
dung fande, wirklich wiinschenswerte Konsequenzen produzieren wiirde
oder, ob die philosophische Reflexion >nah genug« an gesellschaftlichen
Verhiltnissen dran ist, dass sie tiberhaupt prinzipiell auf sie »anwend-
bar« wire.+

1.3 Aufbau

Das Buch ist in diese Einleitung, drei tibergeordnete Teile, wobei der ers-
te und zweite vier Unterkapitel und der dritte zwei umfasst, und einen
Schluss gegliedert. Von der Einleitung tiber die Kapitel bis zum Schluss
nummeriere ich durch, sodass sich insgesamt zwolf — unterschiedlich
umfangreiche — Kapitel ergeben. Teil I und II enden mit einem kurzen
Zwischenfazit, welches jeweils auch als Kapitel gezahlt wird (5. und 9.).

Wer an einer umfassenden Rekonstruktion von Forsts Gerechtigkeits-
konzeption interessiert ist, kann m.E. nur Kapitel 6 der Arbeit lesen. Wer
die Arbeiten von Honneth, Jaeggi und Rosa gut kennt, kann m.E. Kapi-
tel 4 iberspringen und trotzdem die Gesamtargumentation des Buches
nachvollziehen.

1. Teil

Der erste Teil heifSt Das Projekt einer kritischen Theorie der Gerechtig-
keit. Ziel dieses Teils ist es, einerseits niher zu verstehen, warum es tiber-
haupt eine Frage — und keine Selbstverstandlichkeit — ist, ob der Gerech-
tigkeitsbegriff als Grundbegriff einer kritischen Theorie der Gesellschaft
dienen kann, und andererseits zu spezifizieren, welchen Herausforderun-
gen begegnet werden miisste (und welchen nicht), um diese Frage posi-
tiv zu beantworten.

Im zweiten Kapitel, dem ersten Kapitel von Teil I, »Ein modernes
Konzept der Gerechtigkeit und die Normativitit des modernen Rechts«
schlage ich drei Merkmale eines politisch-sozialen, modernen Begriffs

48 Insbesondere die letzte Frage wird auch in der analytischen politischen Phi-
losophie im Anschluss an Rawls beziiglich der Gegentiberstellung von idea-
ler und nicht-idealer Theorie und auch in einer jiingeren Debatte um Rea-
lismus diskutiert vgl. Stemplowska und Swift 2012 sowie Geuss 2008. Fiir
eine Darstellung der Verarbeitung des Theorie-Praxis-Problems in der De-
batte um ideale und nicht-ideale Theorie und eine Kritik daran, sieche: Vo-
gelmann 2016: insb. 83ff.

32

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUFBAU

der Gerechtigkeit vor. Dieses Kapitel bewegt sich also auf der Ebene des
Konzepts, d.h., dass die drei Merkmale des allgemeinen Begriffs in ver-
schiedenen Konzeptionen der Gerechtigkeit ausgedeutet werden miis-
sen. Zunichst lege ich im Anschluss an die vorangegangenen Uberle-
gungen in der Einleitung (1.1) dar, dass ein moderner, politisch-sozialer
Gerechtigkeitsbegriff in einem intrinsischen Verhiltnis zur Normativi-
tiat des modernen Rechts steht. Dann erldutere ich nacheinander die drei
Merkmale des relevanten Gerechtigkeitsbegriffs. Das erste Merkmal (2.1
Der reduzierte Blick der Gerechtigkeit) besagt, dass die Perspektive der
Gerechtigkeit auf Gesellschaft oder soziale Begebenheiten stets in be-
stimmter Hinsicht, die in den einzelnen Konzeptionen je spezifiziert wird,
begrenzt ist. Die Gerechtigkeit einer Gesellschaft oder eines sozialen Ver-
haltnisses beschreibt immer blof$ einen gewissen Mindeststandard: Ein
gerechtes soziales Verhaltnis ist nicht notwendig eines, in dem alle Be-
teiligten auch gliickliche Leben fithren oder in einer sittlichen Gemein-
schaft leben. Das zweite Merkmal (2.2 Subjektive Rechte: Gleichheit
als Gleichheit von Rechten) besagt, dass sich die normativen Grund-
orientierungen von verschiedenen Gerechtigkeitskonzeptionen durch die
Forderung beschreiben lassen, dass allen gleichermafSen ein individuel-
les »Meta-Recht auf x (auf Rechte)< zukommt. Die unterschiedlichen
Konzeptionen deuten das x jeweils unterschiedlich. So schlage ich vor,
die normative Grundlage einer libertiren Gerechtigkeitskonzeption als
individuelles Recht auf private Freiheit (auf Rechte) und einer egalita-
ristischen Gerechtigkeitskonzeption als individuelles Recht auf soziale
Teilhabe (auf Rechte) zu fassen. Das in Klammern gesetzte >auf Rechte«
deutet, im Anschluss an Hannah Arendt, darauf hin, dass das jeweilige
Meta-Recht# als Maf$ dafiir, ob eine Gesellschaft gerecht organisiert ist
— dementsprechend etwa in egalitaristischer Sicht, ob wirklich jeder und
jedem ein Recht auf soziale Teilhabe zukommt —, letztlich darauf zielt
zu priifen, ob die geltenden positiven (im Sinne von institutionalisierten)
Rechte so verstanden werden konnen, dass sie das jeweilige Meta-Recht
gemeinsam realisieren. Im Anschluss daran besagt das dritte Merkmal
(2.3 Gesetz, Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild), dass sich Ge-
rechtigkeitsforderungen in einem Bezug zu modernem positivem Recht
(allgemeine Rechtsform) materialisieren miuissen. Das kann heifSen, dass
auf Grundlage einer Gerechtigkeitsforderung bestimmte Sachverhalte,
nicht mehr rechtlich geregelt sein sollen, dass Sachverhalte, die bisher
nicht rechtlich geregelt wurden, nun rechtlicher Regelung unterworfen
werden sollen, oder drittens, dass bestehende Gesetze verindert wer-
den sollen. Die unterschiedlichen Konzeptionen der Gerechtigkeit dif-
ferenzieren sich dahingehend, welche (spezifische) Rechtsform sie als
geeignet ansehen fur die Realisierung von Gerechtigkeitsforderungen.

49 Zu diesem Ausdruck siehe 2.2 und 7.

33

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Libertare Gerechtigkeitskonzeptionen sehen dementsprechend etwa for-
males Recht, das in Form von Konditionalaussagen formuliert ist, >wenn
Tatbestand x, dann y«, als geeignetes Medium, um Gerechtigkeit umzu-
setzen. Egalitaristische Gerechtigkeitskonzeptionen praferieren hingegen
eine Form des materialen Rechts, das Rechtsregeln tendenziell in Form
einer Zielvorgabe formuliert. Spezifische Rechtsformen gehen dartiber
hinaus jeweils mit einem (impliziten) Gesellschaftsbild einher.

Im dritten Kapitel »Libertiare und Egalitaristische Theorien der Ge-
rechtigkeit und ihre jeweiligen Beherrschungsformen: Ausbeutung und
Normalisierung« erldutere ich jeweils zundchst genauer, wie die libertire
bzw. egalitaristische Konzeption die oben genannten drei Merkmale des
allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit spezifizieren und zeige dann auf,
welche Beherrschungsformen beide ausbilden: Ausbeutung als Macht-
stabilisierung bzw. Normalisierung.

Im vierten Kapitel »Positionierung des Begriffs der Gerechtigkeit in
der zeitgenossischen deutschen Kritischen Theorie« erldutere ich, inwie-
fern und warum viele zeitgenossische Autor/innen aus dem Kontext der
deutschen Kritischen Theorie in ihren eigenen Arbeiten bewusst auf den
Gerechtigkeitsbegriff verzichten. Dabei kommt neben den in Kapitel 3
diskutierten Problemen der libertiren und egalitaristischen Gerechtig-
keitskonzeptionen, Ausbeutung und Normalisierung, hinzu, dass viele
Autor/innen meinen, das Gerechtigkeitsvokabular sei nicht in der Lage,
gesellschaftliche Missstande, die sich auf subjektive und objektive Zu-
stinde der Entfremdung beziehen, in den Blick zu nehmen, was aber
eine kritische Theorie konnen sollte. Genauer schaue ich mir die Posi-
tionen von drei zeitgendssischen deutschen Autor/innen an: Axel Hon-
neth, Rahel Jaeggi und Hartmut Rosa.

Im Zwischenfazit (5. Die Herausforderungen einer kritischen Theorie
der Gerechtigkeit) fasse ich die in Kapitel 3 und 4 aufgekommenen Kri-
tiken am Gerechtigkeitsbegriff zusammen. Dabei diskutiere ich auch das
Verhiltnis des Gerechtigkeitsbegriffs zur Disziplin der Politischen Theo-
rie bzw. Philosophie und der Sozialphilosophie. Ich schlage schlieflich vor,
Ausbeutung und Normalisierung als interne Herausforderungen fir eine
kritische Theorie der Gerechtigkeit zu fassen und Entfremdung (in einem
bestimmten Verstandnis) als externe. Das heifSt, dass eine kritische Theorie
der Gerechtigkeit die Beherrschungsformen der Ausbeutung und Norma-
lisierung vermeiden muss, aber es kein fur diese Perspektive entscheiden-
des Problem ist, wenn sie >Entfremdung« nicht zu diagnostizieren vermag.

II. Teil

In Bezug auf die am Ende von Teil I explizierten Herausforderungen fiir
eine kritische Theorie der Gerechtigkeit wird in Teil Il Der Vorschlag

34

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUFBAU

einer kritisch-prozeduralen Theorie der Gerechtigkeit (Forst) als Alter-
native zu einer libertiren und egalitaristischen Gerechtigkeitskonzepti-
on in den Blick genommen. In dem ersten und ausfiihrlichsten Kapitel
von Teil 11, Kapitel 6, unternehme ich zunichst vor allem in rekon-
struktiver Absicht eine Systematisierung der wichtigsten Bestandteile
von Forsts Gerechtigkeitstheorie. Dabei wird insbesondere deutlich,
wie er das erste Merkmal des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit
spezifiziert, die Reduziertheit. In den folgenden Kapiteln 7 und 8 gehe
ich weniger rekonstruktiv und stirker eingreifend auf zwei Bestand-
teile von Forsts Gerechtigkeitstheorie ein, den Grund und die Rechts-
form seiner Gerechtigkeitskonzeption. In Kapitel 7 setze ich mich mit
der normativen Grundlage von Forsts Gerechtigkeitstheorie, seinem
Recht auf Rechtfertigung, auseinander. Ich nehme es dabei als Spezi-
fizierung des zweiten Merkmals des allgemeinen Begriffs der Gerech-
tigkeit in den Blick — als Meta-Recht auf Rechtfertigung (auf Rechte).
Mich interessiert dabei insbesondere die Begriindung, die Forst fiir die-
ses Recht selbst anbietet. Ich schlage vor, Forsts eigene, nicht bis ins De-
tail entwickelte moralische und anerkennungstheoretische Begriindung
des Rechts (und der Pflicht) auf Rechtfertigung durch eine Deutung
von Johann Gottlieb Fichtes Anerkennungsbegriff aus der Grundlage
des Naturrechts (1796/7) zu ergianzen. Dabei verandert sich sowohl der
Status der Begriindung von einer moralischen zu einer normativ-funda-
mentalen anderer Art als auch die Substanz des Meta-Rechts auf Recht-
fertigung zu einem Meta-Recht auf Politik. In Kapitel 8 vertrete ich ei-
nerseits die These, dass sich Forsts Gerechtigkeitskonzeption, was in
seinen Schriften nicht ganz klar ist, notwendigerweise in Bezug auf po-
sitives Recht materialisieren muss, d.h., ich schreibe Forsts Konzepti-
on das dritte Merkmal des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit zu.
Andererseits stelle ich die Frage, welche spezifische Form des Rechts —
aus der Perspektive Forsts — die angemessene Materialisierung von Ge-
rechtigkeitsforderungen wire. Dariiber schreibt Forst selbst nicht. Da-
bei diskutiere ich Jurgen Habermas’ Vorschlag eines prozeduralistischen
Rechtsparadigmas und die Idee reflexiven Rechts, die vor allem von
Gunther Teubner als Alternative zu formalem und materialem Recht
entwickelt wurde, als mogliche Optionen.

Ich komme zu dem Schluss, dass die Rechtsform reflexiven Rechts aus
Sicht meiner Version kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, die ich in Teil
II im Anschluss, aber auch in Abgrenzung von Forsts Gerechtigkeitstheo-
rie bestimmt habe, auf den ersten Blick als eine attraktive Form des
Rechts erscheint. Reflexives Recht steht allerdings in einem begtinstigen-
den Verhiltnis zu Prozessen sozialer Beschleunigung in nicht-rechtlichen
Bereichen und ist selbst ein >beschleunigtes Recht«. Soziale Beschleuni-
gung des Rechts und anderer Institutionen hat zudem eine subjektivie-
rende Wirkung, indem es flexible Subjekte produziert.

35

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Im Zwischenfazit zum zweiten Teil der Arbeit (9. Was leistet die kri-
tisch-prozedurale Theorie der Gerechtigkeit?) halte ich fest, dass die im
Anschluss und in Abgrenzung von Forst ausgedeutete Konzeption kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit zwar die Beherrschungsmomente der
Ausbeutung und Normalisierung adressieren kann, aber mit Beschleu-
nigung und Flexibilisierung ein neues Beherrschungspotential entfaltet.

I1I. Teil

Im dritten Teil der Arbeit, Das Beherrschungspotential und die Zeit-
strukturen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, erlautere ich die am Ende
von Teil II eingefithrten potentiellen Beherrschungsformen kritisch-pro-
zeduraler Gerechtigkeit, Beschleunigung und Flexibilisierung, einerseits
genauer und zeige auf, inwiefern dabei tiberhaupt von Formen der Be-
herrschung (und welcher Form von Beherrschung) gesprochen werden
kann (10.). Dabei wird auch die gemeinsame Problemstruktur von Aus-
beutung, Normalisierung und Beschleunigung/Flexibilisierung herausge-
arbeitet. Andererseits verorte ich »Beschleunigung< und >Flexibilisierung:
in den Kontext von geschichtsphilosophischen Fragen, insbesondere be-
ziiglich des Fortschrittsbegriffs und Vorstellungen (gelingenden) sozia-
len Wandels (11.).

Schluss

Im Schluss (12.) diskutiere ich, welche moglichen Konsequenzen aus
dem Aufzeigen des Beherrschungspotentials kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit gezogen werden sollten. Dabei schlage ich zunachst einige
Wege vor, wie dieses Potential gemildert werden konnte. Da dieses Po-
tential aber nicht vollends aus der Welt geschafft werden kann, erwige
ich, ob eine Entscheidung fur die Perspektive kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit, in Anbetracht von gewichtigen Vorteilen dieser Perspekti-
ve, nichtsdestotrotz denkbar ist. Ich schliee mit einer Uberlegung dazu,
von welchem Standpunkt aus diese meta-theoretische Entscheidung, die
gewissermaflen eine Kosten-Nutzen-Rechnung einer Konzeption kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit darstellt, selbst getroffen werden kann.

36

23.01.2026, 20:48:50. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1  Welche Gerechtigkeit?
	1.2  Methodische Reflexion
	1.3  Aufbau

