
15

1. Einleitung

Die Frage, mit der sich das vorliegende Buch auseinandersetzt, ist, ob 
ein Begriff der Gerechtigkeit sinnvollerweise als Grundbegriff einer kri-
tischen Theorie der Gesellschaft fungieren kann. Ausgangspunkt dafür 
ist Karl Marx’ Skepsis an der emanzipatorischen Kraft des Gerechtig-
keitsbegriffs: 

»Was ist ›gerechte‹ Verteilung? 
Behaupten die Bourgeois nicht, daß die heutige Verteilung ›gerecht‹ ist? 
Und ist sie in der Tat nicht die einzige ›gerechte‹ Verteilung auf Grund-
lage der heutigen Produktionsweise?« (Marx 1987 [18751]: 18)

Bekanntlich ist Marx ein Kritiker der »heutigen« kapitalistischen Pro-
duktionsweise. Wie das Zitat aus der Kritik des Gothaer Programms 
zeigt, lässt sich diese kritische Haltung für Marx allerdings nicht mithil-
fe des Vokabulars der Gerechtigkeit adäquat fassen.2 Im Gegenteil sogar 
mag die normative Perspektive der Gerechtigkeit gerade die »heutige[] 
Produktionsweise« noch stabilisieren, indem sie diese als gerecht aus-
zeichnet. In der Marx-Forschung hat sich insbesondere seit den 1970er 
und 1980er Jahren eine differenzierte Debatte darüber entsponnen, ob 
Marx für seine Kritik an der kapitalistischen Produktionsweise einen 
anderen (nicht bürgerlich-distributiven) Gerechtigkeitsbegriff zugrunde 
legt, ob er ein anderes normatives Vokabular, womöglich ein ethisches 
und kein moralisches, verwendet oder ob er gar keine normative, son-
dern eine bloß funktionale Kritik äußert.3 Für den Kontext dieser Arbeit 

1	  	Die Kritik des Gothaer Programms wurde 1875 von Marx verfasst und 
1891 das erste Mal veröffentlicht. Die zitierte Fassung (MEW) basiert auf 
Marx’ Handschriften von 1875, weshalb ich diese Jahreszahl in Klammern 
angebe.

2	  	Eine einschlägige Stelle in Das Kapital ist: »Der Umstand, daß die tägli-
che Erhaltung der Arbeitskraft nur einen halben Tag Arbeitstag kostet, ob-
gleich die Arbeitskraft einen ganzen Tag wirken, arbeiten kann, daß daher 
der Werth, den ihr Gebrauch während eines Tages schafft, doppelt so groß 
ist als ihr eigner Tageswerth, ist ein besondres Glück für den Käufer, aber 
durchaus kein Unrecht gegen den Verkäufer.« (Marx 2019 [1867]: 162, 
Herv. E.N.) Siehe auch Michael Quantes Kommentar zu dieser Stelle: »Die 
für die Mehrwertproduktion notwendige Verwendung der Arbeitskraft über 
ihren Tauschwert hinaus ist also Marx zufolge kein Unrecht innerhalb der 
rechtlichen und moralischen Vorstellungen von Gerechtigkeitskonzeptio-
nen.« (ebd.: 854) 

3	 	 Für den deutschen Kontext siehe etwa: Leist 1985, Wildt 1997, Quante 
2018. Für den englischsprachigen 	Kontext siehe beispielhaft: Wood 1972, 
Buchanan 1982, Geras 1985, Lukes 1985 und jüngst Shoikhedbrod 2019.

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

ist unabhängig davon, wie man diese Fragen beantwortet – also auch 
für den Fall, dass man zu dem Schluss kommt, Marx lege einen auf 
bestimmte Weise modifizierten oder erweiterten Gerechtigkeitsbegriff 
zugrunde –, entscheidend, dass der ›Marx’sche Verdacht‹ gegenüber dem 
Gerechtigkeitsbegriff prägend war für dessen Verwendung innerhalb der 
Kritischen Theorie der Frankfurter Schule.4 Das gilt sowohl für die Mit-
glieder der sogenannten ersten Generation, etwa Max Horkheimer und 
Theodor W. Adorno, als auch für die sogenannte zweite und dritte Ge-
neration der Kritischen Theorie sowie für heutige Sympathisanten einer 
kritischen Theorie.5 Aufgrund von Marx’ Verdacht kann der Gerechtig-
keitsbegriff in diesen Kontexten nicht vorbehaltslos verwendet werden, 
sondern muss stets auf seinen emanzipatorischen Gehalt hin befragt wer-
den. Ausgehend von einem Vorschlag, wie der Kern des systematischen 
Gehalts der Skepsis am Gerechtigkeitsbegriff zu fassen ist, wird in die-
sem Buch ein zeitgenössischer Vorschlag für eine kritische Theorie der 
Gerechtigkeit, nämlich Rainer Forsts, analysiert. Dabei ist die Intuition 
leitend, dass die Skepsis am Gerechtigkeitsvokabular zwar berechtigt ist, 
der Gerechtigkeitsbegriff aber gleichwohl, gerade für pluralistische Ge-
sellschaften und ›zwischen‹ Gesellschaften, eine normative Perspektive 
bietet, auf die man schwerlich verzichten kann.

Der normative Grundgedanke von Forsts Gerechtigkeitstheorie ist, 
dass eine soziale Ordnung, um gerecht zu sein, gegenüber allen Betrof-
fenen adäquat rechtfertigbar6 sein muss und dass dies – über die Zeit 
hinweg – nur dadurch gewährleistet werden kann, dass die soziale Ord-
nung selbst einen Mechanismus enthält, durch den die adäquate Recht-
fertigbarkeit gegenüber den Betroffenen überprüft werden kann und so-

4	 	 Für eine überblicksartige Darstellung der Verarbeitung des ›Marx’schen Ver-
dachts‹ gegenüber dem Gerechtigkeitsbegriff bei einigen Autor/innen der 
frühen und späteren Kritischen Theorie siehe: Neuhann und Ronge 2016.

5	 	 Ich folge der Konvention ›Kritische Theorie‹ zu schreiben, wenn die Kritische 
Theorie der Frankfurter Schule gemeint ist und ›kritische Theorie‹ zu ver-
wenden, um sowohl Theoretiker/innen, die zwar nicht personell, aber me-
thodisch mit der Kritischen Theorie sympathisieren, als auch ein breiteres, 
oft US-amerikanisches Verständnis der gemeinsamen Methode einzuschlie-
ßen – und damit auch methodische Vorgehen, die sich etwa an Foucault 
oder der feministischen Theoriebildung orientieren. Vgl. Amy Allens Unter-
scheidung von »critical theory« im engen und weiteren Sinn (Allen 2016a: 
xii ff.).

6	 	 Ich schreibe an dieser Stelle ›adäquat rechtfertigbar‹ und nicht einfach 
›rechtfertigbar‹, weil Forst, wie später deutlich werden wird, Rechtferti-
gung als normativ neutralen Begriff verwendet. In diesem Sinne wäre mit der 
bloßen – nicht adäquaten – Rechtfertigung einer sozialen Ordnung für die 
Gerechtigkeit noch nicht viel gewonnen; die infrage stehende soziale Ord-
nung würde dann womöglich durch ideologische Rechtfertigungen gestützt.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

mit auch mitkonstituiert wird. Die moralische Grundlage ist dabei die 
Vorstellung, dass Menschen ein Recht auf und eine Pflicht zur Recht-
fertigung haben. Forst entwickelt seine Gerechtigkeitstheorie seit Be-
ginn der 1990er Jahre und schließt auch in seiner aktuellen Arbeit wei-
ter daran an. Den Ausgangspunkt bildet seine Monographie Kontexte 
der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jenseits von Liberalismus und 
Kommunitarismus (1996). Die wichtigsten Aufsätze, die sein dort be-
gonnenes Programm weiterentwickeln, finden sich in drei monographi-
schen Aufsatzsammlungen: Das Recht auf Rechtfertigung. Elemente ei-
ner konstruktivistischen Theorie der Gerechtigkeit (2007), Kritik der 
Rechtfertigungsverhältnisse. Perspektiven einer kritischen Theorie der 
Politik (2011) und Normativität und Macht. Zur Analyse sozialer Recht-
fertigungsordnungen (2015). Die aus seiner Habilitationsschrift hervor-
gegangene Monographie Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und 
Gegenwart eines umstrittenen Begriffs (2003) setzt methodisch und in-
haltlich einen anderen Schwerpunkt, indem sie mehr als Forsts andere 
Schriften eine historische Arbeit darstellt und sich inhaltlich auf den To-
leranz- anstatt den Gerechtigkeitsbegriff fokussiert. Gleichwohl ist diese 
Arbeit, wie deutlich werden wird, sowohl methodisch als auch inhaltlich 
eng mit seinen anderen Schriften verwoben. 

Der Bezug auf die kritische Theorie ist bei der Analyse von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie negativ. Ich beginne nicht mit einem positiven Vor-
schlag dafür, welchen Merkmalen eine kritische Theorie entsprechen 
muss, und überprüfe dann, ob Forsts Vorschlag einer Gerechtigkeitstheo
rie diesen entspricht. Ich rekonstruiere stattdessen den systematischen 
Gehalt der Kritik am Gerechtigkeitsbegriff aus dem Kontext der kriti-
schen Theorie und analysiere davon ausgehend Forsts Gerechtigkeits-
konzeption. Den systematischen Gehalt dieser Kritik fasse ich unter zwei 
Formen der Beherrschung zusammen, die der Gerechtigkeitsbegriff in 
zwei unterschiedlichen Konzeptionen, einer libertären und einer egalita-
ristischen, produziert: Ausbeutung bzw. Machtstabilisierung7 und Nor-
malisierung. Eine wichtige und noch zu erläuternde Voraussetzung die-
ser Systematisierung ist, dass ich – im Übrigen wie Marx – von der Kritik 
an einem Gerechtigkeitsbegriff ausgehe, der intrinsisch verknüpft ist mit 
der Idee, dass sich Gerechtigkeit in positivem Recht manifestieren muss. 

Die Hauptthese dieser Arbeit ist, dass eine kritisch-prozedurale Kon-
zeption der Gerechtigkeit, zu der ich Forsts Ansatz rechne, die Be-
herrschungsformen von Ausbeutung und Normalisierung nicht veran-
lasst, allerdings – zumindest ohne weitere Ergänzung der Konzeption 
– ein Potential für die Produktion einer anderen zweistufigen Form der 

7	 	 Ich verwende eine weite Variante des Ausbeutungsbegriffs, die mit ›Ausbeu-
tung‹ die Stabilisierung von kritikwürdigen Machtverhältnissen bezeichnet, 
siehe 3.1.2.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

Beherrschung hervorbringt. Diese Hauptthese der Arbeit gilt allerdings 
nur für die Version kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, die ich im An-
schluss, aber auch in Abgrenzung von Forst bestimme. Die Punkte der 
Abweichung mache ich im Verlauf der Arbeit kenntlich. Die andere zwei-
stufige Form der Beherrschung besteht einerseits auf einer gesellschaft-
lichen Makroebene in Prozessen der sozialen Beschleunigung. Unter so-
zialer Beschleunigung verstehe ich im Anschluss an Hartmut Rosa die 
stetige Verringerung der Zeitspanne, in der soziale und kulturelle Insti-
tutionen, die für Individuen handlungsleitend sind, inklusive Gesetzes-
normen, soziale Geltung innehaben (vgl. Rosa 2005: 133). Andererseits 
bezieht sich Flexibilisierung auf die individuelle Subjektivierungsebene. 
Flexible Individuen passen sich an wechselnde Umstände an, unabhängig 
davon, ob sie diese befürworten oder nicht, und schließlich ohne über-
haupt eine Bewertung der Veränderung der für sie relevanten Umstände 
vornehmen zu können. Warum und inwiefern ich ›Beschleunigung‹ und 
›Flexibilisierung‹ als Formen der Beherrschung ansehe, werde ich an ge-
gebener Stelle begründen und erläutern (10.3). 

Der genannte normative Grundgedanke von Forsts Gerechtigkeits-
theorie sowie die skizzierte Hauptthese der Arbeit deuten auf den titel-
gebenden Bezug der hier behandelten Fragestellung nach der Möglich-
keit einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit auf die Zeitstrukturen 
des Rechts hin. Gerecht in Forsts Sinne ist eine soziale Ordnung, wenn 
sie sich dann verändert, wenn Betroffene gute Gründe gegen Bestand-
teile der Ordnung hervorbringen, und wenn sie dann stabil bleibt, wenn 
schlechte Gründe der Betroffenen (oder anderer) gegen die Ordnung 
geäußert werden (bzw. gute Gründe der Betroffenen8 sie stützen). Da-
mit kann eine soziale Ordnung nicht ein für alle Mal gerecht sein, son-
dern muss sich im Verlauf der Zeit entsprechend den guten Gründen 
der (sich verändernden) Betroffenen verändern, um gerecht zu sein und 
zu bleiben. Gerechtigkeit zielt also letztlich auf eine angemessene Form 
der sozialen Entwicklung in der Zeit und nicht auf einen Zustand. Ohne 
die normative Stoßrichtung dieser Idee zu hinterfragen, entwickle ich 
im Laufe der Arbeit die hier zunächst nur skizzierte These, dass es mit 
den von Forst bereitgestellten Mitteln alleine nicht möglich ist, diese 
Form der Gerechtigkeit in der Zeit hinreichend zu bestimmen. Das be-
deutet, dass zwar die Veränderung einer sozialen Ordnung in der Zeit 
aus Gründen der Gerechtigkeit gefordert ist. Die Kriterien aber, die gute 
Gründe, die eine Veränderung der sozialen Ordnung veranlassen sollten, 
von schlechten Gründen, die keine Veränderung veranlassen sollten, in 

8	 	 Sobald Forsts Kriterien für ›gute‹ Gründe (Reziprozität und Allgemeinheit) 
eingeführt sind (siehe ausführlich 6), wird sich die Qualifikation ›für die Be-
troffenen‹ erübrigen, da gute Gründe, für Forst, per definitionem Gründe für 
die Betroffenen sein müssen. 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

Forsts Programm unterscheiden können sollen (Reziprozität und Allge-
meinheit), können dies schlussendlich nicht hinreichend leisten. Dem-
entsprechend erscheint dann, wie zu zeigen sein wird, fälschlicherwei-
se die Veränderung sozialer Ordnungen per se als wünschenswert. Ein 
geringer werdender Abstand von maßgeblichen Veränderungen sozia-
ler Ordnungen kann, wie oben eingeführt, mit Rosa ›soziale Beschleu-
nigung‹ genannt werden. Soziale Beschleunigung wiederum führt zu der 
Produktion von flexiblen Identitäten. Und ›Beschleunigung‹ und ›Fle-
xibilisierung‹ sind, so werde ich argumentieren, aus Gerechtigkeitsper-
spektive selbst nicht wünschenswert. Die Weise, in der somit Zeit und 
Gerechtigkeit in Bezug gesetzt werden, unterscheidet sich von den in 
der zeitgenössischen Gerechtigkeitstheorie prominenten Debatten um 
intergenerationale Gerechtigkeit und historische (Un)Gerechtigkeit (vgl. 
Schefczyk 2016a und 2016b). Darin werden etwa die Fragen danach, 
wie speziell vergangenes Unrecht bewertet und Gerechtigkeitspflichten 
gegenüber zukünftigen Generationen verstanden werden können, ge-
wissermaßen als zugehörig zu einem Teilgebiet der Gerechtigkeitstheo
rie – neben anderen wie beispielsweise globaler Gerechtigkeit – begrif-
fen.9 Nach meinem Verständnis hingegen ist Gerechtigkeit in ihrem 
Bezug auf positives Recht10 insgesamt intrinsisch mit Fragen der (histo-
rischen11) Zeit verknüpft und die ›Zeitfrage‹ nicht ein spezifisches An-
wendungsfeld der Gerechtigkeitstheorie.12 

Im weiteren Verlauf der Einleitung werde ich auf drei Aspekte genau-
er eingehen: den für den Kontext der Arbeit relevanten Gerechtigkeits-
begriff (1.1), die methodische Perspektive (1.2) und den Aufbau der Ar-
beit (1.3). 

1.1 Welche Gerechtigkeit?

Auch wenn das folgende Kapitel 2 noch einmal der Frage gewidmet ist, 
welcher allgemeine Gerechtigkeitsbegriff für die Arbeit relevant ist, wo-
bei insbesondere das Verhältnis von Gerechtigkeit und modernem Recht 

9	 	 Kritik an einer »überbordenden Pluralisierung« innerhalb der Gerechtig-
keitstheorie übt auch Forst (Forst 2007a: 285).

10		 Zum Verhältnis von Recht und Zeit, siehe erst Kapitel 8 und 11.
11		 Siehe Kapitel 11. 
12		 In seinem Aufsatz »Die zeitliche Dimension der Gerechtigkeit und ihre Be-

deutung für die Ethik« zeigt Schmücker die intrinsische zeitliche Dimension 
von drei Arten der Gerechtigkeit, nämlich distributiver, restitutiver und re-
tributiver Gerechtigkeit auf (Schmücker 2016). Diese Arten der Gerechtig-
keit sind allerdings nicht die, die in dieser Arbeit primär interessieren. 

WELCHE GERECHTIGKEIT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

im Fokus steht, seien hier bereits drei allgemeinere Bemerkungen dazu 
gemacht, welche ›Gerechtigkeit‹ in dieser Arbeit untersucht wird. 

Da ›Gerechtigkeit‹ in den Blick genommen werden soll als möglicher 
Grundbegriff einer kritischen Theorie der Gesellschaft, blende ich ers-
tens Verwendungen von ›Gerechtigkeit‹ aus, die den nicht weiter be-
stimmbaren, unverfügbaren normativen ›Überschuss‹ der Gerechtigkeit 
ins Zentrum rücken.13 In individueller Perspektive sei damit auf alteri-
tätstheoretische Ethiken hingewiesen, die die Erfüllung einer unendli-
chen ethischen Verantwortung gegenüber ›dem Anderen‹ als Gerechtig-
keit bezeichnen (vgl. Lévinas 2002 [1961]).14 Rechtstheoretisch hat diese 
Idee die Konsequenz, dass ein allgemeines Recht als eines erscheint, das 
niemals gerecht sein kann, weil es dem einzigartigen Individuum niemals 
angemessen gegenüber treten kann, d.h. ihm gerecht werden kann (vgl. 
Derrida 2014 [1990]).15 Konkret beschreibt Derrida das in Bezug auf die 
Frage, inwiefern ein richterliches Urteil gerecht zu sein vermag.16 Seine 
These ist, dass die Gerechtigkeit des Urteils nicht dadurch gesichert wer-
den kann, dass es sich am geltenden Recht orientieren muss. Das lässt 
sich auch nicht dadurch verändern, dass das geltende Recht verbessert 
wird. Ein gerechtes Urteil würde gerade dadurch verhindert, dass es zu 
stark auf das geltende Recht vertraut (vgl. Menke 2004 [2000]: 129). 
Gleichzeitig ist Gerechtigkeit aber auch nicht ohne irgendeinen Bezug 
aufs Recht denkbar (vgl. Menke 2004 [2000]: 128). Ein gerechtes Ur-
teil (und somit Gerechtigkeit simpliciter in diesem Bild) ist – wenn über-
haupt – nur als eine Art Widerfahrnis möglich. Die Wahrscheinlichkeit 
der Gerechtigkeit eines Urteils kann man nur dadurch erhöhen, dass man 
anerkennt, dass sie nicht durch vorher festgelegte Regeln (Recht) gesi-
chert werden kann (vgl. Menke 2004 [2000]: 131). 

Ohne behaupten zu wollen, dass solche Perspektiven dem Denken 
über gesellschaftliche Verhältnisse nichts hinzufügen könnten,17 ist der 
bloße Verweis auf Gerechtigkeit als erstrebenswerter, nicht erreichba-
rer und nicht weiter bestimmbarer Fluchtpunkt jedenfalls nicht hinrei-
chend, um Gerechtigkeit als Grundbegriff einer kritischen Theorie der 

13		 Die Rede von einem Überschuss der Gerechtigkeit übernehme ich von Jörn 
Reinhardt, der ihr eine Monographie gewidmet hat (Reinhardt 2009).

14		 Bei Adorno findet sich ein vergleichbares Verständnis von Gerechtigkeit als 
angemessener Erfassung eines konkreten anderen bzw. auch einer konkre-
ten anderen Sache oder Situation vgl. Neuhann und Ronge 2016: 242. 

15		 Derrida schließt explizit an Lévinas an: Derrida 2014 [1990]: 45f. Vgl. zu 
Lévinas’ und Derridas Gerechtigkeitsbegriff: Honneth 2012b [2000]: insb. 
153–165.

16		 Das Problem der richterlichen Rechtsanwendung diskutiere ich in Bezug auf 
Habermas und Forst in 8.3.

17		 Vgl. zu dem, was eine Lektüre von Lévinas zum Nachdenken über Politik 
beitragen kann, etwa: Buddeberg 2016: 114f.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

Gesellschaft in Erwägung zu ziehen.18 Gleichwohl ist diese Ausklamme-
rung der genannten Perspektive der ›Gerechtigkeit als Überschuss‹ zu 
relativieren, da ich ihr an zwei Stellen in der Arbeit nahekomme. Ers-
tens rekurriere ich in Kapitel 7, in dem es um die normative Grundla-
ge der Gerechtigkeit geht, auch auf die Idee eines unbestimmbaren nor-
mativen Überschusses des anderen Menschen. Allerdings ist dort dann 
bloß der Grund der Gerechtigkeit und nicht die Gerechtigkeit selbst ge-
meint. Zweitens beschreibe ich in Kapitel 11 und im Schluss (12.), dass 
die Entwicklung des Rechts in der Zeit auch nur dann als gerecht ver-
standen werden kann, wenn sie nicht versucht, historische Ereignisse (im 
emphatischen Sinne19) zu unterdrücken. Der emphatische historische Er-
eignisbegriff – auch wenn er auf einer kollektiven und nicht individuel-
len Ebene angesiedelt ist – erinnert an den verwendeten Ausdruck von 
›Gerechtigkeit als Widerfahrnis‹. 

Der Gerechtigkeitsbegriff wird hier, zweitens, im politisch-sozialen 
Kontext betrachtet. Damit ist einerseits eine Abgrenzung von der Ver-
wendung des Begriffs in individualethischer Hinsicht gemeint (wie bei 
alteritätstheoretischen Ethiken, s.o., und in antiken Ethiken, s.u.)20. An-
dererseits wird damit eine strikte Trennung von sozialer (oft distributiv 
verstandener) und politischer Gerechtigkeit (oft auch mit Legitimität be-
zeichnet, vgl. 6.4.6) vermieden.

Drittens möchte ich etwas ausführlicher in Bezug auf Aristoteles’ klas-
sische Unterscheidungen zwischen verschiedenen Arten der Gerechtigkeit 
in der Nikomachischen Ethik noch genauer klären, um welche Gerechtig-
keit es mir geht, und dabei auch herausarbeiten, in welchem Sinne mich 
eine moderne Gerechtigkeit interessiert, was dann im folgenden Kapitel 
2 weiter ausgeführt wird. Aristoteles unterscheidet zunächst zwischen 
einer allgemeinen und einer partikularen Gerechtigkeit. Die allgemeine 
Gerechtigkeit bezeichnet die wichtigste individuelle Tugend. Gleichwohl 
ist sie eine Tugend, die sich auf das gute Verhalten gegenüber und mit 
anderen bezieht (vgl. Ladwig 2011: 60). Bei Platon war die Gerechtig-
keit noch vor allem als Tugend gegen sich selbst zu verstehen (vgl. Lad-
wig 2011: 60). Gerechtigkeit als solch eine umfassende individuelle Tu-
gend21 ist nicht Thema dieser Arbeit. Bei der partikularen Gerechtigkeit 
geht es um einen speziellen Gegenstandsbereich, nämlich um solche Din-
ge, von denen Menschen »ein Zuviel und ein Zuwenig haben können« 

18		 Vogelmann kritisiert die Ausklammerung solcher Perspektiven der Gerech-
tigkeit aus dem ›Kerngeschäft‹ der politischen Philosophie, was ich hier also 
gewissermaßen – entgegen seiner Kritik – wiederhole. Vgl. Vogelmann 2016: 
86, Fn. 33.

19		 Zum emphatischen Verständnis von Ereignissen, siehe 11.1.
20		 Auch Fragen lokaler Gerechtigkeit stehen in dieser Arbeit nicht im Zentrum, 

dazu: Elster 1992.
21		 Vgl. zur Gerechtigkeit als Tugend: Borchers und Guinebert 2016.

WELCHE GERECHTIGKEIT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

(Aristoteles 2017: 146 [NE V, 13, 1137a]). Obwohl Aristoteles die parti-
kulare Gerechtigkeit auch als individuelle Teiltugend bezeichnet, spielen 
für ihre Umsetzung intersubjektive Normen, die eben diesen Bereich der 
Dinge regeln, von denen man zu viel oder zu wenig haben kann,22 eine 
bedeutende Rolle (vgl. Fleischacker 2004: 19).23 Das Feld der partikula-
ren Gerechtigkeit ist für den Kontext dieser Arbeit relevanter. Innerhalb 
der partikularen Gerechtigkeit unterscheidet Aristoteles zwischen austei-
lender (oder distributiver) und ausgleichender Gerechtigkeit. 

Distributive Gerechtigkeit bezeichnet die Forderung, dass Ehre, poli-
tische Ämter oder Geld nach dem Maßstab der »Würdigkeit« (Aristote-
les 2017: 125 [NE V, 6, 1131a]) verteilt werden (vgl. Fleischacker 2004: 
19). In seinem Buch A Short History of Distributive Justice (2004) ar-
gumentiert Samuel Fleischacker überzeugend, dass das, was John Rawls 
und Philosoph/innen, die an ihn anschließen, unter distributiver Gerech-
tigkeit verstehen, sich maßgeblich von dem ursprünglichen aristoteli-
schen Sinn unterscheidet (vgl. auch Hinsch 2016). Bei Aristoteles ginge 
es bei der distributiven Gerechtigkeit darum, jedem das Seine zu ge-
ben.24 ›Jedem das Seine zu geben‹ bedeutet bei Aristoteles jedem das zu 
geben, was er (seiner Würdigkeit entsprechend) verdient. Was verschie-
dene Individuen verdienen, kann dabei allerdings sehr unterschiedlich 
sein. Nichtsdestoweniger werden Individuen dabei in gewisser Hinsicht 
gleichbehandelt, weil sie alle gerecht behandelt werden. An dieser Stelle 

22		 Um Missverständnissen vorzubeugen, sei hier erwähnt, dass die allgemeine 
oder universale Gerechtigkeit auch gesetzliche Gerechtigkeit heißt. Das heißt, 
dass jemand ein vollständig tugendhafter Mensch wäre, wenn er allen Geset-
zen folgen würde. Dabei ist es wichtig zu sehen, dass mit Gesetzen dann Re-
geln in allen möglichen Lebensbereichen (nicht nur bezogen auf Dinge, von 
denen man zu viel oder zu wenig haben kann) gemeint sind, es sich also um 
die Gesetze einer zu folgenden »›rechtliche[n] Ordnung‹ […] in einer sehr wei-
ten Bedeutung« handelt (Bien 2006: 136). Damit ist dann also ganz allgemein 
eine wohl eingerichtete Welt gemeint, der entsprechend sich zu verhalten tu-
gendhaft wäre (vgl. ebd.). Die Idee eines umfassenden Rechtsverständnisses 
in diesem Sinne wird laut Bien wieder von Hegel aufgegriffen (vgl. ebd.). Mit 
einem erweiterten Rechts- bzw. Gerechtigkeitsbegriff in Hegels Sinne setze 
ich mich nicht weitergehend auseinander, aber mit Axel Honneths an Hegel 
anschließendem erweiterten Gerechtigkeitsbegriff (siehe 4.1, vgl. auch 2.1). 
Vogelmann kritisiert die Ausblendung der erweiterten Perspektive im Main
stream der politischen Philosophie (vgl. Vogelmann 2016: 86, Fn. 33).

23		 Laut Koller hat sich der Fokus der Verwendung des Gerechtigkeitsbegriffs in 
der Moderne auf die »institutionelle Rahmenordnung sozialen Handelns« 
verschoben – »während das antike und mittelalterliche Gerechtigkeitsden-
ken hauptsächlich auf interpersonales Handeln abstellte« (Koller 2016: 14). 

24		 Zum Ursprung der Formel ›Jedem das Seine‹ bei Platon, die besonders in 
der lateinischen Formulierung von Ulpian als suum cuique berühmt wurde, 
siehe: Horn 2016: 7.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

ist ein bedeutender Unterschied zu modernen Vorstellungen (distributi-
ver) Gerechtigkeit festzustellen. Neu an der modernen Vorstellung von 
Gleichheit, die für die distributive Gerechtigkeit wichtig ist, ist, dass aus 
der Idee, dass alle gleichermaßen gerecht behandelt werden sollen und 
damit allen gewissermaßen ein gleicher Wert zugestanden wird, auch 
folgt, dass alle in bestimmen Hinsichten tatsächlich gleich behandelt 
werden, »that the equal worth of humanity entails equality in political 
and social goods« (Fleischacker 2004: 9). Spezifisch modern ist also ein 
»substanzielle[s] Gleichheitsverständnis« (Ladwig 2011: 11).25 Solch ein 
substanzielles Gleichheitsverständnis lege ich der Auseinandersetzung 
mit dem Gerechtigkeitsbegriff in dieser Arbeit zugrunde.26 

Der ausgleichenden Gerechtigkeit geht es im Gegensatz zur distributi-
ven Gerechtigkeit nicht darum, anhand der individuellen Würdigkeit an-
gemessen Güter zu verteilen, sondern den Schaden oder Nachteil, der ei-
ner Person durch den Vorteil einer anderen Person entstanden ist, wieder 
auszugleichen.27 Hier kann wiederum zwischen zwei Unterformen unter-
schieden werden: Tauschgerechtigkeit (kommutative Gerechtigkeit) und 
wiedergutmachende (oder korrektive), wobei die wiedergutmachende Ge-
rechtigkeit auch zu einer strafenden (oder retributiven) Gerechtigkeit wer-
den kann (vgl. Bien 2006 und Ladwig 2011: 70). Bei der Tauschgerechtig-
keit handelt es sich um den angemessenen Ablauf einer Transaktion von 
Gütern und Leistungen zwischen unterschiedlichen Parteien. Wenn ich ei-
ner Person angeboten habe, ihr Auto für 500 Euro zu reparieren, das Auto 
dann eine Woche später repariert habe, also meine Leistung erfüllt ist, 
dann ist so lange keine Gerechtigkeit wiederhergestellt, bis ich nicht meine 
500 Euro erhalten habe. Wiedergutmachende Gerechtigkeit wird relevant, 
wenn ich beim Einparken den Rückspiegel eines anderen Autos beschä-
digt habe. Ich muss den Rückspiegel ersetzen (oder der Besitzerin des Au-
tos eine dem Wert des Rückspiegels vor dem Einparkunfall entsprechende 
Entschädigung zukommen lassen), um den entstandenen Schaden wieder 
zu korrigieren.28 Die Strafgerechtigkeit29 wiederum kommt ins Spiel, wenn 

25		 Siehe auch: Heller 1987: 2, Gosepath 2008: 398 und Koller 2016: 14.
26		 Bei Forst wird später die Rede von qualitativer Gleichheit sein, was ich als 

eine Unterform des hier referierten substanziellen modernen Gleichheitsver-
ständnisses verstehe, vgl. Kapitel 6.4.7.

27		 Die Gleichheitsideen, die hinter der jeweiligen Form der Gerechtigkeit ste-
hen (distributiv/ausgleichend), betrachte ich bezogen auf ihre Bestimmung 
nach dem Vorbild geometrischer Proportionalität (distributiv) auf der einen 
und arithmetischer Proportionalität (ausgleichend) auf der anderen Seite 
nicht weiter, siehe dazu zum Beispiel: Fleischacker 2004: 19. 

28		 Das Problemfeld der wiedergutmachenden oder korrektiven Gerechtigkeit wird 
im positiven Recht etwa durch das Rechtsgebiet des Deliktsrechts geregelt. 

29		 Das Problemfeld der Strafgerechtigkeit oder der retributiven Gerechtigkeit 
wird im positiven Recht durch das Rechtsgebiet des Strafrechts geregelt. 

WELCHE GERECHTIGKEIT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

eine Person für einen Schaden, den sie bei einer anderen Person angerich-
tet hat, nicht nur denselben wieder ausgleichen muss, sondern ihr ein zu-
sätzlicher Schaden zugefügt wird. In dem vorherigen Fall würde ich also 
beispielsweise der Besitzerin des Autos den neuen Rückspiegel bezahlen 
und müsste zudem als Strafe noch Sozialstunden ableisten. Abstrakt ge-
sprochen unterscheiden sich also Tauschgerechtigkeit auf der einen und 
wiedergutmachende und strafende Gerechtigkeit dadurch, dass es sich im 
ersten Fall um eine freiwillige und im zweiten Fall um eine unfreiwilli-
ge (zumindest von einer Partei) Beziehung handelt (vgl. Bien 2006: 163).  

Bernd Ladwigs Erläuterungen zu einem möglichen Verständnis der 
Beziehung zwischen distributiver Gerechtigkeit und Tauschgerechtigkeit 
sowie wiedergutmachender und strafender Gerechtigkeit sind hilfreich 
für die weitere Erläuterung der Frage, welche Gerechtigkeit für den Kon-
text dieses Buches relevant ist. Ladwig schlägt vor, sich das Verhältnis 
folgendermaßen vorzustellen: 

»Eine einfache Überlegung spricht dafür, dass […] die gerechte Vertei-
lung zeitlich wie logisch die erste ist. Schließlich soll sie gewährleisten, 
dass jeder überhaupt bekommt, was ihm zusteht. Die Tauschgerechtig-
keit tritt auf den Plan, um durch alle Transaktionen hindurch die Be-
rechtigung aller 	Besitztümer zu wahren. Die wiedergutmachende und 
die strafende Gerechtigkeit schließlich sollen für eine Wiederherstellung 
gebotener Verhältnisse sorgen.« (Ladwig 2011: 70)

Die distributive Gerechtigkeit genießt also eine Vorrangstellung, weil sie 
ganz allgemein beschreibt, wie die Verhältnisse in einer Gesellschaft aus-
zusehen haben. Es macht keinen Sinn von Wiedergutmachung oder Stra-
fe zu sprechen, wenn die geltenden Regeln ohnehin keinem Anspruch der 
Gerechtigkeit genügen. In dieser Arbeit wird Gerechtigkeit auch in die-
sem grundlegenden Sinne (nicht zu verwechseln mit Aristoteles’ allge-
meiner Gerechtigkeit, s.o.) verstanden. Tauschgerechtigkeit, korrektive 
und Strafgerechtigkeit werden in dem Sinne als Bestandteile oder Folgen 
einer grundlegenden Gerechtigkeit betrachtet, aber in dieser Arbeit nicht 
eigenständig zum Thema gemacht.30 Gleichwohl wird diese grundlegen-
de Art der Gerechtigkeit aber nicht nur als distributive oder soziale Ge-
rechtigkeit verstanden, sondern ebenso als politische und damit als po-
litisch-soziale. Ladwig fragt, unmittelbar nachdem er obigen Vorschlag 
für die Relation der unterschiedlichen Arten der Gerechtigkeit unterei-
nander gemacht hat, nach: »Aber ist die Herstellung gerechter Verhält-
nisse wirklich eine Frage der Verteilung oder nicht zuerst eine der Herr-

30		 Tauschgerechtigkeit wird allerdings in einer libertären Konzeption der Ge-
rechtigkeit gewissermaßen sogar zum Modell für Gerechtigkeit schlechthin, 
vgl. 3.1.1. Für eine kurze Problematisierung der fehlenden eigenständigen 
Behandlung von korrektiver und Strafgerechtigkeit in dieser Arbeit, siehe 
2.2.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

schaft?« (Ladwig 2011: 70) Wenn sie auch und vor allem eine Frage der 
Herrschaft ist, wie ich im Laufe der Arbeit mit Forst vertreten werde, 
dann ist hiermit die klare Unterscheidung von sozialer Gerechtigkeit und 
politischer Gerechtigkeit unterlaufen. 

Durch die Auseinandersetzung mit Aristoteles’ verschiedenen Arten der 
Gerechtigkeit wurden also drei Aspekte dessen deutlich, welche Gerechtig-
keit für diese Arbeit relevant ist: Es geht nicht um Gerechtigkeit als indivi-
duelle Tugend, es geht um Gerechtigkeit, die ein substanzielles (im obigen 
Sinne) Verständnis der Gleichheit von Individuen zugrunde legt, also mo-
derne Gerechtigkeit, und schließlich, wie bereits in der zweiten Bemerkung 
formuliert, um Gerechtigkeit als Maßstab politisch-sozialer Verhältnisse.

In Kapitel 2 wird dieses Vorverständnis der Gerechtigkeit anhand von 
drei Merkmalen zu dem Vorschlag eines allgemeinen modernen Begriffs 
(Konzepts) der Gerechtigkeit ausgearbeitet. Dabei wird der Bezug der 
Gerechtigkeit, die für diese Arbeit interessant ist, zum modernen Recht 
verdeutlicht. Zuvor wird im folgenden Unterkapitel (1.2) unter anderem 
noch die Unterscheidung zwischen allgemeinem Begriff (oder Konzept) 
und Konzeptionen erläutert, die ich für meine Auseinandersetzung mit 
›Gerechtigkeit‹ in Kapitel 2 und im restlichen Verlauf der Arbeit verwende. 

1.2 Methodische Reflexion 

In diesem Unterkapitel möchte ich drei Hinweise zu der methodischen 
Perspektive dieser Arbeit machen. Da auch ich die viel zitierte Unter-
scheidung zwischen concept und conceptions of justice von Rawls ver-
wende, gehe ich erstens auf sie ein. Im Anschluss daran erläutere ich 
zweitens, inwiefern der Anspruch dieser Arbeit als historischer oder sys-
tematischer zu verstehen ist. Drittens konkretisiere ich den negativen Be-
zug auf die kritische Theorie, den ich oben bereits erwähnt habe. 

Konzept und Konzeptionen der Gerechtigkeit

Zum ersten Punkt schreibt Rawls in A Theory of Justice: 

»[…] it seems natural to think of the concept of justice as distinct from 
the various conceptions of justice and as being specified by the role 
which these different sets of principles, these different conceptions, have 
in common. Those who hold different conceptions of justice can, then, 
still agree that institutions are just when no arbitrary distinctions are 
made between persons in the assigning of basic rights and duties and 
when the rules determine a proper balance between competing claims 
to the advantage of social life.« (Rawls 1999 [1971]: 5) 

METHODISCHE REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

Nach dem ersten Satz des Zitats folgt eine Fußnote, in der Rawls schreibt, 
dass er hierbei H.L.A Hart »folgt« [follow]. Es ist allerdings nicht ganz klar, 
worin Rawls Hart genau folgt. Hart macht in den von Rawls angegebenen 
Seiten in The Concept of Law nämlich nicht explizit eine Unterscheidung 
von concept und conception der Gerechtigkeit. Inhaltlich nennt Rawls in 
dem obenstehenden Zitat zwei Komponenten eines jeden Konzepts der Ge-
rechtigkeit: dass Institutionen dann gerecht sind, wenn sie a) keine willkür-
lichen Unterscheidungen zwischen Personen treffen (in Bezug auf grundle-
gende Rechten und Pflichten)31, und b), wenn sie eine angemessene Balance 
zwischen unterschiedlichen Ansprüchen schaffen, die für das soziale Leben 
insgesamt von Vorteil ist. Mir scheint allerdings, dass der Verweis auf Hart 
nur für die erste Komponente (a) passend ist – zumindest bezogen auf Fra-
gen sozialer Gerechtigkeit, um die es Rawls geht (vgl. Rawls 1999 [1971]: 
6). Von dem Schaffen einer Balance zwischen unterschiedlichen Ansprü-
chen (b) schreibt Hart erst in Bezug auf Fragen ausgleichender Gerechtig-
keit, die auch er, wie oben beschrieben (1.1), als sekundär zu distributiver 
(bzw. sozialer) Gerechtigkeit versteht (vgl. Hart 1981 [1961]: 159–163). 
Deshalb und weil auch nur dieser Punkt (a) in meinem eigenen Vorschlag 
für den allgemeinen modernen Begriff der Gerechtigkeit wichtig wird (sie-
he Kapitel 2), beschränke ich mich hier auf die genauere Darstellung von 
a).32 Hart schreibt, dass ein zentrales Element der Idee der Gerechtigkeit 
(bzw. in Rawls’ Terminologie des Konzepts der Gerechtigkeit) sei: »›Treat 
like cases alike and different cases differently‹« (Hart 1981 [1961]: 155). 
Hiermit drückt sich eine »prima facie equality among men« aus (Hart 1981 
[1961]: 158). Gleichwohl sei diese Anweisung »by itself incomplete«, man 
könnte – wieder in Rawls’ Terminologie – sagen, ergänzungswürdig durch 
spezifische Konzeptionen der Gerechtigkeit, die klären »what resemblan-
ce and differences are relevant« (Hart 1981 [1961]: 155). Damit, dass a) 
ein Merkmal des Konzepts oder des allgemeinen Begriffs der Gerechtig-
keit ist, stimme ich überein (siehe Kapitel 2). Gleichwohl halte ich dieses 
Konzept der Gerechtigkeit bereits für ein modernes und nicht eines, das 
für alle Zeiten gilt, wie Rawls es von seiner Beschreibung (auch inklusive 
b)) zu glauben scheint (vgl. Rawls 1999 [1971]: 6).33 Davon abgesehen ist 

31		 Diesen Teil der grundlegenden Begriffsbestimmung der Gerechtigkeit über-
nimmt Forst von Rawls (vgl. Forst 2007a: 9).

32		 Ich arbeite daher mit einem normativ eindimensionalen Begriff von Gerech-
tigkeit. Das hießt an dieser Stelle, dass soziale Balance bereits dann (qua-
si automatisch) mitgeschaffen wäre (b), wenn wirklich niemand willkürlich 
behandelt würde (a). Dafür, dass auch Forst so ein eindimensionales Gerech-
tigkeitsverständnis vertritt, vgl. Kapitel 6. Vgl. zu Forsts Interpretation von 
Rawls’ Differenzprinzip, welches als Ausdeutung von (b) zu sehen ist, Ein-
leitung zu II und Kapitel 7.

33		 Hart scheint bezüglich der Frage, ob es bereits in der Antike das Ge-
rechtigkeitskonzept mit dem Merkmal a) gab, unentschieden: »Instead 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

die grundsätzliche Idee der Unterscheidung zwischen Konzept (oder allge-
meinem Begriff) und Konzeptionen festzuhalten: Ein Konzept hat einige 
allgemeine Merkmale, die allerdings in verschiedenen Konzeptionen un-
terschiedlich ausgedeutet werden. Damit gibt es eine gemeinsame ›Kom-
munikationsbasis‹ zwischen verschiedenen Konzeptionen; sie sind nicht in-
kommensurabel.34 Gleichwohl halte ich es für irreführend, bezüglich des 
Gerechtigkeitsbegriffs gar nicht die Möglichkeit offen zu halten, dass es 
– insbesondere historisch gesehen – unterschiedliche Konzepte und nicht 
bloß unterschiedliche Konzeptionen der Gerechtigkeit gibt. In diesem Sin-
ne möchte ich im Folgenden (Kapitel 2) einen Vorschlag für die Merk-
male eines modernen Gerechtigkeitskonzepts machen. Ich schließe mich 
Fleischacker an, wenn er schreibt, die gewichtigen Unterschiede zwischen 
einer antiken und einer modernen Verwendung von ›Gerechtigkeit‹ wür-
den unterschätzt, wenn man hier bloß von zwei unterschiedlichen Kon-
zeptionen spreche (vgl. Fleischacker 2004: 13–16). Fleischacker bezieht 
sich insbesondere darauf, dass vormoderne Begriffe von Gerechtigkeit kei-
nen substanziellen Gleichheitsbezug oder keine Betonung der prima facie 
Gleichheit von Menschen (Hart) hatten, was für den modernen Begriff al-
lerdings entscheidend sei (vgl. 1.1).

Systematischer Geltungsanspruch

Der Geltungsanspruch dieser Arbeit ist, zweitens, vor allem ein systema-
tischer: Ich schlage drei Hauptmerkmale zur Erfassung eines modernen 
Gerechtigkeitsbegriffs vor und beschreibe die Ausdeutung dieser Merk-
male und daraus entstehende Probleme von drei unterschiedlichen Kon-
zeptionen (libertär, egalitär, kritisch-prozedural) desselben. Auch bei dem 
Vorschlag des allgemeinen modernen Begriffs der Gerechtigkeit geht es mir 
nicht primär darum zu behaupten, alle, die in der Moderne (als bestimmter 
historischer Periode gedacht) ›Gerechtigkeit‹ verwenden, meinen das, was 
ich in Kapitel 2 ausführen werde. Mich interessiert eine bestimmte Art und 

human beings might be thought of as falling naturally and unalterably into 
certain classes, so that some were naturally fitted to be free and others to 
be their slaves, or as Aristotle expressed it, the living instruments of others. 
Here the sense of prima facie equality among men would be absent. Some-
thing of this view is to be found in Aristotle and Plato, though even there, 
there is more than a hint that any full defence of slavery would involve 
showing that those enslaved lacked the capacity for independent existence 
or differed from the free in their capacity to realize some ideal of the good 
life.« (Hart 1981 [1961]: 158)

34		 Vgl. zu der Kommensurabilität von verschiedenen Konzeptionen eines Kon-
zepts bezogen auf den Toleranzbegriff und verschiedene Toleranzkonzeptio-
nen: Forst 2003a: 30. 

METHODISCHE REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Weise zu denken, ein Gerechtigkeitsdenken, und die Probleme und Vortei-
le davon, so zu denken. Die drei in Kapitel 2 zu erläuternden Hauptmerk-
male eines modernen Gerechtigkeitsbegriffs sind somit gewissermaßen als 
heuristischer Vorgriff35 zu verstehen. Ihre ›Richtigkeit‹ sollte sich daran 
bemessen, ob die in dieser Heuristik dargestellten Gerechtigkeitskonzep-
tionen (und ihre Probleme) sowie die Abgrenzung von Philosophien, die 
sich explizit von einem Gerechtigkeitsdenken distanzieren, sinnvoll erfasst 
werden können. Der systematische Anspruch der Arbeit wird aber durch 
zwei unterschiedliche Überlegungen ergänzt bzw. relativiert. Insbesonde-
re in Bezug auf Forsts Theorie der Gerechtigkeit erhebe ich erstens – auch 
wenn ich mich explizit stärker konstruktiv auf den Text beziehe (insbeson-
dere Kapitel 7 und 8) – einen Anspruch der exegetischen Richtigkeit. Zu-
dem teile ich, zweitens, Andrea Maihofers in Bezug auf Marx beschriebene 
Idee, dass der moderne allgemeine Begriff der Gerechtigkeit nicht zeitlos, 
sondern »selber als eine spezifische Form gesellschaftlichen Bewußtseins [] 
historisch« sei (Maihofer 1992: 74). Das heißt – mit Fleischacker (s.o.) – 
auch, dass es nicht »zu allen Zeiten Gerechtigkeitsvorstellungen [oder Ge-
rechtigkeitskonzeptionen, E.N.] gegeben hat« (ebd.) – jedenfalls nicht im 
Sinne von Spezifizierungen desselben modernen Begriffs. Damit wird zu-
mindest implizit eine Art historische bzw. zeitdiagnostische These mit die-
ser Arbeit vertreten, nämlich, dass es Sinn macht, heutige Gesellschaften 
mithilfe eines modernen Gerechtigkeitsbegriffs (in seinen spezifischen Kon-
zeptionen) erfassen zu wollen – oder womöglich sogar auch, dass er fak-
tischen Gerechtigkeitsbewertungen implizit zugrunde liegt. Dafür möchte 
ich zwar nicht argumentieren, aber zumindest auf die Möglichkeit hinwei-
sen, dass es – sozusagen hinter meinem Rücken – kein Zufall ist, dass sich 
die Herausforderung, die ich einer kritisch-prozeduralen Gerechtigkeits-
konzeption attestiere, auch als (soziologische) Zeitdiagnose in der Belle
tristik36 und im Feuilleton finden lässt.  

Negatives Vorgehen

Bei der Frage nach der Möglichkeit einer kritischen Theorie der Gerech-
tigkeit gehe ich, wie erwähnt, drittens, in gewisser Weise negativ vor,37 

35		 Ich schließe mich dabei locker an Kosellecks Verwendung von ›heuristi-
schem Vorgriff‹ an (Koselleck 1972–1997: XV).

36		 Z.B. Kunkel 2005, Probst 2016. Vgl. zu Kunkel: Honneth 2011: 169f. Hon-
neth verweist auf Kunkels Roman als Darstellung einer »Pathologie der 
rechtlichen Freiheit«. Zum Verhältnis dieser Pathologie zur Subjektivierung 
von flexiblen Identitäten, siehe Kapitel 10. 

37		 Man könnte diesen negativen Zugriff als Wiederholung der in der kritischen 
Theorie wirkmächtigen Idee auf Ebene der Theorie verstehen, dass Moral- 
oder Politische Philosophie nicht so funktionieren soll, dass in der Philosophie 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

indem ich nicht einen positiven Vorschlag für die notwendigen und/oder 
hinreichenden Merkmale einer kritischen Theorie mache und dann prü-
fe, ob Forsts kritisch-prozedurale Gerechtigkeitstheorie ihnen entspricht,38 
sondern von existierenden Kritiken an Gerechtigkeitskonzeptionen aus 
dem Kontext der kritischen Theorie ausgehe, sie systematisiere und dann 
auf ihre Stichhaltigkeit prüfe. Aber das Prüfen auf Stichhaltigkeit – sowie 
überhaupt der angemessene Nachvollzug der aus Perspektive einer kriti-
schen Theorie geübten Kritik an der Gerechtigkeitsperspektive – geht na-
türlich auch selbst auf eine bestimmte Art und Weise vor, weshalb hier nun 
doch zwei positive Bemerkungen zu meinem methodischen Verständnis 
einer kritischen Theoriebildung gemacht werden sollen. 

Selbstreflexion eines normativen Grundsatzes

Eine Aufgabe einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit39 ist laut Forst, 
dass sie »die Maßstäbe ihrer kritischen Tätigkeit ausweisen können 
[muss], und zwar als solche, die sich auch selbstkritisch auf sich und 
ihre eigenen blinden Flecken und Ausschließungen zurückwendet. […] 
Dieser Grundsatz gilt als für Kritik, auch die Kritik der Kritik, unverzicht-
bar.« (Forst 2011: 21)40 In dieser Arbeit möchte ich gewissermaßen einen 
›blinden Fleck‹ einer kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit 

abstrakte Maßstäbe entwickelt werden, die dann auf gesellschaftliche Verhält-
nisse angewendet werden, sondern dass normatives Denken sich auf bestehen-
de gesellschaftliche Problemlagen kritisch beziehen sollte. Das nennt Freyenha-
gen in seinem Buch über Adorno »methodological negativism«, der besagt: 
»the way to find out about something positive […] is to look at where things 
go badly, where the positive element is missing or being denied« (Freyenha-
gen 2013: 4). 

38		 Wenn ich positiv vorgehen würde, müsste ich etwa explizit die Frage themati-
sieren, ob es ein notwendiges Merkmal kritischer Theorie ist, immanente Kri-
tik zu üben oder nicht und was das überhaupt bedeutet. Obwohl ich das nicht 
mache, werden Aspekte dieser Frage im Verlauf der Arbeit aufscheinen. Für eine 
monographische Auseinandersetzung mit immanenter Kritik, siehe: Stahl 2013.

39		 An dieser Stelle schreibt Forst von Aufgaben einer kritischen Theorie der 
Rechtfertigungsverhältnisse. Die Kritik von realen Rechtfertigungsverhält-
nissen hängt bei Forst aber eng mit der normativen Idee von (rechtferti-
gungstheoretisch bestimmter) Gerechtigkeit zusammen (siehe Kapitel 6). 

40		 Diesen Anspruch stellt Forst auch noch einmal bezüglich seiner Theorie der 
Toleranz, die, wie deutlich werden wird, eng mit seiner Gerechtigkeitstheo-
rie verknüpft ist: »[eine] kritische[] Theorie der Toleranz [...] [soll und kann, 
E.N.] nicht nur Formen der Intoleranz, sondern auch Formen repressiver und 
disziplinierender Toleranz kritisch […] analysieren [vermögen]« (Forst 2003a: 
22).

METHODISCHE REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

aufzeigen. Das geschieht im Modus einer Selbstreflexion41, die in diesem 
Fall angestoßen wird durch die Frage, ob die Kritik am Gerechtigkeits-
begriff auch auf die kritisch-prozedurale Konzeption zutrifft. Unter der 
Selbstreflexion eines normativen Grundsatzes42 verstehe ich im Anschluss 
an Christoph Menke zweierlei: einerseits die Reflexion auf den Grund 
des normativen Grundsatzes und andererseits auf die Konsequenzen des-
selben (vgl. Menke 2000: 102 und Menke 2005: 156). Die genannten 
Beherrschungsformen unterschiedlicher Konzeptionen der Gerechtigkeit 
können jeweils als Ergebnisse der Reflexion auf die Konsequenzen der 
Befolgung des jeweiligen normativen Grundsatzes verstanden werden: 
Ausbeutung als nicht-wünschenswerte (und nicht von der Konzeption 
gewünschte) Konsequenz einer libertären Gerechtigkeitskonzeption, Nor-
malisierung als ebensolche Konsequenz einer egalitaristischen Gerechtig-
keitskonzeption und, was der Hauptthese der Arbeit entspricht, Beschleu-
nigung und Flexibilisierung als ebensolche potentielle Konsequenzen einer 
kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit. In Bezug auf die 
Konsequenzen der kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit 
wird sich allerdings auch zeigen, dass dies verbunden ist mit einer Refle-
xion auf ihren Grund (siehe zu ihrem Grund Kapitel 7).

Nancy Fraser hat in ihrer Kritik am »second-wave feminism« eine 
Selbstreflexion bezogen auf die Konsequenzen der normativen Forderun-
gen dieses Feminismus vorgenommen, die ich hier kurz als Veranschauli-
chung für die Methode der Reflexion auf die Konsequenzen eines norma-
tiven Grundsatzes darstellen möchte (vgl. Fraser 2013: 209–226). Fraser 
analysiert, dass die von second-wave Feministinnen vorgebrachte nor-
mative Kritik u.a. am Einverdienermodell unbeabsichtigter Weise eine 
Legitimation für den von Luc Boltanski und Éve Chiapello so benann-
ten »neuen Geist des Kapitalismus« darstellt (Boltanski und Chiapel-
lo 2003 [1999]).43 Das Bild eines Doppelverdienerhaushalts etwa wür-
de, obwohl jeweils das Gehalt einer vollen Stelle für die Versorgung der 
Kleinfamilie gar nicht ausreichen würde, durch die feministische Kritik 
als »a new romance of female advancement and gender justice« verklärt 
(Fraser 2013: 220). Diese »›dangerous liaison‹« (Fraser 2013: 224) zwi-
schen second-wave Feminismus und Neoliberalismus bedeute allerdings 
weder, dass die normativen Ziele des Feminismus falsch seien, was bei 

41		 McNay spricht Forsts theoretischer Perspektive ab, eine solche Selbstrefle-
xion vornehmen zu können: McNay 2020.

42		 Menke schreibt von der Selbstreflexion der Moral. Da ich die normative 
Grundlage der Gerechtigkeit schließlich als nicht-moralische beschreiben 
werde (siehe Kapitel 7), verwende ich hier den weiteren Ausdruck ›norma-
tiver Grundsatz‹. 

43		 Auch inhaltlich weist diese Kritik in eine ähnliche Richtung wie meine Pro-
blematisierung der kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit. Vgl. 
Teil III, insb. Kapitel 10. 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

einer Reflexion auf den Grund eines normativen Grundsatzes ein mög-
liches Ergebnis wäre,44 noch, dass ihre kapitalistische Instrumentalisie-
rung unvermeidbar ist (vgl. Fraser 2013: 224). Frasers Kritik zielt hin-
gegen darauf ab, Feminist/innen davor zu warnen, nicht bloß moralisch 
richtige Forderungen vorzubringen, sondern diese auch hinsichtlich ih-
rer faktischen oder in der Theorie angelegten (Fehl)Wirkungsweisen, ih-
rer Konsequenzen eben, zu untersuchen. Laut Menke sollte dies zu einer 
Relativierung der normativen Perspektive führen: »[…] it [die Reflexi-
on auf die Konsequenzen, E.N.] should ›relativize‹ the moral attitude 
precisely by putting it in relation to its (internal) other.« (Menke 2000: 
114)45 In Bezug auf die Normativität der Gerechtigkeit könnte dies hei-
ßen, sie nicht zu verabsolutieren, sondern in Bezug zu setzen zu ihren ei-
genen Möglichkeitsbedingungen und Grenzen (vgl. 12). 

Diese Form der selbstreflexiven Haltung gegenüber der eigenen theo-
retischen Arbeit und demnach der Vorstellung, dass Selbstreflexivität46 
das wichtigste Gütekriterium für eine Theorie ist, scheint mir ein ver-
breiteter Anspruch in der zeitgenössischen kritischen Theorie (und nicht 
nur hier) zu sein, den, meiner Ansicht nach etwa auch Axel Honneth und 
Rahel Jaeggi teilen. Bei Hartmut Rosa hingegen verhält sich das anders 
(siehe Neuhann und Kaczynski 2016 und Kapitel 4). 

Theorie und Praxis

Die Seite des Anspruchs auf Selbstreflexivität, die sich auf die Konse-
quenzen bezieht, hat zudem mit dem Verhältnis von Theorie und Praxis 
zu tun, was ein bedeutendes Thema in der Methodendiskussion der kri-
tischen Theorie darstellt. Grob gesagt ist ein wichtiges Ideal kritischer 
Theorie, das ich teile, dass die Stellung von philosophischem Nachden-
ken oder Theorien der Gesellschaft in ihrem Bezug zu realen Verhältnis-
sen reflektiert wird. Dabei soll die »kritische Theorie […] weder ›ver-
wurzelt‹ [in den realen Verhältnissen, realen Interessen, E.N.] wie die 
totalitäre Propaganda sein noch ›freischwebend‹ wie die liberalistische 
Intelligenz.« (Horkheimer 2011 [1937]: 240)47 Die Reflexion über das 
Verhältnis von Theorie und Praxis kann zum Beispiel heißen, darüber 

44		 Vgl. »When morally equal treatment – operating with a certain concept of 
a person – fails to do justice to individuals, then it does not necessarily lead 
to a new formulation of the concept of a person.« (Menke 2000: 111f.)

45		 Vgl. zur Betonung des Anderen der Vernunft in jüngeren kritischen Theori-
en: Anderson 2011.

46		 Zu einer Beschreibung dieser selbstreflexiven Haltung in der zeitgenössi-
schen kritischen Theorie im Anschluss an Horkheimers Gegenüberstellung 
von traditioneller und kritischer Theorie, siehe: Genel und Deranty 2016: 6.

47		 Vgl. dazu auch das Problem immanenter Kritik, siehe Fn. 38.

METHODISCHE REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

nachzudenken, ob bestimmte theoretische Konstrukte bloß geltende 
Normen ideologisch reproduzieren, ob das in der Theorie normativ Ge-
forderte, wenn es in seinem Gehalt verbreitet würde oder gar Anwen-
dung fände, wirklich wünschenswerte Konsequenzen produzieren würde 
oder, ob die philosophische Reflexion ›nah genug‹ an gesellschaftlichen 
Verhältnissen dran ist, dass sie überhaupt prinzipiell auf sie ›anwend-
bar‹ wäre.48 

1.3 Aufbau

Das Buch ist in diese Einleitung, drei übergeordnete Teile, wobei der ers-
te und zweite vier Unterkapitel und der dritte zwei umfasst, und einen 
Schluss gegliedert. Von der Einleitung über die Kapitel bis zum Schluss 
nummeriere ich durch, sodass sich insgesamt zwölf – unterschiedlich 
umfangreiche – Kapitel ergeben. Teil I und II enden mit einem kurzen 
Zwischenfazit, welches jeweils auch als Kapitel gezählt wird (5. und 9.). 

Wer an einer umfassenden Rekonstruktion von Forsts Gerechtigkeits-
konzeption interessiert ist, kann m.E. nur Kapitel 6 der Arbeit lesen. Wer 
die Arbeiten von Honneth, Jaeggi und Rosa gut kennt, kann m.E. Kapi-
tel 4 überspringen und trotzdem die Gesamtargumentation des Buches 
nachvollziehen. 

1. Teil

Der erste Teil heißt Das Projekt einer kritischen Theorie der Gerechtig-
keit. Ziel dieses Teils ist es, einerseits näher zu verstehen, warum es über-
haupt eine Frage – und keine Selbstverständlichkeit – ist, ob der Gerech-
tigkeitsbegriff als Grundbegriff einer kritischen Theorie der Gesellschaft 
dienen kann, und andererseits zu spezifizieren, welchen Herausforderun-
gen begegnet werden müsste (und welchen nicht), um diese Frage posi-
tiv zu beantworten. 

Im zweiten Kapitel, dem ersten Kapitel von Teil I, »Ein modernes 
Konzept der Gerechtigkeit und die Normativität des modernen Rechts« 
schlage ich drei Merkmale eines politisch-sozialen, modernen Begriffs 

48		 Insbesondere die letzte Frage wird auch in der analytischen politischen Phi-
losophie im Anschluss an Rawls bezüglich der Gegenüberstellung von idea
ler und nicht-idealer Theorie und auch in einer jüngeren Debatte um Rea-
lismus diskutiert vgl. Stemplowska und Swift 2012 sowie Geuss 2008. Für 
eine Darstellung der Verarbeitung des Theorie-Praxis-Problems in der De-
batte um ideale und nicht-ideale Theorie und eine Kritik daran, siehe: Vo-
gelmann 2016: insb. 83ff. 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

der Gerechtigkeit vor. Dieses Kapitel bewegt sich also auf der Ebene des 
Konzepts, d.h., dass die drei Merkmale des allgemeinen Begriffs in ver-
schiedenen Konzeptionen der Gerechtigkeit ausgedeutet werden müs-
sen. Zunächst lege ich im Anschluss an die vorangegangenen Überle-
gungen in der Einleitung (1.1) dar, dass ein moderner, politisch-sozialer 
Gerechtigkeitsbegriff in einem intrinsischen Verhältnis zur Normativi-
tät des modernen Rechts steht. Dann erläutere ich nacheinander die drei 
Merkmale des relevanten Gerechtigkeitsbegriffs. Das erste Merkmal (2.1 
Der reduzierte Blick der Gerechtigkeit) besagt, dass die Perspektive der 
Gerechtigkeit auf Gesellschaft oder soziale Begebenheiten stets in be-
stimmter Hinsicht, die in den einzelnen Konzeptionen je spezifiziert wird, 
begrenzt ist. Die Gerechtigkeit einer Gesellschaft oder eines sozialen Ver-
hältnisses beschreibt immer bloß einen gewissen Mindeststandard: Ein 
gerechtes soziales Verhältnis ist nicht notwendig eines, in dem alle Be-
teiligten auch glückliche Leben führen oder in einer sittlichen Gemein-
schaft leben. Das zweite Merkmal (2.2 Subjektive Rechte: Gleichheit 
als Gleichheit von Rechten) besagt, dass sich die normativen Grund
orientierungen von verschiedenen Gerechtigkeitskonzeptionen durch die 
Forderung beschreiben lassen, dass allen gleichermaßen ein individuel-
les ›Meta-Recht auf x (auf Rechte)‹ zukommt. Die unterschiedlichen 
Konzeptionen deuten das x jeweils unterschiedlich. So schlage ich vor, 
die normative Grundlage einer libertären Gerechtigkeitskonzeption als 
individuelles Recht auf private Freiheit (auf Rechte) und einer egalita-
ristischen Gerechtigkeitskonzeption als individuelles Recht auf soziale 
Teilhabe (auf Rechte) zu fassen. Das in Klammern gesetzte ›auf Rechte‹ 
deutet, im Anschluss an Hannah Arendt, darauf hin, dass das jeweilige 
Meta-Recht49 als Maß dafür, ob eine Gesellschaft gerecht organisiert ist 
– dementsprechend etwa in egalitaristischer Sicht, ob wirklich jeder und 
jedem ein Recht auf soziale Teilhabe zukommt –, letztlich darauf zielt 
zu prüfen, ob die geltenden positiven (im Sinne von institutionalisierten) 
Rechte so verstanden werden können, dass sie das jeweilige Meta-Recht 
gemeinsam realisieren. Im Anschluss daran besagt das dritte Merkmal 
(2.3 Gesetz, Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild), dass sich Ge-
rechtigkeitsforderungen in einem Bezug zu modernem positivem Recht 
(allgemeine Rechtsform) materialisieren müssen. Das kann heißen, dass 
auf Grundlage einer Gerechtigkeitsforderung bestimmte Sachverhalte, 
nicht mehr rechtlich geregelt sein sollen, dass Sachverhalte, die bisher 
nicht rechtlich geregelt wurden, nun rechtlicher Regelung unterworfen 
werden sollen, oder drittens, dass bestehende Gesetze verändert wer-
den sollen. Die unterschiedlichen Konzeptionen der Gerechtigkeit dif-
ferenzieren sich dahingehend, welche (spezifische) Rechtsform sie als 
geeignet ansehen für die Realisierung von Gerechtigkeitsforderungen. 

49		 Zu diesem Ausdruck siehe 2.2 und 7.

AUFBAU

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

Libertäre Gerechtigkeitskonzeptionen sehen dementsprechend etwa for-
males Recht, das in Form von Konditionalaussagen formuliert ist, ›wenn 
Tatbestand x, dann y‹, als geeignetes Medium, um Gerechtigkeit umzu-
setzen. Egalitaristische Gerechtigkeitskonzeptionen präferieren hingegen 
eine Form des materialen Rechts, das Rechtsregeln tendenziell in Form 
einer Zielvorgabe formuliert. Spezifische Rechtsformen gehen darüber 
hinaus jeweils mit einem (impliziten) Gesellschaftsbild einher. 

Im dritten Kapitel »Libertäre und Egalitaristische Theorien der Ge-
rechtigkeit und ihre jeweiligen Beherrschungsformen: Ausbeutung und 
Normalisierung« erläutere ich jeweils zunächst genauer, wie die libertäre 
bzw. egalitaristische Konzeption die oben genannten drei Merkmale des 
allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit spezifizieren und zeige dann auf, 
welche Beherrschungsformen beide ausbilden: Ausbeutung als Macht
stabilisierung bzw. Normalisierung. 

Im vierten Kapitel »Positionierung des Begriffs der Gerechtigkeit in 
der zeitgenössischen deutschen Kritischen Theorie« erläutere ich, inwie-
fern und warum viele zeitgenössische Autor/innen aus dem Kontext der 
deutschen Kritischen Theorie in ihren eigenen Arbeiten bewusst auf den 
Gerechtigkeitsbegriff verzichten. Dabei kommt neben den in Kapitel 3 
diskutierten Problemen der libertären und egalitaristischen Gerechtig-
keitskonzeptionen, Ausbeutung und Normalisierung, hinzu, dass viele 
Autor/innen meinen, das Gerechtigkeitsvokabular sei nicht in der Lage, 
gesellschaftliche Missstände, die sich auf subjektive und objektive Zu-
stände der Entfremdung beziehen, in den Blick zu nehmen, was aber 
eine kritische Theorie können sollte. Genauer schaue ich mir die Posi-
tionen von drei zeitgenössischen deutschen Autor/innen an: Axel Hon-
neth, Rahel Jaeggi und Hartmut Rosa.

Im Zwischenfazit (5. Die Herausforderungen einer kritischen Theorie 
der Gerechtigkeit) fasse ich die in Kapitel 3 und 4 aufgekommenen Kri-
tiken am Gerechtigkeitsbegriff zusammen. Dabei diskutiere ich auch das 
Verhältnis des Gerechtigkeitsbegriffs zur Disziplin der Politischen Theo-
rie bzw. Philosophie und der Sozialphilosophie. Ich schlage schließlich vor, 
Ausbeutung und Normalisierung als interne Herausforderungen für eine 
kritische Theorie der Gerechtigkeit zu fassen und Entfremdung (in einem 
bestimmten Verständnis) als externe. Das heißt, dass eine kritische Theorie 
der Gerechtigkeit die Beherrschungsformen der Ausbeutung und Norma-
lisierung vermeiden muss, aber es kein für diese Perspektive entscheiden-
des Problem ist, wenn sie ›Entfremdung‹ nicht zu diagnostizieren vermag. 

II. Teil

In Bezug auf die am Ende von Teil I explizierten Herausforderungen für 
eine kritische Theorie der Gerechtigkeit wird in Teil II Der Vorschlag 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

einer kritisch-prozeduralen Theorie der Gerechtigkeit (Forst) als Alter-
native zu einer libertären und egalitaristischen Gerechtigkeitskonzepti-
on in den Blick genommen. In dem ersten und ausführlichsten Kapitel 
von Teil II, Kapitel 6, unternehme ich zunächst vor allem in rekon
struktiver Absicht eine Systematisierung der wichtigsten Bestandteile 
von Forsts Gerechtigkeitstheorie. Dabei wird insbesondere deutlich, 
wie er das erste Merkmal des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit 
spezifiziert, die Reduziertheit. In den folgenden Kapiteln 7 und 8 gehe 
ich weniger rekonstruktiv und stärker eingreifend auf zwei Bestand-
teile von Forsts Gerechtigkeitstheorie ein, den Grund und die Rechts-
form seiner Gerechtigkeitskonzeption. In Kapitel 7 setze ich mich mit 
der normativen Grundlage von Forsts Gerechtigkeitstheorie, seinem 
Recht auf Rechtfertigung, auseinander. Ich nehme es dabei als Spezi-
fizierung des zweiten Merkmals des allgemeinen Begriffs der Gerech-
tigkeit in den Blick – als Meta-Recht auf Rechtfertigung (auf Rechte). 
Mich interessiert dabei insbesondere die Begründung, die Forst für die-
ses Recht selbst anbietet. Ich schlage vor, Forsts eigene, nicht bis ins De-
tail entwickelte moralische und anerkennungstheoretische Begründung 
des Rechts (und der Pflicht) auf Rechtfertigung durch eine Deutung 
von Johann Gottlieb Fichtes Anerkennungsbegriff aus der Grundlage 
des Naturrechts (1796/7) zu ergänzen. Dabei verändert sich sowohl der 
Status der Begründung von einer moralischen zu einer normativ-funda-
mentalen anderer Art als auch die Substanz des Meta-Rechts auf Recht-
fertigung zu einem Meta-Recht auf Politik. In Kapitel 8 vertrete ich ei-
nerseits die These, dass sich Forsts Gerechtigkeitskonzeption, was in 
seinen Schriften nicht ganz klar ist, notwendigerweise in Bezug auf po-
sitives Recht materialisieren muss, d.h., ich schreibe Forsts Konzepti-
on das dritte Merkmal des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit zu. 
Andererseits stelle ich die Frage, welche spezifische Form des Rechts – 
aus der Perspektive Forsts – die angemessene Materialisierung von Ge-
rechtigkeitsforderungen wäre. Darüber schreibt Forst selbst nicht. Da-
bei diskutiere ich Jürgen Habermas’ Vorschlag eines prozeduralistischen 
Rechtsparadigmas und die Idee reflexiven Rechts, die vor allem von 
Gunther Teubner als Alternative zu formalem und materialem Recht 
entwickelt wurde, als mögliche Optionen. 

Ich komme zu dem Schluss, dass die Rechtsform reflexiven Rechts aus 
Sicht meiner Version kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, die ich in Teil 
II im Anschluss, aber auch in Abgrenzung von Forsts Gerechtigkeitstheo
rie bestimmt habe, auf den ersten Blick als eine attraktive Form des 
Rechts erscheint. Reflexives Recht steht allerdings in einem begünstigen-
den Verhältnis zu Prozessen sozialer Beschleunigung in nicht-rechtlichen 
Bereichen und ist selbst ein ›beschleunigtes Recht‹. Soziale Beschleuni-
gung des Rechts und anderer Institutionen hat zudem eine subjektivie-
rende Wirkung, indem es flexible Subjekte produziert. 

AUFBAU

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

Im Zwischenfazit zum zweiten Teil der Arbeit (9. Was leistet die kri-
tisch-prozedurale Theorie der Gerechtigkeit?) halte ich fest, dass die im 
Anschluss und in Abgrenzung von Forst ausgedeutete Konzeption kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit zwar die Beherrschungsmomente der 
Ausbeutung und Normalisierung adressieren kann, aber mit Beschleu-
nigung und Flexibilisierung ein neues Beherrschungspotential entfaltet. 

III. Teil

Im dritten Teil der Arbeit, Das Beherrschungspotential und die Zeit-
strukturen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, erläutere ich die am Ende 
von Teil II eingeführten potentiellen Beherrschungsformen kritisch-pro-
zeduraler Gerechtigkeit, Beschleunigung und Flexibilisierung, einerseits 
genauer und zeige auf, inwiefern dabei überhaupt von Formen der Be-
herrschung (und welcher Form von Beherrschung) gesprochen werden 
kann (10.). Dabei wird auch die gemeinsame Problemstruktur von Aus-
beutung, Normalisierung und Beschleunigung/Flexibilisierung herausge-
arbeitet. Andererseits verorte ich ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ 
in den Kontext von geschichtsphilosophischen Fragen, insbesondere be-
züglich des Fortschrittsbegriffs und Vorstellungen (gelingenden) sozia-
len Wandels (11.). 

Schluss

Im Schluss (12.) diskutiere ich, welche möglichen Konsequenzen aus 
dem Aufzeigen des Beherrschungspotentials kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit gezogen werden sollten. Dabei schlage ich zunächst einige 
Wege vor, wie dieses Potential gemildert werden könnte. Da dieses Po-
tential aber nicht vollends aus der Welt geschafft werden kann, erwäge 
ich, ob eine Entscheidung für die Perspektive kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit, in Anbetracht von gewichtigen Vorteilen dieser Perspekti-
ve, nichtsdestotrotz denkbar ist. Ich schließe mit einer Überlegung dazu, 
von welchem Standpunkt aus diese meta-theoretische Entscheidung, die 
gewissermaßen eine Kosten-Nutzen-Rechnung einer Konzeption kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit darstellt, selbst getroffen werden kann. 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15 - am 23.01.2026, 20:48:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1  Welche Gerechtigkeit?
	1.2  Methodische Reflexion
	1.3  Aufbau

