Das Menschenrecht auf eine saubere Umwelt
und die Renaissance der Commons

David Bollier und Burns H. Weston

Jeder Mensch hat ein Recht auf eine intakte Umwelt. Davon gehen wir aus. Dieses
Recht ist zwar in seiner Wirkung begrenzt, aber es ist Bestandteil unseres recht-
lichen wie moralischen Erbes und wir meinen, dass es neu gedacht und mit Leben
gefiillt werden muss, wenn uns die Erde weiterhin giinstige Lebensbedingungen
schenken soll.

Das Menschenrecht auf Umwelt wiederzubeleben bedarf nicht nur einer
Abwendung von der neoliberalen Politik und Okonomie, die unaufhérliches
Wachstum, die Kommerzialisierung der Natur und eine vom Markt geprigte Be-
ziehungskultur erfordert. Es setzt auch voraus, dass wir die Commons als Gover-
nance-Modell nutzen, um eine neue Architektur des Rechts und des staatlichen
Handelns konzipieren zu konnen.

Seit den Anfingen der industriellen Revolution, vor allem aber seit dem Beginn
der forcierten Globalisierung vor etwa 30 Jahren, wird das Recht auf eine intakte
Umwelt von michtigen 6konomischen und politischen Interessenvertretern unter-
driickt und desavouiert. Dies geschieht zwar nicht mit vorgehaltener Pistole, aber
doch im Rahmen eines Rechtssystems, das die private und 6ffentliche Pliinderung
unseres gemeinsamen Reichtums zum Schaden aller favorisiert. Wer das Recht auf
Umwelt ignoriert, 6fnet letztlich allerdings der Ausléschung Tiir und Tor.

Spitestens seit Silent Spring (dt.: Der stumme Friihling) von Rachel Carson wis-
sen wir, dass die Menschheit nicht-erneuerbare Ressourcen verschwendet, wert-
volle Arten willkiirlich vernichtet und fragile Okosysteme vergiftet und degradiert.
In den letzten Jahrzehnten haben diese zunehmend vieldimensionalen und all-
gegenwirtigen Entgleisungen eine systemische Dimension angenommen. Seit
einiger Zeit ist auch klargeworden, dass Kohlendioxid- und andere Treibhausgas-
emissionen die Erde in einem Ausmaf} bedrohen, das seit Dinosaurierzeiten ohne
Beispiel ist.

Aus rechtlicher Perspektive betrachtet ist ein effektiver und fairer Umwelt-
schutz, der die Grundbediirfnisse aller befriedigen kann, am ehesten durch die
rigorose Durchsetzung eines neu konzipierten Menschenrechts auf Umwelt zu
gewihrleisten. Dies ist nur durch eine commons- und rechtebasierte 6kologische
Governance mdglich, die lokal wie global funktioniert und auf Prinzipien wie der
Achtung der Natur und der Mitmenschen beruht.

https://dol.org/10.14361/9783839428351-064 - am 14.02.2026, 14:33:14,


https://doi.org/10.14361/9783839428351-064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David Bollier und Burns H. Weston — Das Menschenrecht auf eine saubere Umwelt

Ein derartiger Paradigmenwechsel ist eine gewaltige Herausforderung. Er
erfordert, dass wir einige grundlegende Primissen unseres Rechtssystems und
unserer Gkonomischen, politischen und kulturellen Ordnungen tiiberdenken.
Doch es ist machbar, sich dieser lebenswichtigen Aufgabe zu stellen, wenn wir uns
von der Rigiditit staatszentrierter Modelle und ihrer langwierigen Rechtsverfahren
befreien; wenn wir unser Verstindnis von »Wert« ausweiten, indem wir soziales
Wohlergehen darin berticksichtigen, und aufhéren, Natur wie Kapital zu behan-
deln; wenn wir unsere Vorstellung von Menschenrechten erweitern, damit sie
nicht nur moralischen, sondern auch strategischen Anliegen dienen kénnen; und
wenn wir die Macht der nicht marktformigen Teilhabe, des Lokalen und der ge-
sellschaftlichen Vielfalt bei der Bewiltigung von Umweltproblemen anerkennen.

Der Status des Menschenrechts auf eine intakte Umwelt

Das Menschenrecht auf eine intakte Umwelt kann tatsichlich ein machtvolles
Instrument sein, um ein System okologischer Governance im Interesse des All-
gemeinwohls aufzubauen und zu stirken. Skeptiker sagen, dieses Recht existiere
héchstens als moralisches Recht und lieRe Elemente vermissen, um es durchzu-
setzen und zu kontrollieren. Dabei wiirde erst dies ihm Gesetzeskraft verleihen.
Haben sie damit recht? Die Antwort lautet »Ja« und »Nein«.

Nach der gingigen Rechtsauffassung gibt es derzeit mindestens drei Moglich-
keiten, das Menschenrecht auf Umwelt juristisch anzuerkennen:

- als ein Anspruch, der sich von anderen anerkannten Rechten ableitet; dies be-
zieht sich primir auf die Grundrechte auf Leben, Gesundheit und die Achtung
der Privatsphire, aber gelegentlich auch auf daraus abgeleitete Rechte, zum
Beispiel das Recht auf Lebensraum, Existenzgrundlagen, Kultur, Wiirde oder
Nichtdiskriminierung und Schlaf;

« als eigenstindiger Anspruch, der nur von seiner eigenen Anerkennung ab-
hingt; dieser Ansatz wird zunehmend favorisiert, weil hier etliche Bestimmun-
gen aus Staatsverfassungen und regionalen Vertragswerken, die ein solches
Recht bereits proklamieren, als Beleg dafiir dienen konnen, dass dieser Ansatz
funktioniert;

« als Cluster prozeduraler Anspriiche, die (ihnlich wie die erstgenannten abge-
leiteten Rechte) von einer »Neuformulierung und Expansion bestehender Men-
schenrechte und Pflichten« stammen und als »prozedurale Umweltrechte« be-
kannt sind.

Alle drei Manifestationen des Menschenrechts auf Umwelt, gleichgiiltig wie taug-
lich ihre konkreten Anwendungen sind, sind in ihrer rechtlichen Anerkennung
und ihrem juristischen Geltungsbereich begrenzt, wie eine sorgfiltige Durchsicht
des Status der weltweiten Menschenrechtsgesetzgebung zeigt. Juristisch gesehen
ist das Recht auf eine intakte Umwelt bislang am stirksten in seiner abgeleiteten
Form anerkannt (das heifst abgeleitet aus anderen anerkannten Rechten), statt
in »autonomen Formen« (das heifdt als eigenstindiges Recht anerkannt). Inte-
ressanterweise findet sich insbesondere die autonome Variante hauptsichlich in

https://dol.org/10.14361/9783839428351-064 - am 14.02.2026, 14:33:14,

417


https://doi.org/10.14361/9783839428351-064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

418

Kapitel V. — Commons produzieren, Politik neu denken

den Entwicklungslindern Afrikas, Asiens und Lateinamerikas. Doch zunehmend
werden auch prozedurale Umweltrechte anerkannt — vorwiegend auf regionaler
Ebene.

Im Grunde scheint es unméglich, dass ein formelles und weltweit anerkann-
tes Menschenrecht auf Umwelt existieren wird, solange sich die 6kologische Go-
vernance im Griff des unregulierten Kapitalismus befindet. In den letzten Jahren
wurden jedoch zwei attraktive alternative Ansitze entwickelt: Der erste Ansatz —
intergenerationelle Umweltrechte — setzt hauptsichlich bei moralischen Appellen
an; der zweite — die Rechte der Natur; hier sind die Regierungen von Ecuador und
Bolivien bahnbrechend — behauptet, dass die Natur selbst iiber Rechte verfiige, die
von den Menschen vertreten und verteidigt werden miissten.

Beide Ansitze gehen iiber den engen Anthropozentrismus des bestehenden
Rechts hinaus. Threr Natur nach sind sie autonome, nicht abgeleitete Rechte. Sie
brauchen eine starke Anwaltschaft, um sie einzufordern und durchzusetzen. Bis-
lang werden sie hauptsichlich auf nationaler und subnationaler Ebene gefordert.
Sie spiegeln, politisch gesehen, eine tiefe Unzufriedenheit mit den tiblichen For-
men der Lobbyarbeit von Umweltschiitzern und der tiefsitzenden Verankerung der
formalen Rechtsordnung im Neoliberalismus. So wundert es nicht, dass bestimm-
te wirtschaftliche und politische Interessenvertreter diesen innovativen rechtlichen
Schachziigen enormen Widerstand entgegensetzen — und zwar aus Griinden, die
historischer und philosophischer Natur sind. Es sei denn, es gibt eine dkologische
Katastrophe, die die bisherigen Spielregeln aufler Kraft setzt. Die Commons wei-
sen aber heute schon den Weg zu einem anderen Governance-Ansatz.

Den Weg fiir ein neues Paradigma bahnen

Wir gehen davon aus, dass die zahlreichen Umweltkrisen nicht allein durch »grii-
ne« Technologien oder wirtschaftliche Reformen iiberwunden werden konnen;
vielmehr miissen Governance-Formen entwickelt werden, die es den Menschen
erlauben, sich vom Anthropozentrismus hin zu einem Biozentrismus zu bewegen,
und die die Menschen ermutigen, bessere Beziehungen mit der Natur selbst und
mit anderen Menschen aufzubauen.

Solch ein Ansatz sollte, erstens, von einer Logik des Respekts fiir die Natur, fir
Suffizienz und gegenseitige Abhingigkeit, geteilte Verantwortung sowie Fairness
fiir alle auf der Suche nach einer sich im 6kologischen Gleichgewicht befindlichen
Umwelt getragen werden; und, zweitens, von der Ethik einer Biirgerschaft, die
zugleich global und lokal denkt und auf Transparenz und Rechenschaftslegung in
allen Umweltangelegenheiten besteht.

Wir glauben, dass ein Menschenrecht auf eine commons- und rechtebasierte
okologische Governance beides beinhaltet. Richtig umgesetzt, kann uns dieser An-
satz iiber die neoliberale Allianz von Staat und Markt — kurz »Staat/Markt« — hin-
aus voranbringen.

Es ist ein offenes Geheimnis, dass verschiedene Industrielobbys die Gesetzge-
bungsprozesse in vielen Lindern der Welt okkupiert, wenn nicht gar korrumpiert
haben; und dass der Regulierungsapparat, auch wenn er notwendige Funktionen
erfiillt, im Grunde genommen nicht in der Lage ist, seinen gesetzlichen Aufirag

https://dol.org/10.14361/9783839428351-064 - am 14.02.2026, 14:33:14,


https://doi.org/10.14361/9783839428351-064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David Bollier und Burns H. Weston — Das Menschenrecht auf eine saubere Umwelt

zu erfiillen, geschweige denn neue, bahnbrechende Umweltstandards durchzu-
setzen. Des Weiteren ist die Regulierung hiufig dem Einfluss der Biirger und der
Rechenschaftspflicht entzogen. Angesichts dieser Parameter des Verwaltungsstaa-
tes und des neoliberalen Politikkonsenses sind wir in Sachen Umweltrecht an den
Grenzen der Innovation und einer glaubhaften Fithrungsrolle der zustindigen In-
stitutionen angelangt.

Ein weiteres grundlegendes Problem: Das Preissystem — der scheinbar belieb-
teste Governance-Mechanismus der Politik — hat Schwierigkeiten damit, subtile,
qualitative, langfristige und komplizierte »Werte« abzubilden. (Genau dies sind
die Attribute natiirlicher Systeme.) Das gegenwirtige Preissystem ist nicht in der
Lage, qualitativ unterschiedliche Arten von Wert darzustellen. Das bekannteste
Beispiel hierfiir ist die »Tragfihigkeit« natiirlicher Systeme und die ihnen inhi-
renten Nutzungsgrenzen. Es geht gegenwirtig hauptsiachlich — wenn nicht aus-
schlieRlich — um den Tauschwert. Das ist die grofle Erzihlung der konventionellen
Wirtschaftswissenschaft. Das Bruttoinlandsprodukt bildet die Summe aller Markt-
aktivititen ab, gleichgiiltig, ob sie der Gesellschaft tatsichlich niitzten oder nicht.
Umgekehrt wird alles, was keinen Preis hat und »auf3erhalb« des Marktes existiert,
als wertlos betrachtet.

Commons als Modell fiir 6kologische Governance

Ein Commons ist ein Regime fiir das Management gemeinsamer Ressourcen, das
nicht auf individuelle Eigentumsrechte und staatliche Kontrolle angewiesen ist. Es
griindet auf Arrangements gemeinsamen Eigentums, die meist selbstorganisiert
und komplex sind und auf je spezifische Art im sozialen Miteinander verwirk-
licht werden. Commons werden allgemein durch das geregelt, was wir »Vernacular
Law« nennen. Dabei handelt es sich um die »inoffiziellen« Normen, Institutio-
nen und Verfahren, die eine Gemeinschaft von Ebenbiirtigen ausarbeitet, um die
gemeinsamen Ressourcen selbst und typischerweise demokratisch zu verwalten.
Staatliches Recht und Handeln kann die Parameter setzen, innerhalb derer Verna-
cular Law operiert, aber es kontrolliert nicht direkt, wie ein bestimmtes Commons
organisiert wird.

So sind Commons quasi souverin: Zentralisierte Mandate des Staates werden
genauso gemieden wie die Tauschstrukturen des Marktes. In ihrer breitesten De-
finition kénnten Commons ein wichtiges Vehikel werden, um das Menschenrecht
auf eine intakte Umwelt auf allen Ebenen zu gewihrleisten. Dies erfordert jedoch
neue rechtliche und politische Normen, Institutionen und Verfahren, die Com-
mons auch rechtlich anerkennen und unterstiitzen.

Commons sind, verglichen mit bestehenden Governance-Formen, ein Fort-
schritt, denn sie zeigen uns Moglichkeiten auf, Werte zu benennen und zu schiit-
zen, die der Markt nicht anerkennt. Sie geben uns ein Vokabular, um tiber die
angemessenen Grenzen des Marktes zu sprechen — und die Werte durchzusetzen.
Der Commons-Diskurs hilft, die Auseinandersetzung iiber jene sogenannten »Ex-
ternalititen des Marktes« zu fithren, die hdufig an den Rand der Wirtschaftstheorie
und der Politik gedringt werden. Er stellt Fragen wie: Wie konnen angemesse-
ne Grenzen fiir die marktbasierte Ausbeutung der Natur gesetzt werden? Welche

https://dol.org/10.14361/9783839428351-064 - am 14.02.2026, 14:33:14,

419


https://doi.org/10.14361/9783839428351-064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

420

Kapitel V. — Commons produzieren, Politik neu denken

rechtlichen Prinzipien, Institutionen und Verfahren kénnen helfen, eine gemein-
same Ressource fair und tiber lange Zeit nachhaltig zu bewirtschaften und dabei
sensibel fiir die Umweltrechte heutiger wie kiinftiger Generationen zu sein?

Eine commons- und rechtebasierte 6kologische Governance ist auch deswegen
uiberzeugend, weil sie drei wichtige Dinge zusammenbringt: eine reiche Rechtstra-
dition, die tiber Jahrhunderte zuriickreicht; einen attraktiven kulturellen Diskurs,
der die Menschen organisiert und anregt; und eine weitverbreitete partizipatori-
sche soziale Praxis, die in groflen wie kleinen, lokalen wie transnationalen Projek-
ten gute Ergebnisse bringt.

Die Geschichte der rechtlichen Anerkennung der Commons — und damit das
Recht der Commoners auf die Umwelt — geht Jahrhunderte, sogar Jahrtausende
zuriick. Bereits 1700 v. Chr. gab es Gesetze zum Waldschutz in Persien. In Agyp-
ten etablierte Pharaoh Akhenaten Naturschutzgebiete schon im Jahre 1370 v. Chr.
Hugo Grotius, hiufig als Vater des Volkerrechts bezeichnet, vertrat in seiner be-
rithmten Abhandlung Mare Liberum (1609) die Ansicht, dass das Meer fiir die Na-
vigation und Fischerei frei sein miisse, weil das Naturgesetz den Besitz von Giitern
verbietet, die »von der Natur fiir Gemeinsames geschaffen« zu sein scheinen (Bas-
lar 1998).! Die Antarktis wird seit der Ratifizierung des Antarktisvertrags 1959 als
stabiles, dauerhaftes intergouvernementales Commons gemanagt; das ermoglicht
internationalen Wissenschaftlern, in groflen Forschungsprojekten zusammenzu-
arbeiten, ohne militirische Konflikte wegen divergierender territorialer Anspriiche
zu riskieren. Der Weltraumvertrag von 1967 erklirt den Weltraum, den Mond und
andere Himmelskorper als »gemeinsames Erbe der Menschheit«, das »keiner na-
tionalen Aneignung unterliegt«.

Commons sind eine dauerhafte transkulturelle Institution, die gewihrleistet,
dass Menschen direkten Zugang zu und Nutzungsrechte an natiirlichen Res-
sourcen haben oder die Regierung als formaler Treuhidnder fiir das Gemeinwohl
fungieren kann. Commons bildeten schon immer eine Art Gegengewicht zu den
dominierenden Systemen der Macht, denn obwohl sich die Strukturen staatli-
cher Macht im Laufe der Jahrhunderte gewandelt haben (Stimme, Monarchen,
Feudalismus, Republiken), reagieren Commons — gleich ob als Nutzungsformen
einer Kiistenregion, eines Waldes oder eines Sumpfgebietes — stets auf dauerhafte
menschliche Bediirfnisse: die Notwendigkeit der eigenen Subsistenz, die Erwar-
tung grundsitzlicher Fairness und respektvollen Umgangs sowie das Recht auf
eine intakte Umwelt.

In diesem Sinne bilden die historischen Fragmente dessen, was man als »Com-
mons-Recht« bezeichnen kénnte, eine eigene Rechtstradition, die die Umweltrech-
te férdern kénnten. Sie beziehen sich auf den elementaren moralischen Konsens,
dass alle Schopfungen der Natur und der Gesellschaft, die wir von vorangehenden
Generationen erben, geschiitzt und fiir kiinftige Generationen treuhinderisch ver-
waltet werden sollten.

Heute gelten der Nationalstaat und der Markt als die einzigen glaubwiirdigen
und relevanten Governance-Akteure. Dabei sind die Commons, wie die Beitrige in
diesem Buch belegen, ein ausgesprochen praktischer und vielseitiger Modus, mit

1 | Siehe auch den folgenden Beitrag von Prue Taylor (Anm. der Hg.).

https://dol.org/10.14361/9783839428351-064 - am 14.02.2026, 14:33:14,


https://doi.org/10.14361/9783839428351-064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David Bollier und Burns H. Weston — Das Menschenrecht auf eine saubere Umwelt

gemeinsamen Ressourcen umzugehen. Thre Lebensfihigkeit ist weithin iiberse-
hen worden, nicht nur wegen der sich permanent fortschreibenden Hardin’schen
Metapher der »Tragik der Allmende« und der Allmacht des Staat/Markt-Duopols,
sondern auch weil Commons in so verschiedenartigen Formen existieren und von
so vielen verschiedenen Menschen und Gruppen getragen werden.

Eine neue Architektur von Recht und Politik

Wenn sich dieses Paradigma durchsetzen soll, miissen wir die heute existieren-
den Commons sowie die noch zu schaffenden als Teile einer Weltsicht begreifen,
die formale Anerkennung und Unterstiitzung durch den Staat verdient. Der Staat
kénnte gemeinsam mit der Zivilgesellschaft das Aufkommen eines Commons-
Sektors erleichtern: einer erklecklichen Menge commonsbasierter Institutionen,
Projekte und sozialer Praktiken, die die Wertvorstellungen kollektiven Handelns
beférdern. Wenn man die rechtliche Anerkennung und grofiziigige Forderung, in
deren Genuss der »freie Staat« und der »freie Markt« seit Generationen gekom-
men sind, auf die Commons ausdehnen wiirde, kénnte dies enorme Energien und
Kreativitit entfesseln. Diese Anerkennung kénnte auch helfen, Staat und Markt
auf vielerlei Weise zu transformieren, nicht zuletzt, indem sie Vetternwirtschaft,
Korruption und Geheimhaltung begrenzen wiirde.

Wenn die Idee der Commons ihr Versprechen als Governance-Modell erfiillen
soll, muss es eine geeignete und unterstiitzende Architektur in Recht und Politik
geben. Dafiir brauchen wir Innovationen in drei Bereichen:

+ interne Governance-Prinzipien und -Politiken, die die Entwicklung und das Ma-
nagement von Commons leiten;

« Makroprinzipien und -politiken, die der Staat/Markt aufnehmen kann, um Com-
mons- und Peer-to-Peer-Governance-freundliche Gesetze, Institutionen und Ver-
fahren zu entwickeln;

« katalytische rechtliche Strategien, die Commoners (Zivilgesellschaft und klar
definierte Gemeinschaften), der Staat und internationale zwischenstaatliche Or-
gane verfolgen kénnen, um 6kologische Commons anzuerkennen, zu schiitzen
und zu unterstiitzen.

Allgemeine interne Governance-Prinzipien und -Politiken

Elinor Ostroms acht Designprinzipien, im Jahre 1990 erstmals veréffentlicht, sind
nach wie vor die solideste Grundlage zum Verstindnis der internen Governance
von Commons.? In einer ausfiihrlichen Studie von 2010 fassen Poteete, Janssen
und Ostrom die Schliisselfaktoren zusammen, die es selbstorganisierten Gruppen
ermoglichen, kollektive Losungen fiir Probleme im Umgang mit kollektiven Res-
sourcen kleinen und mittleren Maf3stabs zu finden. Zu den wichtigsten gehéren:
Erstens, verlissliche Informationen iiber die kurz- und langfristigen Kosten und
den Nutzen von Handlungen stehen zur Verfligung; zweitens, die beteiligten In-
dividuen halten die Ressourcen fiir ihr eigenes Tun fiir wichtig und haben eine

2 | Siehe S. 53/54 in diesem Buch (Anm. der Hg.).

https://dol.org/10.14361/9783839428351-064 - am 14.02.2026, 14:33:14,

421


https://doi.org/10.14361/9783839428351-064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

422

Kapitel V. — Commons produzieren, Politik neu denken

langfristige Nutzungsperspektive; drittens, es ist den Beteiligten wichtig, einen Ruf
als vertrauenswiirdiges Gegeniiber zu erlangen; viertens, Individuen kénnen zu-
mindest mit einigen der anderen Beteiligten direkt kommunizieren; fiinftens, in-
formelle Uberwachung und Sanktionierung ist machbar und wird als angemessen
erachtet; sechstens, soziales Kapital und »leadership« existieren und basieren auf
vorherigen Erfolgen bei der Losung gemeinsamer Probleme (Poteete et al. 2010).

Ostrom merkt an, dass »ausfiihrliche empirische Forschung zu kollektivem
Handeln [..] wiederholt einen notwendigen Kernbestand von Vertrauen und
Gegenseitigkeit unter den Beteiligten identifiziert hat, der mit erfolgreichem kol-
lektiven Handeln assoziiert ist«. Auflerdem: »Wenn Teilnehmer befiirchten, dass
sie ausgenommen werden, weil sie kostspielig handeln, wihrend andere davon
profitieren«, verstirkt dies die Notwendigkeit fiir Uberwachung, um Schwinde-
leien und Betrug entgegenzutreten.+

Sowohl Menschenrechte als auch die Rechte der Natur sind in der Governance
okologischer Commons enthalten. Wenn Vertrauen und Gegenseitigkeit kultiviert
werden und sich dadurch die Chance auf ein stabiles, kollektives Ressourcenma-
nagement erhéhen soll, miissen die operationellen und verfassungsgebenden Re-
geln als fair angesehen werden. Dazu miissen Skologische Commons die Werte
der Menschenwiirde verkérpern, wie sie optimal in der Allgemeinen Erklirung
der Menschenrechte und in den neun Kerniibereinkommen zu internationalen
Menschenrechten formuliert sind.

Makroprinzipien und -politiken

Fur grofere gemeinsame Ressourcen — nationale, regionale, globale — muss der
Staat eine aktivere Rolle bei der Etablierung und Uberwachung der Commons
spielen. Er mag unabdingbar sein, wenn eine Ressource nicht leicht in »Pakete«
eingeteilt werden kann (die Atmosphire, Fischgriinde) oder wenn sie grofle Ren-
ten abwirft (zum Beispiel Mineraldl). In solchen Fillen ist es sinnvoll, dass der
Staat eingreift und angemessene Managementsysteme entwickelt. Der Staat als
Treuhdnder der Commons, wie wir das nennen, verwaltet typischerweise Mineralien,
Holz und andere natiirliche Ressourcen auf 6ffentlichem Grund und Boden, in
Nationalparks und in der Wildnis; er managt Fliisse, Seen und andere Gewisser,
staatlich geforderte Forschung, zivile Infrastruktur und anderes mehr.

Allerdings gibt es eine tiefgreifende strukturelle Spannung zwischen Com-
moners und dem Staat/Markt, weil der Staat ausgesprochen starke 6konomische
Anreize fur duflerst belastbare Biindnisse mit dem Markt und fiir eine Agenda
der Privatisierung, Kommerzialisierung und Globalisierung setzt — trotz der nach-
teiligen Konsequenzen fiir die Allgemeinheit. Jeder erfolgreiche commonsbasierte

3 | Leadership wdre hier mit »Fiihrung« nur unbefriedigend lbersetzt. In der Commons-
Debatte ist oft von »Kiimmerern« die Rede, Menschen, die in besonderer Weise Sorge tra-
gen, dafiir anerkannt werden und eine Leitungsrolle ibernehmen (Anm. der Hg.).

4 | Ostrom-Zitate aus »A Multi-Scale Approach to Coping with Climate Change and Other
Collective Action Problems«, in: Solutions No. 2 (24.02.2010), online unter: http://www.
thesolutionsjournal.com/node/565 (Zugriff am 15.11.2011)

https://dol.org/10.14361/9783839428351-064 - am 14.02.2026, 14:33:14,



https://doi.org/10.14361/9783839428351-064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David Bollier und Burns H. Weston — Das Menschenrecht auf eine saubere Umwelt

Rechtsrahmen muss aktiv dagegen vorgehen, um zu gewihrleisten, dass der Staat/
Markt seine treuhdnderischen Verpflichtungen nicht durch Einhegungens oder
durch die Verschmelzung mit Marktakteuren preisgibt.

Das iibergreifende Ziel muss sein, den neoliberalen Staat/Markt als »Triarchie«
mit den Commons neu zu konzipieren — als Staat/Markt/Commons.® Der Staat
wiirde seine Verpflichtung zu reprisentativer Governance und der Verwaltung 6f-
fentlichen Eigentums beibehalten, genauso wie private Unternehmen weiterhin
ihr eigenes Kapital besitzen wiirden, um handelbare Giiter und Dienstleistungen
zu produzieren. Aber der Staat miisste seinen Fokus verlagern und, in den Worten
von Michel Bauwens, ein »partnerschaftlicher Staat« werden. Ein Partner nicht
nur des Marktes, sondern auch der Commons.

Katalytische rechtliche Strategien

Die vielleicht wichtigste Herausforderung in der Férderung von Commons-Go-
vernance ist die Gleichgiiltigkeit oder Feindseligkeit des liberalen Staates gegen-
iiber den meisten Kollektiven (ausgenommen der Unternehmen). Dementspre-
chend miissen Commoners sehr geschickt sein, wenn ihre Commons rechtlich
anerkannt und geschiitzt werden sollen. Da die Gesetzgebung in den einzelnen
Lindern extrem unterschiedlich ist, sind unsere Vorschlige allgemeiner Natur. Sie
bediirfen fiir jeden Hoheitsbereich der Modifikation und Verfeinerung. Dennoch
gibt es eine Reihe rechtlicher und praktischer Interventionen, die die Commons-
Governance befordern helfen:

« Geschickte Anpassungen des Vertragsrechts und des Eigentumsrechts sind
eine fruchtbare Moglichkeit, um Commons zu schiitzen.” Die grundlegende
Idee: konventionelles Recht, das den Interessen des Privateigentums dient, zu
nutzen, aber dessen Zweck gewissermaflen umzudrehen, um individuellen
und kollektiven Interessen gleichermaflen zu dienen. Das berithmteste Beispiel
ist vermutlich die General Public License, GPL, eine Lizenz, die Urheber (Pro-
grammierer) fiir Software nutzen kénnen, um zu gewihrleisten, dass der Code
und jegliche spitere Modifikation von jedermann frei genutzt werden kann.®
Die GPL war eine bahnbrechende rechtliche Innovation, die wesentlich dazu
beigetragen hat, Software-Commons zu schaffen.

« Mehrere dkologisch ausgerichtete Trusts, die den Interessen indigener Volker
und drmerer Linder dienen, kénnten solche Ad-hoc-Losungen unter Nutzung
des privaten Eigentums- und Vertragsrechts nachmachen, um neue Commons

5 | Siehe insbesondere Kapitel 2 dieses Buches (Anm. der Hg.).

6 | Der Begriff »Triarchie« wurde von Michel Bauwens entwickelt und auf dem Blog der
P2P Foundation problematisiert, siehe unter: http://blog.p2pfoundation.net/the-new-
triarchy-the-commons-enterprise-the-State/2010/08/25 (Zugriff am 15.02.2012).

7 | Ein hervorragendes Beispiel, was das fiir die Anpassung des Wettbewerbsrechts be-
deuten kdnnte, bringt Gerhard Scherhorn in diesem Buch (Anm. der Hg.).

8 | Siehe ausfihrlicher die Beitrdge von Christian Siefkes und Benjamin Mako Hill in die-
sem Buch (Anm. der Hg.).

https://dol.org/10.14361/9783839428351-064 - am 14.02.2026, 14:33:14,

423


https://doi.org/10.14361/9783839428351-064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

424

Kapitel V. — Commons produzieren, Politik neu denken

zu begriinden. Ein Beispiel ist Global Innovation Commons, eine internationale
Datenbank abgelaufener Patente, die es jedermann erméglicht, 6kologisch be-
deutsame Technologien zu produzieren, zu modifizieren und zu teilen.?

+ Auch »Teilhaber-Trusts« kénnten genutzt werden, um 6kologische Ressourcen
zu managen, wobei die Einkiinfte direkt an die Commoners verteilt wiirden.
Dieses Modell basiert auf dem Alaska Permanent Fund, der Abgaben auf die
Olférderung auf staatlichem Land einnimmt und dann allen Bewohnern des
Staates Alaska zu gleichen Teilen zukommen lisst. Manche Aktivisten haben
eine Himmels-Treuhand vorgeschlagen, um dhnlich bei der Versteigerung von
CO2-Emissionszertifikaten vorzugehen.'

« Die innovativsten Ansitze in der Entwicklung 6kologischer Commons (wie
auch der Wissensallmende, die mit ihnen synergetisch zusammenwirken) kom-
men aus lokalen und regionalen Kontexten. Der Grund dafiir ist einfach: Die
geringe Grofie solcher Commons macht die Teilhabe daran leichter und die
Vorziige offensichtlicher. Bewerkenswerte Beispiele werden von der »Relokali-
sierungsbewegung« in den USA und in Grofibritannien vorangetrieben, allen
voran die Transition-Town-Bewegung."

« Auch Bundes- und Provinzregierungen spielen eine Rolle in der Férderung der
Commons. Bundesstaaten- und nationale Regierungen verfiigen meist iiber
Wirtschaftsministerien, die Konferenzen ausrichten, kleine Unternehmen un-
terstiitzen, Exporte fordern usw. Warum sollte es fiir Commons keine analoge
Unterstiitzung geben? Regierungen konnten beim Aufbau translokaler Struk-
turen helfen, die lokale und subnationale Commons stirken, etwa Community
Supported Agriculture> und die Slow-Food-Bewegung, deren Wirkung so ver-
starkt wiirde.

+ Die Doktrin des 6ffentlichen Trusts (Public Trust Doctrine) kann und sollte im
Umweltrecht ausgeweitet und auf ein weitaus breiteres Spektrum natiirlicher
Ressourcen, unter anderem die Atmosphire, angewandt werden. Dies wire
eine gute Moglichkeit, Staaten als verantwortungsbewusste Treuhdnder unseres
gemeinsamen Skologischen Reichtums in die Pflicht zu nehmen.

« Digitale Netzwerktechnologien machen es heute moglich, Verwaltungsprozesse
neuzuerfinden, sodass mehrTransparenzund Beteiligung gelingtoder dass kom-
plexe Ressourcensysteme tatsichlich direktals Commons gemanagt werden kon-
nen. Die »partizipatorische Erfassung« der Wasserqualitit und anderer Um-
weltfaktoren konnte beispielsweise mit Hilfe interessierter Biirger dezentrali-
siert werden. Regierungswikis und Crowdsourcing-Plattformen konnen helfen,
Biirgerinnen und Biirger intensiver in die Politikgestaltung und -durchsetzung
einzubinden.

9 | Siehe den Beitrag von David Martin in diesem Buch (Anm. der Hg.).

10 | Vgl. das Buch Kapitalismus 3.0 von Peter Barnes, hg. von der Heinrich-Boll-Stiftung,
Hamburg 2008 (Anm. der Hg.).

11 | Siehe die Beitrédge von Gerd Wessling und Rob Hopkins in diesem Buch (Anm. der Hg.).
12 | Auf Produzenten- und Verbraucherseite gemeinschaftlich getragene landwirtschaft-
liche Produktion (Anm. der Hg.).

https://dol.org/10.14361/9783839428351-064 - am 14.02.2026, 14:33:14,


https://doi.org/10.14361/9783839428351-064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David Bollier und Burns H. Weston — Das Menschenrecht auf eine saubere Umwelt

Der Weg nach vorn

Man kénnte behaupten, eine auf Commons- und Umweltrechte griindende Gover-
nance sei ein utopisches Unterfangen. Doch wir glauben, dass das neoliberale Pro-
jekt der sich ewig ausdehnenden Konsumtion auf globaler Ebene utopisch ist, ein
utopisch-totalitirer Traum. Dieses Projekt kann seine mythologische Vision des
menschlichen Fortschritts durch eine alles durchdringende Marktaktivitit nicht
erfiillen. Es verlangt schlichtweg mehr, als die Natur bereitstellen kann, und fiihrt
dabei zu erheblichen sozialen Ungleichgewichten. Der erste Schritt zur Vernunft
erfordert, dass wir unsere vielfiltigen ckologischen Krisen als Symptome einer
nicht nachhaltigen kulturellen, soziodkonomischen und politischen Weltsicht an-
erkennen. Der Ubergang zu neuen Governance-Formen wird viele Komplikatio-
nen und unkalkulierbare Herausforderungen mit sich bringen. Fest steht, dass
wir zundchst die Rolle von Staat und Markt neu konzipieren miissen und dass wir
Zukunftsentwiirfe brauchen, die die Commons stirken.

Dieser Beitrag basiert auf einer lingeren Abhandlung der Autoren, die bei The Commons
Law Project unter hitp://www.commonslawproject.org zur Verfligung steht (Zugriff am
15.02.2012).

Literatur

Baslar, Kemal (1998): The Concept of the Common Heritage of Mankind in Inter-
national Law, Den Haag.

Poteete, Amy R./Janssen, Marco A./Ostrom, Elinor (Hg.) (2010): Working Together:
Collective Action, the Commons and Multiple Methods in Practice, Princeton.

David Bollier (USA) ist Autor, Aktivist und unabhéngiger Commons-Theoretiker. Er ist
Mitbegriinder der Commons Strategies Group und Autor von zehn Biichern, darunter
Viral Spiral und Silent Theft. Bollier ist Mitherausgeber der englischen Ausgabe dieses
Bandes. Er lebtin Amherst, Massachusetts, und bloggt auf http://www.bollier.org.

Burns H. Weston (USA) ist emeritierter Juraprofessor, Wissenschaftler am Menschen-
rechtszentrum der Universitédt lowa, Direktor der Climate Legacy Initiative, Codirektor
des Commons Law Project (CLP) und Mitglied der World Academy of Art and Science. Er
ist Mitherausgeber von World Order: A Problem-Oriented Coursebook (2011).

https://dol.org/10.14361/9783839428351-064 - am 14.02.2026, 14:33:14,

425


https://doi.org/10.14361/9783839428351-064
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

