5. Postliberale Wohlfahrtsdemokratie:
Ein Neustart solidaristischer Vernunft

Wihrend Freiheit und Gleichheit, Demokratiec und Gerechtigkeit in der europé-
ischen Ideengeschichte seit langem von elaborierten philosophischen Legitimati-
onsdiskursen begleitet werden, erscheint die Solidaritdt als vernachldssigtes »>Stief-
kind« (Herfried Miinkler), das kaum gesellschaftstheoretische und moralphilosophi-
sche Aufmerksamkeit erféahrt. Treffender noch kdnnte man sie als illegitimes >Fin-
delkind«< bezeichnen, denn an Zuwendung und Wertschitzung mangelt es ihr kei-
neswegs. SchlieBlich kommt kaum eine Sonntagsrede ohne die emphatische Anru-
fung der vermeintlich verlorenen und dringend wiederzugewinnenden Solidaritdt
aus. Dabei bleibt jedoch in der Regel unklar, was mit ihr ndherhin gemeint ist und
wo dieser Begriff eigentlich herkommt. Dem freiheitsrechtlichen Liberalismus je-
denfalls, der eigentlichen »>Vaterfigur« des normativen Projekts der politischen Mo-
derne, ist sie bis heute eher fremd und unzugénglich geblieben, auch wenn er ihr
mittlerweile durchaus charmante Ziige abgewinnen kann; zumindest dann, wenn sie
sich mit der geschichts- und gesellschaftslosen Rolle einer unpolitischen, auf Frei-
willigkeit beruhenden Haltung individueller Moralitit zufrieden gibt. Dennoch
bleibt eine gehodrige Unsicherheit {iber den genetischen Code der Solidaritdt beste-
hen: Man weif3 noch immer nicht so recht, ob und wie sie zur politischen Moderne
gehoren kann und soll und was man genau von ihr zu halten hat. Fest steht ledig-
lich: »Es gibt bis heute keine einzige als »klassisch< zu nennende Theorie der Soli-
daritdt insgesamt.« (Bayertz/Boshammer 2008, 1199)

Bei der Lektiire aktueller Solidaritétsliteratur gewinnt man zudem den Eindruck,
dass die postliberalen Einsichten, die sich mit diesem Konzept in den Solidaritéts-
theorien des 19. Jahrhunderts, von Comte iber Durkheim bis zum solidarisme um
Fouillée, Gide und Bourgeois, verbunden haben, vollstindig in Vergessenheit gera-
ten sind. In den normativen Diskursen der Gegenwart werden solidaristische The-
men und Motive, die an der soziologischen Tatsache der de facto-Solidaritét anset-
zen, nicht mehr aufgegriffen. Der als »Sozialdoktrin eines dritten Weges jenseits
von Kapitalismus und Sozialismus< gestartete Solidarismus wird, wenn er iiber-

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

haupt noch Erwdhnung findet, zumeist nur aus ideengeschichtlicher Chronisten-
pflicht erwédhnt und dann rasch als »antiquiert< verabschiedet, wobei man sich kaum
Miihe macht darzulegen, warum diese Ideen obsolet geworden sind.' Das schlichte
Alter kann es jedenfalls nicht sein, denn schlieBlich ist die Idee der sozialen Solida-
ritdt als Kind des 19. Jahrhunderts deutlich jiinger als die aus dem 18. Jahrhundert
stammenden Grundideen individueller Freiheit und politischer Gleichheit.

Wir haben es in weiten Teilen der politischen Philosophie offensichtlich mit ei-
ner eigentiimlichen Hegemonie der Normativitit des 18. iiber das 19. Jahrhundert
zu tun; einer Hegemonie, die den Eindruck erweckt, die im Zeitalter der Aufkliarung
entstandenen Vorstellungen von Person und Gesellschaft konnten auch heute noch
hinreichende Orientierungskraft entfalten, um die Selbstverstindigungsdebatten der
Gegenwart addquat zu inspirieren. Es ist jedoch grundsitzlich zu fragen, ob die
Standardwahrnehmungen des politischen Liberalismus nicht ldngst durch solidari-
tétstheoretische Konzepte von Person und Gesellschaft ersetzt werden miissten, die
in der Lage sind, die freiheitsrechtlichen Aufbriiche des 18. Jahrhunderts auf einem
transformierten, den heutigen Komplexitdtslagen des gesellschaftlichen Lebens ent-
sprechenden Problemniveau neu auszulegen und iiberzeugend fortzufiihren. Denn
die Freiheits- und Autonomielektionen des 18. Jahrhunderts sind mit den Solidari-
tits- und Komplexitétslektionen des 19. Jahrhunderts durchaus in Einklang zu brin-
gen, auch wenn dies im Rahmen liberaler Sozialphilosophie kaum je versucht wur-
de.

Dazu miisste allerdings die Aufgabe, an der sich der franzdsische solidarisme an
der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert abgearbeitet hatte und die dann merkwiir-
dig unbeachtet liegen geblieben ist, wieder ins Zentrum gesellschaftstheoretischer
Aufmerksamkeit riicken. Denn dadurch konnte erneut deutlich werden, dass das in-
dividualistische Moraldispositiv des politischen Liberalismus im Blick auf die
Komplexititslagen heutiger Gesellschaften historisch obsolet geworden ist und
durch eine solidaristische Semantik der wechselseitigen Zunahme von individuellen
Entfaltungschancen und sozialen Abhéngigkeitsverhiltnissen ersetzt werden miiss-
te, sodass Individualitdt und Sozialitdt, personale Freiheit und soziale Verpflichtung
nicht langer gegeneinander in Stellung gebracht werden konnen. Diese Einsicht in
die unhintergehbare »Gleichzeitigkeit des Wachstums des individuellen und des so-
zialen Lebens< hatte Alfred Fouillée schon im Jahr 1880 zum programmatischen
Ausgangspunkt solidaristischer Gesellschaftstheorie erhoben und damit ein sozial-
ethisches Problemniveau formuliert, das die liberale Vernunft der politischen Philo-
sophie bis heute kaum erreicht hat.

1 Vgl. etwa Hondrich/Koch-Arzberger 1992, 11f., die den Solidarismus zwar kurz erwih-

nen, dann aber argumentlos konstatieren, er erscheine »von heute aus [..] antiquiert« .

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 339

Vom liberalen zum postliberalen Personenkonzept

Wer vor diesem Hintergrund fiir einen Neustart solidaristischer Vernunft pladiert,
muss allerdings deutlich machen, warum ein modernes solidaristisches Denken den
autonomieethischen Idealen unvertretbarer Individualitit und moralischer Selbstbe-
stimmung nicht in den Riicken féllt, sondern diese unbedingt verteidigt, auch wenn
es sich von der liberalen Vernunft des kontraktualistischen Denkens vollstindig
verabschiedet. Deshalb sind zunéchst diejenigen freiheitsrechtlichen Gehalte zu si-
chern, die nicht nur fiir liberale Sozialphilosophien, sondern auch fiir eine demokra-
tietheoretisch ausgewiesene solidaristische Gesellschaftstheorie unverzichtbar sind.
Dazu liee sich neben den frithen sozialphilosophischen Arbeiten Alfred Fouillées
auch an die wesentlich bekanntere moralsoziologische Beobachtung Emile Durk-
heims ankniipfen, dass die arbeitsteiligen Gesellschaften der Moderne ihre Mitglie-
der »zu gleicher Zeit personlicher und solidarischer< machen. Der vermeintliche —
und fiir das liberale Denken so konstitutive — Gegensatz von Freiheit und Abhén-
gigkeit verliert hier ndmlich erheblich an empirischer Triftigkeit. Das liberal-indivi-
dualistische Personenkonzept konnte demnach durch eine postliberal-solidaristische
Variante ersetzt werden, die die soziale Konstitution des Individuums ins Zentrum
der Aufmerksamkeit riickt, ohne dadurch dessen normativen Vorrang vor der Ge-
meinschaft — wie unter Berufung auf den Solidaritétsbegriff im 19. und 20. Jahr-
hundert nur allzu oft geschehen — in Abrede stellen zu miissen.

Das Ansinnen einer solidaritatstheoretischen Verteidigung der Freiheit und Au-
tonomie des Einzelnen hatte der eigentliche Begriinder der Solidaritétssoziologie,
Auguste Comte, zwar noch frontal zuriickgewiesen; der republikanische solidaris-
me der Jahrhundertwende fiihlte sich diesem Anliegen aber elementar verpflichtet
und hatte sich dazu deutlich — freilich nicht in einer transzendentalphilosophischen,
sondern in einer moralsoziologischen Lesart — auf die von Kant beeinflusste Tradi-
tion des néo-criticisme gestiitzt. Das Projekt einer solidaristischen Vernunft, die die
Freiheits- und Gleichheitslektionen des 18. Jahrhunderts beerben und nicht denun-
zieren will, muss also ein soziologisch informiertes, nachmetaphysisch und postli-
beral ansetzendes Personenkonzept skizzieren konnen, das sich von den ilteren
aristotelischen Ansétzen einer Naturrechtsteleologie ebenso verabschiedet wie von
den >quasi-metaphysischeng, jedenfalls geschichts- und gesellschaftslos entworfe-
nen Ausgangsannahmen zur >Natur des Menscheng, die das Vernunftrecht der euro-
péischen Moderne so vehement der christlich-abendlandischen Tradition des politi-
schen Aristotelismus entgegengesetzt hatte.

Das liberale Personenkonzept orientiert sich bis heute am Freiheitsversprechen
der europdischen Aufkldrung, die mit dem Anspruch gestartet war, den Herr-
schaftsverhdltnissen von stdndischer Agrarverfassung und absolutistischer Staat-
lichkeit die VerheiBungen eines kommenden Zeitalters der Vernunft entgegenzuset-
zen. Dazu hatte sie das Leitbild der »autonomen Einzelpersonlichkeit< ausgerufen,

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

das mit den Vorstellungen vorgegebener sozialer Statusunterschiede brach und ein
prinzipiell fiir alle Biirger gleichermalen erreichbares Ideal miindiger Individualitét
behauptete. Demnach sollte sich das emanzipierte Individuum — und dabei war mit
grofler Selbstverstindlichkeit nur an eigentumsbesitzende, zumindest eigentumsfa-
hige Ménner gedacht — zum einen als 6konomisch unabhingiger Marktbiirger reali-
sieren, der auf einem von absolutistischen Vorgaben befreiten Markt der Waren,
Giiter und Dienstleistungen eigenverantwortlich agieren und seinen materiellen
Interessen ungehindert nachgehen kann. Zum anderen sollte sich dieses Individuum
zugleich als politisch partizipierender Aktivbiirger erfahren konnen, der sich nicht
mit der halbierten Freiheit einer nur 6konomischen Eigenstdndigkeit begniigt, son-
dern iiber parlamentarische Repridsentationsorgane am politischen Meinungs- und
Willensbildungsprozess des Staates mitwirkt. Und nicht zuletzt sollte es sich auch
in Fragen von Kunst und Kultur, von Religion, Moral und Weltanschauung als
selbstbestimmte und autonom entscheidungstihige Person erfahren konnen und ent-
sprechende gesellschaftliche Anerkennung finden.

Statt einer hierarchischen Sozialordnung stédndischer Geburtsprivilegien sollte
sich dieser Gesellschaftsvision zufolge in naher Zukunft eine egalitire Privatbiirger-
Gesellschaft etablieren, die jedem ihrer Mitglieder die Chance einrdumt, sich durch
individuelle, Eigentum schaffende Arbeit an eigenen Produktionsmitteln, durch
Leistung, Flei und Anstrengung 6konomische Unabhingigkeit und einen zumin-
dest bescheidenen Wohlstand zu erarbeiten; und zwar im Rahmen einer freiheitli-
chen Republik, in der nur diejenigen Gesetze Legitimitit beanspruchen kdnnen, die
sich nach den MaBstidben des »6ffentlichen Vernunftgebrauchs< als im gemeinsa-
men Interesse liegend rechtfertigen lassen. Der Vorrang der Selbstbestimmungs-
rechte der als frei und gleich imaginierten Individuen, ihre politisch-rechtliche
Unabhéngigkeit, ihre 6konomisch-materielle Selbstdndigkeit und ihre religios-
kulturelle Freiheit stehen seitdem im Zentrum der politischen Moral der europé-
ischen Moderne. Und dieses Normativitétsprofil sollte in der zweiten Halfte des 20.
Jahrhunderts — nach den verheerenden Erfahrungen totalitirer Gewaltherrschaft — in
der Bekenntnisformel von der »unantastbaren Wiirde des Menschen« endgiiltig zu
hochsten politischen Ehren gelangen. Es ist heute fiir die normativen Grundlagen
der europdischen Moderne schlechthin konstitutiv, auch wenn weitere Riickfille in
der Zukunft keineswegs ausgeschlossen sind.

Das liberale Programm an seinem historischen Ende

Das liberale Personenkonzept mit seiner Vorstellung eigenverantwortlicher Indivi-
duen, die sich im aufgeklarten Eigeninteresse mit Willen und Bewusstsein zu einer
politischen Gemeinschaft vereinen, findet seinen kongenialen Ausdruck in den
Theorien des Gesellschaftsvertrags, deren Geschichte mit Hobbes’ Leviathan in der

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 341

Mitte des 17. Jahrhunderts begann und iiber Locke, Rousseau und Kant bis hin zu
seinem »zweiten Friihling« im Gefolge von Rawls’ Theory of Justice aus den 1970er
Jahren reicht. Der methodologische Individualismus des kontraktualistischen Den-
kens mit seinen streng vordefinierten Theoremen von Naturzustandsfiktion, homi-
nes oeconomici-Unterstellungen und den Gedankenexperimenten eines rationalen
Vereinigungsvertrags aller mit allen zum wechselseitigen Vorteil jedes Einzelnen
kennzeichnet dementsprechend bis heute das zentrale Legitimationsdispositiv der
liberalen politischen Theorie, auch wenn unbestritten ist, dass das Ingredienzen-Set
der kontraktualistischen Theorien weder den empirischen Realititen noch den indi-
viduellen Selbstbeschreibungen realer Individuen entspricht.

Der gravierende und oftmals angemerkte >Theorie-Defekt< (Niklas Luhmann)
dieser Konzeption besteht vor allem darin, dass hier mit der Fiktion einer vorab
feststehenden und als im Kern unverdnderlich behaupteten »Naturausstattung des
Menschen unabhingig von aller Sozialitit«® gearbeitet wird. Und diese Fiktion ist
notwendig, weil ohne sie die gewiinschten Theorieergebnisse nicht zu erzielen wa-
ren. Denn dhnlich wie der politische Aristotelismus, der jedem Einzelnen an seinem
jeweiligen Platz in der Gesellschaft eine ihm sozialmetaphysisch vor- und aufgege-
bene Ziel- und Zweckbestimmung zuspricht, iiber die er nicht autonom verfiigen
kann, arbeitet auch der politische Liberalismus mit einem Standard-Set quasi-meta-
physischer »>Naturannahmenc< iiber Struktur und Charakter des aufgeklérten Indivi-
duums. Dazu gehoren vor allem die vorrangige Orientierung an kiihler Rationalitét
und privatem Eigeninteresse statt an sozialer Emotionalitét und gemeinschaftlichem
Wohlergehen, aber auch das vermeintlich unaufhaltsame Streben nach immer mehr
Giitern und hoherem Wohlstand,” die natiirliche Neigung zum Tausch, wie sie
schon Adam Smith postuliert hatte,® und nicht zuletzt das noch von John Rawls fiir
die Legitimitét seiner Gerechtigkeitstheorie so nachdriicklich behauptete »gegensei-
tige Desinteresse< und die >Neidfreiheitc.’ Denn nur auf der Grundlage dieser — em-

2 Niklas Luhmann, Arbeitsteilung und Moral. Durkheims Theorie, in: Durkheim 1988, 19-
38, 26.

3 Vgl. etwa Ludwig von Mises, Liberalismus, Jena: Gustav Fischer 1927, 165: »Es ist wahr,
alles Streben und Jagen nach Erhohung des Wohlstandes macht die Menschen nicht
gliicklicher. Doch es ist des Menschen Natur, immerfort nach Verbesserung seiner mate-
riellen Lage zu streben.«

4 Adam Smith spricht bekanntlich von »einer natiirlichen Neigung des Menschen, zu han-
deln und Dinge gegeneinander auszutauschen«, die »allen Menschen gemeinsam« sei,
wihrend man sie »nirgends in der Tierwelt findet« (Smith 1974, 16).

5 »Die Menschen im Urzustand versuchen, Grundsétze aufzustellen, die ihren Zielen so gut
wie moglich dienen. [...] Die Beteiligten versuchen nicht, einander Gutes oder Schlechtes

anzutun; sie sind nicht von Liebe oder Hall bewegt. Sie versuchen auch nicht, einander

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

pirisch vielfach widerlegten — anthropologischen Ausgangsannahmen kénnen die
kontraktualistischen Gedankenexperimente des politischen Liberalismus ihr ge-
wiinschtes Ergebnis erreichen und den rationalen Gesellschaftsvertrag zum wech-
selseitigen Vorteil aller als philosophisch konsistent présentieren. Und nur so kon-
nen sie mit dem Anspruch auftreten, jenen >archimedischen Punkt< erreicht zu ha-
ben, der eine liberal-kontraktualistische Bestimmung der Aufgaben von Staat und
Gesellschaft als >theoretisch zwingend« erscheinen lédsst und es erlaubt, jeden Wi-
derspruch als »vormodern< und »>philosophisch unbegriindet« zuriickzuweisen.

Dass die normativen Ausgangsunterstellungen des politischen Liberalismus
theoretisch und empirisch wenig plausibel sind, blieb zundchst noch weithin un-
problematisch. Denn es ging im Zeitalter der liberalen Aufbriiche ja nicht darum,
empirisch belastbare Erkenntnisse zu der Frage zu sammeln, >wie die Menschen
denn eigentlich sind und zu dem werden, was sie sind<. Vielmehr ging es um die
emphatische Auszeichnung eines universalistischen Freiheits- und Gleichheitsver-
sprechens, eines neuen Menschen und einer neuen Gesellschaft, die man am Hori-
zont der Zukunft heraufddmmern sah und deren emanzipatorisches Potenzial die
standisch-feudalen Strukturen irreversibel aufsprengen sollte. Und dieses Leitbild
erschien solange als aussichtsreich, wie die egalitiren Freiheitsmotive mit einer ho-
hen Verheilungskraft verbunden waren und der >in den Geburtswehen< liegenden
biirgerlichen Gesellschaft den Weg weisen konnten.

Die in den letzen Jahrzehnten wieder zu neuer Prominenz gelangten Gesell-
schaftswahrnehmungen des liberalen Kontraktualismus hatten sich im Verlauf des
19. Jahrhunderts jedoch als historisch obsolet erwiesen. Dass man unter den Herr-
schafts- und Vermachtungsbedingungen komplexer industriekapitalistischer Gesell-
schaften mit dem liberalen Dispositiv von Selbstindigkeit, Eigeninteresse und indi-
vidueller Planungsrationalitdt, von Eigenverantwortung und personlicher Haftung
im Rahmen freiwillig eingegangener Vertrdge — seien es bilaterale Privatvertrige
oder ein >verfassungskonstituierender< Vereinigungsvertrag aller mit allen — gesell-
schaftstheoretisch nicht weit kommt, riickte in dieser Zeit allméhlich ins allgemeine
Bewusstsein. Denn das friihliberale Leitbild einer »klassenlosen Biirgergesellschaft
mittlerer Existenzen< (Lothar Gall), das zugeschnitten war auf die — ohnehin nicht
wenig idealisierten — Lebensverhdltnisse einer vorindustriellen, dorflich-agrar-
ischen, von freien Bauern, Handwerkern und kleinen Kaufleuten bevolkerten Le-
benswelt, in der die soziookonomischen Grundlagen fiir eine sozial einigermallen
homogene Gemeinschaft selbstverantwortlicher Kleinwarenproduzenten noch hin-
reichend gegeben schienen, begann nun nicht nur jede empirische Triftigkeit, son-
dern zunehmend auch jede normative VerheiBungskraft zu verlieren.

auszustechen, sie sind nicht neidisch.« (Rawls 1975, 168) Rawls bezeichnet dies als

»Voraussetzung der desinteressierten Verniinftigkeit« (ebd.).

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 343

Die Vision einer frither oder spdter alle Gesellschaftsmitglieder umfassenden
Privatrechtsgesellschaft autonomer Wirtschaftsbiirger wurde im Industrialisierungs-
prozess des 19. Jahrhunderts endgiiltig unglaubwiirdig. Mit der Trennung von Kapi-
tal und Arbeit und dem Aufkommen der »groBen Industrie« war der Weg, der iiber
individuelle Tugenden von Leistung, Fleil und Tiichtigkeit zu Wohlstand und Si-
cherheit hitte fithren sollen, fiir immer gro3ere Mehrheiten der Bevolkerung schon
sozialstrukturell versperrt. Eine allein iiber Tauschprozesse am Markt und insofern
im Kern j>unpolitisch¢< integrierte Gesellschaft von Kleineigentiimern war damit
unmoglich geworden. In dieser Zeit begann denn auch die moralische Krise des po-
litischen Liberalismus, der nun bei vielen seiner Protagonisten eine Degeneration
zur dngstlichen Defensivideologie der besitzenden Klassen erlebte, mit der die eins-
tigen Inklusionsversprechen von >Besitz und Bildung« zu schroffen Exklusionskrite-
rien umdefiniert wurden. Im liberalen Theoriemilieu traf man nun vermehrt auf kul-
turpessimistische Angste vor der drohenden Massengesellschaft und der kollektiven
Irrationalitét der Menge, in denen sich tiefsitzende Aversionen gegeniiber der Reali-
tit einer nachbiirgerlichen Massendemokratie artikulierten, die nicht als Konse-
quenz des republikanischen Verfassungsideals und als universale Einlosung seiner
egalitiren Partizipationsversprechungen begriiit, sondern immer héufiger als
schwerwiegende Bedrohung fiir »echte Autonomie< und >wahrhafte Individualitdt<
des biirgerlichen Individuums wahrgenommen wurde. Dem von der moralischen
Dignitdt und den Vernunftfahigkeiten des Einzelindividuums begeisterten 18. Jahr-
hundert folgten im wissenschaftsglaubigen 19. und 20. Jahrhundert auf breiter Front
normativ erniichterte, von einem >wertfreien< Szientismus geprigte Erkenntnisidea-
le, in denen fiir das anspruchsvolle Leitbild einer an der Freiheit und Gleichheit al-
ler Gesellschaftsmitglieder orientierten demokratischen Republik kaum noch Raum
verblieb. Wollte die politische Moderne ihre universalistischen Ambitionen — und
damit sich selbst — nicht endgiiltig preisgeben, so stand sie nun vor der Aufgabe,
sich philosophisch in den normativ desillusionierten postaufklarerischen Kontexten
und soziologisch in den postliberalen Komplexititen der groBen Industrie- und
Massengesellschaften neu zu entwerfen; eine Aufgabe, die mit dem Methoden- und
Theorienarsenal des klassischen politischen Liberalismus allein nicht mehr zu 16sen
war.

»Progressive Autonomie«: Individualistische Moral aus der Gesellschaft

Die historische Krise der liberalen politischen Philosophie wurde im Verlauf des
19. Jahrhunderts gerade auch im postrevolutiondren Frankreich mit seiner perma-
nenten politisch-moralischen Krisentrachtigkeit deutlich wahrgenommen. Und es
war vor allem Auguste Comte, der sich — unter dem Vorzeichen einer aller Revolu-
tionsemphase abholden szientistisch-positivistischen »Wissenschaft von den sozia-

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

344 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

len Solidaritdten< — an die Aufgabe einer soziologischen Erniichterung machte und
die Freiheits- und Autonomiefiktionen, die Verdnderungs- und Umgestaltungsambi-
tionen des 18. Jahrhunderts, ganz in der Tradition der friihen Restaurationsphiloso-
phie, geniisslich dekonstruierte. Von dieser >kaltenc, strikt antihumanistisch ange-
legten Linie, die auch weite Teile von Durkheims frithem Arbeitsteilungsbuch
kennzeichnet, distanzierte sich der franzdsische solidarisme dann jedoch durch das
Doppelinteresse, Aufklarungsphilosophie und Solidaritétssoziologie, das philoso-
phische Pathos des autonomen Individuums und die soziologischen Einsichten in
die sozialen Solidaritdten — wenn man so will: Kant und Comte — miteinander ins
Gesprich zu bringen. Und damit sollte der solidarisme fiir die in der industriekapi-
talistischen Moderne anstehenden politisch-moralischen Selbstverstindigungsdis-
kurse wertvolle Theorieinnovationen zur Verfiigung stellen.

Die solidaristischen Theorieaufbriiche an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhun-
dert richteten sich dabei — auch in ihrer mitunter scharf formulierten antiliberalen
Polemik — niemals gegen das Freiheitsprojekt der europédischen Aufkldrung selbst;
es ging vielmehr um eine postliberale Neuinterpretation dieser Errungenschaften,
die der solidarisme nicht mehr mit dem Methodenarsenal des kontraktualistischen
Denkens, sondern mit historisch-konkreten Einsichten in die sozialen Konstitutions-
und Entwicklungsbedingungen menschlicher Existenz >im Zeitalter der grofen In-
dustrie« plausibel machen wollte. In diesem Sinne kann er gewissermafen als die
erste systematische Selbstreflexion des politischen Liberalismus im postliberalen
Kontext gelten. Denn er stellt eine sich iiber die sozialstrukturellen Transformatio-
nen von den stdndisch-feudalen iiber die vorindustriell-friihliberalen bis zu den in-
dustriegesellschaftlichen Lebenswelten und Sozialformen der Gegenwart sozial-
ethisch aufkldrende Denkbewegung dar, die die republikanischen Leitideen von
Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit unter den Bedingungen industriekapitalisti-
scher Massengesellschaften neu zu buchstabieren versucht, statt sie in einer sozio-
logisch informierten Vernunft- und Aufklarungskritik normativ zu relativieren oder
gar aufzukiindigen.

Dies wird vor allem in den Ansédtzen einer postliberalen Moralsoziologie mo-
derner Gesellschaften deutlich, die bereits von Alfred Fouillée in den Blick ge-
nommen und dann insbesondere von Emile Durkheim systematisch ausgearbeitet
wurden. Sie sind getragen von der Suche nach einer sich von >metaphysisch-
abstrakter< auf »soziologisch-konkrete« Philosophie umstellenden Perspektive auf
die Entfaltungsbedingungen individueller Freiheit, mit der die Vorstellung eines ge-
schichts- und gesellschaftslosen Individuums zwar jede Plausibilitit verliert, die
moralische Autonomie und die Selbstbestimmungsrechte der Einzelnen als sozial
situierter Mitglieder ihrer Gesellschaften aber nicht nur normativ verteidigt, sondern
auch sozialwissenschaftlich in neuer Weise plausibilisiert werden kann. Die solida-
ristische Ausgangsiiberzeugung, dass man die Gesellschaft nicht auf das simple
Bild eines »Archipels von robinsonschen Inseln«< (Alfred Fouillée) reduzieren kon-

- am 13.02.2026, 06:17:16. D


https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 345

ne, der seinen sozialen Zusammenhang, seine »Solidaritdt¢, allein aus wechselseitig
eingegangenen Vertragen bezieht, fallt dem Interesse an der Auszeichnung der Frei-
heit und Autonomie des Einzelnen ja keineswegs in den Riicken. Vielmehr wird im
solidaristischen Diskurs — gerade auch bei Durkheim — deutlich, wie sehr dieses
Leitbild seine historische Entstehung, seine moralische Motivationskraft und seine
hohen sozialen Verpflichtungspotenziale spezifischen Entwicklungstendenzen der
modernen Gesellschaft selbst verdankt. So moniert Durkheim — explizit gegen Kant
— die durch und durch ahistorische Vorstellung, dass Vernunft, Moral und Autono-
mie dem >Wesen des Menschen« inhdrente Entitdten seien, die nur darauf warteten,
durch Bildung und Erziehung freigesetzt und zur Vollendung gebracht zu werden.
Denn schon die Tatsache, dass sich in der Moderne allenthalben ein wachsendes
Bediirfnis nach moralischer Freiheit und Selbstbestimmung, eine >progressive Au-
tonomie<® geltend mache, verweise darauf, dass die Individuen diese nicht »fertig
von der Natur bekommen« (Durkheim 1984, 163). Vielmehr entstehe sie — wie die
modernen Individuen selbst — erst im Laufe der gesellschaftlichen Entwicklung.
Demnach durchdringe die arbeitsteilig ausdifferenzierte Gesellschaft ihre Mitglie-
der zwar von allen Seiten und schaffe auf diese Weise — und nur auf diese Weise —
hochgradig individualisierte Personlichkeiten; aber gerade dieses fait social eroffnet
fiir Durkheim erst die Mdoglichkeit, dass »wir uns durch die Wissenschaft sowohl
der Dinge, die auf uns wirken, als auch der Wirkung selbst bewufit werden. Und
damit werden wir wieder unsere Herren.« (ebd., 164)

In diesem Sinne ist fiir Durkheim der »Liberalismus des 18. Jahrhunderts«
(Durkheim 1986, 57) als historisches Phdnomen ldngst selbst zu einer der wichtigs-
ten Triebkrafte der modernen Moral- und Gesellschaftsentwicklung geworden. Er
ist ndmlich, wie Durkheim insbesondere in seiner Verteidigung des moralischen In-
dividualismus im Rahmen der Dreyfus-Affire pointiert ausfiihrte, »nicht einfach
eine Kabinettstheorie, eine philosophische Konstruktion; er ist eingeflossen in die
Fakten, er hat unsere Institutionen und unsere Sitten durchdrungen, er ist mit unse-
rem ganzen Leben verwoben« (ebd.). Und deshalb gelte, dass man »unwiderspro-
chen Individualist sein und zugleich sagen kann, daf} das Individuum eher Produkt
der Gesellschaft als dessen Ursache ist«. Denn »das Individuum erhélt von der Ge-
sellschaft selbst die moralischen Anschauungen, die es heiligen. Das ist es, was
Kant und Rousseau nicht verstanden haben. Sie haben ihre individualistische Moral
nicht aus der Gesellschaft, sondern aus dem Begriff des isolierten Individuums ab-
leiten wollen.« (ebd., 70; Anm. 4)

6 Vgl. Emile Durkheim, Erziehung, Moral und Gesellschaft. Vorlesung an der Sorbonne
1902/1903. Mit einer Einleitung von Paul Fauconnet, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1984 [im
Folgenden: Durkheim 1984], 159.

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Soziale de facto-Solidaritdten und individuelle Moralitdit

Eine solidaristische Sozialtheorie, die heute diskursfahig sein will, kann also mit
einem postliberal und postmetaphysisch angelegten freiheitlich-individuellen Per-
sonenkonzept arbeiten. Dieses wartet nicht mit erst- oder letztphilosophischen We-
sensaussagen auf, sondern setzt allein am common sense an und erhebt insofern
grundsétzlich nur historisch kontingente Geltungsanspriiche mittlerer Reichweite,
ohne damit die in der europiischen Moderne historisch entstandene Uberzeugung
von der Unhintergehbarkeit der Einzelnen in ihrer politisch-moralischen Wiirde und
Autonomie in irgendeiner Weise zu relativieren. Vielmehr wird diese hier radikal
ernst genommen und zum alleinigen Ausgangspunkt des Projekts einer normativen
Theorie der modernen Gesellschaft erhoben.

Wollen sich die Individuen in den westeuropéischen Gegenwartsgesellschaften
— nach einer iiber 200-jdhrigen, oft schmerzlichen, nicht selten verheerenden Lern-
geschichte — in ihren Selbstentwiirfen in diesem Sinne als reflektierte moralische
Individuen, als philosophisch wie soziologisch aufgeklirte Personen in ihrem sozia-
len Kontext entwerfen und verstehen, dann werden sie ihre Personalitit vor diesem
Hintergrund nicht gegen, sondern mit und in ihren gesellschaftlichen Umwelten
gewinnen und entfalten wollen; dann werden sie ein Leben fithren wollen, dessen
moralische Maximen sich an eigener Personlichkeitsentfaltung ebenso wie an so-
zialen Verantwortlichkeiten fiir ihre gesellschaftliche Um- und Mitwelt orientieren.
Und dann spricht vieles dafiir, dass sie »aus freien Stiicken< und »mit innerer Zu-
stimmung« anerkennen werden, dass sie sich in ihren Entwicklungsmdéglichkeiten
und Entfaltungschancen zwar nicht ausschlieBlich, aber doch in weit iiberwiegen-
den und als solchen nicht ndher bestimmbaren AusmaBen nicht einer »Lotterie der
Natur< (John Rawls), sondern den gesellschaftlichen Solidaritdten verdanken, in de-
nen sie sozialisiert worden sind.

Wenn es stimmt, dass alle Individuen allein aufgrund der Tatsache, dass sie gar
nicht anders konnen, als in Gesellschaft zu leben, ihren Mitmenschen komplex
vermittelte und nur in seltenen Féllen individuell exakt zurechenbare goods and
evils, benefits and harms zufiigen, dann verdanken gerade die Mitglieder komplexer
Gegenwartsgesellschaften den uniiberschaubar dichten Solidaritéten, in denen sie
leben, zwar nicht einfachhin alles, aber doch den weitaus groBten Teil dessen, was
sie sind und was sie haben, was aus ihnen geworden ist oder hétte werden konnen.
An diesen Solidarititen leiden sie, und ihnen verdanken sie sich; und zwar in indi-
viduell sehr ungleicher Weise, ohne die Anfinge und Ausmafle, die Dimensionen
und Tragweiten dieser Solidaritéten, in die sie sich nicht nur lokal, regional und na-
tional, sondern zunehmend auch international und global verstrickt sehen, auch nur
ansatzhaft iiberblicken oder gar taxieren und berechnen zu kénnen.

Von diesen Solidarititen profitieren in den hocharbeitsteiligen Gesellschaften
mit ihren gehobenen materiellen Wohlstandsniveaus zunichst einmal alle Mitglie-

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 347

der; und zwar nicht nur in ihrer Ressourcenausstattung, die klassisch schon von
Adam Smith thematisiert wurde. Sie profitieren davon noch deutlich intensiver —
und dies hat erstmals Auguste Comte mit Nachdruck betont — im Blick auf ihre
Chancen zur Personlichkeitsentwicklung und individuellen Selbstentfaltung. Denn
die Individuen moderner Gesellschaften hitten ohne diese Solidaritdten nicht dieje-
nigen differenzierten Personlichkeiten werden kdnnen, als die sie sich heute vorfin-
den und als die sie sich wechselseitig kennen und erfahren, wertschitzen und wiir-
digen — oder auch verachten und ignorieren. Von daher miissen sich die Mitglieder
moderner Gesellschaften, die iiberproportional Bevorteilten und Benachteiligten
gleichermallen, zunéchst einmal allesamt als Schuldner dieser Solidarititen und ih-
rer jahrhundertelangen Entstehungs- und Entwicklungsgeschichte begreifen, auch
wenn die aktuellen Solidaritdten der industriekapitalistischen Gesellschaften viele
von ihnen — wie Léon Bourgeois in seinen Uberlegungen zur ungleichen Verteilung
der dette sociale so nachdriicklich betonte — zugleich auch zu Glaubigern ihrer Ge-
sellschaft machen diirften. In diesem Sinne kann jedenfalls niemand frei von den
Solidarititen seiner Gesellschaft und ihrer Geschichte sein; und es gibt auch fiir die
Profiteure dieser Solidarititen keine Moglichkeit, sich von den vollig unkalkulier-
baren und in ihren Ausmaflen immensen geschichtlich-gesellschaftlichen Vorleis-
tungen irgendwie >freizukaufen<, um danach dann doch ein von dieser dette sociale
vermeintlich freies Leben fiihren zu konnen. Denn in dem Moment, in dem jemand
einen solchen vermeintlichen >Freikaufc getétigt hétte, beginnen die Solidaritdten
erneut und unerbittlich, ihr ungleiches soziales Werk an ihm und allen anderen zu
verrichten; und sofort laufen — wenn man so will — neue soziale »Schulden< und
»Guthabenc auf.

Wenn die Solidaristen die republikanische Trias von >Freiheit, Gleichheit und
Briiderlichkeit< also durch die solidaristische Trias von »Solidaritit, Gleichheit und
Freiheit< ersetzen und die Parole Solidarité d’abord ausgeben, dann geht es hier
nicht um die Frage der angemessenen Reihung politischer Prinzipien oder Grund-
werte. Die Solidaritdt wird hier nach wie vor — ganz im Sinne ihrer urspriinglichen
Bedeutung — als eine soziologische Beschreibungskategorie, als solidarité de fait
gefasst, deren Existenz und Relevanz v6llig unabhédngig von der Frage ist, ob die
Individuen sie anerkennen und bejahen oder als politisch und moralisch irrelevant
oder gar als inexistent zu behaupten versuchen. Wenn die Mitglieder moderner Ge-
sellschaften aber nicht umhin kénnen, die Faktizitit dieser Solidaritdten anzuerken-
nen, wenn sie nicht umhin kdnnen einzusehen, dass sie ihre Lebensbedingungen
positiv wie negativ diesen Solidarititen verdanken, dann werden sie, sofern sie sich
in ihren Selbstwahrnehmungen nicht auf das reduzierte Bild von homo oeconomi-
cus-Monaden oder gar von strittbrettfahrenden firee-ridern< bringen lassen wollen,
aus moralischer Einsicht und Entscheidung heraus bereit sein, im Rahmen einer
demokratischen Republik kollektive Verantwortlichkeiten fiir die politische Gestal-
tung dieser gesellschaftlichen Solidaritdten zu libernehmen.

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Solidaritdt als »Grundwert(? Rechts- und moralphilosophische Bescheidenheit

Der Begriff der Solidaritdt, auch wenn man ihn — gut solidaristisch — als de facto-
Solidaritdt fasst, steht dabei in einer bleibenden semantischen Spannung von Empi-
rie und Normativitit. Er fungiert in seiner Geschichte, spatestens seit den Aufbrii-
chen des Jahres 1848, nie einfach als moralentleertes Synonym fiir Interdependenz
oder Verstrickung, allein als »kaltes« Konzept soziologischer Deskription und Ana-
lyse. Denn auch die Rede von der de facto-Solidaritdt tragt eine eigentiimliche emo-
tionale Aufladung, transportiert moralisch gehaltvolle Empfindungen und Intuitio-
nen gemeinsamer Verbundenheit. Sie erinnert daran, dass die sozialen Kontexte und
Zusammenhinge, denen sich die Individuen verdanken, von ihnen offensichtlich
nicht einfach versachlicht und distanziert werden konnen, so als seien ihnen diese
Entitéten letztlich fremd und &uBlerlich. Von daher ginge etwas verloren, wenn man
die Rede von der de facto-Solidaritét einfach aufgeben und durch die neutrale,
allein technisch-sachlich konnotierte Begrifflichkeit der Interdependenz ersetzen
wiirde. Zu kurz kdme dann ndmlich das, was unser Selbstverstidndnis als freie und
gleiche Personen konstituiert und zu den unaufhebbaren Quellgriinden unserer Vor-
stellungen eines menschenwiirdigen Lebens in sozialer Gemeinschaft gehort, zu un-
seren fundamentalen Intuitionen und Selbstkonzepten, zu unserem Wissen darum,
dass wir letztlich nicht anders als in solidarischen Verhéltnissen leben kénnen und
leben wollen, und dass wir unter den Bedingungen demokratischer Gesellschaften
fiir die Governance dieser Solidarititen gemeinsam verantwortlich sind.

Dennoch diirfte es ratsam sein, auf die heute so beliebte moralische Aufladung
der Rede von der Solidaritit mdglichst weitgehend zu verzichten. Denn die zahlrei-
chen moralischen Einstellungsmuster, Handlungsweisen und Verhaltenserwartun-
gen, die wir heute mit dem Etikett des Solidarischen belegen, diirften sich zumeist
ebenso gut und wohl auch genauer durch soziologiefreie Begriffe aus der Sprache
der Moral bezeichnen lassen.

Zwar klingt >Solidaritdt< in vielen Ohren heute charmanter und moderner als
etwa Mitmenschlichkeit und Hilfsbereitschaft oder die als paternalistisch in Verruf
geratene Mildtétigkeit und Barmherzigkeit; allerdings ist die Reichweite der Solida-
ritdtssemantik — anders als die der gidngigen Begriffe der Moral und auch des
Rechts — von vornherein deutlich begrenzt. Die Rede von der Solidaritét zielt mo-
raltheoretisch nédmlich konstitutiv auf egalitir-reziproke Sozialbeziehungen >auf
Augenhdhe« und hat dabei keinen universalistischen, sondern einen dezidiert parti-
kularen Charakter, denn es geht ihr um konkret identifizierbare Menschen, die ge-
meinsame Interessen haben und von den gleichen Gefahren bedroht sind. Von Soli-
daritdt sollte in moralischen Kontexten von daher nur dann gesprochen werden,
wenn im Rahmen gemeinsamer Kédmpfe gegen gemeinsame Gegner, gegen gemein-
same Bedrohungen, gegen — real oder potenziell — gemeinsam erlebtes Leid und
Unrecht starke Empfindungen von Zusammengehorigkeit und Verbundenheit ent-

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 349

stehen, die in ihrer Struktur mit den moralischen Gefiihlslagen, die sich in sozialen
Nahebeziehungen und konkreten Gemeinschaften entwickeln, nicht zu vergleichen
sind.

Fiir alle anderen Félle von moralisch-emotionaler und praktisch-titiger Teilhabe
an der Not der anderen steht ein breites moralisches Begriffsarsenal zur Verfiigung,
das das Empfindungsspektrum von Zugehorigkeit und Zusammenhalt, von Hilfe
und Anteilnahme, von Empdrung und Protest, von Gemeinsinn und Verantwortung
hinreichend abdecken diirfte. Und den gegenwdrtig zu Unrecht in Misskredit gera-
tenen Konzepten des Mitleids und der Barmherzigkeit konnte eine solche moral-
theoretische Bescheidenheit der Solidaritidtssemantik wieder Rdume 6ffnen, in de-
nen ihnen erneut eine spezifische und unersetzbare Dignitdt zuwachsen konnte.
Denn schlieB3lich wird niemand bezweifeln, dass auch die modernen Gesellschaften
starke Traditionen und Mentalitdten gelebter Barmherzigkeit und echten Mitleids
brauchen, wenn sie elementare Standards sozialer Humanitit und moralischen Mit-
geflihls aufrechterhalten und verteidigen oder ausbauen und intensivieren wollen.

Eine dhnliche Bescheidenheit bietet sich auch fiir die oft gutgemeinten, in der
Sache aber wenig iiberzeugenden Versuche an, Solidaritit als >Grundwert< zu iden-
tifizieren, sie in einem Atemzug mit Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit zu nen-
nen und in diesem Sinne eine >solidarische Gesellschaft< einzufordern. Im solida-
ristischen Verstdndnis sind moderne Gesellschaften ohnehin immer schon de facto-
solidarische Gesellschaften, von deren Mitgliedern man erwarten darf, dass sie sich
nicht nur moralisch, sondern auch prudentiell motiviert, nicht nur aus Verpflich-
tungs-, sondern auch aus Klugheitsgriinden fiir die politische Gestaltung >ihrer« ge-
sellschaftlichen Solidaritdten verantwortlich zeigen. Das Ansinnen jedoch, die Ge-
sellschaft solle sich politisch und moralisch nicht nur an Prinzipien wie Freiheit und
Gleichheit, Verantwortung und Gemeinsinn, Fairness und Gerechtigkeit, Klugheit,
Effizienz und Nachhaltigkeit, sondern dariiber hinaus noch an einem wie auch im-
mer gearteten »Grundwert Solidaritdt< orientieren, erscheint dabei eigentiimlich
redundant und in der Sache wenig orientierend. Im Gegenteil: Im Rekurs auf die
Solidaritdt wurde in ihrer politischen Geschichte immer wieder — von den friihen
franzosischen Restaurationsphilosophen bis hin zu heutigen rechtsextremistischen
Strdmungen in verschiedenen europdischen Landern — versucht, individuelle Frei-
heits- und Selbstbestimmungsrechte zugunsten vermeintlich vorrangiger Solidar-
interessen einer hoher stehenden Gemeinschaft aufzukiindigen. Und dies veranlasst
zu deutlichen Warnungen vor dem moralisch aufgeladenen Ruf nach einer staatlich
zu organisierenden >solidarischen Gesellschaft<, wenn diese mehr und anderes um-
fassen soll als das, was Recht und Freiheit, soziale Gerechtigkeit und politische
Klugheit ohnehin einfordern.

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Unterwegs zu einer postliberalen Wohlfahrtsstaatstheorie

Allerdings haben es die grofen Industriegesellschaften seit dem spéten 19. Jahr-
hundert mit Problemlagen zu tun bekommen, die sich ohne den Rekurs auf die So-
lidaritdtssemantik nicht mehr angemessen bearbeiten lassen. Sie verlangen iiber das
liberale Dispositiv des reinen Rechtsstaates, des biirgerlichen Vertrags- und Haf-
tungsrechts und der strikten Trennung von Staat und Gesellschaft hinaus nach der
postliberalen Logik eines neu zu schaffenden Sozialrechts auf der Grundlage einer
wohlfahrtsstaatlichen >Politik der Solidarititen<. Und dies gilt fiir die durch die Ent-
deckung ansteckender Krankheiten notig gewordene offentliche Gesundheitspflege
iiber die Einfithrung einer progressiven Einkommensbesteuerung und einer kosten-
losen Schulbildung bis hin zur Frage des Umgangs mit der neuen Realitit der in-
dustriellen Fabrikunfille und der sogenannten >Standardrisiken des industriellen
Erwerbslebens«.

In diesem Rahmen wurde mit der Zeit zugleich deutlich, dass das liberale Leit-
bild einer von eigenverantwortlichen Gesellschaftsmitgliedern auf der Grundlage
individueller Vorteilskalkiile konstituierten >vertragsgerechten< Gesellschaft durch
eine »kybernetische« Vorstellung zu ersetzen ist, die zur Kenntnis nimmt, dass sich
moderne Gesellschaften weitgehend systemisch organisieren und hochgradige
Komplexititen ausbilden, die fiir die Individuen in hohem MaBle uniiberschaubar
geworden sind. Und damit wurde auch immer deutlicher, dass die individuelle wie
kollektive Bewiltigung der Herausforderungen dieser Gesellschaften ihren Mitglie-
dern, wenn sie sich ihnen offensiv, mit Gestaltungs- und Regulierungsambitionen
stellen wollen, deutlich mehr und anderes abverlangt als aufgeklartes Selbstinteres-
se und weitsichtige Eigennutzstrategien bzw. kluge Kooperation und Zusammenar-
beit zum wechselseitigen Vorteil.

Das seit dem spéten 19. Jahrhundert entstehende postliberale Sozialrecht des
modernen Wohlfahrtsstaates bricht dabei keineswegs mit den Leitideen der Freiheit
und Gleichheit aller Staatsbiirger. Im Gegenteil: Erst dieses Sozialrecht verschafft
den eigentumslosen Massen zumindest in Ansétzen die Mdglichkeit, eine halbwegs
planbare und sozial gesicherte Existenz zu fithren. Es liegt insofern ganz auf der Li-
nie der universalistischen Ambitionen der politischen Moderne, auch wenn es bei
den dezidiert liberalen Stromungen des politischen Denkens damals wie heute eher
Abwehr und Befremden, jedenfalls kaum produktive Rezeptionsbemiihungen aus-
16st. Wahrend also das liberale Dispositiv von Recht und Moral an den Komplexi-
titslagen der industriegesellschaftlichen Moderne scheiterte, konnten die solidari-
titstheoretischen Bemiihungen des franzdsischen solidarisme, in Deutschland aber
auch der katholische Solidarismus im Gefolge Heinrich Peschs, hier gewissermaflen
in die Bresche springen, auch wenn ihnen nur ein partieller politischer Erfolg be-
schieden war. Sie eroffneten aber immerhin die Moglichkeit, ein postliberales Pro-
gramm politischer Modernitét in den Blick zu nehmen und eine normative Theorie

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 351

des modernen Wohlfahrtsstaates auf den Weg zu bringen, die die freiheitsrechtli-
chen Errungenschaften des liberalen Zeitalters auf dem Problemniveau komplexer
Industriegesellschaften zu reformulieren vermag.

Ein solches Programm war unter den vermachteten industriekapitalistischen
Verhiltnissen des spéten 19. Jahrhunderts vor allem auf der Basis eines obligatori-
schen Sozialversicherungssystems mdoglich; und dies haben die gewerkschafts- und
wobhlfahrtsstaatsfreundlichen katholischen Solidaristen im Deutschland der Wei-
marer Republik deutlich klarer gesehen als der noch stark an kleinbiirgerlichen
Selbststindigkeitsidealen und einem staatsfreien Selbsthilfe-Mutualismus orientier-
te franzosische solidarisme der Jahrhundertwende. Es ging um ein spezifisch post-
liberal verfasstes Versicherungssystem, mit dessen Hilfe den eigentumslosen und
sozial ungesicherten, auf fremdbestimmte Lohnarbeit verwiesenen Massen des In-
dustriezeitalters nicht nur elementare Hilfeleistungen gegen Not und Elend, sondern
auch ein verlissliches funktionales Aquivalent fiir die ihnen unzuginglichen Grund-
lagen biirgerlicher Autonomie und Unabhéngigkeit in Aussicht gestellt werden
konnte. Damit verband sich das neue Leitbild einer »>Sozialversicherungsgesell-
schaft der Ahnlichen< (Léon Bourgeois), die die industriekapitalistische Moderne in
die Lage versetzen sollte, die breiten Mehrheiten der Bevolkerung in ein ihre Le-
bens- und Arbeitswelten begleitendes System sozialer Sicherung einzubinden. Denn
erst dies wiirde dem Projekt der Moderne ermoglichen, das universalistische Frei-
heits- und Gleichheitsversprechen nicht nur normativ und ideell zu verteidigen,
sondern auch in praxi so weit umzusetzen, dass es tendenziell alle Gesellschafts-
mitglieder erreichen kann — wenn auch nicht mehr, wie urspriinglich gedacht, im
eigenverantwortlich-individuellen Modus privaten Eigentums auf der Grundlage
biirgerlicher Arbeit, sondern nun im neuen gemeinschaftlich-kollektiven Modus ei-
nes industriegesellschaftlich formierten >sozialen Eigentums¢, das Alfred Fouillée
bereits in den 1880er Jahren in den Blick genommen hatte. Auf dieser Grundlage
kann sich dann, so das zumindest latente Projekt der Solidaristen, ein neues, spezi-
fisch postliberal konfiguriertes Ideal demokratischer Wohlfahrtsstaatlichkeit entwi-
ckeln, das auf verlédsslichen Rechtsanspriichen aufruht, die sich die Mitglieder mo-
derner Industriegesellschaften wechselseitig zusprechen. Sie gewahren sich damit
gleiche Zugangschancen zu einem vielfaltigen »sozialen Eigentumg¢, das von kollek-
tiven Sozialversicherungen iiber einen breiten Sektor der Daseinsvorsorge und der
offentlichen Giter bis hin zu genossenschaftlichen Wirtschaftsunternehmen und so-
zialem Wohnungsbau etc. reichen kann.

Dieses postliberale Kompensations- und Nachfolgeangebot zum historisch ge-
scheiterten Freiheits- und Gleichheitsprojekt des frithen Liberalismus sollte im 20.
Jahrhundert — in unterschiedlichen Auspridgungen und Intensititen — enorm erfolg-
reich werden und entscheidend zur politischen und sozialen Integration der indus-
triekapitalistischen Klassengesellschaften beitragen. Und in dem Maf3e, wie sich der
Wohlfahrtsstaat nicht allein auf die Gestaltungskompetenzen einer autoritdren Ob-

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

rigkeit verldsst, sondern — wie etwa in Frankreich und in Deutschland — auch auf
neokorporatistische Arrangements setzt und die grolen gesellschaftlichen Verbinde
und Interessengruppen in die Governance der Solidarititen einbezieht, schafft er
zugleich neuartige Gelegenheitsstrukturen fiir ein anspruchsvolles Projekt demokra-
tischer Selbstregierung. Denn dieses kann nun nicht ldnger nur auf periodische Par-
lamentswahlen der Staatsbiirger setzen, sondern auch die Krifte gesellschaftlicher
Selbstorganisation planvoll in die politische Regulierung der gemeinsamen Angele-
genheiten einbinden. In diesem Sinne hatte schon Emile Durkheim mit seinen Uber-
legungen zu einer réforme corporative Perspektiven einer nachhaltigen Umgestal-
tung der privatkapitalistischen Wirtschafts- und Sozialordnung entwickelt; und in
Deutschland waren es vor allem die katholischen Solidaristen, die sich in der Wei-
marer Republik fiir eine demokratisch-korporativ verfasste Wirtschafts- und Sozial-
ordnung »jenseits von Markt und Staat< stark gemacht hatten.

Dem modernen Wohlfahrtsstaat ging es von seinen Urspriingen her also kei-
neswegs primir um die Bekdmpfung sozialer Ungleichheit und die »gerechte< Ver-
teilung des gesellschaftlich produzierten Reichtums; es ging ihm auch nicht um die
— fiir das liberale Dispositiv so konstitutive — Frage nach der Férderung individuel-
ler Chancengleichheit, einer kompensatorischen Ausgleichspolitik fiir benachteilig-
te Bevolkerungsgruppen oder gar — wie in einem breiten Strang der gegenwértigen
deliberativen Demokratietheorie — um eine nachholende »>Staatsbiirgerqualifikati-
onspolitik« (Ulrich K. PreuB}), die allen Gesellschaftsmitgliedern zundchst einmal
die materiellen Voraussetzungen zur Wahrnehmung einer aktiven Staatsbiirgerrolle
und zur Ausbildung entsprechender >kommunikativer Kompetenz<« gewéhrleisten
will. Das Anforderungsprofil wohlfahrtsstaatlicher Sozialpolitik und des sie beglei-
tenden Sozialrechts lag vielmehr von Anfang an — verursacht durch die neuartigen
sozialstrukturellen Herausforderungen der industriekapitalistischen Moderne — jen-
seits des politischen Liberalismus. Es 16ste das liberale Dispositiv individueller
Verantwortung durch ein postliberales Dispositiv kollektiver Regulierungs- und
Gestaltungsverantwortung ab, fiir das in der europdischen Ideengeschichte keinerlei
sozialphilosophische Anschublegitimation zur Verfiigung stand. Und bis heute ist
eine normative Theorie des modernen Wohlfahrtsstaates, die es ihm erlauben wiir-
de, seine Legitimationsgrundlagen jenseits des Normativititsprofils des politischen
Liberalismus zu entfalten, in den Diskursen der politischen Philosophie nicht in
Sicht; ein ebenso erstaunlicher wie befremdlicher Befund, denn mit den Theoremen
des franzosischen Solidarismus steht seit dem spéten 19. Jahrhundert ein aussichts-
reiches Angebot zur Entfaltung einer postliberal und solidarititstheoretisch anset-
zenden Theorie des demokratischen Wohlfahrtsstaates durchaus zur Verfiigung.

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 353

Solidaritit — Verantwortung — Gerechtigkeit

Der Rekurs auf das Solidaritdtsmotiv konnte dem in seinen Legitimationsgrundla-
gen ungesicherten Wohlfahrtsstaat heute auch aus den Sackgassen heraushelfen, in
die ihn die langjahrigen Debatten um ein angemessenes Verstindnis von politischer
und sozialer Gerechtigkeit mittlerweile gefiihrt haben. Denn die verniinftige Ver-
stindigung auf unhintergehbare, gemeinsam geteilte Solidaritdten des gesellschaft-
lichen Lebens, die als solche nicht nur simple Faktizititen darstellen, sondern im-
mer auch mit normativen Verpflichtungen verbunden sind, diirfte im Blick auf die
Verteidigung wohlfahrtsstaatlicher Politiken grofere Erfolgsaussichten haben als
der Rekurs auf die hochst unterschiedlich formatierten Gerechtigkeitssemantiken.
Denn die zahlreichen Gerechtigkeitsdiskurse, die auf dem Markt der politischen
Philosophie anzutreffen sind und zwischen Befdhigungs-, Beteiligungs-, Chancen-,
Familien-, Generationen-, Leistungs-, Tausch-, Verdienst-, Verteilungs- und sonsti-
ger Gerechtigkeit changieren, konnen heute zwar fiir jede partikulare Interessenlage
ein passendes Theorieangebot zur Verfiigung stellen; sie diirften damit gesellschaft-
liche Interessengegensitze, Spannungen und Friktionen allerdings eher abbilden
und befordern, als dass sie in der Lage wiren, in iiberzeugender Weise wechselsei-
tige Gemeinsamkeiten und soziale Verpflichtungen zwischen den Mitgliedern mo-
derner Gesellschaften plausibel zu machen.

Zudem spricht vieles dafiir, die spezifische Eigenart des Wohlfahrtsstaates von
vornherein nicht primér mit der Gerechtigkeits-, sondern vor allem mit der Solidari-
titssemantik in Beziehung zu setzen. Denn mit dem Ubergang zum solidaristischen
Moraldispositiv des modernen Wohlfahrtsstaates verbinden sich — im Blick auf die
Fragen politischer Gerechtigkeit — deutliche Verabschiedungen »unterkomplexer<
Moralkonzepte wie etwa Verdienst-, Tausch- und Leistungsgerechtigkeit oder Ei-
genverantwortung und individuelle Haftung. Damit wird die eigentliche »Verant-
wortung« der Staatsbiirger fiir sich und ihre Gesellschaft jedoch keineswegs abge-
schafft. Sie wird angesichts der realen Komplexititslagen vielmehr ausgeweitet und
auf ein deutlich hoheres Anspruchsniveau gehoben, auf dem nicht mehr >jeder fiir
sich¢, sondern »>alle fiir alle« verantwortlich werden. Die staatsbiirgerliche Verant-
wortung emanzipiert sich damit aus einer privatisierenden Engfiihrung auf Eigen-
verantwortung und expandiert in den breiten und allemal unbehaglichen Raum poli-
tischer Mitgestaltungsverantwortung fiir die — ldngst auch global ausgreifenden —
gesellschaftlichen Solidarzusammenhénge insgesamt. Und nur weil die modernen
Gesellschaften, solange sie am Demokratieprojekt festhalten, eine solche Verant-
wortungsexpansion gewissermallien verlangen, kann sich auch ein anspruchsvolles
demokratisches Projekt gesellschaftlicher Selbstregierung entwickeln, in dem die
Staatsbiirger nicht nur ihre jeweiligen Einzelinteressen im Blick haben, sondern
auch die gemeinsamen Interessenlagen ihrer Republik beratschlagen und ihre sozia-
len Solidaritdten kollektiv zu »regieren< versuchen.

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Die Gesellschaft begegnet ihren Mitgliedern dabei als eine ihnen zwar nicht
fremde, aber iiberméchtige und hochgradig ausdifferenzierte, von uniibersichtlichen
Komplexitétslagen geprigte Entitét, die sich ihren Willensbekundungen und politi-
schen Absichten gegeniiber in hohem MalBe indifferent verhélt, weil sie sich weit-
gehend — wenn auch nicht vollstindig — von Sozial- auf Systemintegration umge-
stellt hat, durch funktional ausdifferenzierte und weithin »moralfreie< Steuerungs-
medien gekennzeichnet ist und sich von Staat und Politik nicht planvoll >durchre-
gierenc lasst. Der besondere Charme eines postliberalen solidaristischen Demokra-
tieprojekts besteht vor diesem Hintergrund aber darin, vor diesen Komplexitéten
nicht zu kapitulieren, sondern sie zum Ausgangspunkt einer deliberativen Bera-
tungs- und Beschlussfassungspraxis zu machen, die nur noch vorldufige, permanent
zu iiberpriifende und stets nur bis auf Weiteres geltende Regulierungen in Kraft set-
zen kann und will; Regulierungen allerdings, die sich vor der »offentlichen Ver-
nunft¢ einer >ihre Solidarititen diskutierenden< Gesellschaft als for the time being
aussichtsreich und iiberzeugend erweisen lassen miissen.

- am 13.02.2026, 06:17:16. D



https://doi.org/10.14361/9783839441817-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

