
Die Form künstlerischen Handelns 
Eine Analyse aus dem Geiste ästhetischen Gelingens

Daniel M. Feige

Einleitung

Auch dann, wenn künstlerische Objekte und Ereignisse Kontingenzen als we-
sentlichen Aspekt inkorporieren können, und auch dann, wenn künstlerische 
Objekte und Ereignisse eine kritische Thematisierung der Möglichkeit von 
Handlungsfähigkeit überhaupt leisten können, ist jedes künstlerische Objekt 
und Ereignis immer auch das Ergebnis von Handlungen. Das gilt selbst für sol-
che Fälle, in denen das eigentliche Kunstwerk in der Bereitstellung von Arte-
fakten zur Generierung von Artefakten besteht: Die Algorithmen der Compu-
terkunst und das mechanische Moment von Kunstmaschinen sind nicht selbst 
wiederum algorithmisch oder mechanisch in die Welt gekommen; zudem ist 
der ästhetische Witz solcher Maschinen und Programme keineswegs schon 
hinreichend unter Bezugnahme auf die entsprechenden durch sie produzier-
baren Artefakte erläutert, insofern solche Maschinen und Programme in der 
Kunst zumeist auch als Thematisierungen dessen zu verstehen sind, was es 
überhaupt heißt, Kunstwerke zu produzieren.

Gehört Kunst in den Bereich menschlichen Handelns, so wird einem sol-
chen Bereich üblicherweise das Reich natürlicher Vorkommnisse gegenüber-
gestellt. Handeln und Denken lassen sich von natürlichen Vorkommnissen 
anhand ihres jeweils unterschiedlichen Verständlichseins abgrenzen:1 Verste-
hen wir natürliche Vorkommnisse unter Rekurs auf Ursachen, die zu ihrem 
Eintreten geführt haben, verstehen wir menschliches Handeln und Denken 
im Lichte der Gründe,2 die zu entsprechenden Überzeugungen und Handlun-

1 | Vgl. in diesem Sinne Wilfried Sellars: Empiricism and the Philosophy of Mind, Cam-

bridge/Mass. 1997.

2 |  Ich halte das Präfix ›menschlich‹ an dieser Stelle – anders als etwa die Anhänger 

der Philosophie Latours oder die Anhänger des reduktiven Naturalismus – letztlich für 

redundant. Handeln und Denken bezeichnen Aspekte der Form dessen, was es heißt, 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige174

gen geführt haben. Sind natürliche Vorkommnisse eine deskriptive Angelegen-
heit, sind Überzeugungen und Handlungen eine normative Angelegenheit, 
insofern Gründe für Überzeugungen und Handlungen gute oder schlechte 
Gründe sein können.3 Selbst die lange Zeit in der Philosophie des Handelns 
als Standardtheorie geltende kausalistische Theorie Donald Davidsons konter-
kariert nicht den Gedanken, dass wir Handlungen dergestalt im Raum der 
Gründe verorten – er deutet lediglich die Handlungserklärung derart als Son-
derfall der Kausalerklärung, dass der Grund, der den Akteur zur Handlung 
bewogen hat, zugleich auch die Ursache der Handlung ist.4 Durch die sehr 
basale Unterscheidung zwischen dem Raum der Gründe und dem Reich der 
Gesetze ist natürlich noch keine Unterscheidung zwischen Überzeugungen 
und Handlungen markiert; es sind mit den interdependenten Gedanken der 
Ansprechbarkeit für Gründe und der Kritisierbarkeit von Gründen allein Mo-
mente dessen bezeichnet, was es heißt, dass wir in theoretischer wie prakti-
scher Hinsicht vernünftige Lebewesen sind.

Der leitende Gedanke, der die folgende Analyse prägt, lautet, dass wir es 
in der Kunst mit einer Form des Handelns zu tun haben, die nicht auf Begrif-
fe des Handelns, wie sie unter der Perspektive einer Theorie der praktischen 
Vernunft formuliert worden sind, reduzierbar ist. Es ist also nicht so, dass wir 
schon wissen, was künstlerisches Handeln ist, wenn wir wissen, was sonstiges 
Handeln ist; künstlerisches Handeln ist kein bloßer Fall von bloßem Handeln. 
Das ist natürlich nicht so gemeint, dass man darauf pocht, dass künstlerische 
Handlungen hinsichtlich ihres Inhalts von sonstigen Handlungen unterschie-
den sind. Es geht hier nicht um einzelne Handlungen, sondern vielmehr um 
eine Art des Handelns. Es ist vielmehr so gemeint, dass künstlerisches Han-
deln eine andere Form des Handelns als sonstiges Handeln gewinnt. Unter 
Form verstehe ich hier im Anschluss an einen durch Hegel gelesenen Aristo-

ein menschliches Lebewesen zu sein. Vgl. in diesem Sinne Matthew Boyle: »Essentially 

Rational Animals«, in: Günther Abel/James Conant (Hg.), Rethinking Epistemology, Ber-

lin 2012, S. 395-427.

3 | Vgl. im Sinne dieser Unterscheidung auch den Aufsatz von Georg H. von Wright, 

der eine gute Zusammenfassung seiner Position ist: »Erklären und Verstehen von Hand-

lungen«, in: Ralf Stöcker (Hg.), Handlungen und Handlungsgründe, Paderborn 2002, 

S. 49-64.

4 | Vgl. Donald Davidson: »Handlung, Gründe und Ursachen«, in: ders., Handlung und 

Ereignis, Frankfur t a.M. 1985, S. 19-42. Vgl. zur Alternative der teleologischen Hand-

lungserklärung auch Christoph Horn/Guido Löhrer: »Einleitung. Die Wiederentdeckung 

teleologischer Handlungserklärungen«, in: dies. (Hg.), Gründe und Zwecke. Texte zur 

aktuellen Handlungstheorie, Berlin 2010, S. 7-45.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 175

teles den Gedanken,5 dass es Gegenstände gibt, die aufgrund ihrer Seinsweise 
unterschieden sind. In eine Bestimmung des Was geht hier eine Bestimmung 
des Wie ein. Tier und Mensch etwa unterscheiden sich nicht anhand abzähl-
barer biologischer Eigenschaften, so dass das Vorliegen einer oder mehrerer 
biologischer – oder auch anderweitiger – Eigenschaften verbürgen würde, dass 
wir es mit einem Menschen und nicht mit einem Tier zu tun haben. Der Unter-
schied zwischen beiden ist überhaupt kein solcher inhaltlicher Unterschied in 
dem Sinne, dass es eine besondere Eigenschaft oder mehrere besondere Eigen-
schaften gäbe, die den Menschen vom Tier unterscheiden, so dass der Mensch 
gewissermaßen ein Tier ›plus‹ eine oder mehrere weitere Eigenschaften wäre. 
Der Mensch ist demgegenüber in bestimmter Hinsicht zugleich nichts ande-
res als ein Tier und doch etwas anderes als ein Tier. Er ist in dem Sinne nichts 
anderes als ein Tier, dass er eben keine gegenüber dem Tier weitere oder an-
dersartige Eigenschaft oder Eigenschaften aufweist. Zugleich ist er doch etwas 
anderes als ein Tier, insofern seine natürlichen Anlagen eine andere Form ge-
winnen als beim Tier, die sich derart bestimmen lässt, dass der Mensch ein 
vernünftiges Tier ist – wobei der Begriff der Vernünftigkeit aber eben nicht 
derart verstanden werden darf, dass er ein weiteres Merkmal neben den natür-
lichen Anlagen des Menschen bezeichnen würde. Kurz gesagt sind Menschen, 
wenn man sie als besondere Art von Tieren beschreiben möchte, Tiere einer 
gänzlich anderen Art, so dass ihr Vernünftigsein eben nicht ein weiteres oder 
anderes Merkmal meint, das ihnen gegenüber den Tieren zukommt.

Genau ein solcher Unterschied steht im Hintergrund der folgenden Über-
legungen: Künstlerisches Handeln ist der Form nach unterschieden von sons-
tigem Handeln. Das lässt sich bereits daraus ersehen, dass das Misslingen von 
Kunstwerken eine andere Art des Misslingens ist, als die Arten und Weisen, 
auf die Handlungen misslingen oder schlecht sein können – etwa in Form von 
Privationen dessen, was sie eigentlich sind bzw. etwa im Sinne von schlechten 
Gründen. Dass es hier einen kategorialen Unterschied gibt, ist darauf zurück-
zuführen, dass es in der Kunst keine vorgängigen Kriterien gibt, anhand derer 

5 | Vgl. als Explikation eines solchen Begrif fs der Form Michael Thompson: Leben und 

Handeln, Berlin 2011, v.a. die Einleitung. Anders als Michael Thompson möchte ich den 

Formbegrif f aber durch Hegel gelesen als nicht-formalistischen Begrif f der Form ver-

standen wissen. Vgl. als Erläuterung eines solchen Gedankens mit Blick auf den Begrif f 

des Genres in den Künsten Daniel M. Feige: »Alle Genres sind prekär und kein Genre ist 

prekär, oder: Die Logik des Genres im Genre der (hegelschen) Logik«, in: Hanno Berger/

Frederic Döhl/Thomas Morsch (Hg.), Prekäre Genres, Bielefeld 2015, S. 17-30. Vgl. als 

Formulierung eines neoaristotelisch geprägten Begrif fs des Handelns auch Fabian Bör-

chers: Handeln. Zum Formunterschied von theoretischer und praktischer Vernunftaus-

übung, Münster 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige176

das Produkt evaluiert wird.6 Vielmehr etabliert jedes Kunstwerk zugleich die 
Kriterien, anhand derer es gemessen werden will – ein Gedanke, den ich im 
Folgenden in Abschnitt II noch genauer entwickeln werde. Aus solchen Über-
legungen den Schluss zu ziehen, dass Kunstwerke deshalb nicht das Produkt 
von Handlungen wären, ist gleichwohl keine befriedigende Option. Das ist 
nicht allein deshalb so, weil Kunstwerke eben keine natürlichen Vorkommnis-
se sind; es ist vielmehr vor allem auch deshalb so, weil der Künstler – wie man 
gegen eine Karikatur der Genieästhetik einwenden könnte – nicht ein bloß pas-
sives Medium ist, durch das sich das Kunstwerk einen Ausdruck verschafft,7 
sondern das Kunstwerk Produkt vielfältiger Entscheidungen und Einübungen 
des Künstlers ist. Wir stehen damit vor der Situation, dass Kunstwerke in be-
stimmter Weise zugleich Produkte von Handlungen sind, wie sie keine Produkte von 
Handlungen zu sein scheinen.8 Diese Situation kommt dadurch zustande, dass 
wir weder den Gedanken aufgeben können, dass Kunstwerke wesentlich das 
Produkt von Handlungen sind, noch den Gedanken aufgeben können, dass 
sie sich wesentlich von anderen Produkten von Handlungen unterscheiden. 
Will man mit dem Gedanken ernst machen, dass künstlerisches Handeln eine 
andere Form des Handelns als sonstiges Handeln gewinnt – eine Form, die 
nicht im Register praktischer Vernunft zu denken ist, sondern vielmehr im Re-
gister ästhetischer Vernunft –, so dürfte eine wesentliche Aufgabe einer solchen 
Theorie der Form ästhetischer Vernunft sein, den eigentümlichen Charakter 
künstlerischer Handlungen derart aufzuklären, dass in ihnen ein gegenwen-
diges Moment zum sonstigen Handeln verständlich wird.

Wie lässt sich ein solches gegenwendiges Moment genauer erläutern? Ich 
werde im Folgenden den Gedanken verfolgen, dass dieses gegenwendige Mo-
ment künstlerischen Handelns weniger im Sinne einer Negation oder Dekons-

6 | Mit Blick auf das Ästhetische hat Kant deshalb bekanntermaßen von einer Zweck-

mäßigkeit ohne Zweck gesprochen. Vgl. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, Frankfur t 

a.M. 1973, S. 134ff.

7 | Vgl. in diesem Sinne auch Judith Siegmund: Die Evidenz der Kunst. Künstlerisches 

Handeln als ästhetische Kommunikation, Bielefeld 2007, S. 83.

8 | Christoph Menke hat in diesem Sinne darauf insistier t, dass das Können des Künst-

lers letztlich als besondere Form des Nichtkönnens bestimmt werden muss. Das ist 

nicht so zu verstehen, dass Übung und der Erwerb von Fähigkeiten in der Kunstpraxis 

keine Rolle spielen. Es ist vielmehr im Sinne des ästhetischen Witzes oder Sinns der 

entsprechenden Praxis zu verstehen: Die ästhetische Logik fügt sich nicht der diskur-

siven Logik, und in und durch das Ästhetische kommt ein Moment des Anderen und 

Gegenwendigen in der diskursiven Logik zum Vorschein. Vgl. Christoph Menke: Kraft. Ein 

Grundbegrif f ästhetischer Anthropologie, Berlin 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 177

truktion sonstigen Handelns zu explizieren ist,9 sondern vielmehr derart, dass 
künstlerisches Handeln Aspekte dessen, was es überhaupt heißt, dass wir handelnde 
Lebewesen sind, explizit macht. Der Formunterschied künstlerischen Handelns 
zum sonstigen Handeln bestünde damit darin, dass im künstlerischen Han-
deln das, was Handeln ist, explizit ist, wohingegen das, was Handeln ist, im 
sonstigen Handeln implizit ist. Handelt es sich dabei um eine Formunterschei-
dung und nicht um einen Unterschied des Inhalts, so ist diese These gerade 
nicht derart zu verstehen, dass jedes künstlerische Handeln ›über‹ das, was 
Handeln ist, in dem Sinne wäre, dass das Handeln das Thema eines jeden 
Kunstwerks wäre – eine These, die offensichtlich viel zu inklusiv wie zu ex-
klusiv wäre.

Ich möchte Überlegungen zu einer derartigen Form künstlerischen 
Handelns im Folgenden in drei Schritten entwickeln. Zunächst (I.) werde ich 
unter der Perspektive des künstlerischen Handelns eine grundsätzliche Unter-
scheidung im Bereich der Kunst vorschlagen, die mit der Unterscheidung zwi-
schen performativen und nicht-performativen Künsten zusammenfällt. Dann 
(II.) werde ich anhand einer Rekonstruktion der musikalischen Improvisa-
tion im Jazz als einer paradigmatischen Praxis in den performativen Künsten 
gleichwohl geltend machen, dass sich ein einheitlicher Begriff künstlerischen 
Handelns erarbeiten lässt, der sich aus einer Analyse dessen gewinnen lässt, 
was es heißt, dass etwas ästhetisch gelingt. Diese Analyse ästhetischen Gelin-
gens werde ich schließlich (III.) derart reformulieren, dass in künstlerischem 
Handeln als künstlerischem Handeln der Form nach Aspekte sonstigen Han-
delns explizit sind.

I.	Performative Künste und nicht-performative Künste. 
	E ine Unterscheidung

Man muss festhalten, dass es in der Kunstwelt ausgesprochen unterschied-
liche Arten von Handlungen gibt;10 mehr noch: Man könnte sogar die These 
vertreten, dass die Kunstwelt wesentlich auch durch Handlungen und die sie 
instanziierenden Rollen – etwa Komponist, Performer, Zuhörer usf. – kons-
tituiert wird.11 Mit Blick auf den Unterschied zwischen Handlungen von Re-

9 | Die erste Option lässt sich ausgehend von Adorno verständlich machen, die zweite 

ausgehend von Derrida. Vgl. Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfur t a.M. 

1973; Jacques Derrida: Grammatologie, Frankfur t a.M. 2000.

10 | Vgl. dazu auch die Beiträge in Karin Gludovatz/Michael Lüthy/Bernhard Schieder/

Dorothea von Hantelmann (Hg.): Kunsthandeln, Zürich 2010.

11 | Vgl. in diesem Sinne insgesamt George Dickie: Art and the Aesthetics. An Institu-

tional Analysis, Ithaca 1974.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige178

zipienten und Handlungen von Produzenten ist die Rede von künstlerischen 
Handlungen begrifflich wohl zuallererst mit Blick auf die Handlungen von 
Produzenten sinnvoll – was nicht den Gedanken konterkariert, dass Formen 
der Wertschätzung auf Seiten der Rezipienten selbst mit vielfältigen Hand-
lungen einhergehen oder sogar wesentlich in diesen bestehen. Wir würden 
aber vom Lesen eines Romans und dem Betrachten eines Gemäldes, die zwei-
felsohne selbst Handlungen sind, nicht sagen, dass es sich um künstlerisches 
Handeln handelt, sondern dass es sich vielmehr um ein Handeln handelt, das 
auf Kunstwerke bezogen ist und im Lichte ihrer Wertschätzung verständlich 
wird. Spricht man unter produktionsästhetischer Perspektive von künstleri-
schen Handlungen, so ist eine Unterscheidung aufschlussreich, die letztlich 
eine handlungstheoretische Reformulierung des Unterschieds zwischen per-
formativen und nicht-performativen Künsten bedeutet: Bei nicht-performativen 
Künsten wie der Malerei ist der Gegenstand der ästhetischen Wertschätzung 
herkömmlicherweise in dem Sinne abgelöst von seinem Produktionsprozess, 
dass Prozess der Hervorbringung und Produkt nicht in eins fallen. Bei per-
formativen Künsten wie der Musik ist der Gegenstand der ästhetischen Wert-
schätzung demgegenüber herkömmlicherweise nichts anderes als das, was im 
Moment der Hervorbringung von Musik getan worden ist; Produktionsprozess 
und Ergebnis fallen hier in eins. Mit Blick auf diese Unterscheidungen sind 
vier Präzisierungen nötig.

Erstens ist im Sinne einer Einschränkung festzuhalten, dass ich, wenn ich 
davon spreche, dass das bei entsprechenden Künsten wie der Malerei und der 
Musik herkömmlicherweise der Fall ist, nicht behaupte, dass das für alle Arten 
von Malerei und Musik gilt. Für die Wertschätzung des Action Paintings Jack-
son Pollocks etwa scheint zugleich eine Wertschätzung des entsprechenden 
Produktionsprozesses wesentlich zu sein, der von diesen Werken immer auch 
exemplifiziert wird. Für eine Aufführung eines Werks der neuen Musik wie 
etwa die seit 2001 in der Sankt-Burchardi-Kirche in Halberstadt begonnene 
und auf 639 Jahre angelegte Darbietung von John Cages Werk Organ2/ASLSP 
gilt sicherlich, dass hier das Konzept der musikalischen Performance von in-
nen heraus kollabiert. Mit Blick auf Musik muss man aber gar nicht an musika-
lische Avantgarden denken, um die Grenzen der Reichweite meiner These zu 
sehen: Für viele Arten von Musik, etwa einen Großteil der Popmusik, gilt, dass 
das, was hier Gegenstand der ästhetischen Wertschätzung ist, die Aufnahmen 
sind, die keine Aufnahmen musikalischer Performances sein müssen.12 Wenn 
ich von performativen Künsten wie der Musik und von nicht-performativen 
Künsten wie der Malerei spreche, so möchte ich mich dabei also nicht auf die 

12 | Vgl. in diesem Sinne Andrew Kania: »Making Tracks: The Ontology of Rock Music«, 

in: The Journal of Aesthetics and Art Criticism 64/4 (2006), S. 401-414; Daniel M. Fei-

ge: »Zur Ontologie der Popmusik«, in: Musik & Ästhetik, im Erscheinen.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 179

These verpflichten, dass alles, was unter den Begriff der Musik und der Malerei 
fällt, einer entsprechenden Zuordnung gehorcht.

Zweitens muss hinsichtlich der Musik, aber auch vielen Formen des Thea-
ters ein Unterschied gemacht werden zwischen dem Fall, in welchem die ent-
sprechende Performance eine Darbietung eines Werks ist, und dem Fall, in 
welchem die Performance keine Darbietung eines Werks ist. Wenn es sich um 
eine Darbietung eines Werks handelt, so ist der Gegenstand der ästhetischen 
Wertschätzung die Darbietung als Darbietung eines Werks. Um bei der Musik 
zu bleiben: Ein wichtiger Unterschied zwischen musikalischen Darbietungen, 
die keine Darbietungen von Werken sind, und solchen Darbietungen, die Dar-
bietungen von Werken sind, ist, dass es sich hier um zwei verschiedene For-
men der Evaluierung handelt. So kann ich etwa eine Darbietung von Beetho-
vens Klaviersonate G-Dur, Opus 14 Nr. 2 für missglückt halten, ohne dass ich 
deshalb schon die Klaviersonate selbst für missglückt halten müsste. Bei einer 
musikalischen Darbietung, die keine Darbietung eines Werks ist, ergibt ein 
solcher Unterschied keinen Sinn; bei den meisten Jazz-Performances etwa gibt 
es keinen anderen Beitrag als denjenigen des Performers oder der Performer.13

Im Sinne einer dritten Präzisierung muss festgehalten werden, dass die 
These, dass der Gegenstand der Wertschätzung bei einer Performance das ist, 
was die Musiker während der Performance tun, nicht mit der These zu ver-
wechseln ist, dass entsprechende Performances voraussetzungslos sind. Denn 
es gibt schlicht und einfach keine künstlerischen Ereignisse, die vorausset-
zungslos wären – musikalische Improvisation setzt im Regelfall die Einübung 
der Musiker auf ihren Instrumenten in Praktiken der Improvisation voraus, 
und selbst in dem Fall, in dem der ästhetische Witz einer improvisatorischen 
Darbietung derjenige ist, dass die Musiker ihre Instrumente gerade nicht spie-
len können, ist dieser wiederum nur vor dem Hintergrund einer musikali-
schen Praxis verständlich zu machen, an der etwas durch dieses Vorgehen the-
matisch wird. Die These lautet somit nicht, dass musikalische Performances 
voraussetzungslos sind, sondern nur, dass das, was hier wertgeschätzt wird, 
das ist, was die Musiker während der Performance tun.

Viertens schließlich kann man festhalten, dass auf der Ebene der Voraus-
setzungen von Performances in der Musik und Gegenständen in der Malerei 
der Unterschied, um den es mir hier geht, keineswegs immer kategorialer Art 
sein muss. Denn es geht hier – noch einmal – um Voraussetzungen dessen, was 
Gegenstand der ästhetischen Wertschätzung ist, nicht aber um das, was Gegen-
stand der ästhetischen Wertschätzung ist. In den meisten Fällen ist es sicher 

13 | Um die Sache mit Blick auf performative Künste weiter zu dif ferenzieren, muss 

man natürlich noch festhalten, dass man bei Aufführungen von Werken des Theaters 

anders als bei Darbietungen musikalischer Werke nicht allein zwischen Werk und Auf-

führung unterscheiden muss, sondern zwischen Werk, Aufführung und Inszenierung.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige180

so, dass die entsprechenden Voraussetzungen musikalischer Performances 
kein Analogon zu Teilen der Handlung oder Teilhandlungen sind, die ein Ge-
mälde in die Welt gebracht haben. Aber wenn man etwa an Vorstudien zu Ge-
mälden denkt, so kann es durchaus sein, dass die entsprechenden Vorstudien 
ein Analogon zu Übungen von Instrumentalisten sind, deren Witz im Fall der 
Darbietung von Werken die Fähigkeit ist, entsprechende Werke zu spielen, 
während er im Fall von Darbietungen, die Improvisationen sind, in der Fähig-
keit des Improvisierens überhaupt besteht. Aber auch dann, wenn die Vorstu-
dien eines Malers Übungen derart sind, dass er ausgehend von ihnen dann 
am Ende ein Werk malt, das er als fertiges Werk ausstellt, gilt: Die Übungen 
der Musiker haben ihr Telos in einem musikalischen Ereignis, sind aber nicht 
selbst Teil dieses Ereignisses, während die Tätigkeiten des Malers ihr Telos in 
einem Gegenstand haben und zugleich etwas hervorbringen, was selbst Teil 
dieses Gegenstandes ist. Noch einmal: Das liegt im Fall performativer Künste 
daran, dass hier Prozess der Hervorbringung und Produkt der Hervorbrin-
gung zusammenfallen, was in den nicht-performativen Künsten üblicherweise 
auch dann nicht der Fall ist, wenn sie hinsichtlich der Voraussetzungen ihres 
Produzierens nicht immer kategorial unterschieden sind.14

Ist es also so, dass aus diesem Unterschied folgt, dass es zwei streng 
unterschiedene Formen künstlerischen Handelns gibt, die einerseits mit den 
nicht-performativen Künsten und andererseits mit den performativen Küns-
ten verbunden sind? Ist es kurz gesagt so, dass wir hier höchstens zu einem 
Verzeichnis verschiedener Weisen künstlerischen Handelns kommen, aber 
keineswegs einen Begriff des künstlerischen Handelns formulieren können? 
Anhand einer Analyse der musikalischen Improvisation im Jazz möchte ich 
jetzt zeigen, dass das nicht der Fall ist: Der Unterschied zwischen performa-
tiven und nicht-performativen Künsten, so wichtig er auch ist, ist in anderer 
Hinsicht als der hier bislang diskutierten keineswegs derart kategorial, wie er 
zu sein scheint. Denn hinsichtlich der Frage, was es heißt, dass hier etwas 
ästhetisch gelingt, ist der Unterschied keiner mehr.

II. Ästhe tisches Gelingen. Eine Analyse

Improvisation gibt es nicht allein in der Musik, sondern in allen Künsten, wie 
sie in verschiedenen Formen und Graden daherkommen kann.15 War die Im-

14 | Vgl. schon Philip Alperson: »On Musical Improvisation«, in: The Journal of Aesthet-

ics and Art Criticism 41/1 (1984), S. 17-29, Teil II.

15 | Vgl. dazu auch die Beiträge in Hans-Friedrich Bormann/Gabriele Brandstetter/An-

nemarie Matzke (Hg.): Improvisieren. Paradoxien des Unvorhersehbaren. Kunst – Me-

dien – Praxis, Bielefeld 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 181

provisation ehemals auch ein konstitutiver Bestandteil der Tradition europäi-
scher Kunstmusik, dürften derzeit die meisten Westeuropäer, wenn man sie 
nach musikalischer Improvisation fragt, wohl an die Musik denken, für die 
sie tatsächlich heute so paradigmatisch ist wie für keine andere Musik: den 
Jazz.16 Mit Blick auf die musikalische Improvisation im Jazz geht es mir um 
folgende These: Die ästhetische Zeitlichkeit des Jazz ist eine retroaktive Zeitlich-
keit, insofern der Sinn jedes Moments einer Improvisation erst im Lichte der zukünf-
tigen Momente der Improvisation herausgearbeitet worden sein wird – und damit 
niemals abschließend. Wenn diese Analyse richtig ist und es zugleich möglich 
ist zu zeigen, dass diese Form der Zeitlichkeit für Kunstwerke insgesamt gilt, 
lassen sich daraus Konsequenzen für einen angemessenen Begriff künstleri-
schen Handelns ziehen – die kurz gesagt darin bestehen, dass der Sinn künstle-
rischen Handelns in bestimmter Weise unbestimmt ist bzw. in unbestimmter Weise 
bestimmt ist. Mit Blick auf die These, dass Improvisation in verschiedenen Gra-
den daherkommt, gilt die These der retroaktiven Zeitlichkeit natürlich nicht 
für alle Arten musikalischer Improvisation in dem handgreiflichen Sinne, wie 
ich ihn im Folgenden analysieren werde: Die Praxis des Verzierens im Barock 
fällt zunächst einmal ebenso wenig darunter wie die Praxis des Umspielens im 
Pop. Wie jedoch noch ersichtlich werden wird, fallen Barockmusik und Pop-
musik in einer anderen Hinsicht durchaus unter die hier herauszuarbeitende 
ästhetische Zeitlichkeit – nämlich mit Blick auf das, was es überhaupt heißt, 
dass hier etwas ästhetisch gelingt.

Beginnen wir mit einer kleinen Phänomenologie der Improvisation im Jazz 
aus produktionsästhetischer Perspektive:17 Spiele ich etwa einen Jazzstandard 
– also eines der Stücke, die so etwas wie den Kanon des Jazz bilden und zu 
denen etwa bestimmte Chansons und viele Songs des Great American Song-
books gehören –, so beginne ich über das Thema des entsprechenden Stan-
dards vielleicht derart zu improvisieren, dass ich seinen Rhythmus variiere 
und das Thema dabei etwa gegen die Taktart verschiebe und dann einige Töne 
ändere. Vielleicht kann man sagen, dass ich hier eine musikalische Idee vari-
iere – und durch verschiedene derartige Transformationen komme ich dann 
zu einer neuen musikalischen Idee, die ich wiederum einige Zeit in der einen 
oder anderen Weise durchdekliniere. Ich könnte meine Improvisation aller-
dings auch derart beginnen, dass ich im Spielen das entsprechende Thema 
gewissermaßen dialektisch dadurch zurückweise, dass ich sogleich eine ganz 

16 | Vgl. als Analyse wesentlicher Aspekte des Jazz, die gleichwohl keine jeweils not-

wendigen und zusammen hinreichenden Bedingungen darstellen, auch Daniel M. Feige: 

»Jazz als künstlerische Musik«, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissen-

schaft 59/1 (2014), S. 29-47.

17 | Vgl. ausführlich auch Daniel M. Feige: Philosophie des Jazz, Berlin 2014, v.a. Ka-

pitel 3.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige182

andere musikalische Idee in den Ring werfe. Wichtig ist mit Blick auf das, was 
immer ich hier tun werde, Folgendes: Musikalische Improvisation kennt auch 
dann, wenn sie auf dem Erwerb vielfältiger Fähigkeiten beruht, keinen vorgän-
gigen Fahrplan im Sinne eines gegebenen Algorithmus, der dann bloß noch 
abgerufen würde. In diesem Sinne exemplifiziert eine Improvisation nicht 
allein die entsprechenden Fähigkeiten, sondern stellt zugleich immer auch 
eine Weiterentwicklung derselben dar. Musikalische Improvisation ist kurz 
gesagt nicht mechanisch, sondern wesentlich dynamisch in dem Sinne, dass 
im Vollzug der Improvisation etwas irreduzibel Neues entsteht. Negativ lässt 
sich dieser Gedanke auch folgendermaßen reformulieren: Rufe ich in einer 
Improvisation bloß Versatzstücke von etwas vorgängig Erworbenem im Sinne 
melodischer Fragmente oder etwas Ähnlichen ab, so ist die Improvisation äs-
thetisch misslungen. Das ist nicht so sehr deshalb so, weil sie dann eine Kom-
bination nicht improvisierter Teile wäre, sondern das ist vielmehr deshalb so, 
weil es der Improvisation dann nicht gelingt, im entsprechenden Moment auf 
andere Musiker oder auf die Situation im Sinne dessen, was ich vorher getan 
habe, angemessen zu reagieren. Diese These ist nicht mit der falschen These 
zu verwechseln, dass man sich von Linien und Prinzipien der Entwicklung von 
Melodien in jedem Moment trennen sollte; sie ist vielmehr so zu verstehen, 
dass es in der Improvisation darum geht, eine Art ästhetischer Einheit her-
zustellen, die auch noch für solche Improvisationen charakteristisch ist, die 
in einem manifesten Sinne fragmentarisch oder zerrissen sind – man denke 
etwa an die expressiven Soloimprovisationen am Klavier von Cecil Taylor oder 
an das energetische Saxophonspiel Peter Brötzmanns.

Was heißt es nun, in diesem Zusammenhang von einer retroaktiven Zeit-
lichkeit zu sprechen? Diese Redeweise artikuliert den Gedanken, dass die Zeit-
lichkeit der Improvisation eine rückblickende wie rückwirkende Zeitlichkeit 
ist, was den ästhetischen Sinn oder, wie man auch sagen könnte, den ästhe-
tischen Witz der entsprechenden Improvisation in ihrer Einheit angeht. Der 
ästhetische Sinn der einzelnen Züge der Improvisation ist keiner, der vorgän-
gig festgelegt wäre, sondern er wird vielmehr erst im Lichte zukünftiger Züge 
herausgearbeitet. Der Sinn der entsprechenden Transformationen meiner mu-
sikalischen Ideen, die ich in der Improvisation artikuliere, zeigt sich somit im-
mer erst vom Ende her, aber nicht bereits durch meine Eröffnungszüge. Denn 
diese Züge sind nur die, die sie sind, indem sie sich als diese oder jene im Lich-
te der weiteren Züge erwiesen haben werden. Mit anderen Worten: Es ist nicht 
so, dass mich meine entsprechende Eröffnung der Improvisation auf etwas 
festlegt. Es ist vielmehr so, dass sich erst im Lichte dessen, was ich danach ge-
tan haben werde, herausgestellt haben wird, was überhaupt mein Eröffnungs-
zug war. Das ist nicht so zu verstehen, dass die Eröffnung einer Improvisation 
leer wäre. Es ist vielmehr so zu verstehen, dass ihr ästhetischer Witz erst im 
Lichte dessen, was danach passiert, herausgearbeitet worden sein wird. Genau 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 183

deshalb steht in der musikalischen Improvisation im Jazz in jedem Moment 
alles auf dem Spiel: Es entscheidet sich mit jedem Zug, den ich mache, erneut, 
ob und inwieweit es mir gelingt, hier sinnvoll etwas zu entwickeln; es steht der 
Sinn der ganzen Improvisation mit jedem neuen Zug auf dem Spiel.

Wenn dem so ist, dass die musikalische Improvisation im Jazz von einer 
entsprechenden retroaktiven Zeitlichkeit geprägt ist, so ist es auch so, dass sie 
die Kriterien ihres ästhetischen Gelingens selbst aushandelt. Man kann nicht 
schon vor der Improvisation wissen, was es heißt, dass eine Improvisation ge-
lungen ist; in diesem Sinne ist die Redeweise von ›Zügen‹ eine möglicher-
weise schiefe Redeweise, insofern die musikalische Improvisation im Jazz 
keine konstitutiven Regeln kennt. Selbst noch die Einheit einer Improvisation 
ist nichts, das inhaltlich vor entsprechenden Improvisationen schon bestimmt 
wäre. Das kann man sich klarmachen, wenn man zunächst Aufnahmen Char-
lie Parkers hört und danach Aufnahmen des späten John Coltrane: Die Spiel-
weisen auf beiden Aufnahmen exemplifizieren zwar eine Form ästhetischer 
Einheit, diese ist aber jeweils so unterschiedlich, dass sie keinen gemeinsamen 
Kriterien genügen, die festlegen würden, was es heißt, dass sie eine solche 
Form ästhetischer Einheit exemplifizieren. Vorgängige Maßstäbe der Evalua-
tion treten nur dann ins Spiel, wenn eine Improvisation misslingt; in diesen 
Fällen kann man sinnvoll sagen, dass eine entsprechende Improvisation hinter 
das zurückfällt, was getan worden ist – etwa von Charlie Parker und John Col-
trane. Aber das liegt eben nicht daran, dass diese vorgängig gegebene Krite-
rien erfüllen würden, sondern vielmehr daran, dass sie jeweils unterschiedlich 
ästhetisches Gelingen in entsprechenden musikalischen Improvisationen her-
gestellt haben. Das, was es heißt, dass eine Improvisation gelingt, wird also von 
jeder gelungenen Improvisation neu ausgehandelt.

Möglicherweise missverständlich an der bisherigen Beschreibung ist 
gleichwohl, dass sie so klingt, als hätten Improvisationen Charlie Parkers und 
Improvisationen John Coltranes nichts miteinander zu tun. Das stimmt zwar 
derart, dass aus einem Nachvollzug des ästhetischen Gelingens, das eine Auf-
nahme einer Improvisation Charlie Parkers exemplifiziert, noch nichts über 
das ästhetische Gelingen gesagt ist, das eine Aufnahme einer Improvisation 
des späten John Coltranes exemplifiziert. Gleichwohl geschieht musikalische 
Improvisation nicht im luftleeren Raum: Musikalische Improvisationen ant-
worten aufeinander.18 Was John Coltrane getan hat, steht somit auch in einer 
Tradition dessen, was Charlie Parker getan hat, auch wenn es auf das, was 
Charlie Parker getan hat, nicht verrechenbar ist; was Bill Evans getan hat, stellt 
eine irreduzible Form des Gelingens dar und ist dennoch nicht verständlich 
ohne sein Anknüpfen an das, was andere vor ihm getan haben – unter anderem 

18 | Vgl. zu diesem konstitutiv dialogischen Moment der Improvisation im Jazz D.  M. 

Feige: Philosophie des Jazz, Kapitel 4.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige184

etwa an Lennie Tristano und das, was in der Tradition romantischer Klavier-
musik getan worden ist. Zu sagen, dass jede musikalische Improvisation im 
Jazz aus sich heraus aushandelt, ob sie gelingt oder nicht, und damit zugleich 
aushandelt, was es heißt, dass sie gelingt, heißt also nicht, dass sie das ohne Af-
firmation oder Negation dessen, was vorher musikalisch getan worden ist, tun 
würde. Aber das verhandelt sie gewissermaßen in und durch die Improvisation 
selbst, insofern nur dann der Hinweis, dass der und der Musiker von dem und 
dem Musiker beeinflusst worden sei, tatsächlich erhellend ist, wenn das in der 
einen oder anderen Weise auch derart hörbar wird, dass seine Improvisationen 
diese Auseinandersetzung exemplifizieren. Dass Improvisationen immer auf 
Improvisationen antworten, beinhaltet auch die Tatsache, dass der Sinn einer 
Improvisation selbst dann noch nicht abschließend bestimmt ist, wenn die Im-
provisation zu einem Abschluss gekommen ist. Denn nicht allein im Verlauf 
einer Improvisation steht mit jedem neuen Zug das Ganze zur Disposition, 
sondern auch nach dem Abschluss der Improvisation steht zur Disposition, 
wie es um ihren Sinn steht. Improvisationen, die vor zwanzig Jahren frisch ge-
klungen haben mögen, sind im Lichte neuer Improvisationen schal geworden; 
frühe Einspielungen von Coltrane haben im Lichte der Entwicklung, die er in 
der Spätphase seines Schaffens genommen hat, einen anderen Sinn bekom-
men. In bestimmter Weise, so lautet die entscheidende Lektion dieser Über-
legungen, kommt die Improvisation hinsichtlich ihres Sinns niemals wirklich 
zum Abschluss; auch dann nicht, wenn eine Improvisation zu Ende gegangen 
ist. Anders kann man auch sagen, dass die Bestimmtheit einer Improvisation 
immer eine unbestimmte Bestimmtheit ist.

Ist die ästhetische Zeitlichkeit der musikalischen Improvisation im Jazz im 
Sinne einer retroaktiven Zeitlichkeit zu begreifen, im Rahmen derer zugleich 
die Kriterien ihres eigenen Gelingens ausgehandelt werden, wird verständ-
lich, warum jedes Spielen eines Standards diesen vor dem Hintergrund voran-
gehenden Spielens dieses Standards oder anderer Standards gewissermaßen 
neu erfindet: Es gibt hier faktisch nichts, was sakrosankt wäre – ohne dass 
das heißen würde, dass der Standard nur noch in loser Weise als Vorlage für 
eine Improvisation genutzt würde, die mit ihm eigentlich nichts zu tun hat.19 
Es stellt somit einen Fehlschluss dar, wenn man meinen würde, man könnte 
radikale von weniger radikalen Interpretationen eines Standards trennscharf 
unterscheiden. Denn ein Standard ist nichts anderes als das, als was er im Mo-
ment seines Spielens neu erfunden wird vor dem Hintergrund vorangehenden 
Spielens. Einen Standard als den Standard zu spielen, der er ist, heißt immer 

19 | Stephen Davies und Diedrich Diederichsen treffen sich tendenziell in diesem pro-

blematischen Urteil über das Spielen von Jazzstandards. Vgl. Stephen Davies: Musical 

Works and Performances. A Philosophical Exploration, Oxford 2001, S. 16; Diedrich 

Diederichsen: Über Pop-Musik, Köln 2014, Dritter Teil.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 185

schon, ihn zu etwas Eigenem gemacht zu haben – und der Unterschied zwi-
schen einer eher konventionellen Praxis wie dem Spielen von Standards und 
eher avantgardistischen Formen musikalischer Improvisation im Free Jazz ist 
letztlich kein kategorialer Unterschied, da es eine konventionelle Praxis und 
eine avantgardistische Praxis als klar unterschiedene letztlich gar nicht gibt. 
Natürlich gibt es unterschiedliche Stile des Spielens – aber diese werden in 
ihren inhaltlichen Konturen selbst wiederum durch gelingende Improvisatio-
nen neu verhandelt; der modale Jazz ist durch Bill Evans’ Spielweise auf Kind 
of Blue nicht ›fertig‹ konturiert gewesen, ebenso wenig wie er durch die Spiel-
weise McCoy Tyners auf den Aufnahmen des späten Coltrane in seinem Sinn 
›fertig‹ bestimmt worden wäre. Jedes Spielen eines Standards ist als gelingen-
des Spielen gleichermaßen Neuerfindung wie Anschließen an vorangehendes 
Spielen – und ein Verweis etwa auf historische Jazzstile stoppt diese Dynamik 
hier nicht, da für sie dieselbe retroaktive Logik gilt.

Natürlich drängt sich angesichts dieser Analyse musikalischer Improvisa-
tion im Jazz nicht allein mit Blick auf die im letzten Kapitel entwickelte hand-
lungstheoretische Reformulierung der Unterscheidung zwischen performati-
ven und nicht-performativen Künsten die Frage auf, welchen Stellenwert diese 
Analyse der musikalischen Improvisation im Jazz hinsichtlich künstlerischen 
Handelns insgesamt beanspruchen kann. Es drängt sich kurz gesagt der Ein-
wand auf, ob hier nicht ein eher exotischer Sonderfall oder zumindest ein auf 
eine besondere Spielart der performativen Künste beschränkter Fall analysiert 
worden ist. Ich möchte jetzt zeigen, dass es sich bei musikalischer Improvi-
sation im Jazz keinesfalls um einen exotischen Sonderfall handelt, sondern 
vielmehr um etwas, dessen grundsätzliche Logik charakteristisch für den Sinn der 
Kunst als solcher ist. Auch dann, wenn im Lichte des letzten Kapitels mit Blick 
auf Gemälde und Jazzperformances anderes hinsichtlich seines ästhetischen 
Gelingens beurteilt wird, ist der Sinn dessen, was es heißt, dass hier etwas 
ästhetisch gelingt, derselbe. Zunächst möchte ich erstens zeigen, dass ästheti-
sches Gelingen auch in dem Fall, in welchem in performativen Künsten Werke 
dargeboten werden, anhand des Paradigmas der musikalischen Improvisation 
im Jazz verständlich gemacht werden kann. Dann möchte ich zweitens zeigen, 
dass ästhetisches Gelingen auch in den nicht-performativen Künsten nach 
dem Vorbild der musikalischen Improvisation im Jazz gedacht werden kann.

Zum ersten Gedanken gilt es Folgendes festzuhalten. Der Einwand ist na-
heliegend, dass man gegen die hier vorgestellte Analyse geltend macht, dass 
ästhetisches Gelingen mit Blick auf das Spielen musikalischer Werke, para-
digmatisch für die Tradition europäischer Kunstmusik spätestens seit Beet-
hoven, etwas anderes heißt als mit Blick auf musikalische Improvisation.20 

20 | Er ist etwa von den Vertretern einer sogenannten Ästhetik der Imperfektion mit 

Blick auf den Jazz ver treten worden, denen zufolge gerade das am Jazz geschätzt wird, 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige186

In bestimmter Hinsicht ist dieser Hinweis natürlich völlig richtig: Zwischen 
einer Jazz-Improvisation und der Darbietung eines Werks in der Tradition 
europäischer Kunstmusik bestehen wichtige Unterschiede, zu deren wesent-
lichsten mit Blick auf das Spielen von Werken die Orientierung an einer Parti-
tur gehört, was für musikalische Improvisation nicht gilt. Aber solche Unter-
schiede sind deshalb nicht kategorial, weil die Darbietung eines Werks nicht auf 
das, was in der Partitur angegeben ist, verrechenbar ist und das Werk allein in und 
durch seine Darbietungen lebt. Der ästhetische Sinn und Witz eines Werks muss 
sich kurz gesagt in seinen Darbietungen zeigen; bleibt er hier außen vor, ist 
die entsprechende Darbietung entweder misslungen oder das Werk selbst ist 
tendenziell zu einem bloß noch historisch interessanten Gegenstand herabge-
sunken.21 Die These, dass die Darbietung nicht auf die Angaben in einer Par-
titur verrechenbar ist, wäre falsch verstanden, wenn man sie derart verstehen 
würde, dass die Partitur zwar einige der musikalischen Parameter zweifelsfrei 
angibt, wohingegen sie andere an die Interpretation delegiert. Diese Erläute-
rung ist deshalb problematisch, weil dabei das musikalische Werk in konsti-
tutive und nicht-konstitutive Aspekte aufgeteilt wird, die als einander äußer-
lich begriffen werden. Gegenüber dieser Deutung gilt es festzuhalten, dass 
die Darbietung eines Werks, wenn sie gelingt, eine Einheit ist und es keines-
wegs derart ist, dass man hier sinnvoll sagen könnte, die Partitur sei einerseits 
korrekt erfüllt worden und darüber hinaus sei die Interpretation des Tempos 
und die Phrasierung noch eigenständig gewesen. Jede gelungene Interpretation 
arbeitet demgegenüber den Sinn des Werks in neuer Weise heraus. Es ist also nicht 
so, dass das Werk vor seinen Darbietungen sozusagen als fertiges schon auf die 
Darbietung warten würde und die Partitur ein transparenter Zugang in Form 
von Anweisungen wäre, wie ein derart vorgängig gegebenes Werk im Spie-
len zu erfassen wäre.22 Da jede gelungene Interpretation eines Werks dessen 
Sinn in neuer Weise herausarbeitet, ist das Werk selbst vielmehr etwas konstitutiv 

was nach Maßstäben des Darbietens von Werken in der Tradition europäischer Kunst-

musik nicht gelingt. Vgl. paradigmatisch etwa Andy Hamilton: »The Aesthetics of Im-

perfection«, in: Philosophy 65/253 (1990), S. 323-340. Vgl. als kritische Abrechnung 

mit der Imperfektionsästhetik die überzeugende argumentative Zurückweisung von 

Alessandro Bertinetto: »Jazz als gelungene Performance. Ästhetische Normativität und 

Improvisation«, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 59/1 

(2014), S. 105-140.

21 | Vgl. in diesem Sinne auch Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grund-

züge einer philosophischen Hermeneutik, Tübingen 1990, S. 169ff.

22 | Dass zudem der ontologische Status eines solchen Werks letztlich unverständ-

lich werden würde, hat Lydia Goehr überzeugend in ihrer klassischen Studie heraus-

gearbeitet. Vgl. Lydia Goehr: The Imaginary Museum of Musical Works. An Essay in the 

Philosophy of Music, Oxford 1992.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 187

Unabgeschlossenes. Der Sinn des Werks ist nicht vorgängig gegeben, sondern 
vielmehr etwas, das in und durch gelingende Darbietungen in jeweils neuer 
Weise herausgearbeitet wird. Der ästhetische Sinn eines Werks ist damit letzt-
lich ein wesentlich unabgeschlossenes Produkt einer Geschichte der Darbie-
tungen dieses Werks. Man kann deshalb in folgender Hinsicht sagen, dass die 
anhand einer Analyse der musikalischen Improvisation im Jazz ausgewiesene 
Logik auch für das Spielen von Werken gilt: Die Relation der einzelnen Züge 
der Improvisation ist identisch mit der Relation der einzelnen Darbietungen eines 
Werks.23 Darbietungen von Werken antworten immer schon auf vorangegan-
gene Darbietungen von Werken, wie immer puristisch – etwa in Form eines 
bestimmten Verständnisses der historischen Aufführungspraxis – sich eine 
Praxis des Spielens solcher Werke auch geriert. Dieses Argument ist nicht so 
zu verstehen, dass gegenüber so etwas wie dem reinen Bezug auf die Partitur 
uns die Geschichte der Darbietungen des Werks in die Quere kommen würde; 
es ist vielmehr so zu verstehen, dass ein Werk zu spielen als das, welches es 
ist, immer schon heißt, sich explizit oder implizit zu vorangehendem Spielen zu 
verhalten. Ästhetisches Gelingen ist hier wie im Jazz eine horizontale Relation 
zwischen Aufführungen und keine vertikale Relation zu einer Partitur, die 
selbst schon ihre Darbietungen determinieren würde.24

Mag man mir jetzt vielleicht die These abkaufen, dass die anhand der mu-
sikalischen Improvisation im Jazz ausgewiesene Zeitlichkeit ästhetischen Ge-
lingens somit letztlich auch für das Darbieten von Werken in der Tradition 
europäischer Kunstmusik bestimmend ist; damit ist natürlich noch nichts zur 
Frage gesagt, inwieweit eine solche Zeitlichkeit auch für Werke der nicht-per-
formativen Künste Gültigkeit besitzen könnte (ii). Eine solche These scheint 
auf den ersten Blick auch schwer verständlich zu sein: Während Musik, Thea-
ter und Tanz in ihren Aufführungen leben, leben Gemälde und Skulpturen 
demgegenüber in ihrem Ausgestelltwerden. Und handelt es sich bei Gemälden 
und Skulpturen nicht um Arten von Kunstwerken, die nicht eine derartige 
handgreifliche Temporalität aufweisen, wie sie für die Musik charakteristisch 
ist? All diese Unterschiede muss man nicht bestreiten, um die These zu ver-
treten, dass mit Blick auf das, was es heißt, dass hier etwas ästhetisch gelingt, 
auch der ästhetische Sinn von Werken der bildenden Kunst in Begriffen einer 
retroaktiven Zeitlichkeit zu denken ist – womit auch Werke der Malerei und 
Plastik keine vorhandenen Objekte wären, sondern Gegenstände, die unter 
der Perspektive ihres ästhetischen Sinns in Bewegung wären. Wie bereits mit 

23 | Vgl. ausführlich noch einmal D. M. Feige: Philosophie des Jazz, Kapitel 3.

24 | Vgl. zu einer Praxeologie des Spielens von Partituren auch Albrecht Wellmer: »Das 

musikalische Kunstwerk«, in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegen-

sätze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frankfur t a.M. 2002, 

S. 133-175.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige188

Blick auf die Explikation einer solchen Logik als Logik des Darbietens von Wer-
ken in der Tradition europäischer Kunstmusik muss man auch mit Blick auf 
Werke der bildenden Künste festhalten, dass eine solche Zeitlichkeit vor allem 
ausgehend von dem Verhältnis von Werken der bildenden Künste zueinander 
zu deuten ist – und damit unter der Perspektive dessen, was es heißt, dass ein 
Werk lebendig ist. Werke der bildenden Künste sind dementsprechend derart 
dynamisch, dass ihr ästhetischer Sinn im Moment ihrer Fertigstellung durch 
den Künstler nicht abgeschlossen ist; sie sind in bestimmter Weise als Kunst-
werke niemals fertig, da im Lichte zukünftiger Interpretation und auch zukünf-
tiger Kunstwerke ihr Sinn jeweils neu herausgearbeitet worden sein wird. Zu-
gleich sind sie in der Weise dennoch immer schon fertig, dass eine derartige 
Unbestimmtheit nichts mit einem primordialen Entzug zu tun hat. Sie hat 
vielmehr etwas damit zu tun, dass Kunstwerke keine überzeitlichen Gegen-
stände in einem ewigen Pantheon der Kunst sind, sondern Gegenstände, deren 
ästhetischer Witz – und damit auch ihr Charakter als Kunstwerke – geschicht-
lich immer wieder zur Disposition steht.25 Mit anderen Worten: Kunstwerke 
müssen sich Rezipienten immer wieder neu zeigen können, um noch Kunst-
werke zu sein – und der Gedanke der retroaktiven Zeitlichkeit ästhetischen Ge-
lingens besagt, dass sie sich ihnen deshalb auch immer wieder anders zeigen, 
ohne dass das Kunstwerk dadurch in ein Vexierspiel von Perspektiven seiner 
Rezeption aufgelöst würde.26

Die hier vorgestellte Analyse ästhetischen Gelingens, die anhand des Para-
digmas musikalischer Improvisation im Jazz entwickelt worden ist, hält fest, 
dass ästhetisches Gelingen hinsichtlich seines jeweils spezifischen Sinns we-
sentlich mit Momenten der Unbestimmtheit einhergeht. Mit der Fertigstellung 
des Werks ist das Werk in bestimmter Weise dennoch nicht fertig bestimmt. 
Sind Kunstwerke immer auch das Ergebnis von Handlungen, so schlägt die-
se These direkt auf künstlerisches Handeln durch: Künstler schaffen bestimmte 
Gegenstände, die in ihrem Sinn zugleich unbestimmte Gegenstände sind. Ich ver-
stehe eine solche Unbestimmtheit dabei nicht als etwas, was dem Gedanken 
widerspricht, dass der Künstler in seiner Hervorbringung eines Kunstwerks 
etwas Bestimmtes tun würde. Aber diesem Bestimmten eignet insofern eine 
Unbestimmtheit, als sein ästhetischer Sinn sich nicht schon selbst aus dem 
Handeln des Künstlers ergibt.

25 | Ar thur C. Danto verzeichnet meines Erachtens durch seinen hypothetischen In-

tentionalismus diese wesentliche Einsicht, für die seine Theorie ansonsten hinreichend 

Ressourcen hätte. Vgl. Ar thur C. Danto: Die Verklärung des Gewöhnlichen, Frankfur t 

a.M. 1991, etwa S. 173ff.

26 | Nicht von ungefähr mag man sich bei dieser Wortwahl an Gadamers Konzept 

der Wirkungsgeschichte erinnert fühlen. Vgl. H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, 

S. 279ff.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 189

III.	 Künstlerisches Handeln und sonstiges Handeln. 
	E ine These

Natürlich kommt damit, dass der Künstler etwas produziert, auch etwas zum 
Abschluss: Ein Gemälde wird in die Welt entlassen und eine musikalische Per-
formance gelangt an ihr Ende. Hat die Handlung des Künstlers also einen Ab-
schluss in dem Moment, wo der Bildhauer, der Maler und der Komponist ihre 
Werkzeuge beiseitegelegt haben bzw. die Musiker, Tänzer und Schauspieler 
die Bühne verlassen, ist gleichwohl der Sinn dessen, was Bildhauer, Maler und 
Komponist bzw. Musiker, Tänzer und Schauspieler getan haben, damit noch 
nicht abschließend bestimmt. Man kann auch sagen: Der Sinn von Kunst-
werken ist offen im Lichte der vielfältigen Konsequenzen, die diese ästhetisch 
zeitigen. Derartige Konsequenzen sind nicht in Begriffen der Verzerrung des 
Sinns von Kunstwerken zu deuten, sondern vielmehr als jeweils erneutes Her-
ausarbeiten des Sinns zu verstehen.27 Mit Blick auf den Unterschied zwischen 
dem, was hier zum Ende kommt, und dem, was hier nicht zum Ende kommt, 
muss damit Folgendes festgehalten werden: Im Lichte dessen, was hier nicht 
zum Ende kommt, steht auch das, was hier zum Ende gekommen ist, zur Dis-
position. Es ist also nicht so, dass das, was der Künstler getan hat, von den 
späteren Deutungen unberührt bleiben würde. Vielmehr steht im Lichte der He-
rausarbeitung des Sinns des Kunstwerks immer auch der Sinn der Handlungen des 
Künstlers auf dem Spiel – und das in einem ästhetisch weitreichenderen Sinne 
als etwa dem, dass die Spielweise Bill Evans’ als Vorläufer der Spielweise Brad 
Mehldaus’ qualifiziert werden kann.

Damit komme ich zum Beginn dieser Überlegungen zurück: Inwieweit 
lässt sich ausgehend von einer solchen Analyse nun mit Blick auf meine ein-
leitenden Bemerkungen behaupten, dass künstlerisches Handeln eine andere 
Form gewinnt als sonstiges Handeln? Die Antwort hierauf lautet: Im künst-
lerischen Handeln ist die Offenheit von Sinn explizit, während sie im außerkünst-
lerischen Handeln implizit ist. Die Offenheit von Sinn ist, anders als im außer-
künstlerischen Handeln, im künstlerischen Handeln somit selbst im Offenen.

In zweierlei Weise darf dieser Gedanke dabei nicht missverstanden wer-
den. Erstens ist dieser Gedanke nicht so zu verstehen, dass die Produkte künst-
lerischen Handelns derart ›über‹ die Offenheit von Sinn wären, dass diese Of-
fenheit ihr Thema wäre. Zwar mag es Kunstwerke geben, deren Sinn nicht 
allein in der angesprochenen Weise offen ist, sondern deren Thema zugleich 
auch ihre Offenheit des Sinns selbst wäre. Aber so etwas lässt sich schwerlich 
von allen Kunstwerken behaupten. Zweitens ist dieser Gedanke nicht so zu 
verstehen, dass die Explizitheit bzw. Implizitheit der Inhalt von Handlungen 
wäre; die Begriffe Explizitheit und Implizitheit sollen vielmehr einen Unter-

27 | Vgl. noch einmal H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 169ff.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige190

schied der Form der Handlungen markieren. Was aber heißt es demgegen-
über, dass in künstlerischen Handlungen die Offenheit von Sinn selbst im Of-
fenen ist, wohingegen sie das in außerkünstlerischen Handlungen nicht ist? 
Es meint, dass der Sinn aller Handlungen in bestimmter Weise immer ein 
unbestimmter Sinn im Lichte der Konsequenzen dieser Handlungen ist.28 Der 
Gedanke, dass er durch den Handelnden in einer Weise kontrollierbar sei, dass 
er im Moment der Handlung fertig bestimmt sei, erweist sich dergestalt im 
Lichte der Möglichkeit zukünftiger Neubeschreibungen und Rekontextualisie-
rungen – verstanden als Entdeckungen dessen, was der Handelnde eigentlich 
getan hat – als problematisch. Der handlungstheoretische Witz der Kunst wäre 
somit insgesamt darin zu sehen, dass im künstlerischen Handeln anders als 
im außerkünstlerischen Handeln die Unbestimmtheit und Offenheit dessen, 
was es überhaupt heißt zu handeln, offen zutage tritt. In diesem Sinne ist das 
Kunstwerk letztlich nicht sowohl das Produkt von Handlungen wie es nicht 
das Produkt von Handlungen ist. Vielmehr ist es Produkt von Handlungen, in 
denen das, was es überhaupt heißt zu handeln, explizit zum Vorschein kommt. 
Dass es im außerkünstlerischen Handeln nicht explizit zum Vorschein kommt, 
darin liegt kein Mangel; das macht es der Form nach zu außerkünstlerischem 
Handeln. Was im außerkünstlerischen Handeln der Form nach implizit ist – 
und das heißt nicht, dass in dem Sinne von implizit, um den es geht, die Form 
implizit wäre, sondern vielmehr, dass etwas der Form nach implizit ist –, ist im 
künstlerischen Handeln der Form nach explizit.29

Liter atur

Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1973.
Alperson, Philip: »On Musical Improvisation«, in: The Journal of Aesthetics and 

Art Criticism 41/1 (1984), S. 17-29.
Bertinetto, Alessandro: »Jazz als gelungene Performance. Ästhetische Norma-

tivität und Improvisation«, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunst-
wissenschaft 59/1 (2014), S. 105-140.

Börchers, Fabian: Handeln. Zum Formunterschied von theoretischer und prakti-
scher Vernunftausübung, Münster 2013.

28 | Man könnte in diesem Zusammenhang auch Hegels Unterscheidung zwischen 

Handlung und Tat in zweckentfremdeter Weise interpretieren. Vgl. Georg Wilhelm Fried-

rich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfur t a.M. 1986, § 119ff.

29 | Für Kommentare zu einer früheren Fassung dieser Überlegungen danke ich Fabian 

Börchers und Judith Siegmund.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 191

Bormann, Hans-Friedrich/Brandstetter, Gabriele/Matzke, Annemarie (Hg.): 
Improvisieren. Paradoxien des Unvorhersehbaren. Kunst – Medien – Praxis, 
Bielefeld 2010.

Danto, Arthur C.: Die Verklärung des Gewöhnlichen, Frankfurt a.M. 1991.
Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt a.M. 2000.
Dickie, George: Art and the Aesthetics. An Institutional Analysis, Ithaca 1974.
Feige, Daniel M.: Philosophie des Jazz, Berlin 2014.
–: »Jazz als künstlerische Musik«, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine 

Kunstwissenschaft 59/1 (2014), S. 29-47.
–: »Alle Genres sind prekär und kein Genre ist prekär, oder: Die Logik des 

Genres im Genre der (hegelschen) Logik«, in: Hanno Berger/Frederic 
Döhl/Thomas Morsch (Hg.), Prekäre Genres, Bielefeld 2015, S. 17-30.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen 
Hermeneutik, Tübingen 1990.

Gludovatz, Karin/Lüthy, Michael/Schieder, Bernhard/von Hantelmann, Doro-
thea (Hg.), Kunsthandeln, Zürich 2010.

Goehr, Lydia: The Imaginary Museum of Musical Works. An Essay in the Philoso-
phy of Music, Oxford 1992.

Hamilton, Andy: »The Aesthetics of Imperfection«, in: Philosophy 65/253 
(1990), S. 323-340.

Kania, Andrew: »Making Tracks: The Ontology of Rock Music«, in: The Journal 
of Aesthetics and Art Criticism 64/4 (2006), S. 401-414.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Frankfurt a.M. 1973.
Menke, Christoph: Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie, Berlin 

2008.
Sellars, Wilfried: Empiricism and the Philosophy of Mind, Cambridge/Mass. 

1997.
Siegmund, Judith: Die Evidenz der Kunst. Künstlerisches Handeln als ästhetische 

Kommunikation, Bielefeld 2007.
Thompson, Michael: Leben und Handeln, Berlin 2011.
Wright, Georg H. von: »Erklären und Verstehen von Handlungen«, in: Ralf 

Stöcker (Hg.), Handlungen und Handlungsgründe, Paderborn 2002, S. 49-
64.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839427965-007 - am 14.02.2026, 09:56:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

