5. Care jenseits von Transnormativitat -
nicht-binare Fiir- und Selbstsorge

Bereits in den vorherigen Kapiteln deutete sich an, dass nicht-binire trans
Personen sich zunehmend auf den Weg machen, eigene Care-Riume aufzu-
bauen; den Sammelbegriff Trans/trans nutzen sie dabei teilweise nicht mehr.
In diesem Kapitel stehen die aktivistischen Praktiken nicht-binirer trans Ak-
tivist_innen, die ehrenamtlich Fiirsorge-Riume aufbauen, im Mittelpunkt.
Diese Care-Aktivist_innen setzen sich dabei auch kritisch mit Transnorma-
tivitit auseinander. Es geht um folgende Fragen: Wie erleben nicht-bini-
re trans Personen Transnormativitit, und welche Rolle spielt hierbei Care?
Wie lasst sich eine nicht-bindre Perspektive auf Selbstsorge und Fiirsorge be-
schreiben?

Zentral fiir dieses Kapitel ist das Konzept der Transnormativitit. Es ver-
weist auf Normen innerhalb von trans Riumen und dabei auf die Verinner-
lichung des medizinischen Modells von trans; darunter fallen beispielsweise
die Normen der rechtlichen- und kérperlichen Transition, eines frithen Co-
ming-outs oder einer biniren geschlechtlichen Verortung (Johnson 2016; Pre-
ciado 2016; Bradford/Syed 2019).

Nicht-binir ist ein Sammelbegriff fiir Genderidentititen oder Praktiken
wie agender, genderqueer, gender-fluid oder bi-gender, die sich nicht als
eindeutig minnlich oder weiblich verorten (Beemyn/Rankin 2011; Richards
u.a. 2016; Vincent 2019, 2020). Nicht-binire Identititen und Praktiken sind
nicht neu, sondern haben ihre Wurzeln in trans/queerem/lesbischem/femi-
nistischem Aktivismus (Feinberg 1998; Bergman/Barker 2017). Neu sind die
weite Verbreitung des Begriffes im deutschsprachigen Raum, die sozialen
Bewegungen, die sich darum formieren, und die Praxis des nicht-biniren
Coming-outs (Yeadon-Lee 2016). Bisher gibt es wenige empirische Studien
zu nicht-biniren Praktiken und Aktivismen; der Forschungsstand, auf den
ich mich beziehe, reicht nicht bis dorthin, wo ich mich mit meiner Studie

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Care trans_formieren

bewegt habe. Nicht-binire Bewegungen bilden sich gerade erst heraus -
dieses Kapitel stellt gewissermafien einen Ausblick auf die Zukunft dar.

In den Queer Studies spielt die kritische Auseinandersetzung mit Zweige-
schlechtlichkeit und Gender-Binaritit eine zentrale Rolle (Hark 1993, 2013; En-
gel 2002; Bornstein 2016; Laufenberg 2019). Die_er Queertheoretiker_in Judith
Butler beschreibt Gender als eine kulturelle Fiktion (Butler 2004, 2006, 2011).
Es sei die sozio-kulturelle Rahmung, die die essentialistischen Vorstellun-
gen von Minnlichkeit und Weiblichkeit konstruiere (ebd.). Diese Fiktion wird
durch Performativitit und institutionelle Praktiken re_produziert — beispiels-
weise durch mediale Reprisentationen (Siebler 2012; Saalfeld 2020) -, die Ge-
sellschaften und Individuen beeinflussen (Butler 2004, 2006, 2011). Gender
als Fiktion produziert die Norm der Zweigeschlechtlichkeit und Heteronor-
mativitit (Butler 2004, 2006, 2011; Worthen 2016). Von dieser hegemonialen
Norm und den damit verbundenen normativen Identititen abzuweichen, hat
oft Stigmatisierungen und Gewalt zur Folge (Butler 2004, 2006, 2011). Dies
macht spezifische Care-Praktiken notwendig, die in diesem Kapitel im Zen-
trum stehen werden. Trans Studies und trans Bewegungen haben sich von
Beginn an auch kritisch mit Gender-Binaritit auseinandergesetzt, viele trans
Aktivist_innen und Theoretiker_innen verstehen Geschlecht nicht als binir
(Bornstein 1995; Whittle 1996; Hoenes 2014; Baumgartinger 2017, 2019; de Sil-
va 2018; Hoenes/Schirmer 2019). Aufgrund von Transnormativitit — Normen
dazu, wer »richtig trans« sei und wer nicht —, die trans Riume durchzieht,
bauen nicht-binire Personen eigene Riume auf, die sie teilweise im trans Ak-
tivismus verorten, teilweise als davon unabhingig verstehen. Nicht-binirer
Aktivismus lasst sich als neue soziale Bewegung fassen, dhnlich wie asexuelle
Bewegungen (Carrigan/Gulpa/Morisa 2013). Innerhalb von trans Aktivismus
und Trans Studies wird die Unterscheidung zwischen nicht-binir trans und
binir trans kritisch diskutiert und von vielen als falsche Dichotomie bezeich-
net (Fiitty 2019: 41).!

Jay Stewart pladiert dafiir, die diversen Erfahrungen und Realititen nicht-
binirer Personen, in einer biniren Gesellschaft zu iiber_leben, stirker in den
Fokus zu nehmen (Stewart 2017: 68). In der deutschsprachigen Geschlech-
terforschung und Europiischen Ethnologie gibt es kaum Publikationen, die
sich mit nicht-biniren Perspektiven und Praktiken beschiftigen. Zwar gibt

1 Wie diese Grenzziehung entsteht und wie sie mit Klasse und Generation zusammen-
héngt, werde ich spater in Kapitel 7, »Wege in eine sorgende Zukunft — Trans_forma-
tion durch Care, diskutieren.

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

es Studien, die sich mit Drag-Kinging als Praxis der Hervorbringung ande-
rer nicht-bindrer geschlechtlicher Verortungen auseinandersetzen, dort aber
stehen spezifisch Personen im Mittelpunkt, die bei der Geburt dem weibli-
chen Geschlecht zugewiesen wurden (Schirmer 2015; Schuster 2014). Nicht-
binir ist jedoch ein Sammelbegriff, unter dem sich Menschen mit ganz ver-
schiedenen geschlechtlichen Zuweisungen finden. In diesem Kapitel stehen
die gelebten Erfahrungen von Personen, die sich jenseits der Zweigeschlecht-
lichkeit verorten, und ihre Perspektiven auf Care im Zentrum. Ich argumen-
tiere, dass nicht-binire Personen innovative Praktiken der Selbstsorge und
Fiirsorge entwickeln, da es dafiir kaum vorgegebene Wege und Formen gibt.
Hierbei verstehe ich Care nach Maria Puig de la Bellacasa als »layers of labour
that get us through the day« (de La Bellacasa 2012: 210).

Dieses Kapitel ist folgendermaflen aufgebaut. In 5.1 steht Aktivist_in Mio
im Mittelpunkt, fir die_den nicht-binirer Aktivismus zum Ausgangspunkt
eigener Trans_formationen wurde und zudem der einzige Raum ist, in dem
sich Mio gesehen fiihlt. Ausgehend von Mios Erfahrungen mache ich auf
transnormative Dynamiken in klassischen trans Verbinden aufmerksam,
die es notwendig machen, nicht-binire Gruppen aufzubauen. Sasha und
Jovin leisten in 5.2 am Kiichentisch nicht-binire Sorgearbeit fiireinander;
im gemeinsamen Denken widmen sie sich hier geschlechtlichen Fragen. Sie
nutzen den Ort des Kiichentischs, um frei von aktivistischen und gesamt-
gesellschaftlichen Normen mit Geschlecht zu experimentieren. Kalle zeigt
in 5.3 den erhohten Selbstsorgeaufwand auf, den why und andere nicht-
binire Aktivist_innen aufgrund heteronormativer Gewalt betreiben miissen.
In einem Bildungskollektiv gibt Kalle Praktiken der Selbstsorge und kollek-
tiven Firsorge an trans/queere Communitys weiter, um deren kollektives
Wohlergehen zu stirken. In 5.4 entwirft Noa Ansitze nicht-binarer und trans
Care, die gingige Vorstellungen von Fiirsorge in Bewegung bringen und den
Fokus weg von Transitionsarbeit lenken.

5.1 Nicht-binarer Aktivismus als Raum der Trans_formation

Heute interviewe ich Mio, eine_n nicht-binire_n Aktivist_in aus einer GrofR-
stadt in Nordrhein-Westfalen. Er_sie ist zum Zeitpunkt des Interviews 31
Jahre alt und arbeitet in einem Sozialforschungsinstitut. Mio schlagt vor,
dass wir das Interview bei ihrem_seinem Lohnarbeitsplatz fithren. Bepackt
komme ich bei dem mehrstockigen Biirogebdude mit seiner glinzenden

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Care trans_formieren

Fassade an. Die Pfortnerin fragt mich, mit wem ich verabredet sei. Ich sto-
cke, da ich unsicher bin, ob Mio geoutet ist. Auf der Homepage wird er_sie
mit einem anderen Vornamen aufgefiihrt. »Die Person holt mich gleich ab,
sage ich und ernte einenirritierten Blick. Ich fithle mich zunehmend unwohl
und betrachte die hektisch eintretenden und herausgehenden Personen,
oft in klassischem Kostiim oder Anzug.

Nach einigen Minuten kommt Mio aus dem Fahrstuhl. Ich bekomme einen
Besucher_innenausweis, und wir fahren nach oben. Die Einrichtung auf
der Etage wirkt steril, die meisten Biiros sind leer, an den weifsen Wanden
hiangen nur ab und an abstrakte Gemalde. Wir gehen zu Mios Biiro, auch
dort steht sein_ihr Passname an der Tiir. Mio erzahlt, dass er_sie bei der
Lohnarbeit geoutet sei, dabei aber leider nicht unterstiitzt werde. Gerade
deshalb finde Mio es schon, das Interview hier zu flithren. Dabei gehe
es bei der Lohnarbeit sogar um das Thema Gleichstellung — jedoch nur
auf cis Frauen bezogen. Als nicht-bindre Person sei Mio unsichtbar. Mio
erklart, dass er_sie mit Mio unterschreibe, aber als Mailadresse und auf
der Webseite nur der Passname erlaubt sei: »Hier ist die Regelung: Wenn
eine Vornamensanderung beantragt ist oder in Beantragung ist, kann das
offiziell gedndert werden, sonst nicht.«<* Da sich Mio unsicher ist, ob der
Arbeitsvertrag Gberhaupt verlangert wird, mochte er_sie in diesen Kampf
nicht allzu viel Energie stecken.

Mio ist in fiinf trans und nicht-bindren Gruppen engagiert: einer lokalen
Selbsthilfegruppe, einem Landesverband, einer (iberregionalen Gruppe und
zwei AGs eines bundesweiten Verbandes. Ich frage Mio: »Wie bist du zum
Nicht-bindr-Aktivismus gekommen?« Mio erklart, schon langer in queer/fe-
ministischen Raumen aktiv gewesen zu sein. Das erste Engagement fiir
geschlechtliche Vielfalt sei in einer Gruppe gewesen, die sich fiir die Dritte
Option im Geschlechtseintrag eingesetzt habe . Diese Gruppe hatte auf Mio
eine katalysierende Wirkung: »ein Gefiihl von Beruhigung und gleichzeitig
aufrittelnd.« Er_sie konnte dort (iber trans Themen reden, ohne etwas von
sich preisgeben zu miissen: »Das ist wie ein Schutzschild. [...] Man macht

2

Da Mio keine offizielle Vornamensidnderung beantragt hat, ist er_sie auf die Bereit-
schaftdes Arbeitgebers angewiesen, trotzdem den Wunschnamen zu verwenden. Dies
ist nicht der Fall; Mio wird unter dem im Pass eingetragenen Namen aufgefihrt.

Die Kampagne fiir eine Dritte Option, hat ein Verfahren auf eine dritte Option beim
Geschlechtseintrag juristisch und mit einer politischen Kampagne begleitet (Kampa-
gne Dritte Option 2016).

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

was, aber es muss nicht offiziell persénlich sein.« Im Laufe der Zeit wurde
sich Mio bewusst, dass das Thema Mio personlich betrifft.

Vor der Gruppe zur Dritten Option waren Drag-King-Raume fiir Mio wichtig.
Auch dort gab es Leute, die sich als weder-noch identifizierten. »Aber den
Begriff nicht-binir kannte ich da noch nicht.« Mio lernte den Begriff Gibers
Internet kennen und merkte, dass er flir ihn_sie passte. Mio erlebt, dass die
Sichtbarkeit »von nicht-binadren Identititen und dadurch die Ermunterung,
sich als nicht-bindr zu outen oder auf die Idee zu kommenc, in den letzten
finfJahren zugenommen hat. Nach dem Coming-out erlebte Mio Konflikte
in seinen_ihren personlichen Beziehungen. »Ich bin bezliglich meines
Vornamens und meiner nicht-binédren Identitat Gberall geoutet, auer bei
meinen Eltern«, ergdnzt Mio.

Fiir Mio sind sowohl Online- als auch Offlinerdaume wichtig. Als sich Mio
noch in der Anonymitit bewegte, war es wichtig, nicht face to face sprechen
zu missen. — »Jetzt empfinde ich das als etwas Schones. Ich mag Nihe
spliren, und das kann ich weniger, wenn es virtuell ist.« Die enorme Anzahl
virtueller nicht-bindrer und enby* Gruppen lasse ein Gefiihl von Commu-
nity entstehen — »dieses Gefiihl von Minderheit kann dadurch abgefedert
werden«. In den meisten aktivistischen Gruppen, an denen sich Mio betei-
ligt, sei virtuelle Kommunikation notwendig, da die Beteiligten (iber ganz
Deutschland verteilt wohnten. Mio hélt dazu fest: »Das macht fir mich
qualitativ wenig Unterschied zu personlichen Gesprachen, weil wir uns
gut kennen. Wenn eine Person schreibt, kann ich mir richtig den Tonfall
vorstellen.« Viele Personen aus den (iberregionalen Gruppen kennt Mio
nur von Telefonkonferenzen. Nachhaltige lokale Gruppen aufzubauen, sei
schwer: »Eine Zeit lang sind viele Leute aktiv, und dann ziehen die alle nach
Berlin oder Leipzig. Dann ist wieder eine Liicke da. Ich freue mich immer
ber Leute, die hierbleiben.« Besonders fir die Weitergabe von Infos und
hard facts seien virtuelle Riume wichtig, tber Mailinglisten wiirden Infos
ausgetauscht, zum Beispiel: »Ich habe eine Ubersicht zur Personenstands-
anderung nicht-binir >Was ist der aktuelle Stand bei Dritte Option?; >Wie
ist das mit der Vornamensdnderung, wie kann ich da am besten vorgehen,
TSG® oder nicht?«

4

5

Der Begriff enby kommt aus dem Englischen, von der Abkiirzung nb fiir non-binary
(nicht-binar).
TSC: Transsexuellengesetz.

am12.02.2028, 20:45:47.

141


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Care trans_formieren

Mio ist in einer lokalen trans Selbsthilfegruppe aktiv, in der sich iberwie-
gend nicht-binare Leute zwischen 18 und 35 Jahren bewegen; unter anderem
organisierten sie Selbsthilfetreffen. In der Gruppe kimen Leute zusammen,
»die auch trans und nicht-binir leben, um so quasi ein Gefithl zu haben von
einer parallelen Normalitidt«—»ein befreiendes, beruhigendes und schénes
Cefiihl«. Sie unterstiitzten sich gegenseitig. Mio berichtet, das vergangene
Wochenende mit der Herkunftsfamilie auf einer abgelegenen Nordseeinsel
verbracht zu haben; er_sie fithlte sich einsam und verloren. Vorab hatte Mio
inder Gruppe angekiindigt: »Dieses Familienwochenende wird schrecklich.«
Eine Person hatte angeboten: »Ich kann dir jeden Tag zwei SMS schreiben.«
—»Dann habe ich jeden Tag liebe SMS bekommen, obwohl wir nicht nah
sind.« Dadurch fiihle sich Mio gestarkt und kénne besser mit der Situation
umgehen. Die Selbsthilfegruppe hat fiir Mio etwas Therapeutisches, »auch
wenn keine Person dazu ausgebildet ist. Allein dartber zu sprechen und
dass die andere Person es spiegelt — das hilft; und dass das Gefiihl da ist,
es wird sich umeinander gekiimmert, offiziell bei den Treffen, aber auch
auferhalb dessen. Und wenn man eine Person eine Weile nicht gesehen
hat, wird nachgefragt.«

Als Herausforderung nennt Mio, dass die lokale Gruppe dem eigenen An-
spruch der Diversitat nicht gerecht werde. »Sie soll sich richten an binare
und nicht-binére trans, genderqueere, inter* Personen.« Aber tatsachlich
seien sie eine »nicht-bindre Gruppe von Menschen, die studieren oder
studiert haben, die sich in einer dhnlichen Sprache verstindigen und einen
dhnlichen Background haben. Fast alle sind weifs. [...] Neue Leute kom-
men (berwiegend, weil sie schon eine Person kennen. Das verstarkt die
Homogenitdt.« Um die Gruppe zuginglicher zu machen, probierten sie ver-
schiedene Formate aus, zum Beispiel das Offene Café, Workshops, Konzerte
und Lesungen. Mio kennt die verinnerlichte Angst, »nicht trans genug« zu
sein, und vermutet, dass sie fir viele eine Hiirde darstelle, zum ersten Mal
ins Café zu kommen. Fiir die unterstiitzende Funktion der Gruppe eigne
sich ihre eher homogene Zusammensetzung gut, so vermutet Mio: »Weil
das Gefiihl da ist, die Leute sind mir &hnlich, ich werde verstanden. Es sagt
niemand: »Was ist denn das fiir ein Pronomen? — Entscheid dich!< [...] Ich
fiihle mich in Gruppen mit Personen, die mir dhnlicher sind, sicherer und
mutiger, etwas von mir preiszugeben.«

Mio wiinscht sich Sichtbarkeit nicht-bindrer Personen, innerhalb der trans
Community und gesamtgesellschaftlich. Aktuell nimmt Mio wenig Ver-
standnis wahr. Die Vorstellung davon, was trans ist, sei beschrankt und auf

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

korperliche Transitionsschritte reduziert: »nach dem Motto: >Es gibt Leute,
die sind genug trans — und andere machen es sich einfach.« Bei der Beset-
zung von Amtern werde in trans Vereinen die Ansicht vertreten, binire trans
Personen seien besser geeignet, weil sie dem gesellschaftlichen Trans-Bild
eher entsprachen und nicht mit einem »komplizierten« Pronomen verwirr-
ten. Wegen dieser Normen ist es Mio wichtig, gemeinsam mit anderen
nicht-bindren Aktivist_innen Stirke zu entwickeln. Besonders in Erinnerung
geblieben ist Mio ein iliberregionales nicht-bindres Vernetzungstreffen.
»Fiir mich war es ein grofRartiges Gefiihl, dass es eine Art Transnormalitat
gibt und da drin eine nicht-binidre Normalitdt. Das war wie ein intensiver
Urlaub.« Mio wiinscht sich, die ganze Welt ware so.

Mio hofft auf einen gesamtgesellschaftlichen Wandel durch rechtliche
Veranderungen: »Fiir mich wiirde es viel ausmachen, wenn es eine Dritte
Option beim Geschlechtseintrag gibe.«® Dadurch miissten binire Normen
hinterfragt werden, und Mio habe etwas in der Hand: »Wie ihr seht: Bun-
desverfassungsgericht, Gesetzgeber.« Damit in die Diskussion zu gehen, sei
etwas anderes, als zu sagen: »Ich habe hier ein personliches Anliegen.«

Mio geht davon aus, dass nicht-binire Gruppen in Zukunft weniger Bedeu-
tung fiir Mio personlich haben werden: »Ich halte es fiir unwahrscheinlich,
dass ich mich mein ganzes Leben so intensiv mit meiner Identitit be-
schiftigen werde wie jetzt. [..] Irgendwann ist es ein alter Hut.« Die
Herausforderungen, so vermutet Mio, wiirden bleiben, aber weniger Be-
deutung haben; Mio kennt das bereits vom Coming-out als lesbisch: »Ich
war frither in lesbischen Communitys unterwegs. Am Anfang hatte das eine
krasse Bedeutung, als Support-Gruppe. Das hat abgenommen. [..] Ich war
nicht mehr so drauf angewiesen.«

Wihrend Mio anfangs sehr von trans und nicht-bindren Riumen profi-
tiert habe, achtete er_sie nun mehr darauf, wie andere Menschen Zugang
bekommen kénnen. Mio erganzt: »Ich denke, es werden immer Leute nach-
kommen: Fiir irgendwelche Leute werden diese Raume immer eine grofie
Bedeutung haben, vielleicht nicht fiir alle Leute zu jedem Zeitpunkt gleich
viel.« Mios eigene Selbsthilfegruppe sei spontan entstanden: Eine Person
habe die Idee gehabt und den Termin ins Internet gestellt; diejenigen,
denen ein bestimmtes Angebot wichtig gewesen sei, hitten entsprechende
Veranstaltungen organisiert. »Das hat sich geeignet als Plattform. [...] Auch

6

Ich fithrte das Interview im Marz 2017. Inzwischen wurde die Dritte Option eingefiihrt,
sie ist jedoch nicht fiir nicht-binare trans Personen offen (Stand Juli 2020).

am12.02.2028, 20:45:47.

143


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Care trans_formieren

in Zukunft kénnen da Sachen angedockt werden, wenn Leute andere Be-
dirfnisse haben.« Mio bezeichnet die Gruppe als Anlaufstelle. Die Existenz
solcher Anlaufstellen sei ein Grofdstadtvorteil, erklart Mio. »Ich komm aus
einem Dorf, da wire das schwieriger. Ich bin gliicklich dariiber, dass ich
weif3, es gibt tberall Méglichkeiten, wo ich Sachen aufbauen kann; dass
ich weif3, wen ich fragen kann, wen das interessieren konnte.« Aus diesem
Grund entstiinden kontinuierlich neue Gruppen.

Nach eindreiviertel Stunden Lernen, Fragenstellen und Zuhéren schalten
wir das Aufnahmegerit aus. Mio betont, dass sich das Gesprach gut ange-
fihlt und ich einen schénen Rahmen geschaffen habe. Mio habe anwesend
sein und tber Themen reden kénnen, die ihn_sie wirklich interessierten.
Wichtig sei auch gewesen, das Gesprich am Lohnarbeitsplatz zu fiihren,
wo sich Mio mit den eigenen nicht-bindren Themen unsichtbar fithle. Mio
schenkt mir zum Abschied eine Tafel Schokolade — er _sie habe so viele
davon auf der Arbeit — und bringt mich nach unten. Ich bin erleichtert,
als ich das Gebaude verlasse; das Interview fiihlte sich ein wenig wie ein
verschworerisches Treffen an, bei dem ich darauf achte, ein Geheimnis zu
wahren, immer mit der Angst im Hinterkopf, entdeckt zu werden. Ich laufe
zum Hauptbahnhof, wo zwanzig Minuten spater mein Zug fahrt.

Mit Mio habe ich Gber das Interview hinaus Kontakt, so wohne ich im Herbst
2017 bei Mio, als ich eine Aktivistin interviewe und an einer Gender-Studies-
Konferenz teilnehme. Zu diesem Zeitpunkt ist Mio bereits erwerbslos, der
Arbeitsvertrag wurde nicht verlangert.

Eines von Mios Hauptthemen zeigt sich bereits in der Wahl des Interview-
ortes. Ublicherweise traf ich meine Interviewpartner_innen an ihren Wohl-
fithlorten, beispielsweise in der Natur, in queeren Cafés, Vereinen oder zu-
hause. Mio entschied sich fiir seinen_ihren Lohnarbeitsplatz, wo Mio von Dis-
kriminierung als nicht-bindre Person betroffen ist — gerade kein Community-
oder Wohlfiihlort. Mio versucht, Riume einer parallelen nicht-biniren Nor-
malitit aufzubauen, und scheint sich schrittweise dafiir zu stirken und Mut
zu sammeln. In Mios Erzihlungen wird zugleich ein Gefiihl der Ruhe wie
der Aufriittelung und der Energie spiirbar. Diese Ambivalenz zeigt sich auch
im Interviewsetting: Mio lud mich zu einem heteronormativen Arbeitsort ein,
um wihrend der Lohnarbeitszeit iiber nicht-biniren Aktivismus zu sprechen,
was dem Treffen einen verschworerischen Beiklang gab. Mio eignete sich den
Ort damit an. Mio gab dabei und dadurch Persénliches von sich preis, so er-
fuhr ich Mios Passnamen und wurde in ein Setting eingeladen, in dem Mio

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

verletzlich ist. Mit dem Interview bauten wir gemeinsam einen Community
Raum zur oder in der Lohnarbeitsstelle auf und gaben nicht-biniren Lebens-
weisen Gewicht. Greifbar wurde, dass Mio Community-Riume braucht, da
er_sie jenseits dessen nicht anerkannt wird.

Fir Mio ist trans Aktivismus ein wichtiger Raum fiir die eigene Ausein-
andersetzung mit Geschlecht: Aktivismus und die Beschiftigung mit der ei-
genen geschlechtlichen Identitit sind eng miteinander verbunden. Als sich
Mio zu engagieren begann, tat er_sie dies in der Rolle des_r nicht betroffenen
Unterstiitzer_in. Im Laufe der Zeit wurde sich Mio der eigenen Betroffenheit
bewusst. Schritt fiir Schritt traute sich Mio, sich mit anderen nicht-biniren
Personen zu verbinden. Zu Beginn spielten virtuelle Riume — Webseiten und
Foren — eine wichtige Rolle, hieritber kam Mio mit dem Begriff nicht-binir
in Kontakt. Mit zunehmender Sichtbarkeit und nach dem eigenen Coming-
out schitzt er_sie nun die physische Nihe mit nicht-bindren Personen. Die
virtuellen und die Offlineriume, die Mio nutzt, sind miteinander verwoben:
Virtuelle Praktiken dienen dazu, Einsamkeit zu iiberwinden, sind aber oft
verbunden mit Offlinetreffen, die wiederum online vorbereitet wurden.

In Mios Selbsthilfegruppe unterstiitzen sich Mio und andere nicht-bini-
re Personen gegenseitig. Sie organisieren Fiirsorge jenseits von Familie und
Freund_innenschaft, bauen ein Gefithl der Gemeinschaft auf. Teilweise for-
malisieren sie Sorgebeziehungen, indem sie den Care-Bedarf besprechen und
Firsorge fiir die Zukunft organisieren; so verabredete Mio fiir ein anstehen-
des Herkunftsfamilientreffen, tiglich unterstiitzende SMS zu bekommen.

(Den Mangel an) Diversitit erlebt Mio als ambivalent. Die Gruppe verfolge
den Anspruch gréftmoglicher Diversitit. Gleichzeitig merkte Mio, dass eine
gewisse Homogenitit, etwa die Verortung als nicht-binir, gegenseitige Ca-
re erleichtere, vielleicht sogar eine Voraussetzung dafir sei. Mio stellt diese
nicht-binire Gruppe, bestehend aus Personen zwischen 18 und 35 Jahren, die
meisten davon weif$ und akademisch, klassischen Selbsthilfegruppen gegen-
iiber, in denen vor allem trans Frauen iiber fiinfzig zu finden sind. Ich mache
in Mios Erzihlung eine Spannung aus zwischen dem Leitwert der Diversi-
tit, der zu hohen Anforderungen an die eigene ehrenamtliche Arbeit fiihre,
und Mios personlicher Erfahrung, dass eine eher homogene Gruppe besser
geeignet fiir gegenseitige Fiirsorge ist.

Als spezifische nicht-binire Erfahrung beschreibt Mio Unsichtbarkeit und
Nicht-ernst genommen-Werden, sowohl im trans Aktivismus als auch ge-
samtgesellschaftlich. Mio hat Angst, als »nicht trans genug« zu gelten; denn
anerkannte trans Identititen griinden tendenziell auf dem Wunsch nach kor-

am12.02.2028, 20:45:47.

145


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Care trans_formieren

perlicher Verinderung. Die Trans Studies sprechen in diesem Zusammen-
hang von Transnormativitit (Haritaworn 2015; Snorton 2017). Mio versucht,
Riume aufzubauen, in denen gegen Transnormativitit gearbeitet wird und
eine nicht-binire Normalitit ge- und erlebt werden kann.

Zusammenfassend bedeutet nicht-binire Care fiir Mio, Riume gegen-
seitiger Fir_Sorge aufzubauen, jenseits von Freund_innenschaften, Familie
und Paarbeziehung. Das Interview macht die Bedeutung der (nicht rechtli-
chen) Anerkennung als nicht-binire Person greifbar, ebenso die spezifische
Unsichtbarkeit und das Navigieren, das bisweilen notwendig ist, um als
nichtbinire Person mit neuem Namen, aber ohne offizielle Namensinderung
durch die Welt zu gehen. Es zeigen sich multiple Strukturen sozialer Exklu-
sion, die auf Mio wirken: im Kontext Lohnarbeit, in der Herkunftsfamilie, in
feministischen und trans Riumen.

Ich fithrte das Interview im Marz 2017. Mio duflerte damals die Hoffnung
auf eine Dritte Option im Geschlechtseintrag, auch um mehr Mittel zur Hand
zu haben, um mit den eigenen Anliegen ernst genommen zu werden. Bereits
sieben Monate spiter, am 10. Oktober 2017, fillte das deutsche Bundesverfas-
sungsgericht ein progressives Urteil, demzufolge bei der Geschlechtszugehs-
rigkeit eines Menschen das »eigene Identititsempfinden« eine Rolle spiele
und »von sozialen und psychischen Faktoren mitbestimmt wird« und nicht
an externe Begutachtungsprozesse gebunden sein sollte.” Das Urteil fithrte zu
einer Verinderung im Personenstandsgesetz (PStG). Seit dem 18. Dezember
2018 enthilt das PStG mit dem Paragrafen 45 b die Mdglichkeit, eine Ande-
rung des Geschlechtseintrags im Geburtenregister vorzunehmen: Neben dem
Loschen des Eintrags (x) sind die Optionen weiblich (w), mannlich (m) und di-
vers (d) vorgesehen. Trans, inter* und nicht-binire Aktivist_innen kritisieren
jedoch, dass eine solche Anderung eine irztliche Bescheinigung voraussetzt,
die eine »Variante der Geschlechtsentwicklung« bestitigt; das Gesetz bleibe
somit hinter dem Urteil des Bundesverfassungsgerichtes zuriick.® Das PStG
ermoglicht somit noch immer keine geschlechtliche Selbstbestimmung.

7 Siehe hierzu die Beschliisse 1 BVvR 2019/16 <16> und 1 BvR 2019/16 <9> sowie Antke_An-
tek Engel (2019).

8 Im Kapitel 7, »Wege in eine sorgende Zukunft — Trans_formation durch Care«, und im
Schlusskapitel 8, »Fiir_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick«, werde ich ausfiihrli-
cheraufdie aktuellen Entwicklungen rund um die Dritte und Vierte Option und darauf
eingehen, wie sie sich auf trans und nicht-binare Care auswirken.

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

»Wir denken miteinander auf Umwegen. «
Trans_formative Sorgearbeit am Kiichentisch

Wihrend meines dreimonatigen Gastaufenthalts am Zentrum Gender Stu-
dies in Basel fragte ich Sasha, eine_n nicht-bindre_n Schweizer Aktivist_in
fiir ein Interview an. Wie wichtig Sasha die kollektive Dimension von Care
ist, zeigte mir bereits seine_ihre Antwort. Sasha sagte, er_sie mochte das
Interview mit einer befreundeten nicht-biniren Person, Jovin, zusammen
machen, denn die eigene trans/queere Sorgearbeit sei unmittelbar mit der
Freund_innenschaft zu Jovin verbunden. Sasha und Jovin kommen im Méarz
2018 zu mir, in meine Wohngemeinschaft. Wir nehmen das Interview beim
Frithstiick in der Kiiche auf.

Fiir Sasha und Jovin war ihre Freund_innenschaft eine ganz zentrale Un-
terstiitzung beim inneren und duferen Coming-out als nicht-binir trans.
Sasha erzidhlt: »Unsere Freund_innenschaft ist enger geworden. Uns haben
dhnliche Fragen umgetrieben, Auseinandersetzungen mit Geschlecht und
Geschlechtsidentitit. Wir haben viele Abende zusammen verbracht, am
Wochenende, Jovin nennt sie Kiichenabende. Sie stehen dafiir, die ganze
Nacht lang in der Kiiche zu sitzen, zu rauchen und geistig Dinge zu sezieren.
Diese Freund_innenschaft — fiir mich hat sie fest ihren Anfang in dieser Zeit
genommen, wo wir gemeinsam, und doch jede Person fiir sich, exploriert
haben, was unsere Geschlechtsidentitat anbelangt, das immer zusammen
ausdiskutiert haben.« In »klassischen trans Selbsthilfegruppen« hitten sie
oft Angst gehabt, etwas zu sagen. Die Kiichenabende seien ein Raum ge-
wesen, um gemeinsam zu lernen. Das Miteinander-Sprechen sei essenziell
gewesen: gemeinsam denken mit dem Ziel, woanders hinzukommen. Es
sei um das Denken auf Umwegen gegangen. »Weil wir durch das Sprechen
miteinander denken, erklart Sasha. Wahrend des Interviews sagen Sasha
und Jovin immer wieder etwas zueinander, ich hére zu und verstehe vieles
inhaltlich nicht. Die Kiichenabende, so betonen sie nostalgisch, seien ein
maximal intimer Moment gewesen. Vor allem hétten sie (iber »die Ce-
schlechterfrage« diskutiert, sich »unterstiitzt, gefestigt und versichert«. Fir
Jovin war dabei die Arbeit mit den eigenen Emotionen besonders wichtig:
sie wahrzunehmen, einzuordnen und zu kommunizieren. Am Kiichentisch
diskutierten sie ihre unterschiedliche geschlechtliche Zuweisung und So-
zialisation und ihren jeweils erlernten Umgang mit Emotionen. Cefiihle zu
zeigen, das habe Jovin im Austausch mit Sasha gelernt; in der Kindheit und
Jugend als mannlich zugewiesene Person sei dies kaum moglich gewesen.

am12.02.2028, 20:45:47.

147


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Care trans_formieren

Sasha erklart mir, dass er_sie Unterstiitzung innerhalb trans und nicht-
binidrer Raume nutze »wie eine kuschelige Jacke gegen das raue hetero-
normative Wetter. Zum Beispiel war ich letzte Woche an Ostern bei der
Familie, und da wurden stindig heteronormative Aussagen gemacht: >Alle
Frauen schminken sich, denn sie miissen ja den Minnern gefallen.« Sasha
fiihlte sich allein: »Ich bin in einer grofien Gruppe — aber eigentlich bin ich
ein einzelnes Tialchen am Rande der Bergkette. Alle anderen teilen etwas
Cemeinsames, das ich nicht mit ihnen teile, und es wird stindig markiert.«
Als nicht-bindre Person fiihlt sich Sasha oft nicht ernst genommen — vor
allem wegen der Behauptung, »nicht-bindr zu sein, sei nur ein Trend«. Sasha
erklart: »Ich merke manchmal, dass ich mich schime, mich als non-binary
zu outen, weil ich denke: >Das ist so peinlich.c Aber eigentlich beschreibt
es mich am besten: das, was ich erlebe, und das, was ich ablehne.« In trans
Riaumen wiirden Personen umso ernster genommen, je mehr Leidensdruck
oder korperliche Transitionserfahrungen sie hatten. Sasha beschreibt als
Eindruck: »dass ich als Pseudo-trans-Person behandelt werde, die sich mit
diesem Begriff schmuckt. Dann denk ich: Aber ich habe auch Leidensdruck
gehabt und habe transitioniert in einer gewissen Form.«In solchen Momen-
ten fiihre Sasha die eigene Mastektomie an, obwohl er_sie diesen Verweis
auf kérperliche Transitionserfahrungen normativ finde. Auch Jovin suchte
lange nach dem eigenen Schmerz, der das Transsein legitimiert, und fiihlt
sich in trans Raumen oft unwohl. Dort nehme sie_er Hierarchien wahr
»im Sinne von: >Die Person weifd alles genau, weil die Person sich genau
definieren, verorten kann und weif}, was als nachstes kommt««.

Jovin spricht die Arbeit an, die nicht-binire Personen alltiglich verrichteten,
die aber oft keine Effekte habe. Es reiche nicht aus, zu sagen, ich bin nicht-
binir; es brauche einen didaktischen Aufbau. Im Gegensatz dazu hatten
fiir Jovin »die Kiichenabende etwas Unbeschwertes, weil sie diese Hierar-
chien nicht mitschleppten. — Was nicht heifdt, dass es [zwischen uns] keine
Hierarchien gibt, die konnten wir aber schnell ausmachen und in einen
gesellschaftlichen Kontext einordnen. Das war ein privater, aber mega-
empowernder Austausch — und ein Experimentierraum —, der in klassischen
trans Selbsthilfegruppen niemals hatte stattfinden kdnnen: weil ich mich
niemals getraut hitte, all die Sachen, die ich mittlerweile revidiert habe,
auszusprechen. Alle Gedanken, die ich zu 95 Prozent revidiert habe — wenn
ich die nie hatte aussprechen kdnnen, hitte ich nie die Gedanken gefunden,
mit denen ich mich jetzt wohlfiihle«. Auch Sasha denkt nun an all das, was
sie einst zueinander sagten, daran, wie sie experimentierten. Er_sie wendet

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

sich anJovin: »Da wiirde ich vieles revidieren, und trotzdem —da bin ich mit
dir einverstanden — hat es mir viel gebracht, vielleicht diesen Umweg, den
ich jetzt revidiere, erfahren zu haben.<

Sasha und Jovin wihlen keine trans Gruppe, sondern den Kiichentisch fiir
ihre gemeinsame Exploration von Geschlecht. Queere/feministische Theore-
tiker_innen und Aktivist_innen beschiftigen sich viel mit dem Ort der Kiiche
und des Kiichentisches. Die Kiiche ist ein Ort, an dem Sorgearbeit geleis-
tet wird, er verweist auf unbezahlte oder unterbezahlte Sorgearbeit, die vor
allem von FLT-Personen' geleistet wird. Unter dem Titel »Aufstand aus der
Kiiche« gab das Herausgeber_innenkollektiv Kitchen Politics 2012 Essays der fe-
ministisch-marxistischen Theoretikerin und Aktivistin Silvia Federici heraus.
Federici formuliert eine Kritik an der Abwertung von Reproduktionsarbeit im
Kapitalismus und pladiert fir deren Politisierung und Kollektivierung (Fede-
rici 2012)." Das Kollektiv Kitchen Politics »plant den Aufstand aus der Kiiche,
dem Schlafzimmer, dem Straflenstrich, der Fabrik, der Agentur, der Biirozel-
le, dem Bibliotheksplatz« (ebd.: 4). Sarah Ahmed beschreibt in ihrem Essay
»Feminist Killjoys« ihre Erfahrung als Feministin am (heteronormativen) Fa-
milientisch: Sie stért den Familienfrieden (Ahmed 2010). Ahmed schreibt:

»We begin with a table. Around this table, the family gathers, having polite
conversations, where only certain things can be brought up. Someone says
somethingyou consider problematic. You are becoming tense; itis becoming
tense. How hard to tell the difference between what is you and what is it!
[..] In speaking up or speaking out, you upset the situation. That you have
described what was said by another as a problem means you have created a
problem. You become the problem you create.« (Ebd.: 1)

Ahmed weist auch auf die Bedeutung feministischer Zusammenkiinfte an Kii-
chentischen hin. Kollektive bestiinden aus heterogenen Tischversammlungen
(Ahmed 2017: 6). Die Tischrunde steht in Ahmeds Analyse zum einen fiir hete-
ronormative familidre Zwangsgemeinschaften, zum anderen ist sie eine Me-
tapher fir feministische Gemeinschaftsbildung und fiir die Bedeutung von
Affekten fur gesellschaftliche Verinderung.

9 Das Interview fithrte ich im Marz 2018.

10 FLT: FrauenLesbenTrans.

11 Silvia Federiciwar Griindungsmitglied des International Feminist Collective, das die Kam-
pagne »Lohn fiir Hausarbeit« initiierte.

am12.02.2028, 20:45:47.

149


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Care trans_formieren

Auch fiir Sasha und Jovin ist der Kiichentisch ein Ort der Sorgearbeit.
Hier geht es jedoch nicht um klassische Hausarbeit, sondern um queere/trans
emotionale Arbeit und die Praktik des gemeinsamen Denkens. Die Sorgear-
beit, die Sasha und Jovin fiireinander am Kiichentisch leisten, ist eine Arbeit
an Gefithlen und fiir das eigene Wohlergehen. Sie schaffen sich einen eigenen
Denkraum fiir neue Sagbarkeiten und das Ausprobieren von Gesagtem. Sasha
und Jovin stellen ihre Kiichenabende als Raum der Intimitit und des gemein-
samen Denkens aktivistischen queer/feministischen und trans Riumen mit
ihren Regeln und Hierarchien gegeniiber. Am Kiichentisch geben sie sich ge-
genseitig Sicherheit und Anerkennung. Sie institutionalisieren den Ort des
Kiichentisches fir ihre Sorgearbeit, die gemeinsamen Abende haben einen
Namen, einen Ort und ein Thema. Auf diese Weise nehmen Sasha und Jovin
ihre nicht-binidre Sorgearbeit ernst und machen sie sichtbar.

Sasha und Jovin queeren den Kiichentisch, indem sie ihn zum Ort
geschlechtlicher Exploration, der Auseinandersetzung mit ihren geschlecht-
lichen Verortungen und mit Hetero- und Transnormativitit machen. Die
emotionale Arbeit, die sie fireinander leisten, scheint ausgeglichen. Fiir
sie ist Care eine Praktik des Miteinander-Denkens, wobei Umwege eine
wichtige Bedeutung haben. Interessant ist, dass das gemeinsame Denken
tiber Geschlecht in der Erzihlung nicht am Schreibtisch stattfindet oder in
den Gender-Studies-Seminaren, die Sasha besucht, sondern in den gemein-
samen Nichten am Kiichentisch. Den Kiichentisch interpretiere ich als einen
Ort, der nicht auf den Tisch beschrinkt ist, sondern als Kreuzungspunkt
verschiedener Riume.

Uber das gemeinsame Miteinander-Sprechen und -Denken erschaffen
Sasha und Jovin eine andere geschlechtliche Wirklichkeit. Ihre Sorgearbeit
lasst sich als eine kollektive sorgende Theoriearbeit fassen, die unmittelbare
Auswirkungen auf die Moglichkeit hat, nicht-binir zu leben. Sie denken
gemeinsam iber Geschlecht nach, um mehr nicht-binires Wohlergehen
zu finden. Es geht um das konkrete Aussprechen und Ausprobieren von
geschlechtlichen Moglichkeiten, um zu schauen, wie diese sich anfiihlen,
darin spielt auch die Arbeit mit Theorie eine Rolle.

Fiir Sasha und Jovin ist die gemeinsame Arbeit an den eigenen Gefithlen
besonders wichtig, um personliche Geschlechterfragen zu kliren. Sie ver-
fiigen nicht tiber dhnliche biografische geschlechtliche Erfahrungen, Sasha
wurde bei der Geburt dem weiblichen Geschlecht zugewiesen, Jovin dem
mainnlichen. Sie besprechen ihre unterschiedliche geschlechtliche Sozialisa-
tion und wie die sich auf ihren Umgang mit Emotionen auswirkt; gemeinsam

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

versuchen sie Zweigeschlechtlichkeit zu dekonstruieren. Die Erlaubnis, sich
von der geschlechtlichen Zuweisung zu losen, wird sozial vermittelt: Ich darf
Emotionen zulassen, weil die andere Person es darf. Sasha und Jovin sind
durch das gemeinsame Denken verbunden, und doch ist jede Person mit
eigenen Prozessen beschiftigt. Sie denken gemeinsam iiber ihre jeweilige
geschlechtliche Sozialisation und Zukunft nach und berithren dabei die Wur-
zeln der eigenen Existenz. Es wird eine tiefgehende Verinderung spiirbar,
ein Sich-gegenseitig-Konfrontieren und eine kollektive Arbeit am Selbst.

Sasha und Jovin beschreiben es als schwierig, als nicht-binire Personen
einen Raum fir Fiirsorge zu finden, da die eigene Geschlechtsidentitit nicht
anerkannt oder da sie als Modetrend belichelt werde. Aufgrund der Trans-
normativitit, die sie erleben — zum Beispiel die Normen des Leidensdrucks
und geschlechtsangleichender Kérperverinderungen —, sind trans Riume fiir
sie keine Sorge-Riume. Stattdessen organisieren sie Care in einem kleineren
Rahmen, am Kiichentisch, und heben die Bedeutung von Freund_innenschaft
zwischen trans Personen hervor, insbesondere bei der Bearbeitung verinner-
lichter Feindlichkeit gegen nicht-binire Personen.

Sasha und Jovin verstehen Unterstiitzung nicht als eine Wegbegleitung
auf einem klar definierten Pfad - vielmehr ist die Richtung offen, und ein
Umweg kann zum Ziel werden. Sie treffen sich an einem Punkt, an dem sie
mit dhnlichen Fragen konfrontiert sind, und ziehen sich gemeinsam an den
Kiichentisch zuriick, wo sie einen Raum fir geschlechtliche Selbstfindung
schaffen.

In ihren Erzihlungen wird die Verwobenheit von Denken und Koérper
greifbar: Sasha und Jovin denken iber ihre eigenen Korper und Identititen
nach. Kennzeichnend fir ihre Care-Praxis ist, dass sie sich im Zuge ihrer
gemeinsamen Entwicklung von Ideen, Identititen und Kdrpern so eng mit-
einander verbinden: Die Grenze zwischen ihren Korpern scheint fast zu ver-
schwinden, ihre Identititen verweben sich. Dies lasst sich als sorgende nicht-
binire Kollektivitit bezeichnen, die im gemeinsamen Explorieren, Durch-
sprechen, Ausprobieren Neues moglich macht.

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Care trans_formieren

5.3

»Deswegen brauchen wir Selbstsorge: weil die Gesellschaft
uns so wenig unterstiitzt.«
Sorgearbeit fiir nicht-binares Wohlergehen

Kalle ist Anfang dreifig, hat Psychologie studiert und sich mit dem Wunsch
nach Vernetzung auf meinen Interviewaufruf gemeldet. Kalle lebt seit
einigen Monaten in Berlin und ist selbststindig in der Bildungsarbeit; ich
kenne whys'> Workshops bereits, da ich zwei besuchte. Das Interview fiihren
wir bei mir zuhause und friihstiicken dabei. Kalle spricht mit Bedacht und
achtsam, mir kommen meine Gedanken im Kontrast ungeordnet vor. Kalle
erzdhlt: »Ich bin Teil von einem Workshop-Kollektiv, in dem wir uns mit
Cefithlen und Kommunikation beschaftigen.«

Kalle hat durch das Coming-out als nicht-binar gemerkt, dass why intensiver
fiir sich selbst sorgen muss, um zurechtzukommen. Kalle fithrt dies auf spe-
zifische Herausforderungen zuriick, die why als nicht-bindre Person erlebt:
Beziehungen verdnderten sich mit dem Coming-out, und Kalle erlebte
Konflikte mit der Herkunftsfamilie. Belastend sei auch der »Umgang mit
Behorden, mit Arzt_innen, wenn Wiinsche da sind wie dieser: Ich méch-
te Hormone nehmen. Der Weg dorthin ist anstrengend.« Schwierig sei:
»unsichtbar sein, nicht ernst genommen werden, speziell als nicht-binire
oder nicht-binére trans Person, weil das fir viele Leute kein Begriff ist.« Die
Spanne spezifiziert Kalle so: »gar nicht wahr- oder ernst genommen werden
bis hin zu >Das ist was Komisches oder Merkwiirdiges«. Die personlich
grofdte Belastung ist der Verlust an Zugehorigkeit. In Raumen, in denen sich
Kalle frither wohlfiihlte, fithlt why sich heute unwohl, beispielsweise wenn
es keine nicht-binire Anrede gibt.

Dafiir, mit diesen Herausforderungen umzugehen, spielt Selbstsorge fiir
Kalle eine wichtige Rolle. Unter Selbstsorge versteht why, »sich ernst zu
nehmen: Was sind meine Bediirfnisse, was sind meine Grenzen?« Hierbei
sei ein wichtiger Schritt, diese zu kommunizieren, in nahen und entfern-
teren Beziehungen. Am wichtigsten sei die Frage: »Wie komm ich mit mir
selbst in Kontakt, wie nehme ich wahr, was ich brauche? Wann nehme
ich wahr, dass ich erschopft bin und zu viel gegeben habe?« Dies ist auch
eines der Hauptthemen in Kalles Workshops: gemeinsam an der eigenen
Wahrnehmung fir sich selbst arbeiten.

12

Why ist Kalles Pronomen, eine kreative Neuschépfung von Kalle.

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

Kalle wendet sich an mich: »Was bedeutet Selbstsorge fiir dich?« — »Da
muss ich tiberlegen. Grofartig, dass du die Frage mal an mich stellst! Ich
kann mit der Idee etwas anfangen, rauszufinden, wie es mir geht, was nicht
immer einfach ist; und Sachen zu machen, die SpafR machen.« Nachdem
Kalle mich mit dieser Frage ein wenig Giberrumpelt hat, unterhalten wir uns
ber unser geteiltes Bedirfnis nach mehr Spafi. Kalle erklart: »Ich denke
an Leichtigkeit, wenn du Spafd sagst. Ich habe neulich wieder verschiedene
Selbstempathie-Prozesse durchlaufen und gemerkt, dass mein Bediirfnis
nach Leichtigkeit gerade nicht erfillt ist.« Kalle bietet mir an: »Ich kdnnte
mein Tagebuch holen; wenn du willst, kann ich dir Sachen vorlesen.« —
»Gerne.« Kalle verschwindet kurz und kommt mit dem Tagebuch zurick:
»lch habe jeden Tag etwas geschrieben, Leichtigkeit ist ein Thema, das
mich beschiftigt hat. Als Strategien habe ich aufgeschrieben: bouldern
gehen; korperliche Bewegungen: ausschiitteln, rumhampeln, rumhopsen;
singen — ist egal, ob es schief ist; Klavier spielen.« Zudem experimentierte
Kalle mit Musik in Hinblick auf ihren Einfluss auf die eigene Stimmung und
beobachtete Tiere im Park.

Wir unterhalten uns dariiber, dass uns einige Hobbys aus unserer Jugend
nicht mehr zugéanglich sind aufgrund von Heteronormativitat. Kalle erzihlt,
dass why einige Jahre Standardtanzkurse besuchte: »Ich komm vom Land,
da war das so —alle machen das.« Diese Raume seien von heteronormativer
Zweigeschlechtlichkeit gepragt gewesen. Als Kalle spater in Belfast lebte,
lernte why irische Tanze: »Ich habe mich einfach in die Madnnerrolle bege-
ben. [..] Ich habe viele Komplimente bekommen. Einmal hat eine Person
gesagt, ich sdhe aus wie Leonardo DiCaprio. Das war mein Highlight.« Wir
lachen gemeinsam —wir sind wohl die Titanic-Generation, denke ich spater.
Vor etwa einem Jahr habe why mit einer gleichaltrigen Freundin sogar
wieder Lego gespielt: »Das war grofdartig. Wir haben ein Schiff gebaut, und
irgendwann waren wir dann im Weltall. Da sind spannende Dinge passiert.
Das war wie ein guter Urlaub, weil mensch in eine andere Welt eintaucht,
sich Dinge ausdenkt: Dann kommen komische Monster, vielleicht gibt es ein
Happy End. Das war schén.« Fiir Kalle haben solche Praktiken mit radikaler
Bediirfnisorientierung zu tun: »Wie kann ich mein Leben mehr meinen
Bediirfnissen entsprechend gestalten — was eher eine lustvolle Perspektive
auf Self-Care ist?« Kalle strebt an: »dass ich ein Gleichgewicht habe zwischen
Dingen, die mir Energie nehmen, und denen, die mir Energie geben.«

Kalle argumentiert, dass es gerade als nicht-bindre Person wichtig sei,
Selbstsorge zu praktizieren, um sich wohlzufithlen: »Gerade Personen, die

am12.02.2028, 20:45:47.

153


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Care trans_formieren

von Diskriminierung betroffen sind, bekommen vermittelt, dass sie weniger
wert sind oder nicht liebenswert. Deswegen brauchen wir Selbstsorge: weil
die Gesellschaft uns so wenig unterstitzt und [uns wenig] wohlwollend
begegnet. Deswegen ist es wichtig, dass marginalisierte Personen sich
selbst wohlwollend begegnen.«

Kalle geht es neben Selbstsorge auch um das Thema Community-Care.
Why erklart dazu: »Care findet die ganze Zeit statt, ist ungerecht verteilt
und unsichtbar fiir viele Leute. Dafiir will ich Bewusstsein schaffen. Die
Ungleichbewertung zwischen produktiver und reproduktiver Arbeit auf-
zuheben, ist enorm wichtig, wenn wir eine andere Gesellschaft haben
wollen.« Es gelte, aufmerksam zu sein dafiir, welche Tatigkeiten notwen-
dig sind, um ein Miteinander zu erméglichen, und dafiir, von wem diese
Arbeit geleistet wird. Fiir Kalle fallt unter Community-Care konkrete Sor-
gearbeit wie Pflege oder Kindererziehung, die Klarung von Konflikten
sowie emotionale Arbeit. Kalle bedauert, dass es an dem Thema bisher
eher wenig Interesse gebe. Why hofft: »Wenn Self-Care erst mal etabliert
ist, kommen wir vielleicht an den Punkt, dass wir sagen, Community-Care
ist auch wichtig.« Als Grund fiir das mangelnde Interesse fithrt Kalle an,
dass Selbstsorge, bei der das Individuum im Vordergrund stehe und nicht
die Frage, wie wir in Gemeinschaften Unterstiitzung organisieren konnen,
besser zu neoliberalen Diskursen passe. Zudem nihmen viele Menschen
nicht wahr, dass sie in Communitys lebten. Kalle selbst sieht sich als Teil
verschiedener Communitys. Zum Zeitpunkt des Interviews wohnt why in
einer funktionalen Wohngemeinschaft; auf meine Frage, ob dies eine Com-
munity sei, antwortet Kalle: »Das wére eine kleine Gemeinschaft, wir sind
zu viert. Das nehme ich als verbindlichen Zusammenhang wahr. Fiir mich
ist Community grofier, schliefst mehr Menschen mit ein. Ich habe da so was
im Kopf wie Hausprojekte oder Politgruppen.« Kalle fithle sich zugehorig zu
einer queer/feministischen und trans Community. Die Workshops, die why
anbietet, sieht why auch »als Unterstiitzung oder Angebot fiir Menschen
aus diesen Communitys, um den Themen mehr Raum zu geben«.

Ich frage nach, welche Rolle virtuelle Raume fiir Kalle spielen. Kalle be-
zeichnet sich als nicht internetaffine Person. Why falle es schwer, Care und
Internet zusammenzubringen, da »Care und Unterstiitzung, flreinander
da sein, prasent sein so was Warmes« sei, »und das Internet kann das nicht
transportieren«. »Dass Menschen sich personlich begegnen oder vielleicht
telefonieren, wo eine Stimme dabei ist«, das sei wichtig fir Kalle, das
Internet sei fiir why weit weg. Care sei fiir why »total offline«— es sei denn,

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

es gehe tatsdchlich nur online. Allerdings sei das Internet durchaus »ein
Informationsort und Ort, wo Erstkontakt oder Orga stattfinden«: »Hier sind
die Anlaufstellen, Veranstaltungen, diese und jene Gruppen gibt es«. Kalle
resiimiert: »Aber Care kann ich mir da nicht vorstellen.«
Freund_innenschaften, so hebt Kalle hervor, dirften keine Bedingung
fir Community-Care sein: »Es gibt Menschen, denen fallt es schwer, sich
in Freund_innenschaften reinzubegeben. Eine Freund_innenschaft sollte
keine Voraussetzung sein, um Unterstiitzung zu bekommen.« Kalle kennt
zudem das Cefiihl, bereits viele freundschaftliche Beziehungen zu ha-
ben— und wenig Raum fiir neue: »Alles andere wiirde meine Kapazititen
sprengen, auf wie viele Menschen ich mich einlassen kann und wie viele
Beziehungen ich pflegen kann.« Fiir Kalle hangen Community-Care und
Selbstsorge eng zusammen: »Fir mich kann Community-Care nur funktio-
nieren, wenn ich Self-Care betreiben kann. Wenn ich meine Bediirfnisse
nicht kennenlernen kann, wenn ich nicht in mich hinein spiiren kann, dann
wird Community-Care scheitern.« Fiir Kalle steht fest: »Ich kann nur dann fiir
andere da sein, wenn ich auch fir mich da sein und meine eigenen Grenzen
spliren kann.« Community-Care ohne Selbstsorge birgt fiir Kalle die Gefahr,
ins Burn-out zu driften und sich zu erschépfen. Wichtig sei, zu erkennen
und sich einzugestehen: »Ich kann nur soundsoviel geben—wenn ich gerade
Energie habe, Kapazititen habe.«

In den trans Raumen, in denen Kalle sich bewegte, fand why es schwierig,
»die Stimmung auszuhalten«. Why habe sie nicht als »warme oder offene
Riume, sondern angstbesetzt« erlebt. Zudem gebe es die unrealistische
Erwartung, dort geschehe keine Diskriminierung; passiere dies doch, wiirde
es sehr hart beurteilt. Kalle spricht von einer »Atmosphire der Anspan-
nung«. Dabei bestehe »einerseits der Wunsch, jetzt soll alles locker, leicht
sein, und wir sollen alle schnell miteinander >connectenc; andererseits: wir
kennen uns alle nicht, teilen gerade mal eine Positionierung«. Kalle glaubt,
dass in trans Raumen »viel Schmerz drinnen steckt, der aus der Gesellschaft
kommt, weil wir die ganze Zeit Cissexismus erfahren«.

Gleichzeitig sind fur Kalle Riume, in denen geschlechtliche Vielfalt gelebt
wird, wichtig, Rdume, in denen »achtsam mit Pronomen umgegangen wird
und geguckt wird: sWie heifdt du heute und welches Pronomen mdchtest
du heute verwenden?« [..] Wo ich nicht den Druck habe, mich auf eine
bestimmte Art und Weise zu kleiden, zu verhalten oder ein bestimmtes
Geschlecht zu performen, um nicht hinterfragt zu werden in meiner Ge-
schlechtsidentitidt.« Zum Thema Pronomen in Workshops und bei Treffen

am12.02.2028, 20:45:47.

155


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Care trans_formieren

fihrt Kalle aus: »Wir erklaren am Anfang von jedem Workshop, warum wir
eine Namens- und Pronomenrunde machen, wo das herkommt und warum
es gut ist, ein Pronomen zu sagen. Wenn wéhrend des Workshops falsche
Pronomen verwendet werden, dann ist es mir wichtig, das zu thematisie-
ren.«

Fiir die Zukunft wiinscht sich Kalle, mit anderen nicht-bindren Personen
ber kollektive Care in Austausch zu kommen. Gerade in Berlin, wo so viele
von ihnen lebten, kdnnten sie einen solchen Austauschprozess intensivie-
ren: »Was ist fiir uns Community? [..] Dariiber zu sprechen, warum uns
das wichtig ist: Warum mochten wir das haben?« Kalle wiinscht sich in
aktivistischen Raumen mehr Beschiftigung mit Fragen wie diesen: »Wie
wollen wir miteinander umgehen? Was brauchen wir voneinander, damit
wir uns miteinander wohlfithlen?« Kalle selbst mdchte zudem weiterhin
Bildungsangebote zu Radical Softness umsetzen; hierbei gehe es darum,
Verletzlichkeit_en anzuerkennen.”® Nach dem Interview sitzen wir noch ein
bisschen zusammen, bis Kalle feststellt, dass whys Energie sich dem Ende
zuneigt. Kalle verabschiedet sich herzlich. Nach dem Interview werden wir
in Kontakt bleiben.™

Selbstsorge wurde fiir Kalle mit dem eigenen Coming-out wesentlich im Le-
ben. Why benennt spezifische Belastungen, mit denen nicht-binire Personen
konfrontiert sind. Mit einer Belastung zu leben, kann bedeuten, eine Last mit
sich herumzutragen — was im Gegensatz zur Leichtigkeit steht, die sich Kal-
le wiinscht. Belastung kann als Anforderung gefasst werden und als Stress.
Was macht man mit einer Belastung? Man kann sie aushalten, sie verkraften,
sich ihr direkt aussetzen oder versuchen, sie loszuwerden. Der Begriff Belas-
tung spricht die psychische und die korperliche Ebene an. Deutlich wird im
Interview, dass Kalle nach dem Coming-out als nicht-binir in einer biniren
Gesellschaft einen erhohten Bedarf an Selbstsorge hat. Selbstsorge bedeutet
fir Kalle, mit sich selbst in Kontakt zu sein, Grenzen zu setzen und eigene
Bediirfnisse ernst zu nehmen. Auffallend ist, dass why dabei immer auch den

13 Auf seiner Homepage beschreibt das Bildungskollektiv das Workshopthema anhand
folgender Fragen: »wie wirkt es sich in deinem alltag oder in beziehungen aus, wenn
du eigene verletzlichkeit_en mehr annimmst und auch sogenannte unangenehme ge-
fithle zuldsst? warum ist softness_sanftheit_weichheit eigentlich radikal? und wie be-
einflussen geschlechterrollen und andere gesellschaftliche machtverhiltnisse unse-
ren zugang zu dieser?« (Life’s a beach 2017)

14  Das Interview fiihrte ich im Januar 2018.

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

Punkt der Kommunikation von Bediirfnissen nennt; damit stellt why die re-
lationale Dimension von Selbstsorge ins Zentrum.

Fir mich ist mein Tagebuch etwas Privates, das niemand aufer mir in
die Hinde kriegen soll. Kalle hingegen las mir eine Passage zu Selbstsorge-
strategien aus dem eigenen Tagebuch vor. Kalle hatte »Selbstempathie-
Prozesse« durchlaufen, wie why sagt; das klingt nach einem recht struktu-
rierten Prozess, das Tagebuch dient als dessen Dokumentation. Mir etwas
aus dem eigenen Tagebuch anzuvertrauen, um mir Werkzeuge an die Hand
zu geben fiir mehr Leichtigkeit, ist ein Akt der Care und der Intimitit, Kalle
gibt Selbstsorgewissen weiter. Gewissermaflen nimmt das Interview dadurch
die Form einer gegenseitigen Beratung an.”

Kalle spricht von personlichen »Strategien« fiir mehr Leichtigkeit. Was
bedeutet es, von Strategien zu sprechen? Der Duden definiert Strategie als
»genaue[n] Plan des eigenen Vorgehens, der dazu dient, ein militirisches,
politisches, psychologisches, wirtschaftliches o. 4. Ziel zu erreichen, und in
dem man diejenigen Faktoren, die in die eigene Aktion hineinspielen kénn-
ten, von vornherein einzukalkulieren versucht«. Kalle leistet Arbeit am Selbst,
das Ziel ist mehr Leichtigkeit, und why schafft Wissen, um dieses Ziel zu
erreichen. Warum macht why das? — Wahrscheinlich aus einer Notlage her-
aus, wegen einer gedriickten Stimmung, und weil es eine Méglichkeit ist, sich
selbst zu helfen. Kalle erarbeitet und erprobt diese Strategien aber auch, um
sie in Workshops weiterzugeben; aus privaten Strategien wird 6ffentliches
Wissen.

Ersichtlich wird im Interview mit Kalle, dass eine heteronormative Gesell-
schaft Selbstsorge fiir gender-nicht-konforme Menschen erschwert, da viele
Hobbys von Heteronormativitat und Zweigeschlechtlichkeit gepragt sind. Al-
te Hobbys miissen unter Umstinden aufgegeben werden. Kalle hat jedoch ei-
nen Weg gefunden, beim Tanzen — einem alten Hobby — mit Gender zu spie-
len und Gender-Nichtkonformitit auszuleben. Auch spielen ist fiir Kalle eine
Moglichkeit, in eine andere Welt einzutauchen. Spielen steht im Gegensatz
zu Leistung. Es geht darum, Zeit mit Tatigkeiten zu verbringen, die nicht auf
Ziele bezogen sind und die es erlauben, eine andere Welt zu imaginieren. In
Kalles Erzihlung sind Selbstsorge und Fantasie eng miteinander verkniipft.
Auch Judith Butler setzte sich mit den Potenzialen von Zukunftsentwiirfen

15 Zur Praxis der Sorgenden Ethnographie und zu Forschung als gegenseitiger Beratung
siehe das Kapitel 2, »Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit«.

am12.02.2028, 20:45:47.

157


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158  Care trans_formieren

auseinander und betont: »Possibility is not a luxury; it is as crucial as bread«
(Butler 2004: 60). Zur Rolle der Fantasie schreibt Butler:

»[Flantasy is part of the articulation of the possible; it moves us beyond what
is merely actual and presentinto a realm of possibility, the not yet actualized
or the not actualizable ... The critical promise of fantasy, when and where it
exists, is to challenge the contingent limits of what will and will not be called
reality. Fantasy is what allows us to imagine ourselves and others otherwise;
itestablishes the possible in excess of the real; it points elsewhere, and when
itis embodied, it brings the elsewhere home.« (Ebd.: 28f.)

Fantasie erlaubt, sich selbst anders in der Welt vorzustellen und andere Wel-
ten zu erschaffen. Im Interview mit Kalle sticht mir die Diskrepanz zwischen
dem artikulierten Bediirfnis nach Spafl und der Beschreibung von Szeneriu-
men als angespannt ins Auge. Kalle versucht, aus diesem Erleben heraus Riu-
me aufzubauen, die geschlechtliche Selbstbestimmung erméglichen, ohne in
dieser Weise angespannt oder angstbesetzt zu sein.

Kalles Workshops, die ich besuchte, beschiftigen sich mit Radical
Softness. In der Workshopbeschreibung fragt das Kollektiv: »Warum ist soft-
ness_sanftheit_weichheit eigentlich radikal?« Ich frage mich: Wie lassen sich
Radikalitit und Verletzlichkeit zusammenbringen? Radikal sein wird oft mit
Hirte verbunden, damit, sich hart zu machen und eine Schutzmauer um sich
aufzubauen. Radikal sein bedeutet auch, an die Wurzel zu gehen und Dinge
grundlegend infrage zu stellen. Soft sein: sich verletzbar zeigen, weich blei-
ben, sich durchlissig zeigen, offen sein fiir Emotionen, Emotionen zulassen.
Verletzlichkeit spricht fiir mich die kérperliche Ebene an: verwundbar sein
und Wunden zeigen. Es verkniipft die emotionale Ebene mit Verbindung
und Kontakt. Radikal verletzbar sein bedeutet: die Wurzeln der Wunden
und Verletzungen aufzuspiiren, sich radikal in der eigenen Verletzbarkeit
zu zeigen, im Wissen darum, dass wir alle verletzbar sind. Der Ausdruck
Radical Softness, radikale Verletzlichkeit, hat eine geschlechtliche Dimen-
sion: Wihrend radikal eher mit cis-méinnlichen Aktivisten in Verbindung
gebracht wird, ist Verletzlichkeit eher weiblich konnotiert. Radikal kann auch
mit Freiheit und Dekonstruktion in Verbindung gebracht werden. Softness,
Weichheit, wird mit Zirtlichkeit, Sanftheit und Behutsamkeit assoziiert; soft
ist Weichheit, ein Sound kann soft klingen. Radikal soft sein kann bedeuten:
gesellschaftlichen Problemen auf den Grund zu gehen, ohne dafiir Hirte zu
brauchen - auf eine sanfte Weise. In whys Workshops zu Radical Softness
regt Kalle durch die gemeinsame Beschiftigung mit Verletzlichkeit an, sich

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

tiber Sorgearbeit und Selbstsorge grundlegend Gedanken zu machen. Kalle
macht psychologisches Wissen fiir einen trans/queeren Kontext produktiv
und entwickelt eine lustvolle Perspektive auf Selbstsorge. Fiir Kalle hat
Community etwas mit Imagination zu tun, damit, sich eine Community
im Kopf vorzustellen, sich als Community wahrzunehmen. Warum ist das
wichtig? — Damit Verantwortung fiireinander itbernommen wird, damit sich
Menschen nicht allein fithlen, damit Verbindungen wahrgenommen werden
oder entstehen? Kalle versteht whys Workshops jedenfalls als Unterstiitzung
fiir queer/feministische Communitys.

Kalle tibt sich in einem achtsamen Umgang mit den persénlichen Energie-
reserven. Erschopfung ist in whys Erzahlung ein im Kdrper verortbares und
spiirbares Zeichen der Belastung und Uberlastung. An Erschépfung, so er-
klart Kalle, zeige sich, dass man zu viel gegeben habe. Diesem Bild zufol-
ge hat man Energie und gibt sie nach aufien. Wie wird Energie abgegeben?
Wird sie bewusst auf eine andere Person iibertragen, oder geht sie in einer
cis-normativen Umwelt als Reibungsverlust verloren oder in diese iiber? Kal-
le stellt Energie als eine personliche Ressource dar. Demnach hat man einen
bestimmten Vorrat an Energie auf Lager, wird zu viel abgegeben, erschépft
sich der Vorrat. Kalle entwickelt Techniken dazu und gibt diese weiter, wie
Leute ihre Energielager wieder vollladen kénnen. Kann Energie hier als Fi-
higkeit einer Person, Sorgearbeit zu verrichten, verstanden werden? Energie
zeigt an: Ich habe die Ressourcen, diese Arbeit, Care, zu verrichten; ist der
Energievorrat leer, brauche ich Ruhe und muss meine Akkus aufladen. Kalle
betont, dass Fiirsorge fiir andere eine selbstsorgliche Arbeit an der eigenen
Haltung voraussetze. Interessant ist die Verbindung zwischen auflen und in-
nen: Die Haltung, von der Kalle spricht, wird im Inneren entwickelt, sie zeigt
sich korperlich, und sie wird nach auflen getragen. Kalle fasst Selbstsorge
als Voraussetzung fiir Fiirsorge; somit steht nicht-binire Care, wie why sie
denkt und umsetzt, einer neoliberalen Konzeption von Selbstsorge als Selbst-
optimierung entgegen.

5.4 Begleitender Austausch, Transitionszuarbeit
und Trans-Sibling-Care als Geschlechterarbeit

Noa holt mich am Bahnhof einer westdeutschen Universitatsstadt ab. Ich
werde Noa heute interviewen und bin (ibers Wochenende in Noas WG
untergebracht. Ich habe Noa vor einigen Monaten bei einem bundesweiten

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Care trans_formieren

trans Vernetzungstreffen kennengelernt und fiir ein Interview angefragt.
Noa arbeitet in einer trans Beratungsstelle und ist im nicht-binaren Ak-
tivismus aktiv. Zuhause angekommen macht Noa uns einen Kaffee. Wir
setzen uns auf die Wohnzimmercouch und legen direkt los, da xier'® in
zwei Stunden an einer Telefonkonferenz teilnehmen will. Noa beschéftigt
sich seit Jahren mit queerer Sorgearbeit, theoretisch und praktisch. Xier be-
richtet: »Ich habe viel Unterstiitzungsarbeit in meinem Freund_innenkreis
gemacht. Seit sieben Jahren sind immer wieder Leute transitioniert, oft tra-
ditionell: Coming-out, Therapie, Hormone, Personenstandsidnderung und
OPs. Ich habe Leute dabei begleitet: Partner_innen, Mitbewohner_innen,
Freund_innen und Co-Aktivist_innen, oft mehrere gleichzeitig. Da habe ich
die Moglichkeiten, Unméglichkeiten und Herausforderungen mitbekom-
men.«

Xiers Erfahrungen des trans Carings erldutert Noa anhand zweier Beispie-
le. Bei der einen Care-Erfahrung »war ich beobachtende Person, die viel
zugehort hat. Ich erinnere mich an Tee trinken auf der Couch und glaub
nicht, dass ich viel gesagt hab oder Tipps gegeben habe«. Transsein war
damalsin der Beziehung selten Thema. Noa betont: »Da war Connection, In-
Beziehung-Sein wihrend dieses Prozesses. [...] Es war keine Einbahnstrafe
—>oh, mir geht es gut, und ich unterstiitze die Person, der es schlecht geht.
Ich war mit eigenen Prozessen beschiftigt und habe mich mit Geschlecht-
lichkeit auseinandergesetzt; nicht auf der Ich-bin-trans-Ebene, sondern:
>Warum ist Geschlecht (iberhaupt eine Kategorie Ich bin mir bewusst
geworden, wie mich das einschrankt. [..] Das war begleitender Austausch in
beide Richtungen.«

Die andere Care-Erfahrung beschreibt Noa als Zuarbeit zu einer Transition:
»Das war ein intensiver Prozess: Coming-out, da war ich nah, und bei der
Namensfindung, erster Termin, erste Informationsveranstaltung zu Trans.«
Noa erzdhlt, dass xiers damaliger Partner bereits im Alter von 13 Jahren
zum Arzt gegangen sei und sich dort Unterstiitzung erhofft habe; ihm sei
damals gesagt worden, er konne keine Geschlechtsangleichung machen.
»Doch, das geht ja wohl!«, habe Noa zu xiers Partner gesagt und ihn mehr

als zwei Jahre bis zum ersten Testo-Shot'” unterstiitzend begleitet. Diese
Care-Erfahrung empfand Noa als einseitig: »Als klar war, ich bin auch trans,

hat er versucht, mich in eine trans Mannerrolle zu drangen. Das war aber

16
17

Xier ist das Pronomen von Noa.
Testo-Shot: Testosteron Injektion.

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

nicht ich. Ich habe von ihm keine Unterstiitzung bekommen.« Noa hatte
das Gefiihl, »Zuarbeitx fiir seine Transition« zu sein. Wenn xier selbst in
einer Krise gewesen sei, habe er vorgeschlagen: »Warum nimmst du keine
Hormone?« Noa beschreibt diese Erfahrung als eine »Nichtunterstiitzungx,
die mit viel Schmerz verbunden gewesen sei.

Aufgrund dieser herausfordernden Care-Erfahrung entstand bei Noa der
Wunsch, Sorgearbeit kollektiver zu gestalten —»damit es keine Alleingiange
sind, wo Leute zuhause zusammenbrechen, wegen Gewalterfahrungen mit
Psychiatern, Therapeutinnen, im Krankenhaus oder im Genderteam«. Noa
entwickelte die Idee der Trans-Siblinghood: »im Sinne der Vergeschwiste-
rung mit einer Erfahrung, in dem Bewusstsein, dass Geschwister dieselbe
Erfahrung machen und trotzdem ein unterschiedliches Erleben davon
haben. [..] Die meisten trans Leute, die Support suchen in Institutionen,
erfahren Stigmatisierung; aber die Erfahrung und das Erleben sind unter-
schiedlich.« Noa versteht sich »als Sibling aller trans Personen — aus dem
ganzen Spektrume«. Trans ist fiir xier ein erfahrungsbasierter Begriff und
keine Identitatskategorie. Laut Noa gibt es geteilte trans Erfahrungen, zum
Beispiel Pathologisierung, Gatekeeping, Selbsthass und Unsichtbarkeit; die
Wege binérer und nicht-binarer trans Personen trennten sich, wenn es um
Fragen der Transition gehe. Das Konzept Trans-Siblinghood ist fiir Noa von
Nichtauserwéhltheit gepragt; sein Potenzial liege in der Entscheidung fir
gegenseitige Verantwortung und darin, dass es tiber Freund_innenschaften
und Liebesbeziehungen hinausweise.

Xier erinnert sich an den Moment, in dem xier zum ersten Mal eine Person
traf, die nicht-bindre Pronomen fiir sich verwendete: »Das war der Raum-
offner fir mich, um iberhaupt zu existieren. Da hat die Unterstiitzung
angefangen, durch die ich existiere: >So — und das ist mein Pronomenc
[..].« Xier resiimiert: »Alles, was ich (ber mich gelernt habe, habe ich von
dieser Person gelernt.« Seit dem Coming-out und der Mastektomie sei
Noa verstarkt von Diskriminierung betroffen: »Ich irritiere Leute krass. Bei
trans Mannern ist die Mastek oft das finale Etwas, das noch fehlt, um das
tausendprozentige Passing im Alltag zu haben. Fir mich war die Mastek der
Akt, den ich fiir mich gebraucht hab und gefeiert hab, der aber im Aufden
krassen Scheif produziert, immer wieder.«

Im vergangenen Jahr organisierte Noa ein Wochenende fiir nicht-binire
Personen: »Die Motivation dahinter war Self-Care. Es war ein egoistisches
Unterfangen im positiven Sinne, ich dachte: Ich brauche den Raum, viel-
leicht gibt es Leute, die brauchen den auch. Es stellte sich raus, fiinf Leute

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Care trans_formieren

brauchten den Raum auch und hatten Lust, mitzugestalten.« 44 Personen
nahmen an dem zweitdgigen Camp teil. Fir Noa war es ein Raum der
Selbstsorge und der Care: »Ich kann mich an wenige Momente in meinem
Leben erinnern, in denen es so ruhig war. — Ich sage das, obwohl ich eine
von fiinf Personen war, die eine zweitdgige Veranstaltung organisiert haben
flir 44 Leute, die sich noch nie gesehen hatten. [..] Trotzdem kann ich sagen,
ich war selten so entspannt. Ich glaube, das hat damit zu tun, dass es diese
Riume fiir uns so gut wie nie gibt. [...] Allein dieses Existieren des Ortes und
der Menschen an diesem Ort war eine intensive Erfahrung des Gehalten-
seins: in einem Netz gehalten werden, ein Co-Gehaltensein.« Noa habe dort
realisiert, »wie Strukturen sich auswirken und wie viele Arten von Self-Care
weggefallen sind, weil ich meine Wande nicht hoch haben musste wegen
dem Misgendert-Werden. Ich musste nicht iiberlegen, wie Leute mich an-
gucken oder ob sie denken, ich sei, weil ich einen Rock anhitte, doch nicht
nicht-binar. [..] Das hat dazu gefiihrt, dass Self-Care, die normalerweise
notig ist und mit einem unendlichen Energieaufwand verbunden ist, nicht
notig war.«

Selbstsorge ist fiir Noa eine alltagliche Herausforderung. Xier kritisiert
Aufrufe zur Selbstsorge und ebenso die Frage: »Machst du Selbstsorge?«
Xier fithrt aus: »Ich find diese Frage héhnisch und maéchte zuriicklachen —
manche von uns hatten das nicht als Lernsubstanz in ihrer Biographie.«
Insbesondere fiir trans Personen sei der Zugang zu Selbstsorge oft verstellt.
Es gebe die Vorstellung, jede Person kdnne sich um sich selbst kimmern,
sie misse es nur wollen oder tun —»am besten mit Ideen, wie das aussieht:
Netflix gucken, shoppen gehen oder so«. Noa wiinscht sich, dass queere
und trans Communitys sich kritisch mit Selbstsorge auseinandersetzen und
damit, welche Norm sie setzen: »Fiir manche Menschen ist Sich-um-sich-
selbst-Kiimmern nicht der Schritt, bei dem sie gerade sind. Vielleicht sind
sie beim Schritt, zu (iberleben oder im Alltag nicht zusammenzubrechen.«
Noa findet den Diskurs um Selbstsorge individualisierend: »Als ob Self-Care
mir helfen konnte gegen die Gewalt, die mir im Alltag widerfdhrt! Das
macht die Gewalt nicht weg, sondern erméglicht ein lingeres Uberleben
oder ein langeres Funktionieren. Es nimmt den Fokus weg von der Struktur,
derich unterliege.«

Noa wiinscht sich Unterstiitzung, die nicht auf Gegenleistung basiert. Idea-
lerweise ist Care fiir xier ein Geschenk, das konditionslos gegeben wird.
Herausfordernd in trans Sorgebeziehungen ist fiir Noa, mit der Schwere der
Erfahrungen umzugehen. Xier erklart dazu: »Wenn Leute, die schlimme Er-

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

fahrungen im Alltag machen, zusammenkommen, potenziert sich das erst
mal.« Empowernd sei es trotzdem, weil es von der Individualisierung weg-
fithre und Strukturen sichtbar mache: »weil da Leute sitzen, die auch bléd
angeguckt werden.« Noa resiimiert: »Trotzdem find ich das herausfordernd:
Co-Schmerz. Wenn eine Person erzdhlt — wenn es um Outing geht — und
ich das (ibersetzen kann in eine eigene Erfahrung, dann fiihle ich mit auf
einer intensiven Ebene — nicht im Sinne»>Das tut mir leid fiir dich<, sondern:
>Ahhhh, aua, das tut mir auch weh Das finde ich herausfordernd, einen
Umgang damit zu finden und zu iiben: Das ist nicht mir passiert — auch
wenn das Potenzial, das Wissen mitschwingt, dass es mir auch passieren
koénnte.« Beim eigenen Aktivismus mochte Noa in Zukunft einen Fokus auf
Empowerment legen: »Was ist das Schone am Transsein? Gerade Personen,
denen Hass entgegenschligt, sollten sich diese Frage 6fter stellen.«'

Noa erzdhlt mir xiers Care-Biographie verwoben in xiers Auseinanderset-
zung mit Geschlecht. Dabei hat Noa Erfahrungen des Umsorgt-Werdens
ebenso vor Augen wie Erfahrungen des Sorgens sowie des Nicht-unterstiitzt-
Werdens. Noa differenziert zwischen verschiedenen Rollen, die xier in
Sorgebeziehungen einnimmt oder eingenommen hat, und spricht Momen-
te an, in denen keine Grenze zwischen Umsorgen und Umsorgt-Werden
gezogen werden konnte. Anhand zweier Beziehungen zeigt xier auf, wie un-
terschiedlich sich Sorgekonstellationen gestalten kénnen. Den Care-Prozess
in der einen Beziehung beschreibt Noa als begleitenden Austausch, die Rollen
als flieRend; in der anderen sieht xier xiers Rolle darin, Zuarbeit zur Tran-
sition zu leisten. Deutlich wird, dass Care als geschlechtliche Sorgearbeit
ein intersubjektiver Prozess ist, der idealerweise fiir die begleitete wie die
begleitende Person Auseinandersetzungen mit der eigenen Entwicklung und
Verortung ermdglicht. Jane Ward (2011) beschreibt die geschlechtliche Arbeit,
die nahe stehende Personen fiir trans Personen bei einer Transition leisten,
als tiberwiegend anstrengend und einseitig. In Noas Erzihlung wird nun
greifbar, dass die Begleitung von trans Personen auch eine Moglichkeit sein
kann, sich mit méglichen Wiinschen nach geschlechtlichen Verinderungen
auseinanderzusetzen und Zugang zu Geschlechterwissen zu erhalten. Kon-
trastierend zu jenen Forschungspartner_innen, die eine solche Begleitung als
Dienstleistung anbieten, mag dies vor allem fiir Personen der Fall sein, die
bisher noch keinen Zugang zu diesem Wissen hatten.

18 Das Interview fiihrte ich im Juni 2017.

am12.02.2028, 20:45:47.

163


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Care trans_formieren

Die Zuarbeit zu einer Transition bezeichnet Noa als einseitige Arbeit; zu-
dem wurde xier in diesem Beziehungskontext in eine binire Rolle gezwingt.
Diese Dynamik der Zuarbeit in Trans-Care stellt auch Jane Ward heraus, al-
lerdings bezogen auf Sorgearbeit, die von cis Femmes geleistet wird (Ward
2011). Das Interview mit Noa zeigt, dass sich eine dhnliche Rollendynamik
auch zwischen trans Personen entwickeln kann. Ich argumentiere, dass da-
bei Transnormativitit eine zentrale Rolle spielt, also die Annahme eines richti-
gen Weges, zu transitionieren. So wurden Noa von xiers ehemaligem Partner
Hormone als Losung fiir mehr Wohlbefinden und eine trans minnliche Po-
sition als logisch prisentiert. Auch in Beziehungen zwischen trans Personen
kann Transnormativitit also dazu fithren, dass Care fehlt oder einseitig ist,
etwa wenn nicht-binire Perspektiven als nicht-legitim gelten. In einigen trans
Communities gibt es eine traditionelle Vorstellung von Transition, die an den
Konzepten des medizinisch-psychologischen Komplexes orientiert ist, andere
Formen bleiben marginalisiert. Noas Erfahrung der Nichtunterstiitzung wird
als eine schmerzhafte spiirbar. Fiirsorge in trans Riumen und Beziehungen
kann also neben der so oft als positiv beschrieben Erfahrung gegenseitiger
Fiir_Sorge auch eine des Ausgenutzt-Werdens sein.

Aufgrund dieser Erfahrung machte Noa es sich zur Aufgabe, trans und
nicht-binire Firsorge zu kollektivieren. Noa stellte fest, dass binire trans
Riume fiir nicht-binire Personen oft keine sorgenden Riume seien — und
machte sich daran, nicht-binire Riume aufzubauen. Xier organisierte ein
Wochenende fiir nicht-binire Personen, das auch mehrere andere Inter-
viewpartner_innen erwihnen haben. Noa beschreibt dieses Wochenende als
Care-Ort und Ort der Ruhe. Wihrend dieser zwei Tage fiel die Notwendigkeit
der Selbstsorge fiir xier weg. Wie bei anderen Initiator_innen ehrenamtlicher
trans Projekte entstand auch Noas Initiative aus einem Selbstsorgewunsch
heraus. Fiir sich selbst zu sorgen, bedeutet hier, Riume fiir Menschen zu
organisieren, die jenseits der Zweigeschlechtlichkeit leben.

Herausfordernd, aber auch ermichtigend ist fiir Noa, mit der Schwere der
Erfahrungen umzugehen, iber die in Care-Riumen gesprochen wird. »Co-
Schmerz« nennt Noa die kollektive Schwere und Schmerzhaftigkeit dieser Er-
fahrungen. Noa strebt eine Politisierung von Selbstsorge an. Denn xier zufol-
ge fillt ein Grof3teil der Selbstsorge, die trans Personen verrichten miissen,
aufgrund heteronormativer und cis-normativer Strukturen an. Noa macht
zudem deutlich: Selbstsorge kann Gewalt nicht verhindern, sondern ermég-
licht »nur« ein lingeres Uberleben. Xier fasst Selbstsorge als notwendige Be-
dingung, um sich um andere zu kiitmmern.

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

Noa pladiert fiir das Sorge-Modell Trans-Siblinghood. Die Wortschop-
fung Siblinghood kniipft an den feministischen Begriff Sisterhood an, der auf
Solidaritit und Fiir_Sorge in feministischen und rassismuskritischen Riu-
men anspielt. Siblinghood ist wie Sisterhood ein familiirer Begriff, der aber
weniger binir gegendert ist. Trans Vergeschwisterung, wie Noa sie versteht,
legt eine geteilte Erfahrung nahe, die aber unterschiedlich erlebt wird, und
zugleich eine Verbundenheit, die im Unterschied zu Freund_innenschaften
nicht gewahlt wird.

Neben geteilten Erfahrungen deutet Noas Modell also auch die Unter-
schiedlichkeit im Erleben an und verweist damit auf Praktiken der Solidaritit
trotz Differenzen. In xiers Siblinghood-Ansatz zeigt sich Noas Wunsch nach
sehr verbindlichen Sorgebeziehungen und nach Verantwortungsitbernahme.
Ich wiirde trans Vergeschwisterung als eine bestimmte Praktik verstehen,
Care-Riume in trans und nicht-biniren Communitys aufzubauen und mit
Differenzen umzugehen.”

Fiir Noa trennen sich die Wege binirer und nicht-binirer Personen bei
der Frage der Transition. Der Queertheoretiker Paul B. Preciado bezeichnet
den Prozess der Transition als einen Wartesaal zwischen zwei exklusiven Vor-
und Darstellungssystemen:

m»Transition< nennt man den Prozess, der im Zuge eines medizinisch-recht-
lichen Verfahrens der Geschlechtsneuzuweisung oder -angleichung von der
Weiblichkeit zur Mdnnlichkeit (oder umgekehrt) fithren soll.>Je suis en train
de faire ma transitions, >Ich bin mitten in meiner Transitions, sagt man fiir
gewdhnlich. Solche AuRerungen suchen die Transformation eines Zustands
in einen anderen zu beschreiben und betonen zugleich den temporiren, al-
so vorlaufigen Charakter des Vorgangs. Der Prozess der Transition meintin-
des nicht den Ubergang von der Weiblichkeit zur Mannlichkeit (diese beiden
Gender sind keine ontologischen, sondern nur biopolitische und performa-
tive Grofien), sondern vielmehr den Ubergang von einem Apparat der Wahr-
heitsproduktion zu einem anderen.« (Preciado 2020: 226 f.)

Inwiefern konnen sich Wege beim Prozess der Transition trennen? Meint Noa
damit, dass die einen den Weg bis zum normativ vorgesehenen Ende gehen,
wiahrend nicht-binire Personen eher ihren eigenen Weg gehen? Wahrschein-
lich griindet xiers Aussage auf der Erfahrung, die Preciado folgendermafien

19 Zu Debatten um Vergeschwisterung in lesbischen und schwulen Raumen siehe Kath
Westons Studie »Families We Choose: Lesbians, Gays, Kinship« (1997).

am12.02.2028, 20:45:47.

165


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Care trans_formieren

beschreibt: die »Grenzen der sozialen Erkennbarkeit tiberschritten« haben
(Preciado 2020: 225). Dies spiegelt sich in den (Alltags-)Erfahrungen, die Noa
anspricht, wider. So bezahlte Noa xiers Mastektomie selbst und organisier-
te sie jenseits der reguliren Abliufe. Xiers Testosteronspiegel erhéhte Noa
(zum Zeitpunkt des Interviews) nicht — bei den meisten Krankenkassen ei-
ne Voraussetzung fir eine Mastektomie — und irritierte mit dieser Form der
Verkorperung sowohl cis als auch trans Personen.

5.5 Zusammenfassung

In diesem Kapitel wurde ersichtlich, dass sich nicht-binire trans Aktivist_in-
nen tiefgehend mit den Themen Selbstsorge und Fiirsorge und mit deren Ver-
wobenheit auseinandersetzen. Trans Personen, insbesondere sich als nicht-
binir verortende, haben einen erhéhten Bedarf an Selbstsorge: aufgrund von
Diskriminierung und Effekten der zweigeschlechtlichen Gewalt, die sie be-
wiltigen und mit denen sie umgehen miissen. Meine Interviewpartner,_in-
nen sehen Selbstsorge als Voraussetzung dafiir an, Fiirsorge fiir andere Leute
leisten zu kénnen. Denn es kostet, in den Worten Paul B. Preciados, im All-
tag viel Energie, die »Grenzen der sozialen Erkennbarkeit iberschritten« zu
haben (Preciado 2020: 225). Meine Interviewpartner_innen beschreiben ihre
Erfahrung, als nicht-binire Personen durch die Welt zu gehen, als geprigt
von Unsichtbarkeit oder Nicht-ernst-genommen-Werden einerseits, von ex-
tremer Sichtbarkeit — beispielsweise bei einer Korperverinderung, die trans-
normativen Bildern nicht entspricht — andererseits.

Da es kaum Vorbilder fiir nicht-binire Fiirsorge und Selbstsorge gibt,
ist Kreativitit gefragt. Meine Interviewpartner_innen entwerfen neue Pro-
nomen, eigene Begriffe, die ihre Sorgebeziehungen und -praktiken beschrei-
ben. Nicht-binire Sorgearbeit, Wissensproduktion und Theoriearbeit sind so-
mit gewissermaflen zwangsliufig miteinander verbunden. Die Anthropolo-
gin Maria Puig de la Bellacasa (2012) zeigt in ihrem Artikel »Nothing Comes
Without Its World«: Thinking With Care« die Verbindung zwischen Care und
kollektivem Denken auf: Beziehungen des Denkens und Wissens bendtigten
Care (de la Bellacasa 2012:198). Ich argumentiere, dass dies nicht nur fir die
akademische Wissensproduktion gilt: Auch in sozialen Bewegungen werden
Care-Theorien kollektiv entwickelt, wie sich im Feld des nicht-biniren Akti-
vismus zeigt, und werden Formen der »epistemic love« (ebd.: 207) praktiziert.
Am deutlichsten wird dies in der Sorgebeziehung von Sasha und Jovin und in

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

ihrer Praktik des gemeinsam Denkens. Bellacasa plidiert fiir eine nicht nos-
talgische Perspektive auf Care: »Caring or being cared for is not necessarily
rewarding und comforting« (ebd.: 199). Auch dies wird in den Erzihlungen
von Sasha und Jovin greifbar: Deren gegenseitige Sorge fiireinander, die auch
eine Beschiftigung mit geschlechtlicher Identitit ist, war zuweilen konfron-
tativ und schmerzhaft. Noa entwickelt aus schmerzhaften Care-Erfahrungen
das theoretische Konzept Trans-Siblinghood, trans Vergeschwisterung. Dies
lsst sich als »thinking with care«, als eine Wissensproduktion, die auf Ca-
re basiert, verstehen (ebd.: 203). Bellacasa wiinscht sich Aufmerksamkeit fiir
den Aufwand, den es braucht, um Beziehungen kollektiver und verantwor-
tungsvoller Wissensproduktion aufzubauen (ebd.: 205).%°

Meine Interviewpartner_innen nehmen Sorgebeziehungen in trans Riu-
men ambivalent wahr. Fiir Sasha, Jovin und Kalle sind trans Riume gepragt
von Anspannungen und normativen Vorstellungen davon, wie man »richtig
trans« sei. Deshalb machten sie sich auf die Suche nach eigenen Fiirsorge-
riumen, jenseits der Normen der trans Szene und der Gesamtgesellschaft.
Sasha und Jovin denken zusammen am Kiichentisch, um sich gemeinsam
und auf Umwegen Fragen des Geschlechts zu nihern, moglichst frei von Nor-
men und Vorannahmen. Kalle versucht in whys Bildungskollektiv, neue trans
und queer/feministische Fiirsorgerdume aufzubauen, die von Leichtigkeit
und etablierten Strategien der Selbstsorge geprigt sind. Fiir Mio und Noa
sind nicht-bindrer und trans Aktivismus wichtige Riume der Selbst- und
Firsorge, sei es, um sich mit eigenen geschlechtlichen Fragen zu beschif-
tigen, sei es aufgrund der Verbundenheit und verbindlichen Fiirsorge, die
dort geleistet wird. Fiir sie ist es gerade wichtig, trans/nicht-binire/queere
Firsorge jenseits heimischer Kiichentische und Freund_innenschaften zu
organisieren.

Auffallend abwesend ist die Frage von Okonomie und Klasse und ande-
ren Differenzkategorien in den Interviews, gerade im Vergleich zu vorheri-
gen Kapiteln. Dies fithre ich auf das vergleichsweise hohe Maf an kulturel-
lem, 6konomischem und sozialem Kapital der Aktivist_innen zuriick. S. Bear
Bergman und Meg-John Barker weisen darauf hin, dass dies insbesondere
bei jenen nicht-biniren Aktivist_innen der Fall ist, die 6ffentlich und im Ar-
beitskontext »out« leben kénnen (Bergman/Barker 2017: 38). Dies bestitigen
meine Interviews tendenziell, allerdings lebt auch Madeleine out als nicht-

20 Diese Frage diskutiere ich in Bezug auf meine eigene Wissensproduktion im Kapitel 2,
»Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit.

am12.02.2028, 20:45:47.

167


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168  Care trans_formieren

bindr, trotz ihrer prekiren Umstinde.”” Die Beobachtung von Bergman und
Barker lassen sich fiir jene Aktivist_innen, die am sichtbarsten im trans Akti-
vismus sind, durchaus bestitigen. In der Folge seien, so Bergman und Barker,
nicht-binire Riume oft relativ homogen:

»This can mean that the main visible non-binary people end up being
wealthy, highly educated, middle-class, white, often masculine-of-centre,
and not visibly disabled. Coupled with the limited young, white, thin image
of androgyny provided by the fashion industry, this can mean that non-
binary people who do not fit this mould feel excluded from communities
and that young people are presented with a very limited sense of what their
options might be as a non-binary person — or whether this is even open to
them.« (Ebd.: 38)

Im folgenden Kapitel geht es um die Verbindung zwischen Zukunftsentwiir-
fen und Trans-Care; dabei werde ich mich kritisch mit jenem Narrativ be-
schiftigen, das nicht-binire Praktiken in die Zukunft, binire in die Vergan-
genheit projiziert.

21 Vergleiche Kapitel 3, »Da wirst du von mir eine ganz andere Geschichte héren.< Trans
Prekaritat, Klasse und Care«.

am12.02.2028, 20:45:47.


https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

