
5. Care jenseits von Transnormativität –

nicht-binäre Für- und Selbstsorge

Bereits in den vorherigen Kapiteln deutete sich an, dass nicht-binäre trans

Personen sich zunehmend auf den Weg machen, eigene Care-Räume aufzu-

bauen; den Sammelbegriff Trans/trans nutzen sie dabei teilweise nicht mehr.

In diesem Kapitel stehen die aktivistischen Praktiken nicht-binärer trans Ak-

tivist_innen, die ehrenamtlich Fürsorge-Räume aufbauen, im Mittelpunkt.

Diese Care-Aktivist_innen setzen sich dabei auch kritisch mit Transnorma-

tivität auseinander. Es geht um folgende Fragen: Wie erleben nicht-binä-

re trans Personen Transnormativität, und welche Rolle spielt hierbei Care?

Wie lässt sich eine nicht-binäre Perspektive auf Selbstsorge und Fürsorge be-

schreiben?

Zentral für dieses Kapitel ist das Konzept der Transnormativität. Es ver-

weist auf Normen innerhalb von trans Räumen und dabei auf die Verinner-

lichung des medizinischen Modells von trans; darunter fallen beispielsweise

die Normen der rechtlichen- und körperlichen Transition, eines frühen Co-

ming-outs oder einer binären geschlechtlichen Verortung (Johnson 2016; Pre-

ciado 2016; Bradford/Syed 2019).

Nicht-binär ist ein Sammelbegriff für Genderidentitäten oder Praktiken

wie agender, genderqueer, gender-fluid oder bi-gender, die sich nicht als

eindeutig männlich oder weiblich verorten (Beemyn/Rankin 2011; Richards

u.a. 2016; Vincent 2019, 2020). Nicht-binäre Identitäten und Praktiken sind

nicht neu, sondern haben ihre Wurzeln in trans/queerem/lesbischem/femi-

nistischem Aktivismus (Feinberg 1998; Bergman/Barker 2017). Neu sind die

weite Verbreitung des Begriffes im deutschsprachigen Raum, die sozialen

Bewegungen, die sich darum formieren, und die Praxis des nicht-binären

Coming-outs (Yeadon-Lee 2016). Bisher gibt es wenige empirische Studien

zu nicht-binären Praktiken und Aktivismen; der Forschungsstand, auf den

ich mich beziehe, reicht nicht bis dorthin, wo ich mich mit meiner Studie

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Care trans_formieren

bewegt habe. Nicht-binäre Bewegungen bilden sich gerade erst heraus –

dieses Kapitel stellt gewissermaßen einen Ausblick auf die Zukunft dar.

In den Queer Studies spielt die kritische Auseinandersetzungmit Zweige-

schlechtlichkeit undGender-Binarität eine zentrale Rolle (Hark 1993, 2013; En-

gel 2002; Bornstein 2016; Laufenberg 2019). Die_er Queertheoretiker_in Judith

Butler beschreibt Gender als eine kulturelle Fiktion (Butler 2004, 2006, 2011).

Es sei die sozio-kulturelle Rahmung, die die essentialistischen Vorstellun-

gen vonMännlichkeit undWeiblichkeit konstruiere (ebd.). Diese Fiktion wird

durch Performativität und institutionelle Praktiken re_produziert – beispiels-

weise durchmediale Repräsentationen (Siebler 2012; Saalfeld 2020) –, die Ge-

sellschaften und Individuen beeinflussen (Butler 2004, 2006, 2011). Gender

als Fiktion produziert die Norm der Zweigeschlechtlichkeit und Heteronor-

mativität (Butler 2004, 2006, 2011; Worthen 2016). Von dieser hegemonialen

Norm und den damit verbundenen normativen Identitäten abzuweichen, hat

oft Stigmatisierungen und Gewalt zur Folge (Butler 2004, 2006, 2011). Dies

macht spezifische Care-Praktiken notwendig, die in diesem Kapitel im Zen-

trum stehen werden. Trans Studies und trans Bewegungen haben sich von

Beginn an auch kritisch mit Gender-Binarität auseinandergesetzt, viele trans

Aktivist_innen und Theoretiker_innen verstehen Geschlecht nicht als binär

(Bornstein 1995; Whittle 1996; Hoenes 2014; Baumgartinger 2017, 2019; de Sil-

va 2018; Hoenes/Schirmer 2019). Aufgrund von Transnormativität – Normen

dazu, wer »richtig trans« sei und wer nicht –, die trans Räume durchzieht,

bauen nicht-binäre Personen eigene Räume auf, die sie teilweise im trans Ak-

tivismus verorten, teilweise als davon unabhängig verstehen. Nicht-binärer

Aktivismus lässt sich als neue soziale Bewegung fassen, ähnlich wie asexuelle

Bewegungen (Carrigan/Gulpa/Morisa 2013). Innerhalb von trans Aktivismus

und Trans Studies wird die Unterscheidung zwischen nicht-binär trans und

binär trans kritisch diskutiert und von vielen als falsche Dichotomie bezeich-

net (Fütty 2019: 41).1

Jay Stewart plädiert dafür, die diversen Erfahrungen und Realitäten nicht-

binärer Personen, in einer binären Gesellschaft zu über_leben, stärker in den

Fokus zu nehmen (Stewart 2017: 68). In der deutschsprachigen Geschlech-

terforschung und Europäischen Ethnologie gibt es kaum Publikationen, die

sich mit nicht-binären Perspektiven und Praktiken beschäftigen. Zwar gibt

1 Wie diese Grenzziehung entsteht und wie sie mit Klasse und Generation zusammen-

hängt, werde ich später in Kapitel 7, »Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_forma-

tion durch Care«, diskutieren.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 139

es Studien, die sich mit Drag-Kinging als Praxis der Hervorbringung ande-

rer nicht-binärer geschlechtlicher Verortungen auseinandersetzen, dort aber

stehen spezifisch Personen im Mittelpunkt, die bei der Geburt dem weibli-

chen Geschlecht zugewiesen wurden (Schirmer 2015; Schuster 2014). Nicht-

binär ist jedoch ein Sammelbegriff, unter dem sich Menschen mit ganz ver-

schiedenen geschlechtlichen Zuweisungen finden. In diesem Kapitel stehen

die gelebten Erfahrungen von Personen, die sich jenseits der Zweigeschlecht-

lichkeit verorten, und ihre Perspektiven auf Care im Zentrum. Ich argumen-

tiere, dass nicht-binäre Personen innovative Praktiken der Selbstsorge und

Fürsorge entwickeln, da es dafür kaum vorgegebene Wege und Formen gibt.

Hierbei verstehe ich Care nach María Puig de la Bellacasa als »layers of labour

that get us through the day« (de La Bellacasa 2012: 210).

Dieses Kapitel ist folgendermaßen aufgebaut. In 5.1 steht Aktivist_in Mio

im Mittelpunkt, für die_den nicht-binärer Aktivismus zum Ausgangspunkt

eigener Trans_formationen wurde und zudem der einzige Raum ist, in dem

sich Mio gesehen fühlt. Ausgehend von Mios Erfahrungen mache ich auf

transnormative Dynamiken in klassischen trans Verbänden aufmerksam,

die es notwendig machen, nicht-binäre Gruppen aufzubauen. Sasha und

Jovin leisten in 5.2 am Küchentisch nicht-binäre Sorgearbeit füreinander;

im gemeinsamen Denken widmen sie sich hier geschlechtlichen Fragen. Sie

nutzen den Ort des Küchentischs, um frei von aktivistischen und gesamt-

gesellschaftlichen Normen mit Geschlecht zu experimentieren. Kalle zeigt

in 5.3 den erhöhten Selbstsorgeaufwand auf, den why und andere nicht-

binäre Aktivist_innen aufgrund heteronormativer Gewalt betreiben müssen.

In einem Bildungskollektiv gibt Kalle Praktiken der Selbstsorge und kollek-

tiven Fürsorge an trans/queere Communitys weiter, um deren kollektives

Wohlergehen zu stärken. In 5.4 entwirft Noa Ansätze nicht-binärer und trans

Care, die gängige Vorstellungen von Fürsorge in Bewegung bringen und den

Fokus weg von Transitionsarbeit lenken.

5.1 Nicht-binärer Aktivismus als Raum der Trans_formation

Heute interviewe ich Mio, eine_n nicht-binäre_n Aktivist_in aus einer Groß-

stadt in Nordrhein-Westfalen. Er_sie ist zum Zeitpunkt des Interviews 31

Jahre alt und arbeitet in einem Sozialforschungsinstitut. Mio schlägt vor,

dass wir das Interview bei ihrem_seinem Lohnarbeitsplatz führen. Bepackt

komme ich bei dem mehrstöckigen Bürogebäude mit seiner glänzenden

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Care trans_formieren

Fassade an. Die Pförtnerin fragt mich, mit wem ich verabredet sei. Ich sto-

cke, da ich unsicher bin, ob Mio geoutet ist. Auf der Homepage wird er_sie

mit einem anderen Vornamen aufgeführt. »Die Person holt mich gleich ab«,

sage ich und ernte einen irritierten Blick. Ich fühlemich zunehmend unwohl

und betrachte die hektisch eintretenden und herausgehenden Personen,

oft in klassischem Kostüm oder Anzug.

Nach einigen Minuten kommt Mio aus dem Fahrstuhl. Ich bekomme einen

Besucher_innenausweis, und wir fahren nach oben. Die Einrichtung auf

der Etage wirkt steril, die meisten Büros sind leer, an den weißen Wänden

hängen nur ab und an abstrakte Gemälde. Wir gehen zu Mios Büro, auch

dort steht sein_ihr Passname an der Tür. Mio erzählt, dass er_sie bei der

Lohnarbeit geoutet sei, dabei aber leider nicht unterstützt werde. Gerade

deshalb finde Mio es schön, das Interview hier zu führen. Dabei gehe

es bei der Lohnarbeit sogar um das Thema Gleichstellung – jedoch nur

auf cis Frauen bezogen. Als nicht-binäre Person sei Mio unsichtbar. Mio

erklärt, dass er_sie mit Mio unterschreibe, aber als Mailadresse und auf

der Webseite nur der Passname erlaubt sei: »Hier ist die Regelung: Wenn

eine Vornamensänderung beantragt ist oder in Beantragung ist, kann das

offiziell geändert werden, sonst nicht.«2 Da sich Mio unsicher ist, ob der

Arbeitsvertrag überhaupt verlängert wird, möchte er_sie in diesen Kampf

nicht allzu viel Energie stecken.

Mio ist in fünf trans und nicht-binären Gruppen engagiert: einer lokalen

Selbsthilfegruppe, einem Landesverband, einer überregionalen Gruppe und

zwei AGs eines bundesweiten Verbandes. Ich frage Mio: »Wie bist du zum

Nicht-binär-Aktivismus gekommen?« Mio erklärt, schon länger in queer/fe-

ministischen Räumen aktiv gewesen zu sein. Das erste Engagement für

geschlechtliche Vielfalt sei in einer Gruppe gewesen, die sich für die Dritte

Option im Geschlechtseintrag eingesetzt habe.3 Diese Gruppe hatte auf Mio

eine katalysierende Wirkung: »ein Gefühl von Beruhigung und gleichzeitig

aufrüttelnd.« Er_sie konnte dort über trans Themen reden, ohne etwas von

sich preisgeben zu müssen: »Das ist wie ein Schutzschild. […] Man macht

2 Da Mio keine offizielle Vornamensänderung beantragt hat, ist er_sie auf die Bereit-

schaft desArbeitgebers angewiesen, trotzdemdenWunschnamen zu verwenden.Dies

ist nicht der Fall; Mio wird unter dem im Pass eingetragenen Namen aufgeführt.

3 Die Kampagne für eine Dritte Option, hat ein Verfahren auf eine dritte Option beim

Geschlechtseintrag juristisch und mit einer politischen Kampagne begleitet (Kampa-

gne Dritte Option 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 141

was, aber es muss nicht offiziell persönlich sein.« Im Laufe der Zeit wurde

sich Mio bewusst, dass das Thema Mio persönlich betrifft.

Vor der Gruppe zur Dritten Option waren Drag-King-Räume für Mio wichtig.

Auch dort gab es Leute, die sich als weder-noch identifizierten. »Aber den

Begriff nicht-binär kannte ich da noch nicht.« Mio lernte den Begriff übers

Internet kennen und merkte, dass er für ihn_sie passte. Mio erlebt, dass die

Sichtbarkeit »von nicht-binären Identitäten und dadurch die Ermunterung,

sich als nicht-binär zu outen oder auf die Idee zu kommen«, in den letzten

fünf Jahren zugenommen hat. Nach dem Coming-out erlebte Mio Konflikte

in seinen_ihren persönlichen Beziehungen. »Ich bin bezüglich meines

Vornamens und meiner nicht-binären Identität überall geoutet, außer bei

meinen Eltern«, ergänzt Mio.

Für Mio sind sowohl Online- als auch Offlineräume wichtig. Als sich Mio

noch in der Anonymität bewegte, war es wichtig, nicht face to face sprechen

zu müssen. – »Jetzt empfinde ich das als etwas Schönes. Ich mag Nähe

spüren, und das kann ich weniger, wenn es virtuell ist.« Die enorme Anzahl

virtueller nicht-binärer und enby4 Gruppen lasse ein Gefühl von Commu-

nity entstehen – »dieses Gefühl von Minderheit kann dadurch abgefedert

werden«. In den meisten aktivistischen Gruppen, an denen sich Mio betei-

ligt, sei virtuelle Kommunikation notwendig, da die Beteiligten über ganz

Deutschland verteilt wohnten. Mio hält dazu fest: »Das macht für mich

qualitativ wenig Unterschied zu persönlichen Gesprächen, weil wir uns

gut kennen. Wenn eine Person schreibt, kann ich mir richtig den Tonfall

vorstellen.« Viele Personen aus den überregionalen Gruppen kennt Mio

nur von Telefonkonferenzen. Nachhaltige lokale Gruppen aufzubauen, sei

schwer: »Eine Zeit lang sind viele Leute aktiv, und dann ziehen die alle nach

Berlin oder Leipzig. Dann ist wieder eine Lücke da. Ich freue mich immer

über Leute, die hierbleiben.« Besonders für die Weitergabe von Infos und

hard facts seien virtuelle Räume wichtig, über Mailinglisten würden Infos

ausgetauscht, zum Beispiel: »›Ich habe eine Übersicht zur Personenstands-

änderung nicht-binär‹; ›Was ist der aktuelle Stand bei Dritte Option?‹; ›Wie

ist das mit der Vornamensänderung, wie kann ich da am besten vorgehen,

TSG5 oder nicht?‹«

4 Der Begriff enby kommt aus dem Englischen, von der Abkürzung nb für non-binary

(nicht-binär).

5 TSG: Transsexuellengesetz.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Care trans_formieren

Mio ist in einer lokalen trans Selbsthilfegruppe aktiv, in der sich überwie-

gend nicht-binäre Leute zwischen 18 und 35 Jahren bewegen; unter anderem

organisierten sie Selbsthilfetreffen. In der Gruppe kämen Leute zusammen,

»die auch trans und nicht-binär leben, um so quasi ein Gefühl zu haben von

einer parallelen Normalität« – »ein befreiendes, beruhigendes und schönes

Gefühl«. Sie unterstützten sich gegenseitig. Mio berichtet, das vergangene

Wochenendemit der Herkunftsfamilie auf einer abgelegenen Nordseeinsel

verbracht zu haben; er_sie fühlte sich einsam und verloren. Vorab hatte Mio

in der Gruppe angekündigt: »Dieses Familienwochenendewird schrecklich.«

Eine Person hatte angeboten: »Ich kann dir jeden Tag zwei SMS schreiben.«

– »Dann habe ich jeden Tag liebe SMS bekommen, obwohl wir nicht nah

sind.« Dadurch fühle sich Mio gestärkt und könne besser mit der Situation

umgehen. Die Selbsthilfegruppe hat für Mio etwas Therapeutisches, »auch

wenn keine Person dazu ausgebildet ist. Allein darüber zu sprechen und

dass die andere Person es spiegelt – das hilft; und dass das Gefühl da ist,

es wird sich umeinander gekümmert, offiziell bei den Treffen, aber auch

außerhalb dessen. Und wenn man eine Person eine Weile nicht gesehen

hat, wird nachgefragt.«

Als Herausforderung nennt Mio, dass die lokale Gruppe dem eigenen An-

spruch der Diversität nicht gerecht werde. »Sie soll sich richten an binäre

und nicht-binäre trans, genderqueere, inter* Personen.« Aber tatsächlich

seien sie eine »nicht-binäre Gruppe von Menschen, die studieren oder

studiert haben, die sich in einer ähnlichen Sprache verständigen und einen

ähnlichen Background haben. Fast alle sind weiß. […] Neue Leute kom-

men überwiegend, weil sie schon eine Person kennen. Das verstärkt die

Homogenität.« Um die Gruppe zugänglicher zu machen, probierten sie ver-

schiedene Formate aus, zum Beispiel das Offene Café, Workshops, Konzerte

und Lesungen. Mio kennt die verinnerlichte Angst, »nicht trans genug« zu

sein, und vermutet, dass sie für viele eine Hürde darstelle, zum ersten Mal

ins Café zu kommen. Für die unterstützende Funktion der Gruppe eigne

sich ihre eher homogene Zusammensetzung gut, so vermutet Mio: »Weil

das Gefühl da ist, die Leute sind mir ähnlich, ich werde verstanden. Es sagt

niemand: ›Was ist denn das für ein Pronomen? – Entscheid dich!‹ […] Ich

fühle mich in Gruppen mit Personen, die mir ähnlicher sind, sicherer und

mutiger, etwas von mir preiszugeben.«

Mio wünscht sich Sichtbarkeit nicht-binärer Personen, innerhalb der trans

Community und gesamtgesellschaftlich. Aktuell nimmt Mio wenig Ver-

ständnis wahr. Die Vorstellung davon, was trans ist, sei beschränkt und auf

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 143

körperliche Transitionsschritte reduziert: »nach dem Motto: ›Es gibt Leute,

die sind genug trans – und andere machen es sich einfach.‹« Bei der Beset-

zung von Ämtern werde in trans Vereinen die Ansicht vertreten, binäre trans

Personen seien besser geeignet, weil sie dem gesellschaftlichen Trans-Bild

eher entsprächen und nicht mit einem »komplizierten« Pronomen verwirr-

ten. Wegen dieser Normen ist es Mio wichtig, gemeinsam mit anderen

nicht-binären Aktivist_innen Stärke zu entwickeln. Besonders in Erinnerung

geblieben ist Mio ein überregionales nicht-binäres Vernetzungstreffen.

»Für mich war es ein großartiges Gefühl, dass es eine Art Transnormalität

gibt und da drin eine nicht-binäre Normalität. Das war wie ein intensiver

Urlaub.« Mio wünscht sich, die ganze Welt wäre so.

Mio hofft auf einen gesamtgesellschaftlichen Wandel durch rechtliche

Veränderungen: »Für mich würde es viel ausmachen, wenn es eine Dritte

Option beim Geschlechtseintrag gäbe.«6 Dadurch müssten binäre Normen

hinterfragt werden, und Mio habe etwas in der Hand: »Wie ihr seht: Bun-

desverfassungsgericht, Gesetzgeber.« Damit in die Diskussion zu gehen, sei

etwas anderes, als zu sagen: »Ich habe hier ein persönliches Anliegen.«

Mio geht davon aus, dass nicht-binäre Gruppen in Zukunft weniger Bedeu-

tung für Mio persönlich haben werden: »Ich halte es für unwahrscheinlich,

dass ich mich mein ganzes Leben so intensiv mit meiner Identität be-

schäftigen werde wie jetzt. […] Irgendwann ist es ein alter Hut.« Die

Herausforderungen, so vermutet Mio, würden bleiben, aber weniger Be-

deutung haben; Mio kennt das bereits vom Coming-out als lesbisch: »Ich

war früher in lesbischen Communitys unterwegs. Am Anfang hatte das eine

krasse Bedeutung, als Support-Gruppe. Das hat abgenommen. […] Ich war

nicht mehr so drauf angewiesen.«

Während Mio anfangs sehr von trans und nicht-binären Räumen profi-

tiert habe, achtete er_sie nun mehr darauf, wie andere Menschen Zugang

bekommen können. Mio ergänzt: »Ich denke, es werden immer Leute nach-

kommen: Für irgendwelche Leute werden diese Räume immer eine große

Bedeutung haben, vielleicht nicht für alle Leute zu jedem Zeitpunkt gleich

viel.« Mios eigene Selbsthilfegruppe sei spontan entstanden: Eine Person

habe die Idee gehabt und den Termin ins Internet gestellt; diejenigen,

denen ein bestimmtes Angebot wichtig gewesen sei, hätten entsprechende

Veranstaltungen organisiert. »Das hat sich geeignet als Plattform. […] Auch

6 Ich führte das Interview imMärz 2017. Inzwischen wurde die Dritte Option eingeführt,

sie ist jedoch nicht für nicht-binäre trans Personen offen (Stand Juli 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Care trans_formieren

in Zukunft können da Sachen angedockt werden, wenn Leute andere Be-

dürfnisse haben.« Mio bezeichnet die Gruppe als Anlaufstelle. Die Existenz

solcher Anlaufstellen sei ein Großstadtvorteil, erklärt Mio. »Ich komm aus

einem Dorf, da wäre das schwieriger. Ich bin glücklich darüber, dass ich

weiß, es gibt überall Möglichkeiten, wo ich Sachen aufbauen kann; dass

ich weiß, wen ich fragen kann, wen das interessieren könnte.« Aus diesem

Grund entstünden kontinuierlich neue Gruppen.

Nach eindreiviertel Stunden Lernen, Fragenstellen und Zuhören schalten

wir das Aufnahmegerät aus. Mio betont, dass sich das Gespräch gut ange-

fühlt und ich einen schönen Rahmen geschaffen habe. Mio habe anwesend

sein und über Themen reden können, die ihn_sie wirklich interessierten.

Wichtig sei auch gewesen, das Gespräch am Lohnarbeitsplatz zu führen,

wo sich Mio mit den eigenen nicht-binären Themen unsichtbar fühle. Mio

schenkt mir zum Abschied eine Tafel Schokolade – er_sie habe so viele

davon auf der Arbeit – und bringt mich nach unten. Ich bin erleichtert,

als ich das Gebäude verlasse; das Interview fühlte sich ein wenig wie ein

verschwörerisches Treffen an, bei dem ich darauf achte, ein Geheimnis zu

wahren, immer mit der Angst im Hinterkopf, entdeckt zu werden. Ich laufe

zum Hauptbahnhof, wo zwanzig Minuten später mein Zug fährt.

Mit Mio habe ich über das Interview hinaus Kontakt, so wohne ich imHerbst

2017 bei Mio, als ich eine Aktivistin interviewe und an einer Gender-Studies-

Konferenz teilnehme. Zu diesem Zeitpunkt ist Mio bereits erwerbslos, der

Arbeitsvertrag wurde nicht verlängert.

Eines von Mios Hauptthemen zeigt sich bereits in der Wahl des Interview-

ortes. Üblicherweise traf ich meine Interviewpartner_innen an ihren Wohl-

fühlorten, beispielsweise in der Natur, in queeren Cafés, Vereinen oder zu-

hause.Mio entschied sich für seinen_ihren Lohnarbeitsplatz,woMio vonDis-

kriminierung als nicht-binäre Person betroffen ist – gerade kein Community-

oder Wohlfühlort. Mio versucht, Räume einer parallelen nicht-binären Nor-

malität aufzubauen, und scheint sich schrittweise dafür zu stärken und Mut

zu sammeln. In Mios Erzählungen wird zugleich ein Gefühl der Ruhe wie

der Aufrüttelung und der Energie spürbar. Diese Ambivalenz zeigt sich auch

im Interviewsetting:Mio ludmich zu einem heteronormativen Arbeitsort ein,

umwährend der Lohnarbeitszeit über nicht-binären Aktivismus zu sprechen,

was dem Treffen einen verschwörerischen Beiklang gab. Mio eignete sich den

Ort damit an. Mio gab dabei und dadurch Persönliches von sich preis, so er-

fuhr ich Mios Passnamen und wurde in ein Setting eingeladen, in dem Mio

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 145

verletzlich ist. Mit dem Interview bauten wir gemeinsam einen Community

Raum zur oder in der Lohnarbeitsstelle auf und gaben nicht-binären Lebens-

weisen Gewicht. Greifbar wurde, dass Mio Community-Räume braucht, da

er_sie jenseits dessen nicht anerkannt wird.

Für Mio ist trans Aktivismus ein wichtiger Raum für die eigene Ausein-

andersetzung mit Geschlecht: Aktivismus und die Beschäftigung mit der ei-

genen geschlechtlichen Identität sind eng miteinander verbunden. Als sich

Mio zu engagieren begann, tat er_sie dies in der Rolle des_r nicht betroffenen

Unterstützer_in. Im Laufe der Zeit wurde sich Mio der eigenen Betroffenheit

bewusst. Schritt für Schritt traute sich Mio, sich mit anderen nicht-binären

Personen zu verbinden. Zu Beginn spielten virtuelle Räume –Webseiten und

Foren – eine wichtige Rolle, hierüber kam Mio mit dem Begriff nicht-binär

in Kontakt. Mit zunehmender Sichtbarkeit und nach dem eigenen Coming-

out schätzt er_sie nun die physische Nähe mit nicht-binären Personen. Die

virtuellen und die Offlineräume, die Mio nutzt, sind miteinander verwoben:

Virtuelle Praktiken dienen dazu, Einsamkeit zu überwinden, sind aber oft

verbunden mit Offlinetreffen, die wiederum online vorbereitet wurden.

In Mios Selbsthilfegruppe unterstützen sich Mio und andere nicht-binä-

re Personen gegenseitig. Sie organisieren Fürsorge jenseits von Familie und

Freund_innenschaft, bauen ein Gefühl der Gemeinschaft auf. Teilweise for-

malisieren sie Sorgebeziehungen, indem sie den Care-Bedarf besprechen und

Fürsorge für die Zukunft organisieren; so verabredete Mio für ein anstehen-

des Herkunftsfamilientreffen, täglich unterstützende SMS zu bekommen.

(DenMangel an) Diversität erlebtMio als ambivalent. Die Gruppe verfolge

den Anspruch größtmöglicher Diversität. Gleichzeitig merkte Mio, dass eine

gewisse Homogenität, etwa die Verortung als nicht-binär, gegenseitige Ca-

re erleichtere, vielleicht sogar eine Voraussetzung dafür sei. Mio stellt diese

nicht-binäre Gruppe, bestehend aus Personen zwischen 18 und 35 Jahren, die

meisten davon weiß und akademisch, klassischen Selbsthilfegruppen gegen-

über, in denen vor allem trans Frauen über fünfzig zu finden sind. Ich mache

in Mios Erzählung eine Spannung aus zwischen dem Leitwert der Diversi-

tät, der zu hohen Anforderungen an die eigene ehrenamtliche Arbeit führt,

und Mios persönlicher Erfahrung, dass eine eher homogene Gruppe besser

geeignet für gegenseitige Fürsorge ist.

Als spezifische nicht-binäre Erfahrung beschreibtMio Unsichtbarkeit und

Nicht-ernst genommen-Werden, sowohl im trans Aktivismus als auch ge-

samtgesellschaftlich. Mio hat Angst, als »nicht trans genug« zu gelten; denn

anerkannte trans Identitäten gründen tendenziell auf dem Wunsch nach kör-

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Care trans_formieren

perlicher Veränderung. Die Trans Studies sprechen in diesem Zusammen-

hang von Transnormativität (Haritaworn 2015; Snorton 2017). Mio versucht,

Räume aufzubauen, in denen gegen Transnormativität gearbeitet wird und

eine nicht-binäre Normalität ge- und erlebt werden kann.

Zusammenfassend bedeutet nicht-binäre Care für Mio, Räume gegen-

seitiger Für_Sorge aufzubauen, jenseits von Freund_innenschaften, Familie

und Paarbeziehung. Das Interview macht die Bedeutung der (nicht rechtli-

chen) Anerkennung als nicht-binäre Person greifbar, ebenso die spezifische

Unsichtbarkeit und das Navigieren, das bisweilen notwendig ist, um als

nichtbinäre Person mit neuem Namen, aber ohne offizielle Namensänderung

durch die Welt zu gehen. Es zeigen sich multiple Strukturen sozialer Exklu-

sion, die auf Mio wirken: im Kontext Lohnarbeit, in der Herkunftsfamilie, in

feministischen und trans Räumen.

Ich führte das Interview imMärz 2017. Mio äußerte damals die Hoffnung

auf eine Dritte Option im Geschlechtseintrag, auch ummehrMittel zur Hand

zu haben, um mit den eigenen Anliegen ernst genommen zu werden. Bereits

sieben Monate später, am 10. Oktober 2017, fällte das deutsche Bundesverfas-

sungsgericht ein progressives Urteil, demzufolge bei der Geschlechtszugehö-

rigkeit eines Menschen das »eigene Identitätsempfinden« eine Rolle spiele

und »von sozialen und psychischen Faktoren mitbestimmt wird« und nicht

an externe Begutachtungsprozesse gebunden sein sollte.7 Das Urteil führte zu

einer Veränderung im Personenstandsgesetz (PStG). Seit dem 18. Dezember

2018 enthält das PStG mit dem Paragrafen 45 b die Möglichkeit, eine Ände-

rung des Geschlechtseintrags im Geburtenregister vorzunehmen: Neben dem

Löschen des Eintrags (x) sind die Optionen weiblich (w),männlich (m) und di-

vers (d) vorgesehen. Trans, inter* und nicht-binäre Aktivist_innen kritisieren

jedoch, dass eine solche Änderung eine ärztliche Bescheinigung voraussetzt,

die eine »Variante der Geschlechtsentwicklung« bestätigt; das Gesetz bleibe

somit hinter dem Urteil des Bundesverfassungsgerichtes zurück.8 Das PStG

ermöglicht somit noch immer keine geschlechtliche Selbstbestimmung.

7 Siehe hierzu die Beschlüsse 1 BvR 2019/16 <16> und 1 BvR 2019/16 <9> sowie Antke_An-

tek Engel (2019).

8 Im Kapitel 7, »Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care«, und im

Schlusskapitel 8, »Für_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick«, werde ich ausführli-

cher auf die aktuellen Entwicklungen rund umdie Dritte und Vierte Option und darauf

eingehen, wie sie sich auf trans und nicht-binäre Care auswirken.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 147

5.2 »Wir denken miteinander auf Umwegen.«
Trans_formative Sorgearbeit am Küchentisch

Während meines dreimonatigen Gastaufenthalts am Zentrum Gender Stu-

dies in Basel fragte ich Sasha, eine_n nicht-binäre_n Schweizer Aktivist_in

für ein Interview an. Wie wichtig Sasha die kollektive Dimension von Care

ist, zeigte mir bereits seine_ihre Antwort. Sasha sagte, er_sie möchte das

Interview mit einer befreundeten nicht-binären Person, Jovin, zusammen

machen, denn die eigene trans/queere Sorgearbeit sei unmittelbar mit der

Freund_innenschaft zu Jovin verbunden. Sasha und Jovin kommen im März

2018 zu mir, in meine Wohngemeinschaft. Wir nehmen das Interview beim

Frühstück in der Küche auf.

Für Sasha und Jovin war ihre Freund_innenschaft eine ganz zentrale Un-

terstützung beim inneren und äußeren Coming-out als nicht-binär trans.

Sasha erzählt: »Unsere Freund_innenschaft ist enger geworden. Uns haben

ähnliche Fragen umgetrieben, Auseinandersetzungen mit Geschlecht und

Geschlechtsidentität. Wir haben viele Abende zusammen verbracht, am

Wochenende, Jovin nennt sie Küchenabende. Sie stehen dafür, die ganze

Nacht lang in der Küche zu sitzen, zu rauchen und geistig Dinge zu sezieren.

Diese Freund_innenschaft – für mich hat sie fest ihren Anfang in dieser Zeit

genommen, wo wir gemeinsam, und doch jede Person für sich, exploriert

haben, was unsere Geschlechtsidentität anbelangt, das immer zusammen

ausdiskutiert haben.« In »klassischen trans Selbsthilfegruppen« hätten sie

oft Angst gehabt, etwas zu sagen. Die Küchenabende seien ein Raum ge-

wesen, um gemeinsam zu lernen. Das Miteinander-Sprechen sei essenziell

gewesen: gemeinsam denken mit dem Ziel, woanders hinzukommen. Es

sei um das Denken auf Umwegen gegangen. »Weil wir durch das Sprechen

miteinander denken«, erklärt Sasha. Während des Interviews sagen Sasha

und Jovin immer wieder etwas zueinander, ich höre zu und verstehe vieles

inhaltlich nicht. Die Küchenabende, so betonen sie nostalgisch, seien ein

maximal intimer Moment gewesen. Vor allem hätten sie über »die Ge-

schlechterfrage« diskutiert, sich »unterstützt, gefestigt und versichert«. Für

Jovin war dabei die Arbeit mit den eigenen Emotionen besonders wichtig:

sie wahrzunehmen, einzuordnen und zu kommunizieren. Am Küchentisch

diskutierten sie ihre unterschiedliche geschlechtliche Zuweisung und So-

zialisation und ihren jeweils erlernten Umgang mit Emotionen. Gefühle zu

zeigen, das habe Jovin im Austausch mit Sasha gelernt; in der Kindheit und

Jugend als männlich zugewiesene Person sei dies kaummöglich gewesen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Care trans_formieren

Sasha erklärt mir, dass er_sie Unterstützung innerhalb trans und nicht-

binärer Räume nutze »wie eine kuschelige Jacke gegen das raue hetero-

normative Wetter. Zum Beispiel war ich letzte Woche an Ostern bei der

Familie, und da wurden ständig heteronormative Aussagen gemacht: ›Alle

Frauen schminken sich, denn sie müssen ja den Männern gefallen.‹« Sasha

fühlte sich allein: »Ich bin in einer großen Gruppe – aber eigentlich bin ich

ein einzelnes Tälchen am Rande der Bergkette. Alle anderen teilen etwas

Gemeinsames, das ich nicht mit ihnen teile, und es wird ständig markiert.«

Als nicht-binäre Person fühlt sich Sasha oft nicht ernst genommen – vor

allemwegen der Behauptung, »nicht-binär zu sein, sei nur ein Trend«. Sasha

erklärt: »Ich merke manchmal, dass ich mich schäme, mich als non-binary

zu outen, weil ich denke: ›Das ist so peinlich.‹ Aber eigentlich beschreibt

es mich am besten: das, was ich erlebe, und das, was ich ablehne.« In trans

Räumen würden Personen umso ernster genommen, je mehr Leidensdruck

oder körperliche Transitionserfahrungen sie hätten. Sasha beschreibt als

Eindruck: »dass ich als Pseudo-trans-Person behandelt werde, die sich mit

diesem Begriff schmückt. Dann denk ich: Aber ich habe auch Leidensdruck

gehabt und habe transitioniert in einer gewissen Form.« In solchenMomen-

ten führe Sasha die eigene Mastektomie an, obwohl er_sie diesen Verweis

auf körperliche Transitionserfahrungen normativ finde. Auch Jovin suchte

lange nach dem eigenen Schmerz, der das Transsein legitimiert, und fühlt

sich in trans Räumen oft unwohl. Dort nehme sie_er Hierarchien wahr

»im Sinne von: ›Die Person weiß alles genau, weil die Person sich genau

definieren, verorten kann und weiß, was als nächstes kommt‹«.

Jovin spricht die Arbeit an, die nicht-binäre Personen alltäglich verrichteten,

die aber oft keine Effekte habe. Es reiche nicht aus, zu sagen, ich bin nicht-

binär; es brauche einen didaktischen Aufbau. Im Gegensatz dazu hatten

für Jovin »die Küchenabende etwas Unbeschwertes, weil sie diese Hierar-

chien nicht mitschleppten. – Was nicht heißt, dass es [zwischen uns] keine

Hierarchien gibt, die konnten wir aber schnell ausmachen und in einen

gesellschaftlichen Kontext einordnen. Das war ein privater, aber mega-

empowernder Austausch – und ein Experimentierraum –, der in klassischen

trans Selbsthilfegruppen niemals hätte stattfinden können: weil ich mich

niemals getraut hätte, all die Sachen, die ich mittlerweile revidiert habe,

auszusprechen. Alle Gedanken, die ich zu 95 Prozent revidiert habe – wenn

ich die nie hätte aussprechen können, hätte ich nie die Gedanken gefunden,

mit denen ich mich jetzt wohlfühle«. Auch Sasha denkt nun an all das, was

sie einst zueinander sagten, daran, wie sie experimentierten. Er_sie wendet

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 149

sich an Jovin: »Da würde ich vieles revidieren, und trotzdem – da bin ich mit

dir einverstanden – hat es mir viel gebracht, vielleicht diesen Umweg, den

ich jetzt revidiere, erfahren zu haben.«9

Sasha und Jovin wählen keine trans Gruppe, sondern den Küchentisch für

ihre gemeinsame Exploration von Geschlecht. Queere/feministische Theore-

tiker_innen und Aktivist_innen beschäftigen sich viel mit dem Ort der Küche

und des Küchentisches. Die Küche ist ein Ort, an dem Sorgearbeit geleis-

tet wird, er verweist auf unbezahlte oder unterbezahlte Sorgearbeit, die vor

allem von FLT-Personen10 geleistet wird. Unter dem Titel »Aufstand aus der

Küche« gab das Herausgeber_innenkollektiv Kitchen Politics 2012 Essays der fe-

ministisch-marxistischenTheoretikerin und Aktivistin Silvia Federici heraus.

Federici formuliert eine Kritik an der Abwertung von Reproduktionsarbeit im

Kapitalismus und plädiert für deren Politisierung und Kollektivierung (Fede-

rici 2012).11 Das Kollektiv Kitchen Politics »plant den Aufstand aus der Küche,

dem Schlafzimmer, dem Straßenstrich, der Fabrik, der Agentur, der Bürozel-

le, dem Bibliotheksplatz« (ebd.: 4). Sarah Ahmed beschreibt in ihrem Essay

»Feminist Killjoys« ihre Erfahrung als Feministin am (heteronormativen) Fa-

milientisch: Sie stört den Familienfrieden (Ahmed 2010). Ahmed schreibt:

»We begin with a table. Around this table, the family gathers, having polite

conversations, where only certain things can be brought up. Someone says

something you consider problematic. You arebecoming tense; it is becoming

tense. How hard to tell the difference between what is you and what is it!

[…] In speaking up or speaking out, you upset the situation. That you have

described what was said by another as a problemmeans you have created a

problem. You become the problem you create.« (Ebd.: 1)

Ahmedweist auch auf die Bedeutung feministischer Zusammenkünfte an Kü-

chentischen hin. Kollektive bestünden aus heterogenen Tischversammlungen

(Ahmed 2017: 6). Die Tischrunde steht in Ahmeds Analyse zum einen für hete-

ronormative familiäre Zwangsgemeinschaften, zum anderen ist sie eine Me-

tapher für feministische Gemeinschaftsbildung und für die Bedeutung von

Affekten für gesellschaftliche Veränderung.

9 Das Interview führte ich im März 2018.

10 FLT: FrauenLesbenTrans.

11 Silvia Federici warGründungsmitglied des International Feminist Collective, das die Kam-

pagne »Lohn für Hausarbeit« initiierte.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Care trans_formieren

Auch für Sasha und Jovin ist der Küchentisch ein Ort der Sorgearbeit.

Hier geht es jedoch nicht um klassische Hausarbeit, sondern um queere/trans

emotionale Arbeit und die Praktik des gemeinsamen Denkens. Die Sorgear-

beit, die Sasha und Jovin füreinander am Küchentisch leisten, ist eine Arbeit

an Gefühlen und für das eigeneWohlergehen. Sie schaffen sich einen eigenen

Denkraum für neue Sagbarkeiten und das Ausprobieren von Gesagtem. Sasha

und Jovin stellen ihre Küchenabende als Raum der Intimität und des gemein-

samen Denkens aktivistischen queer/feministischen und trans Räumen mit

ihren Regeln und Hierarchien gegenüber. Am Küchentisch geben sie sich ge-

genseitig Sicherheit und Anerkennung. Sie institutionalisieren den Ort des

Küchentisches für ihre Sorgearbeit, die gemeinsamen Abende haben einen

Namen, einen Ort und ein Thema. Auf diese Weise nehmen Sasha und Jovin

ihre nicht-binäre Sorgearbeit ernst und machen sie sichtbar.

Sasha und Jovin queeren den Küchentisch, indem sie ihn zum Ort

geschlechtlicher Exploration, der Auseinandersetzung mit ihren geschlecht-

lichen Verortungen und mit Hetero- und Transnormativität machen. Die

emotionale Arbeit, die sie füreinander leisten, scheint ausgeglichen. Für

sie ist Care eine Praktik des Miteinander-Denkens, wobei Umwege eine

wichtige Bedeutung haben. Interessant ist, dass das gemeinsame Denken

über Geschlecht in der Erzählung nicht am Schreibtisch stattfindet oder in

den Gender-Studies-Seminaren, die Sasha besucht, sondern in den gemein-

samen Nächten am Küchentisch. Den Küchentisch interpretiere ich als einen

Ort, der nicht auf den Tisch beschränkt ist, sondern als Kreuzungspunkt

verschiedener Räume.

Über das gemeinsame Miteinander-Sprechen und -Denken erschaffen

Sasha und Jovin eine andere geschlechtliche Wirklichkeit. Ihre Sorgearbeit

lässt sich als eine kollektive sorgende Theoriearbeit fassen, die unmittelbare

Auswirkungen auf die Möglichkeit hat, nicht-binär zu leben. Sie denken

gemeinsam über Geschlecht nach, um mehr nicht-binäres Wohlergehen

zu finden. Es geht um das konkrete Aussprechen und Ausprobieren von

geschlechtlichen Möglichkeiten, um zu schauen, wie diese sich anfühlen,

darin spielt auch die Arbeit mit Theorie eine Rolle.

Für Sasha und Jovin ist die gemeinsame Arbeit an den eigenen Gefühlen

besonders wichtig, um persönliche Geschlechterfragen zu klären. Sie ver-

fügen nicht über ähnliche biografische geschlechtliche Erfahrungen, Sasha

wurde bei der Geburt dem weiblichen Geschlecht zugewiesen, Jovin dem

männlichen. Sie besprechen ihre unterschiedliche geschlechtliche Sozialisa-

tion und wie die sich auf ihren Umgangmit Emotionen auswirkt; gemeinsam

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 151

versuchen sie Zweigeschlechtlichkeit zu dekonstruieren. Die Erlaubnis, sich

von der geschlechtlichen Zuweisung zu lösen, wird sozial vermittelt: Ich darf

Emotionen zulassen, weil die andere Person es darf. Sasha und Jovin sind

durch das gemeinsame Denken verbunden, und doch ist jede Person mit

eigenen Prozessen beschäftigt. Sie denken gemeinsam über ihre jeweilige

geschlechtliche Sozialisation und Zukunft nach und berühren dabei die Wur-

zeln der eigenen Existenz. Es wird eine tiefgehende Veränderung spürbar,

ein Sich-gegenseitig-Konfrontieren und eine kollektive Arbeit am Selbst.

Sasha und Jovin beschreiben es als schwierig, als nicht-binäre Personen

einen Raum für Fürsorge zu finden, da die eigene Geschlechtsidentität nicht

anerkannt oder da sie als Modetrend belächelt werde. Aufgrund der Trans-

normativität, die sie erleben – zum Beispiel die Normen des Leidensdrucks

und geschlechtsangleichender Körperveränderungen –, sind trans Räume für

sie keine Sorge-Räume. Stattdessen organisieren sie Care in einem kleineren

Rahmen, amKüchentisch, und heben die Bedeutung von Freund_innenschaft

zwischen trans Personen hervor, insbesondere bei der Bearbeitung verinner-

lichter Feindlichkeit gegen nicht-binäre Personen.

Sasha und Jovin verstehen Unterstützung nicht als eine Wegbegleitung

auf einem klar definierten Pfad – vielmehr ist die Richtung offen, und ein

Umweg kann zum Ziel werden. Sie treffen sich an einem Punkt, an dem sie

mit ähnlichen Fragen konfrontiert sind, und ziehen sich gemeinsam an den

Küchentisch zurück, wo sie einen Raum für geschlechtliche Selbstfindung

schaffen.

In ihren Erzählungen wird die Verwobenheit von Denken und Körper

greifbar: Sasha und Jovin denken über ihre eigenen Körper und Identitäten

nach. Kennzeichnend für ihre Care-Praxis ist, dass sie sich im Zuge ihrer

gemeinsamen Entwicklung von Ideen, Identitäten und Körpern so eng mit-

einander verbinden: Die Grenze zwischen ihren Körpern scheint fast zu ver-

schwinden, ihre Identitäten verweben sich. Dies lässt sich als sorgende nicht-

binäre Kollektivität bezeichnen, die im gemeinsamen Explorieren, Durch-

sprechen, Ausprobieren Neues möglich macht.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Care trans_formieren

5.3 »Deswegen brauchen wir Selbstsorge: weil die Gesellschaft
uns so wenig unterstützt.«
Sorgearbeit für nicht-binäres Wohlergehen

Kalle ist Anfang dreißig, hat Psychologie studiert und sich mit demWunsch

nach Vernetzung auf meinen Interviewaufruf gemeldet. Kalle lebt seit

einigen Monaten in Berlin und ist selbstständig in der Bildungsarbeit; ich

kennewhys12Workshops bereits, da ich zwei besuchte. Das Interview führen

wir bei mir zuhause und frühstücken dabei. Kalle spricht mit Bedacht und

achtsam, mir kommen meine Gedanken im Kontrast ungeordnet vor. Kalle

erzählt: »Ich bin Teil von einem Workshop-Kollektiv, in dem wir uns mit

Gefühlen und Kommunikation beschäftigen.«

Kalle hat durch das Coming-out als nicht-binär gemerkt, dass why intensiver

für sich selbst sorgen muss, um zurechtzukommen. Kalle führt dies auf spe-

zifische Herausforderungen zurück, die why als nicht-binäre Person erlebt:

Beziehungen veränderten sich mit dem Coming-out, und Kalle erlebte

Konflikte mit der Herkunftsfamilie. Belastend sei auch der »Umgang mit

Behörden, mit Ärzt_innen, wenn Wünsche da sind wie dieser: Ich möch-

te Hormone nehmen. Der Weg dorthin ist anstrengend.« Schwierig sei:

»unsichtbar sein, nicht ernst genommen werden, speziell als nicht-binäre

oder nicht-binäre trans Person, weil das für viele Leute kein Begriff ist.« Die

Spanne spezifiziert Kalle so: »gar nicht wahr- oder ernst genommen werden

bis hin zu ›Das ist was Komisches oder Merkwürdiges‹«. Die persönlich

größte Belastung ist der Verlust an Zugehörigkeit. In Räumen, in denen sich

Kalle früher wohlfühlte, fühlt why sich heute unwohl, beispielsweise wenn

es keine nicht-binäre Anrede gibt.

Dafür, mit diesen Herausforderungen umzugehen, spielt Selbstsorge für

Kalle eine wichtige Rolle. Unter Selbstsorge versteht why, »sich ernst zu

nehmen: Was sind meine Bedürfnisse, was sind meine Grenzen?« Hierbei

sei ein wichtiger Schritt, diese zu kommunizieren, in nahen und entfern-

teren Beziehungen. Am wichtigsten sei die Frage: »Wie komm ich mit mir

selbst in Kontakt, wie nehme ich wahr, was ich brauche? Wann nehme

ich wahr, dass ich erschöpft bin und zu viel gegeben habe?« Dies ist auch

eines der Hauptthemen in Kalles Workshops: gemeinsam an der eigenen

Wahrnehmung für sich selbst arbeiten.

 

12 Why ist Kalles Pronomen, eine kreative Neuschöpfung von Kalle.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 153

Kalle wendet sich an mich: »Was bedeutet Selbstsorge für dich?« – »Da

muss ich überlegen. Großartig, dass du die Frage mal an mich stellst! Ich

kann mit der Idee etwas anfangen, rauszufinden, wie es mir geht, was nicht

immer einfach ist; und Sachen zu machen, die Spaß machen.« Nachdem

Kalle mich mit dieser Frage ein wenig überrumpelt hat, unterhalten wir uns

über unser geteiltes Bedürfnis nach mehr Spaß. Kalle erklärt: »Ich denke

an Leichtigkeit, wenn du Spaß sagst. Ich habe neulich wieder verschiedene

Selbstempathie-Prozesse durchlaufen und gemerkt, dass mein Bedürfnis

nach Leichtigkeit gerade nicht erfüllt ist.« Kalle bietet mir an: »Ich könnte

mein Tagebuch holen; wenn du willst, kann ich dir Sachen vorlesen.« –

»Gerne.« Kalle verschwindet kurz und kommt mit dem Tagebuch zurück:

»Ich habe jeden Tag etwas geschrieben, Leichtigkeit ist ein Thema, das

mich beschäftigt hat. Als Strategien habe ich aufgeschrieben: bouldern

gehen; körperliche Bewegungen: ausschütteln, rumhampeln, rumhopsen;

singen – ist egal, ob es schief ist; Klavier spielen.« Zudem experimentierte

Kalle mit Musik in Hinblick auf ihren Einfluss auf die eigene Stimmung und

beobachtete Tiere im Park.

Wir unterhalten uns darüber, dass uns einige Hobbys aus unserer Jugend

nicht mehr zugänglich sind aufgrund von Heteronormativität. Kalle erzählt,

dass why einige Jahre Standardtanzkurse besuchte: »Ich komm vom Land,

da war das so – alle machen das.« Diese Räume seien von heteronormativer

Zweigeschlechtlichkeit geprägt gewesen. Als Kalle später in Belfast lebte,

lernte why irische Tänze: »Ich habe mich einfach in die Männerrolle bege-

ben. […] Ich habe viele Komplimente bekommen. Einmal hat eine Person

gesagt, ich sähe aus wie Leonardo DiCaprio. Das war mein Highlight.« Wir

lachen gemeinsam – wir sind wohl die Titanic-Generation, denke ich später.

Vor etwa einem Jahr habe why mit einer gleichaltrigen Freundin sogar

wieder Lego gespielt: »Das war großartig. Wir haben ein Schiff gebaut, und

irgendwann waren wir dann imWeltall. Da sind spannende Dinge passiert.

Das war wie ein guter Urlaub, weil mensch in eine andere Welt eintaucht,

sich Dinge ausdenkt: Dann kommen komischeMonster, vielleicht gibt es ein

Happy End. Das war schön.« Für Kalle haben solche Praktiken mit radikaler

Bedürfnisorientierung zu tun: »Wie kann ich mein Leben mehr meinen

Bedürfnissen entsprechend gestalten – was eher eine lustvolle Perspektive

auf Self-Care ist?« Kalle strebt an: »dass ich ein Gleichgewicht habe zwischen

Dingen, die mir Energie nehmen, und denen, die mir Energie geben.«

Kalle argumentiert, dass es gerade als nicht-binäre Person wichtig sei,

Selbstsorge zu praktizieren, um sich wohlzufühlen: »Gerade Personen, die

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Care trans_formieren

von Diskriminierung betroffen sind, bekommen vermittelt, dass sie weniger

wert sind oder nicht liebenswert. Deswegen brauchen wir Selbstsorge: weil

die Gesellschaft uns so wenig unterstützt und [uns wenig] wohlwollend

begegnet. Deswegen ist es wichtig, dass marginalisierte Personen sich

selbst wohlwollend begegnen.«

Kalle geht es neben Selbstsorge auch um das Thema Community-Care.

Why erklärt dazu: »Care findet die ganze Zeit statt, ist ungerecht verteilt

und unsichtbar für viele Leute. Dafür will ich Bewusstsein schaffen. Die

Ungleichbewertung zwischen produktiver und reproduktiver Arbeit auf-

zuheben, ist enorm wichtig, wenn wir eine andere Gesellschaft haben

wollen.« Es gelte, aufmerksam zu sein dafür, welche Tätigkeiten notwen-

dig sind, um ein Miteinander zu ermöglichen, und dafür, von wem diese

Arbeit geleistet wird. Für Kalle fällt unter Community-Care konkrete Sor-

gearbeit wie Pflege oder Kindererziehung, die Klärung von Konflikten

sowie emotionale Arbeit. Kalle bedauert, dass es an dem Thema bisher

eher wenig Interesse gebe. Why hofft: »Wenn Self-Care erst mal etabliert

ist, kommen wir vielleicht an den Punkt, dass wir sagen, Community-Care

ist auch wichtig.« Als Grund für das mangelnde Interesse führt Kalle an,

dass Selbstsorge, bei der das Individuum im Vordergrund stehe und nicht

die Frage, wie wir in Gemeinschaften Unterstützung organisieren können,

besser zu neoliberalen Diskursen passe. Zudem nähmen viele Menschen

nicht wahr, dass sie in Communitys lebten. Kalle selbst sieht sich als Teil

verschiedener Communitys. Zum Zeitpunkt des Interviews wohnt why in

einer funktionalen Wohngemeinschaft; auf meine Frage, ob dies eine Com-

munity sei, antwortet Kalle: »Das wäre eine kleine Gemeinschaft, wir sind

zu viert. Das nehme ich als verbindlichen Zusammenhang wahr. Für mich

ist Community größer, schließt mehr Menschen mit ein. Ich habe da so was

im Kopf wie Hausprojekte oder Politgruppen.« Kalle fühle sich zugehörig zu

einer queer/feministischen und trans Community. Die Workshops, die why

anbietet, sieht why auch »als Unterstützung oder Angebot für Menschen

aus diesen Communitys, um den Themen mehr Raum zu geben«.

Ich frage nach, welche Rolle virtuelle Räume für Kalle spielen. Kalle be-

zeichnet sich als nicht internetaffine Person. Why falle es schwer, Care und

Internet zusammenzubringen, da »Care und Unterstützung, füreinander

da sein, präsent sein so was Warmes« sei, »und das Internet kann das nicht

transportieren«. »Dass Menschen sich persönlich begegnen oder vielleicht

telefonieren, wo eine Stimme dabei ist«, das sei wichtig für Kalle, das

Internet sei für why weit weg. Care sei für why »total offline« – es sei denn,

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 155

es gehe tatsächlich nur online. Allerdings sei das Internet durchaus »ein

Informationsort und Ort, wo Erstkontakt oder Orga stattfinden«: »Hier sind

die Anlaufstellen, Veranstaltungen, diese und jene Gruppen gibt es«. Kalle

resümiert: »Aber Care kann ich mir da nicht vorstellen.«

Freund_innenschaften, so hebt Kalle hervor, dürften keine Bedingung

für Community-Care sein: »Es gibt Menschen, denen fällt es schwer, sich

in Freund_innenschaften reinzubegeben. Eine Freund_innenschaft sollte

keine Voraussetzung sein, um Unterstützung zu bekommen.« Kalle kennt

zudem das Gefühl, bereits viele freundschaftliche Beziehungen zu ha-

ben – und wenig Raum für neue: »Alles andere würde meine Kapazitäten

sprengen, auf wie viele Menschen ich mich einlassen kann und wie viele

Beziehungen ich pflegen kann.« Für Kalle hängen Community-Care und

Selbstsorge eng zusammen: »Für mich kann Community-Care nur funktio-

nieren, wenn ich Self-Care betreiben kann. Wenn ich meine Bedürfnisse

nicht kennenlernen kann, wenn ich nicht in mich hinein spüren kann, dann

wird Community-Care scheitern.« Für Kalle steht fest: »Ich kann nur dann für

andere da sein, wenn ich auch für mich da sein und meine eigenen Grenzen

spüren kann.« Community-Care ohne Selbstsorge birgt für Kalle die Gefahr,

ins Burn-out zu driften und sich zu erschöpfen. Wichtig sei, zu erkennen

und sich einzugestehen: »Ich kann nur soundsoviel geben – wenn ich gerade

Energie habe, Kapazitäten habe.«

In den trans Räumen, in denen Kalle sich bewegte, fand why es schwierig,

»die Stimmung auszuhalten«. Why habe sie nicht als »warme oder offene

Räume, sondern angstbesetzt« erlebt. Zudem gebe es die unrealistische

Erwartung, dort geschehe keine Diskriminierung; passiere dies doch, würde

es sehr hart beurteilt. Kalle spricht von einer »Atmosphäre der Anspan-

nung«. Dabei bestehe »einerseits der Wunsch, jetzt soll alles locker, leicht

sein, und wir sollen alle schnell miteinander ›connecten‹; andererseits: wir

kennen uns alle nicht, teilen gerade mal eine Positionierung«. Kalle glaubt,

dass in trans Räumen »viel Schmerz drinnen steckt, der aus der Gesellschaft

kommt, weil wir die ganze Zeit Cissexismus erfahren«.

Gleichzeitig sind für Kalle Räume, in denen geschlechtliche Vielfalt gelebt

wird, wichtig, Räume, in denen »achtsam mit Pronomen umgegangen wird

und geguckt wird: ›Wie heißt du heute und welches Pronomen möchtest

du heute verwenden?‹ […] Wo ich nicht den Druck habe, mich auf eine

bestimmte Art und Weise zu kleiden, zu verhalten oder ein bestimmtes

Geschlecht zu performen, um nicht hinterfragt zu werden in meiner Ge-

schlechtsidentität.« Zum Thema Pronomen in Workshops und bei Treffen

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Care trans_formieren

führt Kalle aus: »Wir erklären am Anfang von jedem Workshop, warum wir

eine Namens- und Pronomenrunde machen, wo das herkommt und warum

es gut ist, ein Pronomen zu sagen. Wenn während des Workshops falsche

Pronomen verwendet werden, dann ist es mir wichtig, das zu thematisie-

ren.«

Für die Zukunft wünscht sich Kalle, mit anderen nicht-binären Personen

über kollektive Care in Austausch zu kommen. Gerade in Berlin, wo so viele

von ihnen lebten, könnten sie einen solchen Austauschprozess intensivie-

ren: »Was ist für uns Community? […] Darüber zu sprechen, warum uns

das wichtig ist: Warum möchten wir das haben?« Kalle wünscht sich in

aktivistischen Räumen mehr Beschäftigung mit Fragen wie diesen: »Wie

wollen wir miteinander umgehen? Was brauchen wir voneinander, damit

wir uns miteinander wohlfühlen?« Kalle selbst möchte zudem weiterhin

Bildungsangebote zu Radical Softness umsetzen; hierbei gehe es darum,

Verletzlichkeit_en anzuerkennen.13 Nach dem Interview sitzen wir noch ein

bisschen zusammen, bis Kalle feststellt, dass whys Energie sich dem Ende

zuneigt. Kalle verabschiedet sich herzlich. Nach dem Interview werden wir

in Kontakt bleiben.14

Selbstsorge wurde für Kalle mit dem eigenen Coming-out wesentlich im Le-

ben.Why benennt spezifische Belastungen,mit denen nicht-binäre Personen

konfrontiert sind.Mit einer Belastung zu leben, kann bedeuten, eine Last mit

sich herumzutragen – was im Gegensatz zur Leichtigkeit steht, die sich Kal-

le wünscht. Belastung kann als Anforderung gefasst werden und als Stress.

Was macht man mit einer Belastung? Man kann sie aushalten, sie verkraften,

sich ihr direkt aussetzen oder versuchen, sie loszuwerden. Der Begriff Belas-

tung spricht die psychische und die körperliche Ebene an. Deutlich wird im

Interview, dass Kalle nach dem Coming-out als nicht-binär in einer binären

Gesellschaft einen erhöhten Bedarf an Selbstsorge hat. Selbstsorge bedeutet

für Kalle, mit sich selbst in Kontakt zu sein, Grenzen zu setzen und eigene

Bedürfnisse ernst zu nehmen. Auffallend ist, dass why dabei immer auch den

13 Auf seiner Homepage beschreibt das Bildungskollektiv das Workshopthema anhand

folgender Fragen: »wie wirkt es sich in deinem alltag oder in beziehungen aus, wenn

du eigene verletzlichkeit_enmehr annimmst und auch sogenannte unangenehme ge-

fühle zulässt? warum ist softness_sanftheit_weichheit eigentlich radikal? und wie be-

einflussen geschlechterrollen und andere gesellschaftliche machtverhältnisse unse-

ren zugang zu dieser?« (Life’s a beach 2017)

14 Das Interview führte ich im Januar 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 157

Punkt der Kommunikation von Bedürfnissen nennt; damit stellt why die re-

lationale Dimension von Selbstsorge ins Zentrum.

Für mich ist mein Tagebuch etwas Privates, das niemand außer mir in

die Hände kriegen soll. Kalle hingegen las mir eine Passage zu Selbstsorge-

strategien aus dem eigenen Tagebuch vor. Kalle hatte »Selbstempathie-

Prozesse« durchlaufen, wie why sagt; das klingt nach einem recht struktu-

rierten Prozess, das Tagebuch dient als dessen Dokumentation. Mir etwas

aus dem eigenen Tagebuch anzuvertrauen, um mir Werkzeuge an die Hand

zu geben für mehr Leichtigkeit, ist ein Akt der Care und der Intimität, Kalle

gibt Selbstsorgewissen weiter. Gewissermaßen nimmt das Interview dadurch

die Form einer gegenseitigen Beratung an.15

Kalle spricht von persönlichen »Strategien« für mehr Leichtigkeit. Was

bedeutet es, von Strategien zu sprechen? Der Duden definiert Strategie als

»genaue[n] Plan des eigenen Vorgehens, der dazu dient, ein militärisches,

politisches, psychologisches, wirtschaftliches o. ä. Ziel zu erreichen, und in

dem man diejenigen Faktoren, die in die eigene Aktion hineinspielen könn-

ten, von vornherein einzukalkulieren versucht«. Kalle leistet Arbeit am Selbst,

das Ziel ist mehr Leichtigkeit, und why schafft Wissen, um dieses Ziel zu

erreichen. Warum macht why das? – Wahrscheinlich aus einer Notlage her-

aus, wegen einer gedrückten Stimmung, und weil es eineMöglichkeit ist, sich

selbst zu helfen. Kalle erarbeitet und erprobt diese Strategien aber auch, um

sie in Workshops weiterzugeben; aus privaten Strategien wird öffentliches

Wissen.

Ersichtlich wird im Interviewmit Kalle, dass eine heteronormative Gesell-

schaft Selbstsorge für gender-nicht-konforme Menschen erschwert, da viele

Hobbys von Heteronormativität und Zweigeschlechtlichkeit geprägt sind. Al-

te Hobbys müssen unter Umständen aufgegeben werden. Kalle hat jedoch ei-

nen Weg gefunden, beim Tanzen – einem alten Hobby –mit Gender zu spie-

len und Gender-Nichtkonformität auszuleben. Auch spielen ist für Kalle eine

Möglichkeit, in eine andere Welt einzutauchen. Spielen steht im Gegensatz

zu Leistung. Es geht darum, Zeit mit Tätigkeiten zu verbringen, die nicht auf

Ziele bezogen sind und die es erlauben, eine andere Welt zu imaginieren. In

Kalles Erzählung sind Selbstsorge und Fantasie eng miteinander verknüpft.

Auch Judith Butler setzte sich mit den Potenzialen von Zukunftsentwürfen

15 Zur Praxis der Sorgenden Ethnographie und zu Forschung als gegenseitiger Beratung

siehe das Kapitel 2, »Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Care trans_formieren

auseinander und betont: »Possibility is not a luxury; it is as crucial as bread«

(Butler 2004: 60). Zur Rolle der Fantasie schreibt Butler:

»[F]antasy is part of the articulation of the possible; it moves us beyondwhat

ismerely actual and present into a realmof possibility, the not yet actualized

or the not actualizable … The critical promise of fantasy, when and where it

exists, is to challenge the contingent limits of whatwill andwill not be called

reality. Fantasy is what allows us to imagine ourselves and others otherwise;

it establishes the possible in excess of the real; it points elsewhere, andwhen

it is embodied, it brings the elsewhere home.« (Ebd.: 28f.)

Fantasie erlaubt, sich selbst anders in der Welt vorzustellen und andere Wel-

ten zu erschaffen. Im Interview mit Kalle sticht mir die Diskrepanz zwischen

dem artikulierten Bedürfnis nach Spaß und der Beschreibung von Szeneräu-

men als angespannt ins Auge. Kalle versucht, aus diesem Erleben heraus Räu-

me aufzubauen, die geschlechtliche Selbstbestimmung ermöglichen, ohne in

dieser Weise angespannt oder angstbesetzt zu sein.

Kalles Workshops, die ich besuchte, beschäftigen sich mit Radical

Softness. In der Workshopbeschreibung fragt das Kollektiv: »Warum ist soft-

ness_sanftheit_weichheit eigentlich radikal?« Ich frage mich: Wie lassen sich

Radikalität und Verletzlichkeit zusammenbringen? Radikal sein wird oft mit

Härte verbunden, damit, sich hart zu machen und eine Schutzmauer um sich

aufzubauen. Radikal sein bedeutet auch, an die Wurzel zu gehen und Dinge

grundlegend infrage zu stellen. Soft sein: sich verletzbar zeigen, weich blei-

ben, sich durchlässig zeigen, offen sein für Emotionen, Emotionen zulassen.

Verletzlichkeit spricht für mich die körperliche Ebene an: verwundbar sein

und Wunden zeigen. Es verknüpft die emotionale Ebene mit Verbindung

und Kontakt. Radikal verletzbar sein bedeutet: die Wurzeln der Wunden

und Verletzungen aufzuspüren, sich radikal in der eigenen Verletzbarkeit

zu zeigen, im Wissen darum, dass wir alle verletzbar sind. Der Ausdruck

Radical Softness, radikale Verletzlichkeit, hat eine geschlechtliche Dimen-

sion: Während radikal eher mit cis-männlichen Aktivisten in Verbindung

gebracht wird, ist Verletzlichkeit eher weiblich konnotiert. Radikal kann auch

mit Freiheit und Dekonstruktion in Verbindung gebracht werden. Softness,

Weichheit, wird mit Zärtlichkeit, Sanftheit und Behutsamkeit assoziiert; soft

ist Weichheit, ein Sound kann soft klingen. Radikal soft sein kann bedeuten:

gesellschaftlichen Problemen auf den Grund zu gehen, ohne dafür Härte zu

brauchen – auf eine sanfte Weise. In whys Workshops zu Radical Softness

regt Kalle durch die gemeinsame Beschäftigung mit Verletzlichkeit an, sich

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 159

über Sorgearbeit und Selbstsorge grundlegend Gedanken zu machen. Kalle

macht psychologisches Wissen für einen trans/queeren Kontext produktiv

und entwickelt eine lustvolle Perspektive auf Selbstsorge. Für Kalle hat

Community etwas mit Imagination zu tun, damit, sich eine Community

im Kopf vorzustellen, sich als Community wahrzunehmen. Warum ist das

wichtig? – Damit Verantwortung füreinander übernommen wird, damit sich

Menschen nicht allein fühlen, damit Verbindungen wahrgenommen werden

oder entstehen? Kalle versteht whys Workshops jedenfalls als Unterstützung

für queer/feministische Communitys.

Kalle übt sich in einem achtsamenUmgangmit den persönlichen Energie-

reserven. Erschöpfung ist in whys Erzählung ein im Körper verortbares und

spürbares Zeichen der Belastung und Überlastung. An Erschöpfung, so er-

klärt Kalle, zeige sich, dass man zu viel gegeben habe. Diesem Bild zufol-

ge hat man Energie und gibt sie nach außen. Wie wird Energie abgegeben?

Wird sie bewusst auf eine andere Person übertragen, oder geht sie in einer

cis-normativen Umwelt als Reibungsverlust verloren oder in diese über? Kal-

le stellt Energie als eine persönliche Ressource dar. Demnach hat man einen

bestimmten Vorrat an Energie auf Lager, wird zu viel abgegeben, erschöpft

sich der Vorrat. Kalle entwickelt Techniken dazu und gibt diese weiter, wie

Leute ihre Energielager wieder vollladen können. Kann Energie hier als Fä-

higkeit einer Person, Sorgearbeit zu verrichten, verstanden werden? Energie

zeigt an: Ich habe die Ressourcen, diese Arbeit, Care, zu verrichten; ist der

Energievorrat leer, brauche ich Ruhe und muss meine Akkus aufladen. Kalle

betont, dass Fürsorge für andere eine selbstsorgliche Arbeit an der eigenen

Haltung voraussetze. Interessant ist die Verbindung zwischen außen und in-

nen: Die Haltung, von der Kalle spricht, wird im Inneren entwickelt, sie zeigt

sich körperlich, und sie wird nach außen getragen. Kalle fasst Selbstsorge

als Voraussetzung für Fürsorge; somit steht nicht-binäre Care, wie why sie

denkt und umsetzt, einer neoliberalen Konzeption von Selbstsorge als Selbst-

optimierung entgegen.

5.4 Begleitender Austausch, Transitionszuarbeit
und Trans-Sibling-Care als Geschlechterarbeit

Noa holt mich am Bahnhof einer westdeutschen Universitätsstadt ab. Ich

werde Noa heute interviewen und bin übers Wochenende in Noas WG

untergebracht. Ich habe Noa vor einigen Monaten bei einem bundesweiten

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Care trans_formieren

trans Vernetzungstreffen kennengelernt und für ein Interview angefragt.

Noa arbeitet in einer trans Beratungsstelle und ist im nicht-binären Ak-

tivismus aktiv. Zuhause angekommen macht Noa uns einen Kaffee. Wir

setzen uns auf die Wohnzimmercouch und legen direkt los, da xier16 in

zwei Stunden an einer Telefonkonferenz teilnehmen will. Noa beschäftigt

sich seit Jahren mit queerer Sorgearbeit, theoretisch und praktisch. Xier be-

richtet: »Ich habe viel Unterstützungsarbeit in meinem Freund_innenkreis

gemacht. Seit sieben Jahren sind immer wieder Leute transitioniert, oft tra-

ditionell: Coming-out, Therapie, Hormone, Personenstandsänderung und

OPs. Ich habe Leute dabei begleitet: Partner_innen, Mitbewohner_innen,

Freund_innen und Co-Aktivist_innen, oft mehrere gleichzeitig. Da habe ich

die Möglichkeiten, Unmöglichkeiten und Herausforderungen mitbekom-

men.«

Xiers Erfahrungen des trans Carings erläutert Noa anhand zweier Beispie-

le. Bei der einen Care-Erfahrung »war ich beobachtende Person, die viel

zugehört hat. Ich erinnere mich an Tee trinken auf der Couch und glaub

nicht, dass ich viel gesagt hab oder Tipps gegeben habe«. Transsein war

damals in der Beziehung selten Thema. Noa betont: »Dawar Connection, In-

Beziehung-Sein während dieses Prozesses. […] Es war keine Einbahnstraße

– ›oh, mir geht es gut, und ich unterstütze die Person, der es schlecht geht‹.

Ich war mit eigenen Prozessen beschäftigt und habe mich mit Geschlecht-

lichkeit auseinandergesetzt; nicht auf der Ich-bin-trans-Ebene, sondern:

›Warum ist Geschlecht überhaupt eine Kategorie?‹ Ich bin mir bewusst

geworden, wie mich das einschränkt. […] Das war begleitender Austausch in

beide Richtungen.«

Die andere Care-Erfahrung beschreibt Noa als Zuarbeit zu einer Transition:

»Das war ein intensiver Prozess: Coming-out, da war ich nah, und bei der

Namensfindung, erster Termin, erste Informationsveranstaltung zu Trans.«

Noa erzählt, dass xiers damaliger Partner bereits im Alter von 13 Jahren

zum Arzt gegangen sei und sich dort Unterstützung erhofft habe; ihm sei

damals gesagt worden, er könne keine Geschlechtsangleichung machen.

»Doch, das geht ja wohl!«, habe Noa zu xiers Partner gesagt und ihn mehr

als zwei Jahre bis zum ersten Testo-Shot17 unterstützend begleitet. Diese

Care-Erfahrung empfand Noa als einseitig: »Als klar war, ich bin auch trans,

hat er versucht, mich in eine trans Männerrolle zu drängen. Das war aber

16 Xier ist das Pronomen von Noa.

17 Testo-Shot: Testosteron Injektion.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 161

nicht ich. Ich habe von ihm keine Unterstützung bekommen.« Noa hatte

das Gefühl, »Zuarbeitx für seine Transition« zu sein. Wenn xier selbst in

einer Krise gewesen sei, habe er vorgeschlagen: »Warum nimmst du keine

Hormone?« Noa beschreibt diese Erfahrung als eine »Nichtunterstützung«,

die mit viel Schmerz verbunden gewesen sei.

Aufgrund dieser herausfordernden Care-Erfahrung entstand bei Noa der

Wunsch, Sorgearbeit kollektiver zu gestalten – »damit es keine Alleingänge

sind, wo Leute zuhause zusammenbrechen, wegen Gewalterfahrungen mit

Psychiatern, Therapeutinnen, im Krankenhaus oder im Genderteam«. Noa

entwickelte die Idee der Trans-Siblinghood: »im Sinne der Vergeschwiste-

rung mit einer Erfahrung, in dem Bewusstsein, dass Geschwister dieselbe

Erfahrung machen und trotzdem ein unterschiedliches Erleben davon

haben. […] Die meisten trans Leute, die Support suchen in Institutionen,

erfahren Stigmatisierung; aber die Erfahrung und das Erleben sind unter-

schiedlich.« Noa versteht sich »als Sibling aller trans Personen – aus dem

ganzen Spektrum«. Trans ist für xier ein erfahrungsbasierter Begriff und

keine Identitätskategorie. Laut Noa gibt es geteilte trans Erfahrungen, zum

Beispiel Pathologisierung, Gatekeeping, Selbsthass und Unsichtbarkeit; die

Wege binärer und nicht-binärer trans Personen trennten sich, wenn es um

Fragen der Transition gehe. Das Konzept Trans-Siblinghood ist für Noa von

Nichtauserwähltheit geprägt; sein Potenzial liege in der Entscheidung für

gegenseitige Verantwortung und darin, dass es über Freund_innenschaften

und Liebesbeziehungen hinausweise.

Xier erinnert sich an den Moment, in dem xier zum ersten Mal eine Person

traf, die nicht-binäre Pronomen für sich verwendete: »Das war der Raum-

öffner für mich, um überhaupt zu existieren. Da hat die Unterstützung

angefangen, durch die ich existiere: ›So – und das ist mein Pronomen‹

[…].« Xier resümiert: »Alles, was ich über mich gelernt habe, habe ich von

dieser Person gelernt.« Seit dem Coming-out und der Mastektomie sei

Noa verstärkt von Diskriminierung betroffen: »Ich irritiere Leute krass. Bei

trans Männern ist die Mastek oft das finale Etwas, das noch fehlt, um das

tausendprozentige Passing im Alltag zu haben. Für mich war die Mastek der

Akt, den ich für mich gebraucht hab und gefeiert hab, der aber im Außen

krassen Scheiß produziert, immer wieder.«

Im vergangenen Jahr organisierte Noa ein Wochenende für nicht-binäre

Personen: »Die Motivation dahinter war Self-Care. Es war ein egoistisches

Unterfangen im positiven Sinne, ich dachte: Ich brauche den Raum, viel-

leicht gibt es Leute, die brauchen den auch. Es stellte sich raus, fünf Leute

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Care trans_formieren

brauchten den Raum auch und hatten Lust, mitzugestalten.« 44 Personen

nahmen an dem zweitägigen Camp teil. Für Noa war es ein Raum der

Selbstsorge und der Care: »Ich kann mich an wenige Momente in meinem

Leben erinnern, in denen es so ruhig war. – Ich sage das, obwohl ich eine

von fünf Personen war, die eine zweitägige Veranstaltung organisiert haben

für 44 Leute, die sich noch nie gesehen hatten. […] Trotzdem kann ich sagen,

ich war selten so entspannt. Ich glaube, das hat damit zu tun, dass es diese

Räume für uns so gut wie nie gibt. […] Allein dieses Existieren des Ortes und

der Menschen an diesem Ort war eine intensive Erfahrung des Gehalten-

seins: in einemNetz gehalten werden, ein Co-Gehaltensein.« Noa habe dort

realisiert, »wie Strukturen sich auswirken und wie viele Arten von Self-Care

weggefallen sind, weil ich meine Wände nicht hoch haben musste wegen

dem Misgendert-Werden. Ich musste nicht überlegen, wie Leute mich an-

gucken oder ob sie denken, ich sei, weil ich einen Rock anhätte, doch nicht

nicht-binär. […] Das hat dazu geführt, dass Self-Care, die normalerweise

nötig ist und mit einem unendlichen Energieaufwand verbunden ist, nicht

nötig war.«

Selbstsorge ist für Noa eine alltägliche Herausforderung. Xier kritisiert

Aufrufe zur Selbstsorge und ebenso die Frage: »Machst du Selbstsorge?«

Xier führt aus: »Ich find diese Frage höhnisch und möchte zurücklachen –

manche von uns hatten das nicht als Lernsubstanz in ihrer Biographie.«

Insbesondere für trans Personen sei der Zugang zu Selbstsorge oft verstellt.

Es gebe die Vorstellung, jede Person könne sich um sich selbst kümmern,

sie müsse es nur wollen oder tun – »am besten mit Ideen, wie das aussieht:

Netflix gucken, shoppen gehen oder so«. Noa wünscht sich, dass queere

und trans Communitys sich kritisch mit Selbstsorge auseinandersetzen und

damit, welche Norm sie setzen: »Für manche Menschen ist Sich-um-sich-

selbst-Kümmern nicht der Schritt, bei dem sie gerade sind. Vielleicht sind

sie beim Schritt, zu überleben oder im Alltag nicht zusammenzubrechen.«

Noa findet den Diskurs um Selbstsorge individualisierend: »Als ob Self-Care

mir helfen könnte gegen die Gewalt, die mir im Alltag widerfährt! Das

macht die Gewalt nicht weg, sondern ermöglicht ein längeres Überleben

oder ein längeres Funktionieren. Es nimmt den Fokus weg von der Struktur,

der ich unterliege.«

Noa wünscht sich Unterstützung, die nicht auf Gegenleistung basiert. Idea-

lerweise ist Care für xier ein Geschenk, das konditionslos gegeben wird.

Herausfordernd in trans Sorgebeziehungen ist für Noa, mit der Schwere der

Erfahrungen umzugehen. Xier erklärt dazu: »Wenn Leute, die schlimme Er-

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 163

fahrungen im Alltag machen, zusammenkommen, potenziert sich das erst

mal.« Empowernd sei es trotzdem, weil es von der Individualisierung weg-

führe und Strukturen sichtbar mache: »weil da Leute sitzen, die auch blöd

angeguckt werden.« Noa resümiert: »Trotzdem find ich das herausfordernd:

Co-Schmerz. Wenn eine Person erzählt – wenn es um Outing geht – und

ich das übersetzen kann in eine eigene Erfahrung, dann fühle ich mit auf

einer intensiven Ebene – nicht im Sinne ›Das tut mir leid für dich‹, sondern:

›Ahhhh, aua, das tut mir auch weh!‹ Das finde ich herausfordernd, einen

Umgang damit zu finden und zu üben: Das ist nicht mir passiert – auch

wenn das Potenzial, das Wissen mitschwingt, dass es mir auch passieren

könnte.« Beim eigenen Aktivismus möchte Noa in Zukunft einen Fokus auf

Empowerment legen: »Was ist das Schöne am Transsein? Gerade Personen,

denen Hass entgegenschlägt, sollten sich diese Frage öfter stellen.«18

Noa erzählt mir xiers Care-Biographie verwoben in xiers Auseinanderset-

zung mit Geschlecht. Dabei hat Noa Erfahrungen des Umsorgt-Werdens

ebenso vor Augen wie Erfahrungen des Sorgens sowie des Nicht-unterstützt-

Werdens. Noa differenziert zwischen verschiedenen Rollen, die xier in

Sorgebeziehungen einnimmt oder eingenommen hat, und spricht Momen-

te an, in denen keine Grenze zwischen Umsorgen und Umsorgt-Werden

gezogen werden konnte. Anhand zweier Beziehungen zeigt xier auf, wie un-

terschiedlich sich Sorgekonstellationen gestalten können. Den Care-Prozess

in der einen Beziehung beschreibt Noa als begleitenden Austausch, die Rollen

als fließend; in der anderen sieht xier xiers Rolle darin, Zuarbeit zur Tran-

sition zu leisten. Deutlich wird, dass Care als geschlechtliche Sorgearbeit

ein intersubjektiver Prozess ist, der idealerweise für die begleitete wie die

begleitende Person Auseinandersetzungen mit der eigenen Entwicklung und

Verortung ermöglicht. Jane Ward (2011) beschreibt die geschlechtliche Arbeit,

die nahe stehende Personen für trans Personen bei einer Transition leisten,

als überwiegend anstrengend und einseitig. In Noas Erzählung wird nun

greifbar, dass die Begleitung von trans Personen auch eine Möglichkeit sein

kann, sich mit möglichen Wünschen nach geschlechtlichen Veränderungen

auseinanderzusetzen und Zugang zu Geschlechterwissen zu erhalten. Kon-

trastierend zu jenen Forschungspartner_innen, die eine solche Begleitung als

Dienstleistung anbieten, mag dies vor allem für Personen der Fall sein, die

bisher noch keinen Zugang zu diesem Wissen hatten.

18 Das Interview führte ich im Juni 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Care trans_formieren

Die Zuarbeit zu einer Transition bezeichnet Noa als einseitige Arbeit; zu-

dem wurde xier in diesem Beziehungskontext in eine binäre Rolle gezwängt.

Diese Dynamik der Zuarbeit in Trans-Care stellt auch Jane Ward heraus, al-

lerdings bezogen auf Sorgearbeit, die von cis Femmes geleistet wird (Ward

2011). Das Interview mit Noa zeigt, dass sich eine ähnliche Rollendynamik

auch zwischen trans Personen entwickeln kann. Ich argumentiere, dass da-

bei Transnormativität eine zentrale Rolle spielt, also die Annahme eines richti-

genWeges, zu transitionieren. So wurden Noa von xiers ehemaligem Partner

Hormone als Lösung für mehr Wohlbefinden und eine trans männliche Po-

sition als logisch präsentiert. Auch in Beziehungen zwischen trans Personen

kann Transnormativität also dazu führen, dass Care fehlt oder einseitig ist,

etwawenn nicht-binäre Perspektiven als nicht-legitim gelten. In einigen trans

Communities gibt es eine traditionelle Vorstellung von Transition, die an den

Konzepten desmedizinisch-psychologischen Komplexes orientiert ist, andere

Formen bleibenmarginalisiert. Noas Erfahrung der Nichtunterstützung wird

als eine schmerzhafte spürbar. Fürsorge in trans Räumen und Beziehungen

kann also neben der so oft als positiv beschrieben Erfahrung gegenseitiger

Für_Sorge auch eine des Ausgenutzt-Werdens sein.

Aufgrund dieser Erfahrung machte Noa es sich zur Aufgabe, trans und

nicht-binäre Fürsorge zu kollektivieren. Noa stellte fest, dass binäre trans

Räume für nicht-binäre Personen oft keine sorgenden Räume seien – und

machte sich daran, nicht-binäre Räume aufzubauen. Xier organisierte ein

Wochenende für nicht-binäre Personen, das auch mehrere andere Inter-

viewpartner_innen erwähnen haben. Noa beschreibt dieses Wochenende als

Care-Ort und Ort der Ruhe.Während dieser zwei Tage fiel die Notwendigkeit

der Selbstsorge für xier weg.Wie bei anderen Initiator_innen ehrenamtlicher

trans Projekte entstand auch Noas Initiative aus einem Selbstsorgewunsch

heraus. Für sich selbst zu sorgen, bedeutet hier, Räume für Menschen zu

organisieren, die jenseits der Zweigeschlechtlichkeit leben.

Herausfordernd, aber auch ermächtigend ist für Noa,mit der Schwere der

Erfahrungen umzugehen, über die in Care-Räumen gesprochen wird. »Co-

Schmerz« nennt Noa die kollektive Schwere und Schmerzhaftigkeit dieser Er-

fahrungen. Noa strebt eine Politisierung von Selbstsorge an. Denn xier zufol-

ge fällt ein Großteil der Selbstsorge, die trans Personen verrichten müssen,

aufgrund heteronormativer und cis-normativer Strukturen an. Noa macht

zudem deutlich: Selbstsorge kann Gewalt nicht verhindern, sondern ermög-

licht »nur« ein längeres Überleben. Xier fasst Selbstsorge als notwendige Be-

dingung, um sich um andere zu kümmern.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 165

Noa plädiert für das Sorge-Modell Trans-Siblinghood. Die Wortschöp-

fung Siblinghood knüpft an den feministischen Begriff Sisterhood an, der auf

Solidarität und Für_Sorge in feministischen und rassismuskritischen Räu-

men anspielt. Siblinghood ist wie Sisterhood ein familiärer Begriff, der aber

weniger binär gegendert ist. Trans Vergeschwisterung, wie Noa sie versteht,

legt eine geteilte Erfahrung nahe, die aber unterschiedlich erlebt wird, und

zugleich eine Verbundenheit, die im Unterschied zu Freund_innenschaften

nicht gewählt wird.

Neben geteilten Erfahrungen deutet Noas Modell also auch die Unter-

schiedlichkeit im Erleben an und verweist damit auf Praktiken der Solidarität

trotz Differenzen. In xiers Siblinghood-Ansatz zeigt sich Noas Wunsch nach

sehr verbindlichen Sorgebeziehungen und nach Verantwortungsübernahme.

Ich würde trans Vergeschwisterung als eine bestimmte Praktik verstehen,

Care-Räume in trans und nicht-binären Communitys aufzubauen und mit

Differenzen umzugehen.19

Für Noa trennen sich die Wege binärer und nicht-binärer Personen bei

der Frage der Transition. Der Queertheoretiker Paul B. Preciado bezeichnet

den Prozess der Transition als einenWartesaal zwischen zwei exklusiven Vor-

und Darstellungssystemen:

»›Transition‹ nennt man den Prozess, der im Zuge eines medizinisch-recht-

lichen Verfahrens der Geschlechtsneuzuweisung oder -angleichung von der

Weiblichkeit zurMännlichkeit (oder umgekehrt) führen soll. ›Je suis en train

de faire ma transition‹, ›Ich bin mitten in meiner Transition‹, sagt man für

gewöhnlich. Solche Äußerungen suchen die Transformation eines Zustands

in einen anderen zu beschreiben und betonen zugleich den temporären, al-

so vorläufigen Charakter des Vorgangs. Der Prozess der Transition meint in-

des nicht denÜbergang von derWeiblichkeit zurMännlichkeit (diese beiden

Gender sind keine ontologischen, sondern nur biopolitische und performa-

tive Größen), sondern vielmehr den Übergang von einemApparat derWahr-

heitsproduktion zu einem anderen.« (Preciado 2020: 226 f.)

Inwiefern können sichWege beim Prozess der Transition trennen? Meint Noa

damit, dass die einen den Weg bis zum normativ vorgesehenen Ende gehen,

während nicht-binäre Personen eher ihren eigenen Weg gehen? Wahrschein-

lich gründet xiers Aussage auf der Erfahrung, die Preciado folgendermaßen

19 Zu Debatten um Vergeschwisterung in lesbischen und schwulen Räumen siehe Kath

Westons Studie »Families We Choose: Lesbians, Gays, Kinship« (1997).

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Care trans_formieren

beschreibt: die »Grenzen der sozialen Erkennbarkeit überschritten« haben

(Preciado 2020: 225). Dies spiegelt sich in den (Alltags-)Erfahrungen, die Noa

anspricht, wider. So bezahlte Noa xiers Mastektomie selbst und organisier-

te sie jenseits der regulären Abläufe. Xiers Testosteronspiegel erhöhte Noa

(zum Zeitpunkt des Interviews) nicht – bei den meisten Krankenkassen ei-

ne Voraussetzung für eine Mastektomie – und irritierte mit dieser Form der

Verkörperung sowohl cis als auch trans Personen.

5.5 Zusammenfassung

In diesem Kapitel wurde ersichtlich, dass sich nicht-binäre trans Aktivist_in-

nen tiefgehendmit denThemen Selbstsorge und Fürsorge undmit deren Ver-

wobenheit auseinandersetzen. Trans Personen, insbesondere sich als nicht-

binär verortende, haben einen erhöhten Bedarf an Selbstsorge: aufgrund von

Diskriminierung und Effekten der zweigeschlechtlichen Gewalt, die sie be-

wältigen und mit denen sie umgehen müssen. Meine Interviewpartner_in-

nen sehen Selbstsorge als Voraussetzung dafür an, Fürsorge für andere Leute

leisten zu können. Denn es kostet, in den Worten Paul B. Preciados, im All-

tag viel Energie, die »Grenzen der sozialen Erkennbarkeit überschritten« zu

haben (Preciado 2020: 225). Meine Interviewpartner_innen beschreiben ihre

Erfahrung, als nicht-binäre Personen durch die Welt zu gehen, als geprägt

von Unsichtbarkeit oder Nicht-ernst-genommen-Werden einerseits, von ex-

tremer Sichtbarkeit – beispielsweise bei einer Körperveränderung, die trans-

normativen Bildern nicht entspricht – andererseits.

Da es kaum Vorbilder für nicht-binäre Fürsorge und Selbstsorge gibt,

ist Kreativität gefragt. Meine Interviewpartner_innen entwerfen neue Pro-

nomen, eigene Begriffe, die ihre Sorgebeziehungen und -praktiken beschrei-

ben.Nicht-binäre Sorgearbeit,Wissensproduktion undTheoriearbeit sind so-

mit gewissermaßen zwangsläufig miteinander verbunden. Die Anthropolo-

gin María Puig de la Bellacasa (2012) zeigt in ihrem Artikel »›Nothing Comes

Without Its World‹: Thinking With Care« die Verbindung zwischen Care und

kollektivem Denken auf: Beziehungen des Denkens und Wissens benötigten

Care (de la Bellacasa 2012: 198). Ich argumentiere, dass dies nicht nur für die

akademische Wissensproduktion gilt: Auch in sozialen Bewegungen werden

Care-Theorien kollektiv entwickelt, wie sich im Feld des nicht-binären Akti-

vismus zeigt, und werden Formen der »epistemic love« (ebd.: 207) praktiziert.

Am deutlichsten wird dies in der Sorgebeziehung von Sasha und Jovin und in

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 167

ihrer Praktik des gemeinsam Denkens. Bellacasa plädiert für eine nicht nos-

talgische Perspektive auf Care: »Caring or being cared for is not necessarily

rewarding und comforting« (ebd.: 199). Auch dies wird in den Erzählungen

von Sasha und Jovin greifbar: Deren gegenseitige Sorge füreinander, die auch

eine Beschäftigung mit geschlechtlicher Identität ist, war zuweilen konfron-

tativ und schmerzhaft. Noa entwickelt aus schmerzhaften Care-Erfahrungen

das theoretische Konzept Trans-Siblinghood, trans Vergeschwisterung. Dies

lässt sich als »thinking with care«, als eine Wissensproduktion, die auf Ca-

re basiert, verstehen (ebd.: 203). Bellacasa wünscht sich Aufmerksamkeit für

den Aufwand, den es braucht, um Beziehungen kollektiver und verantwor-

tungsvoller Wissensproduktion aufzubauen (ebd.: 205).20

Meine Interviewpartner_innen nehmen Sorgebeziehungen in trans Räu-

men ambivalent wahr. Für Sasha, Jovin und Kalle sind trans Räume geprägt

von Anspannungen und normativen Vorstellungen davon, wie man »richtig

trans« sei. Deshalb machten sie sich auf die Suche nach eigenen Fürsorge-

räumen, jenseits der Normen der trans Szene und der Gesamtgesellschaft.

Sasha und Jovin denken zusammen am Küchentisch, um sich gemeinsam

und auf Umwegen Fragen des Geschlechts zu nähern,möglichst frei von Nor-

men und Vorannahmen. Kalle versucht in whys Bildungskollektiv, neue trans

und queer/feministische Fürsorgeräume aufzubauen, die von Leichtigkeit

und etablierten Strategien der Selbstsorge geprägt sind. Für Mio und Noa

sind nicht-binärer und trans Aktivismus wichtige Räume der Selbst- und

Fürsorge, sei es, um sich mit eigenen geschlechtlichen Fragen zu beschäf-

tigen, sei es aufgrund der Verbundenheit und verbindlichen Fürsorge, die

dort geleistet wird. Für sie ist es gerade wichtig, trans/nicht-binäre/queere

Fürsorge jenseits heimischer Küchentische und Freund_innenschaften zu

organisieren.

Auffallend abwesend ist die Frage von Ökonomie und Klasse und ande-

ren Differenzkategorien in den Interviews, gerade im Vergleich zu vorheri-

gen Kapiteln. Dies führe ich auf das vergleichsweise hohe Maß an kulturel-

lem, ökonomischem und sozialem Kapital der Aktivist_innen zurück. S. Bear

Bergman und Meg-John Barker weisen darauf hin, dass dies insbesondere

bei jenen nicht-binären Aktivist_innen der Fall ist, die öffentlich und im Ar-

beitskontext »out« leben können (Bergman/Barker 2017: 38). Dies bestätigen

meine Interviews tendenziell, allerdings lebt auch Madeleine out als nicht-

20 Diese Frage diskutiere ich in Bezug auf meine eigeneWissensproduktion im Kapitel 2,

»Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Care trans_formieren

binär, trotz ihrer prekären Umstände.21 Die Beobachtung von Bergman und

Barker lassen sich für jene Aktivist_innen, die am sichtbarsten im trans Akti-

vismus sind, durchaus bestätigen. In der Folge seien, so Bergman und Barker,

nicht-binäre Räume oft relativ homogen:

»This can mean that the main visible non-binary people end up being

wealthy, highly educated, middle-class, white, often masculine-of-centre,

and not visibly disabled. Coupled with the limited young, white, thin image

of androgyny provided by the fashion industry, this can mean that non-

binary people who do not fit this mould feel excluded from communities

and that young people are presented with a very limited sense of what their

options might be as a non-binary person – or whether this is even open to

them.« (Ebd.: 38)

Im folgenden Kapitel geht es um die Verbindung zwischen Zukunftsentwür-

fen und Trans-Care; dabei werde ich mich kritisch mit jenem Narrativ be-

schäftigen, das nicht-binäre Praktiken in die Zukunft, binäre in die Vergan-

genheit projiziert.

21 Vergleiche Kapitel 3, »›Da wirst du von mir eine ganz andere Geschichte hören.‹ Trans

Prekarität, Klasse und Care«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006 - am 13.02.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

