
Pazifismus oder Ethik als soziale Bewegung 
Gertrud Brücher*

Abstract: In the course of the levelling of modern distinction, society loses central categories of monitoring and evaluation. The 
supposedly modern thinking manifests itself as mere transitional semantic. These semantics do not show which peace-ethical 
aspects are compliant with a fully developed functional pattern of differentiation. Augustinus determines peace (as tranquility 
of order) in its significance for a hierarchical society as well as Kant with his idea of legal concord outlines the time of transition 
from hierarchic to functional differentiation. These peace concepts clearly show us what is missing today: a peace ethics that 
is corresponding to a functional differentiated world society. Since preferable ethics cannot base itself on a definition of peace 
that stands for a democratically legitimated power, pacifism as a peace movement has become obsolete. In conclusion, pacifism 
as countervailing power is suspended, but as ethics it is pioneering. 

Keywords: Pacifism, ethics, war, peace
Pazifismus, Ethik, Krieg, Frieden

1.	Einleitung

In diesem Beitrag wird es um Fragen der Typologie und 
der Funktion des Pazifismus gehen, nicht um Fragen 
bevorzugter Wirkungen. Ein solcher Fokus umgeht 

den üblichen Konsequenzialismus, wie er sich bei allen 
abendländischen Spielarten des Pazifismus findet. Gemeint 
ist damit eine philosophische Orientierung, die in den 
Wirkungen des Handelns das entscheidende Kriterium 
ethischer Bewertung ausmacht. Abgelehnt wird die Institution 

Krieg demnach als eine in ihren Konsequenzen höchst 
problematische Methode des Konfliktaustrags, von dem 
überdies angenommen wird, er lasse sich durch funktional 
äquivalente nichtgewaltsame Methoden ersetzen.

In diesem Punkt kommt der Widerspruch heute mitunter wie­
der von Seiten eines Bellizismus, der in kriegsbedingten ge­
sellschaftlichen Umwälzungen ein Moment des historischen 
Fortschritts erblickt. Kriege und Bürgerkriege erscheinen hier 
als Ausscheidungskämpfe auf dem langen Weg zum finalen 
Frieden stiftenden Weltgewaltmonopol, zur Weltzivilgesell­
schaft und zur Weltbürgerrechtsgesellschaft. Häufiger noch 
kommt der Einspruch jedoch von einer Position, die zivil-mi­

S+F Sicherheit und Frieden
Security and Peace

2013
31. Jahrgang
S. 119–190

Herausgeber

Prof. Dr. Michael Brzoska, 
Institut für Friedensforschung 
und Sicherheitspolitik an der 
Universität Hamburg (IFSH)

Dr. Walter E. Feichtinger, 
Landesverteidigungsakademie, 
Institut für Friedenssicherung 
und Konfliktmanagement, Wien

Dr. Volker Franke, Kennesaw 
State University, Kennesaw, 
Georgia (USA)

Prof. Dr. Hans J.Giessmann, 
Executive Director der Berghof 
Foundation, Berlin

Prof. Dr. Heiner Hänggi, 
Genfer Zentrum für die 
demokratische Kontrolle der 
Streitkräfte (DCAF), Genf

Dr. Sabine Jaberg, Führungs-
akademie der Bundeswehr, 
Hamburg

Dr. Axel Krohn, Führungs-
akademie der Bundeswehr, 
Hamburg

Dr. Patricia Schneider, IFSH

Schriftleitung

Prof. Dr. Michael Brzoska

Redaktion

Dr. Martin Kahl (V.i.S.d.P.), IFSH
Dr. Regina Heller

Dr. Sybille Reinke de Buitrago
Susanne Bund

Beirat

Prof. Dr. Alyson J.K. Bailes,  
University of Iceland, Reykjavik

Dr. Detlef Bald, München

Prof. Dr. Susanne Buckley- 
Zistel, Universität Marburg

Alain Deletroz, Vizepräsident 
International Crisis Group

Prof. Dr. Pál Dunay, Genfer Zen-
trum für Sicherheitspolitik (GCSP)

Prof. Dr. Susanne Feske,  
Universität Münster

Prof. Dr. Heinz Gärtner,  
Universität Wien

Prof. Dr. Laurent Götschel, 
Universität Basel

Prof. Dr. Anton Grizold,  
Universität Ljubljana

PD Dr. Hans-Joachim Heintze, 
Ruhr-Universität Bochum

Prof. Dr. Charles A. Kup-
chan, Georgetown University, 
Washington, D.C.

Dr. Jocelyn Mawdsley,  
Newcastle University

Dr. Anja Seibert-Fohr,  
MPI Heidelberg

Dr. Marianne Wade,  
MPI Freiburg

T H E M E NSCHW     E R P UNK   T

*	 Dr. Gertrud Brücher ist Privatdozentin am Philosophischen Institut und am 
Zentrum für Konfliktforschung der Philipps-Universität Marburg.

3

S+F (31. Jg.)  3/2013 | 119

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-119 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:05:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-119


120 | S+F (31. Jg.)  3/2013

litärische Interventionen als unvermeidliche Reaktionen auf 
globale Herausforderungen durch jenen Teil der Welt deutet, 
der in Krieg und Elend versinkt. Der öffentliche Diskurs folgt 
einer scheinbar klaren Logik: Nicht nur gehe es darum, unsere 
Werte zu verteidigen, die durch Völker- und Massenmord in 
Frage gestellt werden. Zudem lässt der Verweis auf Sicherheits­
interessen und Bündnispflichten militärische Interventionen 
als einzig denkbare Alternative zu einer passiven Haltung 
erscheinen, die den globalen Gefahren von Terrorismus, Mi­
gration, Rohstoffknappheit, bedrohten Absatzmärkten oder 
Verkehrswegen nicht ins Auge zu sehen wagt.

Wir verlassen in der vorliegenden Abhandlung diesen Pfad 
konsequenzialistischer Kontroversen aus zwei Gründen: Der 
erste Grund ist formallogischer Art und kommt aus der Mo­
ralphilosophie; der zweite ergibt sich aus einer Entwicklung 
des militärischen Subsystems, das sowohl bisheriges Ultima-
Ratio-Denken als auch Abwägungen bei der Mittelwahl für 
obsolet erklärt. Die Auseinandersetzung mit diesen beiden 
Gründen, vom konsequenzialistischen Diskurs der Vergan­
genheit Abstand zu nehmen, wird nicht den Schluss nahe 
legen, dass sich der Pazifismus als Thema schlicht überlebt 
habe. Vielmehr kann erst jetzt die tiefere historisch-gesell­
schaftliche Bedeutung und im Anschluss daran der Sinn ver­
schiedener, sich mitunter heftig bekämpfender Spielarten des 
Pazifismus sichtbar werden. Diese kristallisieren sich entlang 
von Leitunterscheidungen heraus. Hier zeichnet sich jedoch 
zunehmend eine Entwicklung ab, in deren Folge die Orien­
tierungsleistung dichotomer Schemata wie Zweck und Mit­
tel, Theorie und Praxis oder Strategie und Ziel schwindet. 
Es sind gesellschaftsstrukturelle Veränderungen, die diese 
Semantik der klassischen Moderne unplausibel werden las­
sen. Erst auf der Basis solcher Deplausibilisierungen haben 
erkenntnistheoretisch-moralphilosophische Einwände gegen 
den sicherheitspolitischen Diskurs eine Chance, Gehör zu 
finden.

Der Gedankengang dieses Beitrags lässt sich wie folgt kurz 
skizzieren: Philosophie weist die logisch-erkenntnistheo­
retische Unhaltbarkeit des utilitaristisch-konsequenzialis­
tischen Denkens auf. Politik und Militär führen das Irre­
levantwerden dieses Denkens in Legitimationsrhetoriken 
und strategischen Doktrinen vor Augen. Und schließlich 
räumt die Friedensbewegung als kritische pazifistische Öf­
fentlichkeit jeden Zweifel an der Obsoleszenz des ‚moder­
nen’ Zweckrationalismus aus, indem sie den nivellierenden 
Denkstil übernimmt und als pazifistisch deklariert. Nach­
dem Frieden Krieg ist und Bellizismus Pazifismus, kann ein 
wahrhafter Gegendiskurs erst ins Zentrum der Aufmerksam­
keit rücken. Dieser kommt von Seiten eines paradoxen Pa­
zifismus, der von Beginn an abendländisches utilitaristisch-
konsequenzialistisches Denken als Sackgasse betrachtet 
hatte. Unterstützt wird diese neue Aufmerksamkeit durch 
eine Systemtheorie, die in Analysen zum Verhältnis von Ge­
sellschaftsstruktur und Semantik nachweist, dass dieses Den­
ken Signum einer Übergangssemantik vom hierarchischen 
zum funktionalen Differenzierungsprinzip ist. Die Arbeit an 
einer für die moderne Gesellschaft angemessenen Ethik, die 
Kriterien für den Umgang mit Leben und Tod bereitstellen 
könnte, steht noch aus.

2.	Erkenntnistheoretische und militärstrategische 
Einwände gegen den Legitimitätsdiskurs der 
klassischen Moderne

Olaf L. Müller (2006, 2007) führt in Auseinandersetzung mit 
einem utilitaristischen Denken, das öffentlichkeitswirksame 
Diskurse bestimmt, den Nachweis, dass es keineswegs Tatsa­
chen sind, die den Anspruch auf Effizienz und Erfolg der jeweils 
propagierten Konfliktlösungsmethoden bestätigen oder wider­
legen. Nur in Unkenntnis des modaltheoretischen Status der 
Aussage können Wenn-Dann-Behauptungen Überzeugungskraft 
gewinnen: ‚Wenn der Westen Jugoslawien nicht bombardiert 
hätte, dann wären mehr Kosovo-Albaner ums Leben gekom­
men’. Gleiches gilt für die Gegenposition: ‚Wenn der Westen 
Jugoslawien nicht bombardiert hätte, dann hätte es weniger 
Tote gegeben’. Zu einem belastbaren Urteil gelangt weder die 
interventionistische noch die pazifistische Sichtweise, weil die 
von beiden Seiten angeführten ‚Fakten‘ in Wahrheit kontrafak­
tische Konditionale sind. Aufgrund ihres fiktionalen Charakters 
lassen sie sich weder bestätigen noch widerlegen. Diese Nicht­
falsifizierbarkeit diskreditiert den Typus konsequenzialistischen 
Argumentierens. Damit bringt die erkenntnistheoretische Ana­
lyse der jeweiligen Begründungsmuster die Pazifismus-Bellizis­
mus-Kontroverse auch um ihren Gegenstand. Dennoch mögen 
zählebige Diskursstrukturen davon völlig unberührt bleiben, 
solange sich solche Deplausibilisierungen auf philosophische 
Expertenzirkel beschränken und nicht von Entwicklungen in 
anderen gesellschaftlichen Subsystemen flankiert werden. Da­
von kann allerdings nicht mehr die Rede sein, seitdem sich 
politisch-militärische Legitimationsstrategien für den Gewalt­
mitteleinsatz auf die rechts- und wissenschaftsentlasteten For­
meln des Vorgriffs (auf weltinnenpolitische Zustände) und des 
Vorausreagierens (auf potenzielle Gefahren) stützen. Jedwede 
Mittelwahl verliert jetzt als mögliche Ursache zu bewirkender 
Zwecke ihre rationale, ethisch-moralische und rechtliche Di­
mension, weil die Bewertungsgrundlage solcher Relationen in 
eine Zukunft verlagert ist, über die heute keine verlässlichen 
Aussagen gemacht werden können. Damit verlieren Normmo­
dell (Recht-Unrecht) und Rationalmodell (Erfolg-Misserfolg) 
ihre Funktion, Entscheidungen in unübersichtlichen und kom­
plexen Lagen möglich zu machen.

Welches aber sind die Entscheidungskriterien für Militärinter­
ventionen, wenn gegenwartsbezogene durch antizipatorisch-
projektive Richtlinien ersetzt werden? Aus der Warte einer 
gegenwärtigen Zukunft, die bloßes Konstrukt von Wahrschein­
lichkeitskalkülen ist, verlieren die Kriterien des unmittelbar Dro­
henden, der Ultima Ratio und der Verhältnismäßigkeit ihre Funk­
tion eines begrenzenden Korrektivs für Einsatzplanungen. Ein 
solches am Gewaltverbot der Vereinten Nationen ausgerich­
tetes und auf den Verteidigungsfall begrenztes militärisches 
Instrumentarium wird heute bereits als Ausdruck einer Men­
talität ridikülisiert, die dem Militär die beschränkte Funktion 
eines „Wach- und Schießdienstes“ zumute, wo es doch heute 
für die NATO darum gehe, „Expeditionsstreitkräfte für Einsätze 
jenseits des Bündnisgebietes“ auszubilden.1 Die Einhaltung der 
genannten Restriktionen des ius ad bellum tritt in den Hinter­

1	 Siehe typisch den Beitrag von Vizeadmiral a.D. Michael Rühe, „Die drei 
Herausforderungen der Nato“, in: FAZ 09.03.2013, Nr. 58, S. 10.

T H E M E NSCHW     E R P UNK   T  | Brücher, Pazifismus oder Ethik als soziale Bewegung

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-119 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:05:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-119


S+F (31. Jg.)  3/2013 | 121

Moderne vorgesehenen metamoralischen Regeln der transzen­
dentalphilosophischen Tradition (moralisches Gesetz) und der 
utilitaristischen Tradition (Nutzen) einer Denkfigur gewichen, 
die den Primat als Idee und Prinzip grundsätzlich in Frage 
stellt. Es handelt sich dabei um den Begriff der Emanzipation: 
Diese lässt den Prozess der Entmoralisierung5 als Chance zur 
Selbstverwirklichung wieder positiv werten. Auf dem Weg von 
der Metanorm zum intrinsischen Wert gerät der Adressat des 
Anspruchs auf Selbstverwirklichung ganz aus dem Blick. Das 
formalisierte Selbst kann sein konstitutives Prinzip der Rekur­
sion auf beide Sinnsysteme beziehen, auf das personale (Indi­
viduum) ebenso wie auf das soziale System (Funktionssystem). 
Autonomie ist jetzt verstanden als Autopoiesis im Sinne eines 
sich selbst reproduzierenden Systems.6

Unter den Bedingungen funktionaler Differenzierung verlie­
ren systemexterne Kriterien der Mittelwahl jede Autorität, 
seien es Kriterien der Tradition, anderer Subsysteme oder so­
zialer Bewegungen. Das sach- und fachgerechte Urteil bleibt 
den jeweiligen Experten vorbehalten: Angesichts der Tatsache, 
dass Recht und Wissenschaft der militärischen Einsatzplanung 
nur noch mit Legitimitätsrhetorik zur Seite stehen, aber kei­
ne gesamtgesellschaftlich akzeptierten Entscheidungskriterien 
mehr bereitstellen, richten sich erneut Hoffnungen auf die 
Ethik.7 Bezogen auf den von US-Präsident Barack Obama aus­
geweiteten Drohnenkrieg wird in Militärkreisen jedoch der 
Logik des militärischen Subsystems entsprechend darauf hin­
gewiesen, dass über Prioritäten und Maßgaben für künftige 
Einsätze nicht entlang einer utilitaristischen Ethik diskutiert 
werde. Entscheidungen über außerlegale Tötungen nach kill 
lists könnten aus dem Grund nicht nach dem größtmöglichen 
Nutzen für die meisten Menschen gefällt werden. „Die Art 
der Abwägung wäre schlicht inkompatibel mit dem Ziel, eine 
größtmögliche Flexibilität bei der Definition von Missionszie­
len für die tödlichen Maschinen zu erhalten. Die Militärfor­
scher setzen vielmehr auf eine spezielle Ethik, bei der formal 
spezifizierte Verbote und Genehmigungen für einzelne Hand­
lungen logisch kombiniert werden. Die Kriegsroboter sollen 
sich analog zu den heutigen ‚Rules of Engagement’ verhalten, 
wie sie in Kriegen an westliche Soldaten ausgegeben werden, 
um zu regeln, wann und unter welchen Umständen Waffen­
gewalt eingesetzt werden darf.“ (Rieger 2013: 3).

Der Begriff Ethik findet in diesem Zusammenhang für schlich­
te Einsatzregeln analog den field manuels der Soldaten Ver­
wendung. Sollte aber der Drohnenkrieg infolge außerlegaler 
Tötungen im rechts- und moralfreien Raum stattfinden, dann 
haben wir es mit einer schleichenden Entdifferenzierung von 
Krieg und Verbrechen zu tun.8 Und sind Angriffe von hoch­

5	 So bezeichnet ist dieser Prozess nicht aus der Perspektive einer Metanorm, 
sondern einer Gesellschaft, die zwecks Rationalisierung zunächst Politik 
(Absolutismus), dann Wirtschaft (Liberalismus), Recht (Positivismus) und 
Wissenschaft (Empirismus) von den Ge- und Verboten des biblischen De­
kalogs befreit. Siehe dazu die vierbändige Studie Luhmanns zur Wissensso­
ziologie der modernen Gesellschaft „Gesellschaftsstruktur und Semantik“.

6	 Zum theoretischen Hintergrund siehe Luhmann (1984). Am Kosovo-Krieg 
hat Jürgen Link (1999) die Ausdifferenzierung des Militärs zum autopoie­
tischen System herausgearbeitet.

7	 Die Philosophie sucht diese Erwartung mit der Gründung einer Subdisziplin 
„Politische Philosophie der internationalen Beziehungen“ zu erfüllen. Siehe 
dazu Chwaszcza/Kersting (1998).

8	 Zur Debatte über das an die Öffentlichkeit gelangte geheime US-amerika­
nische Memorandum siehe Matthias Rüb „Gummilizenz zum Töten“, in: 
FAZ 08.02.2013, Nr. 33, S. 3.

grund zugunsten einer Bekämpfung globaler Sicherheitsrisiken. 
Zu diesen zählen gescheiterte Staaten, die als causa recta selbst 
für den Fall nicht angezweifelt werden, dass dieser Zustand 
erst als Folge der Militärintervention eingetreten ist (z.B. 
Afghanistan).2 Auch bei der militärisch vorzubeugenden Pro­
liferation von Massenvernichtungswaffen fällt demnach nicht 
ins Gewicht, dass die Aufkündigung der zentralen Maximen 
der UN-Charta – Gewaltverbot und Verbot der Einmischung in 
die inneren Angelegenheiten der Staaten – durch eine Koalition 
der Willigen atomare Begehrlichkeiten anderer Länder poten­
zieren müssen. Denn allein Nuklearbewaffnung scheint vor 
Militärinterventionen noch zu schützen. Und schließlich stellt 
die dritte causa drohender Cyberangriffe sogar dann kein Ar­
gument gegen den Paradigmenwechsel von einem defensiven 
zu einem offensiven Sicherheitskonzept dar, wenn der erste 
schulemachende Einsatz (Stuxnet-Virus) von den USA lanciert 
wurde, um dann als strategisches Konzept der Cyberkriegfüh­
rung den Status einer neuen Doktrin zu erhalten.

Sofern Illegalität und Ineffizienz als militärkritische Argumente 
nicht mehr greifen, sind auch langjährige Bemühungen um 
eine ethische und rechtliche Konditionierung des Militä­
rischen, wie sie etwa dem Konzept des Staatsbürgers in Uni­
form zugrunde liegt, zunichte. Aus diesem Grund dringt die 
Pazifismus-Bellizismus-Kontroverse zumindest in Deutschland 
ins Innerste des militärischen Subsystems ein, das um seine 
Funktion der Stiftung und Bewahrung des Friedens gebracht 
ist. Diese Funktion basiert auf dem Proportionalitätsprinzip, also 
dem Grundsatz verhältnismäßiger Mittelwahl: Das Militär 
kann seinem Auftrag nur nachkommen, wenn die von ihm 
mobilisierte Gewalt vom Verbrechen unterscheidbar bleibt 
(Legalität) und nicht zur Eskalation prädestiniert ist (Effizi­
enz). Auch die Immunitätsregel, die Verpflichtung zur Scho­
nung von Nichtkombattanten, gehört zu den Bedingungen 
möglicher Funktionserfüllung, weil anderenfalls der Krieg 
erneut dem Verbrechen gefährlich nahe rückt.3

Wie aber lassen sich diese gleichsam selbstverständlichen 
Konditionen gesellschaftsstrukturell absichern? Die Antwort 
auf diese Frage offenbart ein Dilemma: Denn das moderne 
funktional differenzierte Gesellschaftssystem kennt keine Hie­
rarchie, keinen funktionellen Primat. Weder liefert der Rechts­
code (Recht/Unrecht) Maßstäbe für ein gesamtgesellschaftlich 
gültiges Gutes (Legalität plus Legitimität), noch sichert der 
Wissenschaftscode (wahr/unwahr) verbindliche Kriterien ra­
tionalen Entscheidens (Effizienz plus Nachhaltigkeit). Da sich 
die moderne Gesellschaft als ein System funktionaler Differen­
zierung dadurch herausbildet, dass sie allgemeine Moralvor­
stellungen durch Funktionscodes ersetzt, bleibt das Verhält­
nis der Subsysteme zueinander von meinungsklimatischen 
Faktoren abhängig.4 Jedenfalls sind die von der klassischen 

2	 Siehe dazu Seifert (2011) und die Beiträge in Becker/Wulf (2008, 2010).
3	 Nach Alexander B. Downes (2008) neigen gerade Demokratien dazu, die 

feindliche Bevölkerung zum militärischen Ziel zu wählen und dies als 
‚Kollateralschaden‘ zu beschönigen. Die ‚dunkle Seite‘ der Demokratie re­
sultiere aus dem Spannungsverhältnis zwischen Selbstbehauptungswille 
und Verpflichtung auf das humanitäre Völkerrecht. Für eigene Misserfolge 
müsse die feindliche Zivilbevölkerung büßen, die sich illoyal verhalte.

4	 Der zentrale Begriff der Integration muss durch die Unterscheidung von Au­
topoiesis (Selbstreproduktion der Subsysteme) und strukturelle Koppelung 
(wechselseitige Abhängigkeit) ersetzt werden (Luhmann 1997: 778). Die 
verlorene Einheitsperspektive wird durch wechselnde Identitätskonstrukte 
kompensiert.

Brücher, Pazifismus oder Ethik als soziale Bewegung | T H E M E NSCHW     E R P UNK   T

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-119 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:05:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-119


122 | S+F (31. Jg.)  3/2013

Vorentscheidung für einen Primat des Frieden Machens gegen­
über dem friedlich Sein. Weder das Zurücktreten des Verhaltens 
gegenüber dem Handeln noch die Vorstellung davon, was es 
zu machen gilt, wenn es um den Frieden geht, haben je zu 
einem gesamtgesellschaftlichen Konsens geführt. Der Pazifis­
mus bringt als wertethische Haltung und als soziale Bewe­
gung einen tiefen Zweifel an der Friedensstiftungsfunktion 
des staatlichen Gewaltmonopols, heute am Primat des ato­
mar gerüsteten politischen Systems, zum Ausdruck. Politische 
Macht gilt es durch Religions-, Wissenschafts-, Erziehungs- 
und Rechtssystem in Schranken zu weisen.

3.1	 Klassisch-moderne Spielarten des Pazifismus

Zwei klassisch-moderne Spielarten des Pazifismus ringen 
um den Funktionssystemprimat. Wird die Entmoralisierung 
des Politischen, die Befreiung vom religiösen Tötungs- bzw. 
vom transzendentalphilosophischen Instrumentalisierungs­
verbot12 überhaupt abgelehnt, so ist vielfach die Rede vom 
radikalen, vom konsequenten oder vom Mittelpazifismus. 
Herrscht hingegen eher die Überzeugung vor, dass es eine 
Herrschaftsform gibt, in der Gewalt und Krieg letztlich aus­
geschlossen sind, dann können alle im Namen des Friedens­
zwecks verwendeten Mittel im Prinzip als legitim erachtet 
werden. Für diesen Typus findet man Bezeichnungen wie 
gemäßigter oder organisatorischer Pazifismus, aber auch Rechts- 
oder Zielpazifismus.

Wir können diese beiden Varianten einer klassischen Moderne 
zuordnen, weil sie sich mit den Konsequenzen des epochalen 
Wandels vom hierarchischen zum funktional differenzierten 
Gesellschaftssystem für Krieg und Frieden befassen. Sie pro­
blematisieren die Identität von Frieden und Macht, wobei 
der erste Typus des radikalen Pazifismus bereits in diesem se­
mantischen Arrangement eine Gewaltneigung vermutet und 
folglich an der ethisch-moralischen Rückbindung des Friedens 
festhalten will. Der zweite Typus des gemäßigten Pazifismus 
hält die Gleichsetzung von Frieden und Macht nur dann für 
bedenklich, wenn das staatliche Gewaltmonopol unzurei­
chend in demokratische Strukturen eingebunden ist.

Wenn auch für diese beiden Spielarten des Pazifismus die 
Krieg-Frieden-Problematik zentral ist, so gibt es doch gravie­
rende Differenzen in Bezug auf die adäquate Leitunterschei­
dung, mit der diese Problematik beobachtet und bewertet 
werden soll. Das Zweck-Mittel-Schema ist nur für den ersten 
Typus bestimmend, der um die Frage der verhältnismäßigen 
Mittelwahl kreist und dabei zu dem Urteil gelangt, dass mo­
derne exterministisch disponierte Kriege das Proportionali­
tätsgebot nicht mehr erfüllen können. Das kardinale Problem 
ist folglich Krieg als eine Institution, die unter den modernen 
industriell-technischen Bedingungen stets irrational ist.

Für den zweiten Typus erweist sich das Verhältnis von Zweck 
und Mittel als sekundär, denn dieser meint eine Gesellschafts­
form zu kennen, in der das Proportionalitätsprinzip aus struk­

12	 Siehe Immanuel Kant (1968: 429, 10-12) „Handle so, dass du die Menschheit 
sowohl in deiner Person, als auch in der Person eines jeden anderen jederzeit 
zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchst.“

entwickelten Killerdrohnen in absehbarer Zeit nicht mehr auf 
einen Aggressor zurechenbar,9 dann werden Angriff und Ver­
teidigung faktisch ununterscheidbar. Nicht attribuierbare Ent­
scheidungen aber verwandeln sich in ein rekursives Moment 
selbstreproduktiver Systemoperationen, die in letzter Konse­
quenz zum autopoietischen Weltkrieg führen. Mit Cyber- und 
Drohnenkriegführung werden folglich Unterscheidungen ob­
solet, die der klassischen Moderne dazu gedient hatten, den 
Einsatz des Militärs strikt zu konditionieren.

Diese Entwicklung korrespondiert mit einer weiteren Tendenz 
zur Entdifferenzierung: Die Unterscheidbarkeit von ‚Spiel‘ und 
‚Ernst‘ verschwimmt infolge einer engen Zusammenarbeit von 
Militär und Unterhaltungsindustrie. Die Vereinigten Staaten 
übernehmen hier eine Vorreiterrolle bei der Erschließung neu­
er Motivationsquellen für Kampfeinsätze durch so genann­
te Gamifikation, die Anwendung von Spieledesignprinzipien 
auf spielfremde Prozesse. So lässt sich eine in postheroischen 
Gesellschaften verlorene Kampfmoral durch Freude am Spiel 
kompensieren. Man könnte in diesem historischen Stadium 
mit Rüdiger Bittner (2003: 48) von einer „Militarisierung der 
Politik“ sprechen und zwar im Sinne einer Umkehrung der 
historischen Errungenschaft der „Entmilitarisierung durch 
Recht“. Der im willkürlich erschlossenen rechtsfreien Raum 
operierende Antiterrorkrieger, der außerlegale Tötungen 
durchführt, korrespondiert mit einer entrechtlichten Politik. 
Diese nimmt für sich all jene ‚Rechte‘ zum Rechtsverstoß in 
Anspruch, die sie ihren Feinden aberkennt. Infolge machtpoli­
tischer Asymmetrien entsteht nach Bittner eine zur Eskalation 
prädestinierte Dynamik von Übermacht und Terror.10

3.	Typologie des Pazifismus

In die grobe Skizze einer fortschreitenden Entdifferenzierung 
lassen sich typologische Unterschiede des pazifistischen Dis­
kurses einzeichnen.11 Der Pazifismus ist gewissermaßen das 
Medium, in dem sich solche Prozesse artikulieren, ist er selbst 
doch nichts anderes als die zur Bewegung mutierte Friedens­
frage. Theologie und Philosophie haben diesbezügliche Pro­
blemstellung und Problemlösung in der Neuzeit an die Politik 
abtreten müssen mit dem Ergebnis, dass der Friede letztlich 
zur Machtfrage, zur Frage konkurrierender Ideologien wird. 
Es kommt folglich zu einer Marginalisierung der Mittelwahl 
und einer Akzentuierung politisch gefasster Zwecke: Frieden 
im ursprünglichen Sinne des Frieden Haltens und des fried­
lich Seins, der das Gewicht auf ein Unterlassen gewaltsamer 
Problemlösungsmethoden legt, weicht einem interventionis­
tischen Verständnis. Dieses ist auf die Herstellung vermeintlich 
friedensförmiger gesellschaftlicher Strukturen fokussiert. Ein 
funktioneller Primat des politischen Systems ist unter diesen 
Bedingungen unverzichtbar und mithin die unhinterfragte 

9	 So die Analyse im wissenschaftlichen Roman von Daniel Suarez „Kill 
Decision“ (2013). 

10	 Die Erweiterung des Bedrohungsspektrums und des Aufgabenkatalogs der 
Bundeswehr, wie sie in dem Bericht der Strukturkommission der Bundes­
wehr „Vom Einsatz her denken. Konzentration, Flexibilität, Effizienz“ (S. 18) 
vorgesehen ist, folgt mit der Figur einer„volatile[n] sicherheitspolitische[n] 
Welt“ dem Grundsatz der „Einsatzfähigkeit, ohne die möglichen Einsatz­
szenarien zu kennen“. Siehe dazu Sabine Jaberg (2011: 9)

11	 Siehe zum folgenden Brücher (2008).

T H E M E NSCHW     E R P UNK   T  | Brücher, Pazifismus oder Ethik als soziale Bewegung

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-119 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:05:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-119


S+F (31. Jg.)  3/2013 | 123

globaler Konfliktbewältigung hat einer auf Glückserwartungen 
gebauten Semantik die Überzeugungskraft genommen.

3.2	 Postmoderner Pazifismus

Auf diesen Umschlag der Neuen Weltordnung in eine beängsti­
gende Weltunordnung reagieren Teile der einstigen Friedensbe­
wegung mit der Konversion zu einem sogenannten politischen 
oder realistischen Pazifismus.15 Diese Richtung orientiert sich bei 
ihren Analysen nicht länger am Zweck-Mittel- oder am Theorie-
Praxis-Schema, sondern bedient sich der Unterscheidung von 
Ordnung und Chaos. Auch das zu lösende Problem stellt sich 
jetzt anders dar, weder als überwindungsbedürftige Institution 
Krieg noch als konkurrierende Friedensmodelle. Weitaus Grund­
sätzlicheres erscheint nun alarmierend; es ist die Entdifferenzie­
rung von Krieg und Frieden, von Kombattanten und Nichtkom­
battanten (Soldaten und Zivilisten), von Krieg und Verbrechen, 
von innerer und äußerer Sicherheit, von Innen- und Außenpo­
litik.16 Als ununterscheidbar werden auch privat und öffentlich, 
staatlich und nichtstaatlich, inoffiziell und offiziell, ökonomisch 
und politisch motivierte Faktoren beschrieben.17

Typologisch scheint diese Bewegung mit politisch oder rea­
listisch jedoch nicht angemessen beschrieben, denn es wird 
zunächst der Kollaps kognitiver Schemata mit einer Wirklich­
keit verwechselt, die angeblich ununterscheidbar geworden 
ist. Denkbar wäre aber auch, dass dieses Phänomen der Ent­
differenzierung weniger an vermeintlich neuen Gewaltformen 
und neuen Kriegen läge, sondern eher mit der ausgereiften 
funktionalen Differenzierungsform zu tun hätte. Demgemäß 
zeigte sich jetzt, dass eine als Negation von Bedürfnissen ver­
standene Gewalt der bipolaren Systemkonkurrenz alternati­
ver Projekte der Moderne bedurft hatte, um einen Begriff des 
Erstrebenswerten formen zu können: Freiheit und Gleichheit 
schienen nur als Negation der Fehlentscheidungen des gegne­
rischen Systems eindeutig. Sie verschwimmen im Einerlei der 
liberalisierten Weltgesellschaft mit ihrem Gegenteil.18

Nach dem Ende der Systemkonfrontation treten begriffliche 
Funktionen in den Vordergrund, die sich in Gestalt von Idea­
len (Freiheit, Gleichheit, Selbstverwirklichung, Emanzipation) 
und/oder von Institutionen (Demokratie, Rechtsstaat, Wohl­
fahrtsstaat, Markt) äußern können:19 Da es gegen die auto­
poietische Selbstentfaltung der Funktionssysteme keine Wi­
derstände mehr gibt, zeigt sich die konkurrenzlos gewordene 
Freiheit in ihrer evolutionären Funktion: Im Subtext verheißt 
die Freiheitssemantik frei zu werden von tradierten Zwängen, 
um für die grenzenlosen Verwertungsbedürfnisse der Funkti­

15	 Siehe ausführlich Brücher (2008: 160ff.).
16	 Zur Analyse siehe Erhard Eppler (2002: 59ff.), der von „privatisierter“ und 

„inoffizieller Gewalt“ spricht.
17	 Siehe Mary Kaldor (2000: 9), die den Terminus „neue Kriege“ verwendet.
18	 Dazu kommt es, weil islamistische Gesellschaftsprojekte fälschlicherweise 

nicht als modern, sondern als vormodern eingestuft werden. Dieser diskurs­
bestimmende Mainstream ignoriert hartnäckig die Wurzeln des US-amerika­
nischen Liberalismus im protestantischen Fundamentalismus, weil sie sich 
nicht in den europäischen Aufklärungstext einfügen lassen. Zur Bedeutung 
des protestantischen Prämillenarismus für die Außenpolitik der USA siehe 
Hans G. Kippenberg (2007).

19	 Den Konnex zwischen Idealen (kognitive und normative Erwartungen) und 
Institutionen (Konsensunterstellung) hat Luhmann (2008: 25ff.) herausge­
arbeitet.

turellen Gründen stets gewahrt bleibt.13 Weil die guten Zwecke 
bekannt seien, komme es eher auf ihre richtige theoretische 
Konzeptionalisierung und deren Umsetzung in die Praxis an. 
Die orientierungsleitende Unterscheidung von Zweck und 
Mittel wird deshalb durch die Unterscheidung von Theorie 
und Praxis ersetzt. Das zu lösende zentrale Problem lautet folg­
lich nicht Krieg, sondern Verwirklichung des wahren, durch 
Demokratie ermöglichten Friedens.

Wenn man die die beiden Ansätze nach ihrem Problembe­
wusstsein typologisiert, dann drängt sich die Unterscheidung 
von kriegsphilosophischem und friedensphilosophischem Pa­
zifismus geradezu auf.14 Als Attribut wählen wir hier den Be­
griff des Philosophischen und nicht des Wissenschaftlichen, 
weil die Quelle, aus der die Positionen schöpfen, moralphilo­
sophischer Art ist. Sie ist einmal christlich bzw. transzenden­
talphilosophisch bestimmt, das andere Mal regelutilitaristisch 
geprägt. Das folgende Schema zeigt die entscheidenden Diffe­
renzpunkte, aber auch die gemeinsame Klammer des moder­
nen Rationalismus.

Von den Ansätzen der klassischen Moderne müssen wir ei­
nen Typus unterscheiden, für den all die Probleme in den 
Hintergrund getreten sind, mit der sich eine Gesellschaft be­
fassen müsste, die sich im Übergang von stratifikatorischer 
(geschichteter) zu funktionaler Differenzierung befindet. Glo­
balisierungsprozesse haben heute zur Vollendung des funkti­
onalen Differenzierungsprinzips und damit zur lückenlosen 
Substitution des Moral- durch die Funktionscodes von Politik, 
Militär, Wirtschaft, Bildung, Wissenschaft und Recht geführt. 
Die idealisierende Begrifflichkeit der klassischen Moderne zeigt 
sich jetzt als bloße Übergangssemantik, die noch nicht in der 
Lage sein konnte, eine den neuen gesellschaftsstrukturellen 
Bedingungen angemessene Ethik zu formulieren. Es kommt 
in dieser Phase zu Vorzugswerten, die den Prozess der Ausdif­
ferenzierung von Funktionssystemen mit einem Versprechen 
auf Wohlstand, Freiheit, Gerechtigkeit, Gleichheit und Frie­
den verknüpfen. Die Ernüchterung über ausbleibende Erfolge 

13	 Für den westlichen angelsächsisch dominierten Legitimitätsdiskurs ist der 
Regelutilitarismus und Kontraktualismus von John Rawls (1999) bestim­
mend. Dieser geht davon aus, dass Mittel, die gerechte Zwecke verwirkli­
chen sollen, nicht ungerecht sein können.

14	 Siehe ausführlich Brücher (2008: 31ff; 87ff.).

Brücher, Pazifismus oder Ethik als soziale Bewegung | T H E M E NSCHW     E R P UNK   T

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-119 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:05:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-119


124 | S+F (31. Jg.)  3/2013

der Verwirklichung eines partikularen und subjektiven Zweckes 
erklärt. Dass der Zweck die Mittel heiligt, gilt Gandhi nicht als 
Entgleisung, sondern als innere Logik dieses Denkens.

Eine alternative Praxis bedarf einer teleologischen Orientie­
rungsfigur von Weg und Ziel, die beide Seiten der Unterschei­
dung ethisch bindet. Nur so lasse sich eine Eskalationsdyna­
mik unterbinden, die Folge sich wechselseitig aufschaukelnder 
Gewalt und Gegengewalt, von Macht und Übermacht, von 
Drohung und Furcht sei.23 Um auch bei dieser Richtung die 
typologische Einordnung wieder am Problembewusstsein 
auszurichten, bietet sich der Begriff des paradoxen oder auch 
des paradoxiebewussten Pazifismus an. Es handelt sich dabei 
um den konsequenten Gegenspieler zum postmodernen Pa­
zi-Bellizismus, der seine paradoxen Verstrickungen vollends 
ignoriert und den abendländischen Rationalismus auf die 
Spitze treibt: Die globalen Probleme sollen durch mehr Gewalt 
(Normalisierung von Auslandseinsätzen), durch mehr Macht 
(Interventionen als Vorgriff auf ein Weltgewaltmonopol) 
und durch mehr Furcht (potenzierte Drohnenkriegführung 
und außergesetzliche Tötungen) gelöst werden. Die tabella­
rische Kontrastierung von postmodernem und paradoxem 
Pazifismus nimmt die gemeinsame Fixierung auf Entdiffe­
renzierungsprozesse als typenübergreifende Gemeinsamkeit. 
Während jedoch das postmoderne Muster solche Prozesse für 
Gestaltungszwecke nutzen möchte, sieht paradoxiebewusstes 
Friedensdenken hierin die Kulmination eines zur Gewalteska­
lation neigenden abendländischen Rationalismus.

4.	Fazit

Mit der Nivellierung moderner Leitunterscheidungen sind 
der Gesellschaft zentrale Kategorien der Beobachtung und 

23	 Dass dieses paradoxiebewusste Denken nicht als Logik des religiösen Subsy­
stems einem rationalistischen Denken von politischem und militärischem 
System gegenübergestellt werden kann, beweist die zentrale Bedeutung 
der „drei Wechselwirkungen zum Äußersten der Gewalt, der Macht und 
der Furcht“ bei Clausewitz, der in den Militärwissenschaften noch heute 
aktuell ist. Siehe dazu Brücher (2011: 126ff.). Im Umgang mit der Eskalati­
onsproblematik liegen Gandhi und Clausewitz insofern auf derselben Linie, 
als sowohl die „Macht der Liebe“ (Gandhi) als auch der „Takt des Urteils“ 
(Clausewitz) als Praxiskonzepte die Funktion erfüllen, die zerstörerische 
Eigendynamik zu unterbrechen und die Initiative wiederzugewinnen.

onssysteme zur Verfügung zu stehen. Ein Verwertungsimpe­
rativ, der nicht mehr auf unüberschreitbare Systemgrenzen 
eines planwirtschaftlich-hierarchischen Organisationstypus 
trifft, sondern sich ungehindert globalisieren kann, entwickelt 
expansionistische Tendenzen. Diese wiederum bedürften der 
militärischen Absicherung.

Soll sich die typologische Einordnung einer auf diese Probleme 
reagierenden Spielart des Pazifismus wieder nach ihrem spezi­
fischen Problembewusstsein richten, so bietet sich der Begriff 
postmoderner Pazifismus an. Der Bruch mit einem Denken, das 
für die klassische Moderne charakteristisch ist, zeigt sich jetzt 
besonders an der Art der vorgeschlagenen Problemlösung. 
Einem durch Terrorismus und schwache Staaten drohenden 
globalen Chaos gilt es durch Interventionen vorzubeugen, 
die sich auf ein zur Weltpolizei erklärtes nationales Militär 
stützen. Faktisch bedeutete dies, das Problem fortschreitender 
Entdifferenzierungen durch eine weitere Entdifferenzierung 
von Soldaten und Polizisten lösen zu wollen.

Ein bellizistischer von „Abenteuergeist und Gutmenschentum 
durchdrungener Diskurs“20 knüpft an legitimatorische Denkmu­
ster an, wie sie sich zu Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts 
Bahn gebrochen haben. Ebenso wie in der Zeit vor dem Ersten 
Weltkrieg grassieren Rhetoriken der Gewaltrechtfertigung, die 
sich wie damals auf ein durch terroristische Bedrohung erzwun­
genes Denken vom Ausnahmezustand her stützen.21 Die Wie­
deraufnahme von Tendenzen einer radikalen Umwertung der 
Werte, die als Nivellierung von Leitunterscheidungen in Erschei­
nung tritt, lässt an den seinerzeit entwickelten Gegenentwurf 
des aktiven Pazifismus und der Gandhi-Bewegung erinnern.22

3.3	 Paradoxer Pazifismus

Von den bisher behandelten Spielarten unterscheidet sich das 
Non-Violence-Konzept Mahatma K. Gandhis darin, dass es auf 
den Kollaps modernitätsspezifischer Leitunterscheidungen re­
agiert. Es wird folglich im Unterschied zum kriegsphilosophi­
schen Pazifismus nicht nur die Sorge geäußert, dass ein mit 
Macht identifizierter Frieden das Proportionalitätsgebot miss­
achte. Auch fehlt der friedensphilosophische Glaube an ideale 
Organisationsformen, in denen gerechte Zwecke die ethische 
Qualität der Mittel sichert. Erst recht aber wird nicht die Il­
lusion genährt, Nivellierungsprozesse und Abbau von Legiti­
mitätsschranken kämen dem Weltfrieden dann zugute, wenn 
die schrankenlose Macht für gute Zwecke eingesetzt würde. 
Vielmehr wird jetzt auf die Paradoxie und damit die Gewalt­
verstrickung jeglicher Friedensbemühungen hingewiesen, die 
auch dort nicht umgangen werden könne, wo das Handeln als 
Handlungssystem (Demokratie) verstanden werde. Was diese 
Richtung des Pazifismus problematisiert, ist der abendländische 
Rationalismus, der jegliches Handeln zum wertneutralen Mittel 

20	 Zur Einschätzung siehe Michaela Wiegel, „Recht auf Einmischung“, (in: FAZ 
22.03.2013, Nr.69/12 D2). Entschieden fordert gegenwärtig die französische 
Linke unter Bernard Henry Lévy ein „droit d’ingérance“, ein Recht auf Ein­
mischung, das im Kontext einer Koalition der Willigen oder als nationaler 
Alleingang jeweils Rebellen stützt (Libyen, Syrien) oder bekämpft (Mali).

21	 Siehe dazu Kurt Flasch (2003). Zu den postmodernen Tendenzen besonders 
der Zwischenkriegszeit siehe Brücher (2008: 154ff.).

22	 Siehe Brücher (2008: 239ff.). Zum Versuch einer Wiederanknüpfung siehe 
Martin Arnold (2011).

T H E M E NSCHW     E R P UNK   T  | Brücher, Pazifismus oder Ethik als soziale Bewegung

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-119 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:05:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-119


S+F (31. Jg.)  3/2013 | 125

Brücher, Pazifismus oder Ethik als soziale Bewegung | T H E M E NSCHW     E R P UNK   T

Jaberg, Sabine (2011), Bundeswehrreform ohne Fundament, in: 
W&F (Wissenschaft und Frieden) 3/2011, 29. Jg. „Soldaten im 
Einsatz“, S. 9-11.

Kaldor, Mary (2000), Neue und alte Kriege. Edition zweite Mo­
derne, hg. von Ulrich Beck, Frankfurt/M.

Kant, Immanuel (1968/1785), Grundlegung zur Metaphysik der 
Sitten, Akademie-Ausgabe Kant Werke IV, Berlin.

Kant, Immanuel (1979/1795), Zum ewigen Frieden, in: Zwi 
Batscha/Richard Saage (Hg.), Friedensutopien. Kant, Fichte, 
Schlegel, Görres, Frankfurt am Main 1979, S. 37-82.

Kippenberg, Hans G. (2007), Außenpolitik auf heilgeschicht­
lichem Schauplatz. Die USA im Nahostkonflikt, in: Bernd U. 
Schipper/Georg Plasger (Hg.), Apokalypse und kein Ende? 
Göttingen, S. 273-295.

Link, Jürgen (1999), Die Autopoiesis des Krieges, in: W&F (Wis­
senschaft und Frieden) 3/1999, 17. Jg., S. 7-12.

Luhmann, Niklas (1997), Die Gesellschaft der Gesellschaft, 
Frankfurt/M.

Luhmann, Niklas (2008), Normen in soziologischer Perspekti­
ve, in: (ders.) Die Moral der Gesellschaft, hg. von Detlef Hor­
ster, Frankfurt/M., S. 25-55.

Müller, Olaf L. (2006), Chaos, Krieg und Kontrafakten. Ein er­
kenntnistheoretischer Versuch gegen die humanitären Kriege, 
in: Barbara. Bleisch/Jean-Daniel Strub (Hg.), Pazifismus, Ideenge­
schichte, Theorie und Praxis, Bern, Stuttgart, Wien. S. 223-264.

Müller, Olaf L. (2007), Pazifismus mit offenen Augen, in: 
Jean-Daniel Strub/Stefan Grotefeld (Hg.), Der gerechte Friede 
zwischen Pazifismus und gerechtem Krieg. Paradigmen der 
Friedensethik im Diskurs, Stuttgart, S. 23-69.

Rieger, Frank (2013), „Das Gesicht unserer Gegner von morgen. 
Wir stehen vor einem Wettrüsten für einen Krieg autonomer 
Roboter. Noch entscheiden Menschen und nicht Drohnen 
über Leben und Tod. Doch die Debatte darüber, was Maschi­
nen können sollen, muss geführt werden, bevor der Fortschritt 
den letzten Rest Humanität kassiert.“, FAZ 08.02.2013, Nr. 33, 
S. 3 und 31-33.

Seifert, C. Arne (2011), Abziehen, um zu bleiben, in: W&F (Wis­
senschaft & Frieden) 2/2011, 29. Jg., S. 41-42.

Bewertung abhandengekommen. Das vermeintlich moderne 
Denken zeigt sich als bloße Übergangssemantik, die allenfalls 
Hoffnungen auf eine gute Zukunft wecken, aber nicht zum 
Ausdruck bringen lässt, welche friedensethischen Konturen 
einer voll entwickelten funktionalen Differenzierungsform 
gemäß sind. Wenn Aurelius Augustinus (354-430) mit einem 
als Ruhe der Ordnung verstandenen Frieden Konturen für die 
hierarchische Gesellschaft bis in die Zeit der Aufklärung hi­
nein verbindlich festgelegt24 und der Rechtsfriede Immanuel 
Kants (1724-1804) die Zeit des Übergangs von hierarchischer 
zu funktionaler Differenzierung skizziert hat,25 so macht sich 
empfindlich bemerkbar, was heute fehlt: Es ist eine der funk­
tional differenzierten Weltgesellschaft angemessene Friedens­
ethik. Da sich die gesuchte Ethik auf einen mit (demokra­
tischer) Macht identifizierten Frieden als zentraler Denkfigur 
der Übergangsperiode nicht mehr stützen kann, mag sich der 
Pazifismus als Vehikel einer basisdemokratischen Macht, als 
Friedensbewegung überlebt haben. Als eine alle Funktionssy­
steme bewegende Ethik könnte er hingegen entscheidende 
Anregungen für eine zeitgemäße und darin wirkmächtige Se­
mantik bieten.

Literatur

Augustinus, Aurelius (1997), Vom Gottesstaat (De civitate dei), 
Neuntes Buch, S. 426-462. München.

Arnold, Martin (2011), Gütekraft  – Gandhis Satyagraha. 
Overath.

Becker, Johannes/Wulf, Herbert (Hg.) (2008), Zerstörter Irak – 
Zukunft des Irak? Der Krieg, die Vereinten Nationen und die 
Probleme eines Neubeginns, Berlin.

Becker, Johannes/Wulf, Herbert (Hg.) (2010), Afghanistan: Ein 
Krieg in der Sackgasse, Berlin.

Bittner, Rüdiger (2004), Humanitäre Interventionen sind un­
recht, Georg Meggle (Hg.), Humanitäre Interventionsethik, 
Paderborn, S. 99-106.

Brücher, Gertrud (2008), Pazifismus als Diskurs, Wiesbaden.

Brücher, Gertrud (2011), Gewaltspiralen. Zur Theorie der Eska­
lation, Wiesbaden.

Chwaszcza, Christine/Kersting, Wolfgang (Hg.) (1998), Politische 
Philosophie der Internationalen Beziehungen, Frankfurt/M.

Downes, Alexander B. (2008), Targeting Civilians in War. 
Ithaca/London.

Eppler, Erhard (2002), Vom Gewaltmonopol zum Gewalt­
markt? Die Privatisierung und Kommerzialisierung der Ge­
walt, Frankfurt/M.

Flasch, Kurt (2003), Geistige Mobilmachung 1914 und heute, 
in: Georg Meggle, Terror & Der Krieg gegen ihn. Öffentliche 
Reflexionen, Paderborn, S. 91-105.

24	 Seine Friedensontologie entwickelt Augustinus im XIX. Buch der Civitate 
Dei.

25	 So besonders in „Zum ewigen Frieden“ von 1795.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-119 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:05:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-119

