
 

 

Der Dichter als Held 

Politik und Poetik in den Komödien des Aristophanes 

Bernhard Zimmermann 

Ohne Menschengefälligkeit trat er vor euch, schon im Anfang tapfer und furchtlos. 
Mit dem Mute des Herakles macht’ er sich frisch an die größte, gefährlichste Arbeit, 
Und verwegen bot er ihm selber die Stirn, dem Tier mit den schneidenden Hauern, 
Dem fürchterlich rollend im Kopfe saß, blitzsprühend das Auge der Kynna, 
Und den Kopf umzüngelten hundert Köpf ’ hundsföttischer, heulender Schmeichler; 
Eine Stimme hatt’ er – die Donnerstimm’ des verderbenschwangern Gebirgsstroms, 
Des Seehunds Gestank, den Arsch des Kamels und der Lamia schmutzige Hoden: 
Solch Scheusal sah er und trotzte kühn den Gestänken wie den – Geschenken; 
Und wie damals kämpft er noch jetzt für euch: und im vorigen Jahre da macht’ er 
An die Vampyrn sich und den drückenden Alp, an die nächtlich gespenstigen Wesen, 
Die schlafende Väter gepreßt und gewürgt, Großväter erdrosselt im Bette, 
Die jedwedem von euch auf die Brust sich gelegt, der gern von Prozessen sich fernhält, 
Mit Zitationen und Schwüren vor Amt und Zeugenaussagend euch schnürend, 
Daß mancher, gejagt von Verzweiflungsangst, sich rettete zum Polemarchen.1 
So erprobt er sich euch als Beschirmer des Lands, der von Ungeheuern es säubert. 
Doch ließt ihr im vorigen Jahr ihn im Stich, wo das Samenkorn neuer Erfindung 
Er streut’, und ersticktet im Keim es schon durch Mangel an allem Verständnis.2 

                                                            
1  Der Polemarch, einer der neun Archonten, der höchsten Staatsbeamten, war für Rechts-

streitigkeiten zwischen attischen Bürgern und Fremden zuständig. 
2  Übersetzung von Ludwig Seeger: Aristophanes, Bd. 2, Frankfurt a. M. 1846, S. 88–89. Neu 

herausgegeben von Bernhard Zimmermann: Aristophanes. Die Komödien, Stuttgart 2019, 
S. 233–234. Ludwig Seeger (1810–1864), ein überzeugter Demokrat aus der Zeit des Vor-
märz, übersetzte Aristophanes kongenial, indem er in der deutschen Übertragung die Po-
lyphonie der aristophanischen Komödien gleichsam abbildet und wie Aristophanes die 
unterschiedlichen Sprachregister und Dialekte zur Charakterisierung der dramatis personae 
einsetzt sowie die Metren der lyrischen Partien in der Übersetzung an die deutsche Sprache 
angleicht. Seine Übersetzung aus den politisch bewegten Jahre 1845–1848 ist gleichsam ein 
politisches Manifest, wie das Vorwort ‚Epistel an einen Freund als Vorwort‘ (Bd. 1, Frank-
furt a. M. 1845, S. 18–19) unmissverständlich zum Ausdruck bringt: Dichter wie Aischylos 
und Aristophanes, „Männer des begeisterten Wortes und der begeisterten That müssen un-
seren Bücher- und Stubenmenschen vorgeführt, ihre Werke müssen dem deutschen Volk in 
seiner Sprache ans Herz gelegt werden, damit es wenigstens – noch erröthe.“ Zu Seegers 
Leben vgl. Hermann Fischer: Beiträge zur Litteraturgeschichte Schwabens, Tübingen 1891, 
S. 176–216; Rüdiger Krüger: Ludwig Seeger – Poet, Publizist, Politiker, in: Der Landkreis 
Calw. Ein Jahrbuch 11, 1993, S. 38–56. Zu deutschen Aristophanes-Übersetzungen vgl. Jür-
gen Werner: Aristophanes-Übersetzung und Aristophanes-Bearbeitung in Deutschland, in: 
Hans-Joachim Newiger (Hg.): Aristophanes und die Alte Komödie, Darmstadt 1975, 
S. 459–485; Josefine Kitzbichler: Poetische Vergegenwärtigung, historische Distanz. Johann 
Gustav Droysens Aristophanes-Übersetzung (1835/38), Berlin/Boston 2014, S. 43–52; 
Bernhard Zimmermann: Deutsche Aristophanes-Übersetzungen, in: Matteo Taufer (Hg.): 
Tradurre classici greci in lingue moderne, Freiburg i. Br. u. a. 2017, S. 87–103.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


BERNHARD ZIMMERMANN 

 

18

In der Parabase der 422 v. Chr. aufgeführten Wespen,3 jener für griechische Ko-
mödien des 5. Jahrhunderts v. Chr. typischen ‚Bauform‘, in deren erstem Teil sich 
der Chor im Namen des Dichters bei leerer Bühne an das Publikum wendet,4 
fließen wie häufig in den Komödien des Aristophanes (ca. 450–385 v. Chr.) poli-
tische und poetologische Aussagen zusammen und ergeben in der Zusammen-
schau eine Poetik und Funktionsbestimmung der Komödie, die Aristophanes seit 
den Acharnern (425 v. Chr.), wahrscheinlich aber auch schon in seinen beiden nur 
fragmentarisch erhaltenen Erstlingswerken, den Schmausbrüdern (Daitales) und 
den Babyloniern, entwickelte. Wie in einem Brennglas laufen in den Parabasen 
die Themen, die im Zentrum der jeweiligen Komödien stehen, zusammen und 
werden in einen über das Stück hinausweisenden größeren gesellschaftlich-poli- 
tischen und poetologischen Zusammenhang gestellt.5  

Zentral für Aristophanes ist seit seinen Babyloniern6 des Jahres 426 der Kampf 
gegen den Demagogen Kleon,7 einen reichen Gerber aus dem innerstädtischen 
Demos Kydathen, der heutigen Plaka, aus dem auch Aristophanes selbst stamm-
te.8 Kleon hatte sich nach Perikles’ Tod zum führenden Politiker aufgeschwungen 

                                                            
3  Die gesamte Passage umfasst die Verse 1009–1121, der zitierte Text die Verse 1029–1045. 

Griechischer Text: Nigel W. Wilson (Hg.): Aristophanis fabulae. Tomus I, Oxford 2007. Die 
Komödie ist durch den Kommentar von Zachary P. Biles/S. Douglas Olson: Aristophanes. 
Wasps, Oxford 2015 unter philologischen und historischen Gesichtspunkten bestens er-
schlossen. 

4  Die Parabase besteht in der Regel aus drei Teilen: (1) aus einer kurzen Einleitung (‚Kom-
mation‘), in der die Schauspieler gebeten werden, die Bühne zu verlassen, (2) aus einer 
längeren, in Anapästen gehaltenen Partie, in der der Chor sich an das Publikum wendet 
(‚Anapäste‘) und (3) einem zweiteiligen Abschnitt, bestehend aus einer lyrischen Eröff-
nung, meist in hymnischer Form, und einem in Trochäen gehaltenen Rezitativ, in dem der 
Chor über sich, seine Maske und seine Funktion im Stück spricht (‚epirrhematische Syzy-
gie‘). Zur Struktur der Parabase siehe zusammenfassend Bernhard Zimmermann: Die grie-
chische Komödie, Frankfurt a. M. 2006, S. 38–41. 

5  Zur ‚intertextuellen Parabase‘ vgl. Thomas K. Hubbard: The Mask of Comedy. Aristopha-
nes and the Intertextual Parabasis, Ithaka/London 1991. 

6  Die Fragmente der Babylonier sind erschlossen durch Christian Orth: Aristophanes. Aio- 
losikon – Babylonioi, Heidelberg 2017, S. 350–580. 

7  Zu Kleon vgl. Winfried Schmitz: Kleon, in: Hubert Cancik/Helmuth Schneider (Hg.): Der 
Neue Pauly. Enzyklopädie der Antike, Bd. 6, Stuttgart/Weimar 1999, Sp. 582. Zu Kleon als 
Politiker vgl. Christian Mann: Die Demagogen und das Volk. Zur politischen Kommunika-
tion im Athen des 5. Jahrhunderts v. Chr., Berlin 2007, S. 84–88, 93–96 und passim. Der 
Begriff ‚Demagoge‘ ist im attischen Sprachgebrauch nicht negativ konnotiert, sondern be-
zeichnet eine Person, die, ohne ein öffentliches Amt bekleiden zu müssen, Interessen des 
Volkes vertritt. Der negative Beiklang geht auf Aristophanes, vor allem auf seine gegen Kle-
on gerichtete Komödie Die Ritter (424 v. Chr.), zurück, in der er das Repertoire der schlech-
ten Eigenschaften von Demagogen entwirft, die ihnen bis heute anhaften: Bestechlichkeit, 
Eigeninteresse, Dummheit, mangelnde Bildung, aber durchsetzungsstarke Rhetorik. 

8  Die Annahme hat einiges für sich, dass die Abstammung aus demselben Bezirk mit den 
Attacken des Komikers auf den Politiker zu tun hat; vgl. Hermann Lind: Der Gerber Kleon 
in den „Rittern“ des Aristophanes. Studien zur Demagogenkomödie, Frankfurt a. M. u. a. 
1988, S. 88–164. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER DICHTER ALS HELD 

 

19 

und verstand es, durch eine brachiale Rhetorik9 und ‚Wahlgeschenke‘ wie die Er- 
höhung der Sitzungsgelder die Massen hinter sich zu bringen. Obwohl Kleon 
422 bei einem militärischen Unternehmen im Norden bei Amphipolis fällt, wird 
Aristophanes auch in den folgenden Jahren nicht müde, auf seine Auseinander-
setzung mit Kleon zurückzukommen.  

Der ‚persönliche Spott‘ (ὀνομαστὶ κωμῳδεῖν/onomastí kōmōdeín),10 die oft der-
be, ja obszöne und diffamierende Verspottung von stadtbekannten Personen, die 
in irgendeiner Weise aus der Masse herausragen, ist ein die Form der Alten Ko-
mödie des 5. Jahrhunderts kennzeichnendes Merkmal, durch das sie sich von der 
Komödienproduktion der folgenden Jahrhunderte unterscheidet.11 Der anonyme 
Autor des aristokratisch-oligarchischen, antidemokratischen Pamphlets Über den 
Staat der Athener, das gleichwohl eine äußerst zutreffende Beschreibung der atti-
schen Demokratie darstellt und wohl in den 20er Jahren des 5. Jahrhunderts ent-
stand, beschreibt die Funktion des Komödienspotts als ein probates Mittel des 
Volkes, die demokratische Gleichheit zu bewahren.12  

Sie (sc. Angehörigen des Demos) lassen es nicht zu, dass der Demos (insgesamt) verspot-
tet und ihm Übles nachgesagt wird, damit sie nicht selbst in üblen Ruf geraten. Im Falle 
von Privatpersonen fordern sie jedoch geradezu dazu auf, wenn einer jemanden verspot-
ten will. Denn es ist ihnen vollkommen bewusst, dass der Verspottete in der Regel nicht 
zum Demos und nicht zur (großen) Masse gehört, sondern entweder reich oder von ed-
ler Herkunft ist oder besondere Fähigkeiten13 besitzt. Von den Armen und Angehörigen 
des Demos werden nur recht wenige verspottet, und diese auch nur dann, wenn einer 
durch allzu große Geschäftigkeit und Betriebsamkeit auffällt und versucht, (sich einen 
Vorteil zu verschaffen und) mehr als der Demos zu haben. Daher ärgern sie sich auch 
nicht darüber, dass solche Personen verspottet werden. 

                                                            
9  Von Aristophanes wird Kleons Stimme mit einem reißenden, tosenden Fluss verglichen; 

siehe Acharner, Verse 377–382; Ritter, Vers 137. Zur Stimme des Demagogen siehe auch Rit-
ter, Verse 273–274, 286 und passim. 

10  Vgl. dazu Stylianos Chronopoulos: Spott im Drama. Dramatische Funktionen der persön-
lichen Verspottung in Aristophanes’ Wespen und Frieden, Heidelberg 2017. 

11  Dieses gattungskonstituierende Merkmal wird von Horaz (Satire 1, 4, Verse 1–5) moralisch-
didaktisch gedeutet: Eupolis atque Cratinus Aristophanesque poetae/atque alii, quorum comoedia 
prisca virorum est,/siquis erat dignus describi, quod malus ac fur,/quod moechus foret aut sicarius aut 
alioqui/famosus, multa cum libertate notabant. „Die Dichter Eupolis und Cratinus und Ari- 
stophanes und die anderen, die zur Epoche der Alten Komödie gehören, pflegten mit gro-
ßer Freiheit Rügen auszusprechen, wenn es einer verdient hatte, an den Pranger gestellt zu 
werden, weil er ein übler Kerl und Dieb, weil er Ehebrecher oder Beutelschneider oder 
sonstwie einen schlechten Ruf hatte.“ 

12  Pseudo-Xenophon, Staat der Athener 2, 18–19. Übersetzung vom Verfasser. Griechischer 
Text mit deutscher Übersetzung sowie Kommentar von Gregor Weber: Pseudo-Xenophon. 
Die Verfassung der Athener, Darmstadt 2010.  

13  Das Partizip δυνάμενοι (dynámenoi) ist vieldeutig. Häufig kann es als „Einfluss haben“ ver-
standen werden; in diesem Zusammenhang muss allerdings von der Grundbedeutung 
„können“ ausgegangen werden. Es sind also Leute gemeint, die „etwas können“, sowohl in 
politischer als auch intellektueller Hinsicht und dadurch wie Aristokraten oder Reiche aus 
der Masse (πλῆθος/plēthos) herausragen. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


BERNHARD ZIMMERMANN 

 

20

Die Ausführungen des ‚alten Oligarchen‘, wie der Autor in der angelsächsischen 
Forschung häufig genannt wird – die deutsche Altertumswissenschaft bevorzugt, da 
die kleine Schrift unter Xenophons Werken überliefert ist, die Bezeichnung ‚Pseu-
do-Xenophon‘ –,14 legen die Annahme nahe, dass der ‚persönliche Spott‘ eine Art 
sozialhygienischer Funktion ausübte. Zwar hatte in der radikaldemokratischen Po-
lis Athen nach 462 v. Chr., nach den Reformen des Ephialtes,15 die die politische 
Macht des Adelsrats, des Areopags, beschnitten und die Teilhabe am politischen 
Geschäft allen attischen Vollbürgern öffneten, die für diese Tätigkeiten, vor allem 
das Richteramt, zunächst mit zwei und seit Kleons Initiative mit drei Obolen ‚Sit-
zungsgeld‘ täglich entlohnt wurden, allein das Volk die Macht; trotzdem wurden 
die wenigen Ämter in Athen, die nicht durch Los vergeben, sondern durch Wahl 
besetzt wurden, insbesondere die militärischen Führungspositionen, weiterhin 
vorwiegend von den Aristokraten oder wohlhabenden Bürgern eingenommen, so 
dass erfolgreiche Strategen wie Perikles über längere Zeiträume die Staatsgeschäfte 
führten.16 Diese aus der Masse der einfachen Bürger herausragenden Männer 
konnten abgestraft werden, indem man sie nicht wieder zum Strategen wählte oder 
sie nach ihrer Amtsführung einem Prozess wegen Amtsmissbrauchs aussetzte oder 
eben, indem man sie im Freiraum des Theaters für die beschränkte Zeit der Ko-
mödienaufführungen mit bösem Spott überzog.  

Die Wirkung der Verspottung dürfte dem entsprochen haben, was Sigmund 
Freud über den tendenziösen Witz in seiner für die Erklärung der aristophanischen 
Komödie enorm wichtigen, aber von der philologischen Forschung fast vollkom-
men ignorierten Schrift Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten aus dem Jahr 
1905 schreibt.17  

Die Verhinderung der Schmähung oder beleidigenden Entgegnung durch äußere Um-
stände ist ein so häufiger Fall, daß der tendenziöse Witz mit ganz besonderer Vorliebe 
zur Ermöglichung der Aggression oder der Kritik gegen Höhergestellte, die Autorität in 

                                                            
14  Zur Forschungsdiskussion vgl. Carlo Scardino: Pseudo-Xenophon, in: Bernhard Zimmer-

mann (Hg.): Handbuch der griechischen Literatur der Antike, Bd. 1, München 2011, 
S. 417–421. 

15  Zu diesem Epochenjahr vgl. Christian Meier: Der Umbruch zur Demokratie in Athen 
(462/1 v. Chr.) – Eine Epoche der Weltgeschichte und was die Zeitgenossen daran wahr-
nahmen, in: Reinhart Herzog/Reinhart Koselleck (Hg.): Epochenschwelle und Epochen-
bewußtsein, München 1987, S. 353–380. 

16  Der Historiker Thukydides (2, 65, 8) schreibt in seiner Würdigung des Perikles: „Dem Na-
men nach war es eine Demokratie, tatsächlich aber eine Herrschaft des ersten Mannes.“ 
Zur attischen Demokratie vgl. Jochen Bleicken: Die athenische Demokratie, Paderborn 
41995, S. 269–291 (zu den Beamten und Funktionsträgern); Klaus Bringmann: Das Volk 
regiert sich selbst, Darmstadt 2019, S. 37–147.  

17  Zu Freuds Beschäftigung mit der aristophanischen Komödie vgl. Johannes Endres: Freud 
und die Komödie der Antike, in: Claudia Benthien/Hartmut Böhme/Inge Stephan (Hg.): 
Freud und die Antike, Göttingen 2011, S. 315–340. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER DICHTER ALS HELD 

 

21 

Anspruch nehmen, verwendet wird. Der Witz stellt dann eine Auflehnung gegen eine 
solche Autorität, eine Befreiung von dem Druck derselben dar.18  

Die gewalttätige Feindseligkeit, vom Gesetz verboten, ist durch die Invektive in Worten 
abgelöst worden. /…/ Indem wir den Feind klein, niedrig, verächtlich, komisch machen, 
schaffen wir uns auf einem Umwege den Genuß seiner Überwindung, den uns der Drit-
te, der keine Mühe aufgewendet hat, durch sein Lachen bezeugt.19  

Dieser herabsetzende Spott kann in gleicher Weise führende Politiker wie all die 
anderen treffen, die aus der breiten Masse aufgrund ihrer Abstammung, ihres Le-
bensstils und ihrer intellektuellen Fähigkeiten herausragen – Männer wie die Tragi-
ker Euripides oder Agathon, den Dithyrambendichter Kinesias, den Mathematiker 
Meton oder den Philosophen Sokrates, um nur wenige Beispiele zu nennen.20 Die-
se Personen werden allerdings nicht als Individuen dem Spott ausgesetzt, sondern 
sind gleichsam Platzhalter für eine bestimmte Gruppierung in der Gesellschaft, in 
der Regel für die durch die sophistische Rhetorik geprägten Intellektuellen in Wis-
senschaft, Dichtung, Musik und Politik. In der mit den verheerenden Einflüssen 
der Sophistik auf die athenische Gesellschaft abrechnenden Komödie Die Wolken 
(423 v. Chr.), in denen Sokrates als Erzsophist auf die Bühne gebracht wird, der 
wenig mit dem Sokratesbild gemein hat, das Platon und Xenophon in ihren Schrif-
ten entwerfen, definiert der Philosoph die Gruppe seiner Anhänger als Seher, Ärz-
te, junge Schnösel mit langen Haaren und protzigen Ringen an den Fingern und 
als hochnäsige und hochfliegende, abgehobene Dichter von Dithyramben, die mit 
ihren Kompositionen der Musik Gewalt antun – kurzgefasst: als nichtsnutzige 
Müßiggänger,21 die alle unter dem Bann der neumodischen, sophistischen Rheto-
rik eines Gorgias oder Protagoras stehen.22  

Spott ist allerdings nur ein, wenn wohl auch das wichtigste Mittel der Komik, 
das die Dichter des 5. Jahrhunderts einsetzen, um die Gunst des Publikums im 
Wettstreit anlässlich der zwei dem Gott Dionysos gewidmeten und mit Dramen-
aufführungen ausgestatteten Feste, den Lenäen und den Großen Dionysien, zu 
gewinnen.23 Sie werden in einer Art von kompetitivem Dialog nicht müde – und 
dies unter ständigem Hinweis auf die mindere Qualität der Stücke ihrer Rivalen – 
die Originalität der eigenen Werke zu betonen.24 Aristophanes pflegt seine Zeitge-

                                                            
18  Sigmund Freud: Der Witz und seine Beziehungen zum Unbewußten, in: Ders.: Gesam-

melte Werke, Bd. 6, Frankfurt a. M. 1999, S. 114–115. 
19  Freud, Witz, S. 112.  
20  Vgl. dazu Bernhard Zimmermann: Aristophanes und die Intellektuellen, in: Jan M. Bre-

mer/Eric W. Handley (Hg.): Aristophane, Vandœuvres/Genève 1993, S. 255–280. 
21  Wolken, Verse 331–334. 
22  Vgl. Bernhard Zimmermann: Von der Gewaltherrschaft des Logos. Die Logos-Theorie des 

Sophisten Gorgias, in: Internationales Jahrbuch für Hermeneutik 17, 2018, S. 15–27. 
23  Zur Organisation der beiden Feste und der Dramenwettbewerbe vgl. Bernd Seidensticker: 

Das antike Theater, München 2010, S. 16–22. Die antiken Zeugnisse finden sich bei Eric 
Csapo/William J. Slater (Hg.): The Context of Ancient Drama, Ann Arbor 1994. 

24  Vgl. dazu Zachary P. Biles: Aristophanes and the Poetics of Competition, Cambridge 2011. 
Man kann dies durchaus als ein Erbe der Chorlyrik ansehen. Dichter wie Pindar und Bak-

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


BERNHARD ZIMMERMANN 

 

22

nossen als minderwertige Plagiatoren hinzustellen, die aus seinen Ideen neue Stü-
cke fabrizierten, die nicht genug von dummen und obszönen Witzen bekämen 
und schlicht und einfach das Publikum für dumm verkauften, während seine 
Kunst durch ständig neue Einfälle brilliere.25 

Kurz zusammengefasst lässt sich aus den Parabasen der aristophanischen Ko-
mödien folgende Poetik herauslesen: Zwar ist es der Anspruch jedes Komödien-
dichters, seinem Publikum Neues zu bieten;26 für Aristophanes bestehen jedoch 
Grenzen: die des guten Geschmacks27 und des rechten Maßes,28 so dass er für 
seine Komödienkunst das Epitheton ‚urban‘ (ἀστεῖος/asteíos)29 mit Stolz in An-
spruch nimmt. Mit eben solchem Stolz betont er, dass eine gute Komödie allein 
auf ihre literarische Qualität bauen sollte.30 Eine derartige Komödie kann nur 
dann Erfolg haben, wenn sie auf Publikum trifft, das die Qualitätskriterien des 
Dichters teilt und ebenso gebildet wie der Dichter ist.31 Wenn dies nicht der Fall 
ist, kann selbst der beste Dichter mit der besten Komödie Schiffbruch erleiden, 
wie dies Aristophanes mit den Wolken widerfuhr.  

Stellt man die Charakterisierungen zusammen, die Aristophanes in seiner kur-
zen Geschichte der attischen Komödie in der Parabase der Ritter den drei Dichtern 
Magnes, Kratinos und Krates verleiht,32 lässt sich aus den Einzelelementen die ide-
ale Form der Komödie zusammenstellen, an der sich Aristophanes gemessen wis-
sen will.33 Es sind dies bei der Vertonung gewagte mimetische Spielereien in Musik 
und Gesang, wofür Magnes, ein komischer Dichter der ersten Generation nach der 
Institutionalisierung der Gattung im Jahre 486, als Paradigma dient,34 gepaart mit 
‚dionysischer Urgewalt‘ in den lyrischen Partien, für die Kratinos steht, der ältere 

                                                                                                                                                
chylides buhlten in ähnlicher Weise um die Gunst der Auftraggeber, indem sie die eigene 
Kunst priesen und die der Konkurrenten schlecht machten; vgl. Bernhard Zimmermann: 
Poetologische Reflexionen in den Komödien des Aristophanes, in: Anton Bierl u. a. (Hg.): 
Antike Literatur in neuer Deutung, München/Leipzig 2004, S. 213–225. 

25  Der Komödiendichter Antiphanes (4. Jahrhundert v. Chr.) betont in einer Komödie mit 
dem Titel Dichtung (Poiesis) in einem Gattungsvergleich zwischen Komödie und Tragödie 
den Innovationszwang, dem Komödiendichter sich ständig ausgesetzt sehen. Während die 
Tragiker sich an vorgegebene Mythen hielten und schon das Wort ‚Oidipus‘ reiche, damit 
jeder im Theater die Geschichte kenne, müsse der Komödiendichter alles, die Handlung 
ebenso wie die dramatis personae, jedes Mal neu erfinden (Fr. 189, Text in: Rudolf Kassel/ 
Colin Austin: Poetae Comici Graeci, Berlin/New York 1991, S. 418–419). 

26  Wolken, Vers 547; Wespen, Vers 1044.  
27  Frieden, Verse 739–751; Frösche, Verse 1–34. 
28  Wolken, Vers 537; Wespen, Verse 1023–1028. 
29  Frösche, Verse 901, 906; Frieden, Vers 750. 
30  Frieden, Verse 749f. 
31  Wolken 518–532; Wespen 1051–1059. 
32  Ritter, Verse 520–540. 
33  Zu den nur fragmentarisch erhaltenen Dichtern vgl. die Würdigungen von Bernhard Zim-

mermann: Handbuch der griechischen Literatur der Antike, Bd. 1, München 2011, S. 717–
731. 

34  Ritter, Verse 520–525. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER DICHTER ALS HELD 

 

23 

Rivale des Aristophanes, der ihn im Jahre 423 im komischen Agon besiegte.35 Vor 
allem sind es jedoch urbane Einfälle, die ohne großen Aufwand und mit nüchter-
nem Verstand auf die Bühne gebracht werden, für die Krates als Vorbild gilt.36 Da 
keiner der drei Dichter trotz der partiellen Vorzüge, die sie aufwiesen, dauerhaft Er-
folg hatte, was bei dem wetterwendischen Charakter der Athener auch nicht zu er-
warten sei, muss ein guter und erfolgreicher Dichter die Eigenschaften aller drei in 
sich vereinen. 

Unter den ‚neuen Ideen‘, die Aristophanes für sich in Anspruch nimmt, kommt 
der Verspottung Kleons eine besondere Bedeutung zu. Während die anderen Ko-
mödiendichter sich mit zweitklassigen Politikern abgeben, wagt sich Aristophanes 
an den mächtigsten Mann in der Stadt. Als Heros mit dem Mut eines Herakles,37 
des Nothelfers gegen alle Übel38 und Reinigers des Landes, kämpft er gegen den 
Demagogen, den er als vielgestaltiges episches Ungeheuer39 vorstellt, das nach dem 
Modell des Typhoeus, des Gegners des Zeus in Hesiods Theogonie, des Sohnes der 
Erde und der Unterwelt, gestaltet ist:40 

Ungeheuer kräftige Arme sind ihm gegeben, 
unermüdlich auch sind Füße des Starken; den Schultern 
wie von Schlangen entwachsen hundert gräßliche Häupter, 
züngelnd mit schwärzlichen Zungen, ihm glomm aus zahllosen Augen 
seiner göttlichen Häupter hervor unter Brauen ein Feuer, 
ja, es brannte von Feuer der Blick aus sämtlichen Häuptern. 
Stimmen auch waren in sämtlichen gräßlichen Häuptern enthalten, 
von sich gebend unsägliche, unverständliche Laute, 
nur den Göttern verständlich, dann wieder wie eines Stieres 
wütend lautes Gebrüll von ungebändigter Stärke. 
Dann wieder klang es nach frechem Löwenmut, klang es wie Bellen 
jagender Hunde täuschend ähnlich, ein Wunder zu hören. 
Dann wieder hallten die hohen Berge von gellenden Pfiffen.  

In der Parabase der Wespen überbietet Aristophanes die hesiodeische Beschrei-
bung des Typhoeus, die er im epischen Stil durch ein von spitzen Zähnen be-
wehrtes Maul erweitert, durch ein komisches Aprosdoketon, indem er in Vers 
1035 mit dem Trikolon „Des Seehunds Gestank, den Arsch des Kamels und der 
Lamia schmutzige Hoden“ die epische Chimäre anklingen lässt, ein dreiköpfiges 
Monstrum „vorne ein Löwe, hinten ein Drache, in der Mitte eine Ziege“,41 und 

                                                            
35  Ritter, Verse 526–530. 
36  Ritter, Verse 537–540. 
37  Wespen, Vers 1029: ὀργὴν Ἡρακλέους. 
38  Wespen, Vers 1043: ἀλεξίκακος. 
39  Wespen, Vers 1036: τέρας. 
40  Hesiod, Theogonie, Verse 820–835. Übersetzung von Albert von Schirnding: Hesiod, Theo-

gonie, Werke und Tage, Berlin 52012, S. 66–69. Griechischer Text mit Kommentar von 
Martin L. West: Hesiod. Theogony, Oxford 1966. 

41  Homer, Ilias 6, Vers 181; Hesiod, Theogonie, Vers 322: πρόσθε λέων, ὄπισθεν δὲ δράκων, 
μέσση δὲ χίμαιρα. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


BERNHARD ZIMMERMANN 

 

24

dies noch durch den Kinderschreck Lamia steigert. Sie war eine Geliebte des 
Zeus, die von Hera dazu gebracht wurde, ihre eigenen Kinder zu töten, und vor 
Gram in ein hässliches, vielgestaltiges Wesen entstellt wurde, das anderer Leute 
Kinder stiehlt. Die epischen Prätexte werden komisch aufgelöst und auf das Ziel 
seines Spottes, auf Kleon, zugeschnitten: der Gestank verweist auf das Gerberge-
werbe Kleons, der „Arsch des Kamels“ auf die Politikern gemeinhin in der Ko-
mödie zugeschriebene Homosexualität, zu der auch die furchtbare Lamia passt, 
da diese sowohl in männlicher als weiblicher Gestalt erscheinen kann. 

Die spitzen Hauer, die Aristophanes seinem Kleon-Monster im Gegensatz 
zum hesiodeischen Typhoeus verleiht, verweisen auf eine vorangehende Szene 
der Wespen, auf den Hundeprozess, in dem Kleon als ‚Hund aus Kydathen‘ ein-
geführt wird,42 und überhaupt auf das Bild des Hundes, mit dem der Demagoge 
schon in den Rittern des Jahres 424 gleichgesetzt wird.43 Aristophanes parodiert 
damit offensichtlich einen Slogan des Politikers, der sich als ‚Wachhund des Vol-
kes‘ bezeichnete, der die Herde der Bürger vor allen übelwollenden Volksfeinden 
schütze.44 Auf den Bildbereich ‚Hund‘ verweist auch das Aprosdoketon Kynna, 
eine stadtbekannte Hetäre, in deren Namen der Wortstamm κυν- (kyn-), ‚Hund‘, 
anklingt. Doch Aristophanes nimmt es nicht nur mit Kleon auf, sondern mit der 
gesamten Schar der ‚Sykophanten‘, jenen Denunzianten, die sich in der Zeit des 
Peloponnesischen Krieges offensichtlich zu einer wahren Landplage entwickelten 
und die schon in den Acharnern (425 v. Chr.) in zwei Szenen ihr Fett abbekom-
men hatten.45 Er ist ein wahrer zweiter Herakles, der unermüdlich das Land von 
Ungeheuern jeder Art reinigt.  

Der Kampf des Dichters gegen den übermächtigen Politiker dient nicht nur da-
zu, ausgrenzendes Lachen zu erwecken und damit momentan die Gunst des Publi-
kums zu gewinnen;46 vielmehr schreibt Aristophanes seinen Stücken eine geradezu 
aufklärerische Leistung zu, die in keiner Weise hinter der Tragödie zurückstehe: 
„Denn das Rechte kennt auch die – Trygödie“.47 Durch den Neologismus Trygodía 
(τρυγῳδία), gebildet von trýx (τρύξ, -γός), ‚Weinhefe‘, also ‚Gesang bei der Wein- 
hefe‘, der Tragodía (τραγῳδία), ‚Tragödie‘, unüberhörbar anklingen lässt, stellt der 
                                                            
42  Wespen, Verse 895–897. 
43  Kleon bezeichnet sich selbst in Rittern (Vers 1023) als „Hund des Volkes“, in Rittern (Vers 

416) in einem Anklang an Typhoeus als „hundsköpfig“; vgl. Biles/Olson: Wasps (Anm. 3), 
S. 350. 

44  Vgl. dazu Alan H. Sommerstein: The Comedies of Aristophanes. Vol 2: Knights, Warmins-
ter 1981, S. 198. 

45  Acharner, Verse 819–835, 910–928. Zu der komischen Figur des Sykophanten und dem po-
litischen Hintergrund vgl. Matteo Pellegrino: La maschera comica del Sicofante, Lecce 
2010. 

46  Nach Pseudo-Xenophons Analyse der Funktion des Komödienspottes erfüllt Kleon gleich 
zwei Voraussetzungen: Er ist reich und dazu jemand, der zwar kein Aristokrat ist, sondern 
zum Volk gehört, aber dennoch versucht, durch seine Umtriebigkeit (πολυπραγμοσύνη/ 
polypragmosýne) mehr sein zu wollen als alle anderen. 

47  Acharner, Vers 500. Vgl. dazu S. Douglas Olson: Aristophanes. Acharnians, Oxford 2002, 
S. 201. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER DICHTER ALS HELD 

 

25 

junge komische Dichter die literarische Form, in der er sich betätigt, auf dieselbe 
Stufe mit der erhabenen tragischen Schwestergattung und betont durch die Vorsil-
be tryg- die dionysische Wurzel beider Formen und die im Dionysoskult verankerte 
‚Rügefreiheit‘ der Komödie. 

Diese aufklärerische Funktion der aristophanischen Komödien wird in der Pa-
rabase der Acharner ausgeführt:48 Der Dichter habe den Athenern beigebracht, 
nicht mehr auf jede Schmeichelei hereinzufallen, wie sie zum Beispiel die Dithy-
ramben Pindars enthielten, die das „glänzende, veilchenbekränzte und besungene, 
berühmte Athen, Griechenlands Bollwerk, die göttliche Festung“ priesen.49 In 
Form der Parodie dekonstruiert der Dichter die schmückenden Beiworte des 
Dithyrambos und entkleidet sie ihres Pathos und ihres Bombasts, indem er sie 
wörtlich nimmt.50 Glänzend seien die Athener nur durch das Fett ihrer Lieblings-
speise, der in Öl eingelegten Sardinen.51 Doch seine Wirkung beschränkt sich 
nicht nur auf Athen; vielmehr habe er den Bürger der verbündeten Städte beige-
bracht, „wie Demokratie geht“ (ὡς δημοκρατοῦνται/hōs dēmokratuntai). So sei er zu 
einer wahren touristischen Attraktion geworden. Wenn die Verbündeten zur Ent-
richtung ihrer Abgaben nach Athen kämen, wollten sie den „besten Dichter se-
hen, der das Wagnis eingegangen ist, den Athenern zu sagen, was gerecht ist.“ Der 
Ruhm seiner aufklärerischen Tätigkeit sei sogar bis nach Persien vorgedrungen. 
Der persische Großkönig habe sich bei spartanischen Gesandten angelegentlich 
nach dem jungen Dichter erkundigt. Indem Aristophanes das homerische Wort 
κλέος (kléos), „Ruhm“, für sein Ansehen verwendet, heroisiert sich selbst und stellt 
sich auf eine Stufe mit den Helden des trojanischen Krieges. Doch nicht genug 
damit: Indem er seinen Stücken eine didaktische Absicht zuschreibt, erhebt er 
unüberhörbar den Anspruch, Homer gleichzukommen, dessen Epen als Schule 
der Griechen galten. 

Die Heroisierung der Parabase der Acharner weist deutlich auf eine vorangehen-
de Passage zurück.52 Der komische Held mit dem sprechenden Namen Dikaiopo-
lis, der „rechte Bürger“, will seine Argumente für einen Frieden mit Sparta, den 
Kopf auf einem Hackklotz, vor dem aufgebrachten und dem Frieden ganz und gar 
abgeneigten Chor der Köhler von Acharnai53 vorbringen. Der komische Held und 

                                                            
48  Acharner, Verse 626–664. 
49  Pindar, Fragment 76, in: Herwig Maehler (Hg.): Pindarus. Pars II: Fragmenta – Indices, 

Leipzig 1989, S. 85. Zum patriotischen Charakter der Dithyramben vgl. Bernhard Zim-
mermann: Dithyrambos. Geschichte einer Gattung, Berlin 2008, S. 53–55. 

50  Zu dieser komischen Technik vgl. Hans-Joachim Newiger: Metapher und Allegorie. Stu-
dien zu Aristophanes, München 1957. 

51  Acharner, Vers 640. 
52  Acharner, Verse 366–384. Der Hinweis auf die Freude der Athener an ihnen dargebrachten 

Schmeicheleien verbindet die Verse 370–375 mit 634–640. 
53  Acharnai, ein nordöstlich vor den Toren gelegener Demos Attikas, hatte besonders unter 

den Einfällen der Spartaner zu leiden, die das Dorf zu ihrer Operationsbasis gegen die 
Stadt gemacht hatten. Deshalb ist ihr Hass auf die Spartaner und ihre sture Ablehnung ei-
nes Friedensvertrags gut motiviert. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


BERNHARD ZIMMERMANN 

 

26

der Dichter nähern sich einander an, bis plötzlich in den Versen 377–382 der Dich-
ter selbst und nicht mehr der komische Held spricht:54 Er habe von Kleon wegen 
seiner letztjährigen Komödie, den Babyloniern, viel Anfeindung erfahren müssen, ja 
sei von ihm sogar wegen Herabsetzung des Demos angeklagt worden. Die dramatis 
personae der Alten Komödie haben häufig keine erkennbare Individualität, ge-
schweige denn einen bestimmten, festen Charakter. Vielmehr gehört es geradezu 
zur komischen Technik der Komödie des 5. Jahrhunderts v. Chr., mit Identitäts-
wechseln zu spielen, auf die die Dichter bisweilen im Titel ihres Stücks hinweisen. 
So übernimmt im Dionysalexandros des Kratinos (aufgeführt 431/30)55 der Gott 
Dionysos die Rolle des trojanischen Prinzen Alexandros (Paris), um das ‚Paris-
Urteil‘ im Schönheitswettbewerb der drei Göttinnen Hera, Aphrodite und Athena 
zu fällen, wobei man, wie die auf Papyrus erhaltene antike Einleitung (Hypothesis) 
der Komödie bemerkt, ohne Schwierigkeiten hinter diesem Dionysos/Paris den Po-
litiker Perikles durchschimmern sehen könne. Die mythologische Komödie be-
kommt somit einen Gegenwartsbezug, der durch Paris verursachte Ausbruch des 
Trojanischen wird mit dem des Peloponnesischen Kriegs in Verbindung gesetzt, für 
den der Politiker Perikles verantwortlich gemacht wird.56 

Um seine Argumente für einen Frieden mit Sparta gegenüber dem aufgebrach-
ten Chor überzeugend vorzubringen, will Aristophanes/Dikaiopolis sich mög-
lichst „mitleiderregend“ als tragischer Held im Stile des Euripides ausstaffieren 
und begibt sich unverzüglich zum Haus des Tragikers, um aus dessen Requisi-
tenkammer die dafür erforderlichen Kleidungsstücke und Gegenstände zu erbet-
teln.57 Der junge Dichter ist demnach nicht nur ein zweiter Herakles und ein 
zweiter Homer, sondern in gleicher Weise tragischer Held, der wie ein Tragiker 
zum Nutzen der Stadt dichtet. 

Um diese aufklärerische Aufgabe in der Polis Athen zum Nutzen der Bürger 
durchführen zu können, reinigt Aristophanes die komische Gattung von allen 
Vulgarismen und dummen Witzen. Auch in poetologischer Hinsicht stellt er sich 
als Herakles dar, der alle Monstrositäten aus der Dichtung vertreibt. Dies hätten – 

                                                            
54  Dass der Dichter selbst Protagonist einer ganzen Komödie ist, setzt Kratinos in seinem au-

tobiographischen Stück Die Flasche (Pytine) in die Tat um. Mit dieser Komödie antwortet er 
auf die Attacke des Aristophanes, der ihn in der Parabase der Ritter (Verse 526–536) als ei-
nen von Alkoholismus gezeichneten alten Mann beschreibt, der seine besten Zeiten längst 
hinter sich habe. Kratinos nimmt die Herausforderung an, stellt sich in der Flasche als ei-
nen von Wein inspirierten dionysischen Dichter dar, der seine Ehefrau Komodia, die Per-
sonifikation der Komödie, wegen Methe, der Trunksucht, verlassen hat und von dieser nun 
seine besten Einfälle erhält. Und die Revanche gelingt: Kratinos besiegt mit seinem Stück 
Aristophanes’ Wolken und verweist damit im Jahre 423 den erfolgsverwöhnten jungen Star 
der komischen Bühne auf den dritten und damit letzten Platz. 

55  Das Stück ist kommentiert von Francesco P. Bianchi: Cratino. Archilochoi – Empimpra-
menoi, Heidelberg 2016, S. 198–301. 

56  Vgl. dazu Bernhard Zimmermann: Eupolis atque Cratinus Aristophanesque poetae. For-
men des Komischen im 5. Jahrhundert v. Chr., in: Dionysus ex machina 4, 2013, S. 49–62. 

57  Zur Szene vgl. Bernhard Zimmermann: Eine kleine Poetik des Requisits. Zu Aristophanes, 
Acharner 393–489, in: Archiv für Papyrusforschung 57, 2011, S. 430–433. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER DICHTER ALS HELD 

 

27 

so die an das Publikum gerichtete Rüge zu Beginn der Parabase der Wespen58 – sie 
jedoch nicht zu würdigen gewusst und die von ihm hochgeschätzten Wolken mit 
dem dritten und damit letzten Platz abgestraft. Offensichtlich hätten die doch 
sonst so cleveren (δέξιοι/déxioi) Athener das clevere Stück nicht verstanden, son-
dern seien wieder wie früher auf die platten Scherze der Rivalen hereingefallen! 
Immer wieder kommt Aristophanes in den nächsten Jahren auf diese ihn schmer-
zende Niederlage zurück und überarbeitet die Wolken sogar. Die erhaltene Fassung 
ist diese Überarbeitung, die er jedoch nicht mehr auf die Bühne brachte.  

Ob diese Heroisierung als ernst gemeint gelten kann, ist alles andere als sicher. 
Denn immer wieder setzt der Dichter seine eigenen Ansprüche und die Rollen, 
die er sich zuschreibt, in ein ironisches Licht, so in der Parabase der Acharner, in 
der er sich als touristische Attraktion darstellt, nach der sogar der Perserkönig fra-
ge. Diese Ironisierung eigener Positionen wird auch auf poetologischer Ebene in 
der immer wieder mit Nachdruck vorgebrachten Ablehnung dummer und vulgä-
rer Witze deutlich, auf die man in seinen Stücken vergeblich warte. In den ersten 
Versen der 405 aufgeführten literaturkritischen Komödie Die Frösche fragt der 
Sklave Xanthias seinen Herrn, den Theatergott Dionysos, ob er „irgendetwas von 
dem Üblichen, über das die Zuschauer immer lachen“, sagen soll, und erhält von 
seinem Herrn die Antwort: „Ja, was du willst, aber bitte nicht ‚Ich habe Blähun-
gen‘“. In einer komischen Praeteritio zählt dann Dionysos all die abgeschmack-
ten, skatalogischen Scherze auf, die er nicht zu hören wünscht. Der Tribut an den 
Publikumsgeschmack wird, wie noch heute in Comedies üblich, gleich zu Beginn 
in einem Feuerwerk von kurzen Witzen, die das Publikum sofort zum Lachen 
bringen, in der Form der Negation erbracht.  

Raffinierter stellt Aristophanes sein poetologisches Programm in den Wolken in 
Frage. In der zur zweiten Fassung gehörenden Parabase zählt er eine Reihe von 
Gags auf, die seine ‚verständige‘ Komödie vermeide: Man sehe in ihr weder obs-
zöne Kostüme, die Jugendliche zum Lachen bringen, noch höre man Witze über 
körperliche Gebrechen oder Auffälligkeiten wie Glatzen, noch sehe man vulgäre 
Tänze oder alte Männer, die jemanden verprügeln, um damit die dürftigen Witze 
zu überdecken, noch schließlich Leute, die Fackeln in den Händen halten und 
laut dazu „huhu“ schreien.59 Es ist ein Leichtes, für alle die angeführten Scherze, 
nach denen man – so der Dichter – in seinen Komödien nicht zu suchen brau-
che, Beispiele in eben diesen Komödien zu finden. Besonders auffällig ist jedoch, 
dass genau der letzte Fall, die Fackeln tragenden und schreienden Alten, am En-
de der Wolken auftreten: Der komische Held Strepsiades verlangt eine Fackel, um 

                                                            
58  Wespen, Vers 1016. Denselben Anspruch erhebt er ein Jahr später mit fast identischen For-

mulierungen in der Parabase des Friedens (Verse 729–774). 
59  Wolken, Verse 537–543. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


BERNHARD ZIMMERMANN 

 

28

die ‚Denkerei‘ des Sokrates in Brand zu setzen, und der entsetzte Schüler des 
Sokrates stürzt laut „huhu“ schreiend und klagend aus dem Haus.60 

Ob der politische Kampf gegen das Monster, den Demagogen Kleon, in ähnli-
cher Weise nicht ernst zu nehmen ist, ist in der Forschung heftig umstritten.61 Al-
lerdings scheint es so zu sein, dass das athenische Publikum zwischen den Dis-
kursräumen der attischen Demokratie zu unterscheiden wusste.62 Im Jahr 424 
sprachen sie Aristophanes für die Ritter, die den politischen Tod Kleons auf der 
Bühne vollzogen, den ersten Platz im komischen Agon zu und wählten kurze 
Zeit darauf Kleon zum Strategen, übertrugen ihm also ein im Jahr 424 äußerst 
wichtiges Amt im Krieg gegen die Spartaner.  

Scherz und Ernst bilden in den Komödien des Aristophanes eine untrennbare 
Einheit. Der Chor der Dionysosmysten bittet im Einzugslied der Frösche die Göttin 
Demeter darum, ihm die Gunst zu gewähren, ungefährdet scherzen, spotten und 
tanzen zu dürfen.63 Sie solle den Chor viel Witziges und viel Ernstes, Scherz und 
Spott vortragen und damit den Sieg im Agon erringen lassen. Der Dichter will den 
ersten Platz im komischen Agon zugesprochen bekommen, und diesem Ziel ord-
net er all seine anderen Ansprüche unter. Die Forschung bemüht sich immer wie-
der aufs Neue und dies mit wechselnden Ergebnissen, die ernsten von den komi-
schen Fäden zu trennen und Aristophanes entweder zum politischen oder 
unpolitischen Dichter, zum Reaktionär oder Revolutionär, zum Kriegsbefürworter 
oder Pazifisten, zum Feministen oder Sexisten zu machen.64 Aristophanes entzieht 
sich einer Festlegung. Mal ist er ‚ungezogener Liebling der Grazien‘, mal ‚Hans-
wurst‘.65 Die Schönheit seiner Stücke ist einzig, doch nicht auf den ersten Blick er- 
 

                                                            
60  Wolken, Verse 1493, 1497. Es ist genau der Schreckensruf ἰού (Vers 1493), den Aristophanes 

in seinen Komödie angeblich nicht verwende (Vers 543). Vgl. dazu Bernhard Zimmer-
mann: Pathei Mathos. Tragische Strukturen in den Wolken des Aristophanes, in: Studia 
Philologica Valentina 9, 2006, S. 245–253. 

61  Zu den verschiedenen Forschungspositionen vgl. Christian Mann: Aristophanes, Kleon 
und eine angebliche Zäsur in der Geschichte Athens, in: Andrea Ercolani (Hg.): Spoudaio-
geloion. Form und Funktion der Verspottung in der aristophanischen Komödie, Stuttgart/ 
Weimar 2002, S. 105–108. 

62  Vgl. dazu Bernhard Zimmermann: Prolegomena zu einer Semantik des Raums im komi-
schen Theater des 5. Jahrhunderts v. Chr., in: Seminari Romani n. s. 2, 2013, S. 359–364. 

63  Frösche, Verse 386–395. 
64  Zur Aristophanes-Rezeption vgl. Wilhelm Süss: Aristophanes und die Nachwelt, Leipzig 

1911; Zimmermann, Komödie, S. 209–213. – Zu Aristophanes auf der Bühne vgl. Bern-
hard Zimmermann: Griechische Komödie, in: Hubert Cancik u. a. : Der Neue Pauly. En-
zyklopädie der Antike. Rezeptions- und Wissenschaftsgeschichte, Stuttgart/Weimar 2000, 
Sp. 311–316.  

65  Als ungezogenen Musenliebling und deklarierten Bösewicht bezeichnet ihn Goethe im 
Epilog seiner Bearbeitung der aristophanischen Vögel (Weimarer Ausgabe I 17, S. 114–115), 
als Hanswurst in einem Tagebucheintrag vom 22.11.1831, da Aristophanes wie die Philo-
logen des frühen 19. Jahrhunderts den von Goethe geschätzten Euripides ‚subordiniere‘, 
also weniger als Aischylos und Sophokles schätze; bei Ernst Grumach: Goethe und die An-
tike, Bd. 1, Berlin 1949, S. 309.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER DICHTER ALS HELD 

 

29 

kenntlich; „sie nur zu verstehen, erfordert eine vollendete Kenntnis der Griechen; 
und mit unbestechlicher Strenge ihre wirklichen Vergehungen von dem abzuson-
dern, was nur uns beleidigt, erfordert einen Geschmack, der über alle Verhältnisse 
erhaben, auf das Schöne allein gerichtet ist.“66  

 

                                                            
66  Friedrich Schlegel: Vom ästhetischen Wert der griechischen Komödie (1794), in: Ernst Beh-

ler (Hg.): Friedrich Schlegel. Studien des Klassischen Altertums, Paderborn u. a. 1979, 
S. 20. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956507120-17 - am 13.01.2026, 04:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

