
Eine Diskursethik der Lebenswelt und eine Spur

Existenzialismus

Kommentar zu Jens Bonnemanns »Patriotische Erregung

oder Friedhofsruhe des rationalen Diskurses?«

Paul Helfritzsch

In dem Beitrag von Jens Bonnemann wird argumentativ ein weiter Weg unter-

nommen. Beginnend mit einer Kritik an Jürgen Habermas´ Theorie der Diskurs-

ethik, welche diese als emotions- und im weitesten Sinne auch menschenleeren

Formalismus rekonstruiert, folgt im Weiteren eine Interpretation der haberma-

schen Theorie, bei der deutlich wird, dass ein Diskurs, so rational er auch sei, nur

dann Sinn hat, wenn er von den pluralen Lebenswirklichkeiten und emotionalen

Wertungen der Diskursteilnehmer:innen ausgeht. Ein Diskurs ohne eine solche

Basis wäre grausliches Losgelöstsein von dessen primären Bezugspunkt; den Men-

schen und ihren Bedürfnissen, Zielen sowie Lebensumständen, welche in diesem

eine Teilhabe an der Öffentlichkeit erfahren sollten. Ebenfalls läuft – und das hält

Bonnemann den Kritiker:innen Marta Nussbaum und Charles Taylor entgegen –

ein unreflektiertes Bezugnehmen auf die eignen Emotionen, Traditionen und kul-

turellen Werte Gefahr, den Blick auf Andere zu verstellen; was bedeutet, andere

Emotionen, Traditionen, kulturelle Werte und Hoffnungen für die Zukunft abzu-

erkennen und herabzusetzen.

Innerhalb des Argumentationsgangs von Bonnemanns Text – den ich hier nicht

en detail nachvollziehen werde – möchte ich mich besonders auf zwei Aspekte

konzentrieren, die aufzeigen, welche öffnende Wirkung die Interpretation Bon-

nemanns für die Diskursethik von Habermas in Richtung Lebenswelt bedeuten

kann: Zum einen lässt dessen Interpretation eine Nähe zwischen Habermas und

dem Existenzialismus von Simone de Beauvoir und Jean-Paul Sartre erkennen.

Zum anderen wird deutlich und kann noch deutlicher gemacht werden, dass der

rationale Diskurs ein öffentlicher Raum ist, zu dem Zugang zu haben ein Privi-

leg ist, dass erstritten und für das gekämpft werden muss, da der Zugang nicht

schon universell ist, sondern nur für diejenigen offensteht, die unter den anderen

Diskursteilnehmer:innen als ebensolche anerkannt sind. Diese zwei Punkte etwas

weiter auszuführen und zu bestärken, möchte ich auf den nächsten Seiten leisten,

https://doi.org/10.14361/9783839452783-011 - am 14.02.2026, 09:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


172 Paul Helfritzsch

auch wenn es in diesem Rahmen nicht zu einer vollständigen Argumentation oder

umfänglichen Klärung kommen kann.

1. Eine Spur Existenzialismus

Bonnemann zitiert und verweist immer wieder auf Textstellen von Habermas in

denen es um das Hinterfragen, das Abstandgewinnen und das Neubeurteilen des-

sen geht, was die eigene Tradition, die eigenen Wertvorstellungen und auch die

eigenen Emotionen einem:r als unumstößlich darstellen. Dieses Hinterfragen ist

nun eine Praxis, die die Philosophie von de Beauvoir und Sartre so explizit prägt,

wiewenige vor und nach ihnen.Es geht dabei immer darum, einen Abstand von der

eigenen Faktizität, den Lebensumständen und Verhaltensweisen, in die mensch

qua Geburt, Erziehung, Familien- und Gesellschaftsstruktur eingebettet ist, zu ge-

winnen. Ein Abstand, den es nur deshalb geben kann, weil wir nicht allein von dem

determiniert sind, was uns zu dem macht, was wir sind bzw. sein sollen, sondern

weil uns auch dasjenige bestimmt, was uns aufbauend auf demGegebenen gelingt,

aus uns zu machen. So schreibt de Beauvoir: »Aber wie schwer auch das auferlegte

Joch sein mag, hat doch jedes Regime trotz aller Säuberungen, Morde und Depor-

tationen seine Gegner: das Nachdenken, den Zweifel, die Widerlegung. Und selbst

wenn der Gegner sich irrt, wird durch seinen Irrtum eineWahrheit offenbar: näm-

lich daß auf dieser Welt der Irrtum, die Subjektivität einen Platz haben. Er siegt,

ob er nun recht oder unrecht hat, weil er beweißt, daß auch die Menschen, die

Macht in ihren Händen haben, sich irren können.«1

Mit Sartre ließe sich dies wie folgt ähnlich, allerdings weitaus abstrakter be-

schreiben: »[W]enn ich diesen Menschen, der ich bin, erfasse, wie er in diesem

Augenblick in der Welt ist, stelle ich fest, daß er sich gegenüber dem Sein in ei-

ner Fragehaltung befindet. […] Jede Frage setzt also ihr Sein voraus, das fragt, und

ein Sein, das befragt wird.«2 Die Frage, aufgeworfen durch den:die Gegner:in oder

durch die bestehenden Strukturen, ist nie eine bloße Weiterführung dessen was

ist, sondern immer ein Zurücktreten hinter das Bestehende, um aus dem Hinter-

fragen die Kraft für das Vorbeischreiten und Umstrukturieren des Bestehenden zu

gewinnen, seien es emotionale Reaktionen und Wertungen für das, was ich erle-

be, oder die Struktur der Gesellschaft in der wir gemeinsam leben. Dies erscheint

mir, trotz der darüber hinaus bestehenden deutlichen Unterschiede, eine gemein-

same Basis von Habermas und Existenzialismus zu bilden, vor deren Hintergrund

1 Simone de Beauvoir: »Für eine Moral der Doppelseitigkeit« in dies.: Soll man de Sade verbren-

nen? Drei Essays zur Moral des Existenzialismus, Reinbek b. H.: Rowohlt 1983, S. 155.

2 Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontologie, Reinbek

b. H.: Rowohlt 1993, S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-011 - am 14.02.2026, 09:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eine Diskursethik der Lebenswelt und eine Spur Existenzialismus 173

auch das Verhältnis von Diskurs, Öffentlichkeit und Teilhabe anders gedacht wer-

den kann. Nämlich als eine Dualität zwischen entleibten, blutleeren Subjekten oh-

ne Geschichte und Verortung und verorteten Subjekten mit Geschichten, die aus

diesen nicht hinaustreten können.

2. Eine Diskurstheorie der Lebenswelt

Eine Kritik die von vielen progressiv-emanzipatorischenTheoretiker:innen an Ha-

bermas’ Theorie der Öffentlichkeit herangetragen wurde, ist die, dass sein rationa-

ler Diskurs eben nicht bedingungslos zu erreichen ist, sondern dass mensch sich

auch in die Öffentlichkeit des rationalen Diskurses nicht einfach hinein begeben

kann, wie mensch beliebt, sondern dass das nur denjenigen vorbehalten bleibt,

die schon gehört werden und deren Position deswegen nicht von anderen verstellt

wird. Deutlich findet sich diese Kritik beispielsweise bei Chantal Mouffe.3 Kurz

zusammengefasst vertritt diese den Standpunkt, dass der rationale Diskurs nie-

mals universell sein kann, da der Zugang zu ihm reglementiert ist, nicht alle die

gleichen Chancen haben, gehört zu werden. Die Wendung zu einem rationalen

Diskurs der die eigene Lebenswelt als Grundlage reflektieren soll und damit die

eigenen Werte und das, was mensch für richtig hält, hinterfragen muss, erhöht

nun zum einen die Schwelle, an diesem Diskurs teilzuhaben. Zum anderen bietet

sie durch die Historisierung und Reflexivität in Bezug zum eigenen Standpunkt

jedoch auch die nötige Komplexität, um zu verstehen, warum Andere zuallererst

Kämpfe um Anerkennung, Umverteilung oder politische Teilhabe führenmüssen –

wie es Nancy Fraser bestimmt.4 Erst danachwird es für sie überhauptmöglich, den

eigenen Standpunkt selbstständig zu hinterfragen; ihn nicht nur als nichtig durch

Andere gespiegelt zu bekommen. Nimmt mensch dies ernst, so wird der Diskurs

und die Diskursethik nicht in dem Sinne universalistisch sein, dass sie universell

gilt und alle an ihr teilhaben, sondern dass sie eine Praxis ist, die selbst aus einer

bestimmten Lebenswelt entstammt, also historisch verortet ist, jedoch in Frage

stellen muss, was Gegeben ist, und zwar alles, auch sich selbst, um beständig als

Bewertungsdiskurs abzulaufen und nicht leerzulaufen und selbst unterdrückend

zu werden, weil die einmal hinterfragten Werte als das neue Universelle gelten,

ohne weiter in Frage zu stehen.

3 Vgl. Chantal Mouffe: Agonistik. Die Welt politisch denken, Berlin: Suhrkamp 2014, S. 80. Und

Chantal Mouffe: Das demokratische Paradox, Wien & Berlin: Turia + Kant 2015, S. 89ff.

4 Vgl. Nancy Fraser: Die halbierte Gerechtigkeit. Schlüsselbegriffe des postindustriellen Sozialstaats,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001, besonders S. 23ff. und 107ff. Und vgl. auch Nancy Fraser: »So-

ziale Gerechtigkeit im Zeitalter der Identitätspolitik. Umverteilung Anerkennung und Beteili-

gung«, in Nancy Fraser und Axel Honneth: Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch philo-

sophische Kontroverse, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 13ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-011 - am 14.02.2026, 09:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


174 Paul Helfritzsch

Als Wegweiser, die Diskursethik in diese Richtung zu interpretieren, lässt sich

Habermas´ gewaltiges zweibändiges Alterswerk Auch eine Geschichte der Philosophie

verstehen. Zum Schluss dieses Monumentalwerkes schreibt er in dem Kapitel Zum

Modus der Verkörperung der Vernunft in Praktiken der Forschung und der Politik Folgendes:

»Die organisch verkörperten, kommunikativ vergesellschafteten, lebensgeschicht-

lich individuierten Handlungssubjekte zehren von ihren soziokulturellen Lebens-

formen, während sie diese wiederum ihrerseits reproduzieren. Indem die repres-

siven Umstände eines ambivalent geprägten geschichtlichen oder lebensgeschicht-

lichen Kontextes zu Bewusstsein gelangen, können sich die handelnden Subjekte

unter günstigen Umstände zum Gebrauch ihrer vernünftigen Freiheit emanzipie-

ren.«5 Hier wendet sich Habermas selbst, wenn auch in einem Nebensatz, den

Umständen zu. Sie müssen günstig sein, um am Diskurs der vernünftigen Frei-

heit teilhaben zu können. Die Aufgabe, die sich nach dieser Interpretation der Ha-

bermas´schen Theorie durch Bonnemann und meine kurze Ausführung ergibt, ist

diejenige, nicht nur zu bestimmen, dass es günstige Umstände braucht, um einen

Diskurs der vernünftigen Freiheit zu führen, sondern die damit übereinstimmen-

den Momente der Habermas´schen Theorie mit Ansätzen der kritischen Öffent-

lichkeit zu verknüpfen, wie sie sich etwa bei Nancy Fraser oder Chantal Mouffe

finden.

Zusammengefasst lässt sich in dem Beitrag von Bonnemann eine Interpretati-

on der Diskursethik von Habermas finden, die eine Gemeinsamkeit oder zumin-

dest gewinnbringende Verbindungen zu denTheorien von de Beauvoir, Sartre, aber

auch denen von Fraser und Mouffe ermöglichen. Dies anzudeuten war die Absicht

dieses Kommentars.

5 Jürgen Habermas: Auch eine Geschichte der Philosophie Band 2 Vernünftige Freiheit. Spuren des

Diskurses über Glauben undWissen, Berlin: Suhrkamp 2019, S. 749.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-011 - am 14.02.2026, 09:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

