Eine Diskursethik der Lebenswelt und eine Spur
Existenzialismus

Kommentar zu Jens Bonnemanns »Patriotische Erregung
oder Friedhofsruhe des rationalen Diskurses?«

Paul Helfritzsch

In dem Beitrag von Jens Bonnemann wird argumentativ ein weiter Weg unter-
nommen. Beginnend mit einer Kritik an Jirgen Habermas” Theorie der Diskurs-
ethik, welche diese als emotions- und im weitesten Sinne auch menschenleeren
Formalismus rekonstruiert, folgt im Weiteren eine Interpretation der haberma-
schen Theorie, bei der deutlich wird, dass ein Diskurs, so rational er auch sei, nur
dann Sinn hat, wenn er von den pluralen Lebenswirklichkeiten und emotionalen
Wertungen der Diskursteilnehmer:innen ausgeht. Ein Diskurs ohne eine solche
Basis wire grausliches Losgel6stsein von dessen primiren Bezugspunkt; den Men-
schen und ihren Bediirfnissen, Zielen sowie Lebensumstinden, welche in diesem
eine Teilhabe an der Offentlichkeit erfahren sollten. Ebenfalls lduft — und das hilt
Bonnemann den Kritiker:innen Marta Nussbaum und Charles Taylor entgegen —
ein unreflektiertes Bezugnehmen auf die eignen Emotionen, Traditionen und kul-
turellen Werte Gefahr, den Blick auf Andere zu verstellen; was bedeutet, andere
Emotionen, Traditionen, kulturelle Werte und Hoffnungen fiir die Zukunft abzu-
erkennen und herabzusetzen.

Innerhalb des Argumentationsgangs von Bonnemanns Text — den ich hier nicht
en detail nachvollziehen werde — mochte ich mich besonders auf zwei Aspekte
konzentrieren, die aufzeigen, welche 6ffnende Wirkung die Interpretation Bon-
nemanns fir die Diskursethik von Habermas in Richtung Lebenswelt bedeuten
kann: Zum einen lisst dessen Interpretation eine Nihe zwischen Habermas und
dem Existenzialismus von Simone de Beauvoir und Jean-Paul Sartre erkennen.
Zum anderen wird deutlich und kann noch deutlicher gemacht werden, dass der
rationale Diskurs ein 6ffentlicher Raum ist, zu dem Zugang zu haben ein Privi-
leg ist, dass erstritten und fiir das gekimpft werden muss, da der Zugang nicht
schon universell ist, sondern nur fiir diejenigen offensteht, die unter den anderen
Diskursteilnehmer:innen als ebensolche anerkannt sind. Diese zwei Punkte etwas
weiter auszufithren und zu bestirken, méchte ich auf den nichsten Seiten leisten,

~am 09:43:28,


https://doi.org/10.14361/9783839452783-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

172

Paul Helfritzsch

auch wenn es in diesem Rahmen nicht zu einer vollstindigen Argumentation oder
umfinglichen Klirung kommen kann.

1. Eine Spur Existenzialismus

Bonnemann zitiert und verweist immer wieder auf Textstellen von Habermas in
denen es um das Hinterfragen, das Abstandgewinnen und das Neubeurteilen des-
sen geht, was die eigene Tradition, die eigenen Wertvorstellungen und auch die
eigenen Emotionen einem:r als unumst6fllich darstellen. Dieses Hinterfragen ist
nun eine Praxis, die die Philosophie von de Beauvoir und Sartre so explizit pragt,
wie wenige vor und nach ihnen. Es geht dabei immer darum, einen Abstand von der
eigenen Faktizitit, den Lebensumstinden und Verhaltensweisen, in die mensch
qua Geburt, Erziehung, Familien- und Gesellschaftsstruktur eingebettet ist, zu ge-
winnen. Ein Abstand, den es nur deshalb geben kann, weil wir nicht allein von dem
determiniert sind, was uns zu dem macht, was wir sind bzw. sein sollen, sondern
weil uns auch dasjenige bestimmt, was uns aufbauend auf dem Gegebenen gelingt,
aus uns zu machen. So schreibt de Beauvoir: »Aber wie schwer auch das auferlegte
Joch sein mag, hat doch jedes Regime trotz aller Sduberungen, Morde und Depor-
tationen seine Gegner: das Nachdenken, den Zweifel, die Widerlegung. Und selbst
wenn der Gegner sich irrt, wird durch seinen Irrtum eine Wahrheit offenbar: nim-
lich daf} auf dieser Welt der Irrtum, die Subjektivitit einen Platz haben. Er siegt,
ob er nun recht oder unrecht hat, weil er beweifdt, dafd auch die Menschen, die
Macht in ihren Hinden haben, sich irren kénnen.«

Mit Sartre liefRe sich dies wie folgt dhnlich, allerdings weitaus abstrakter be-
schreiben: »[W]enn ich diesen Menschen, der ich bin, erfasse, wie er in diesem
Augenblick in der Welt ist, stelle ich fest, daf} er sich gegeniiber dem Sein in ei-
ner Fragehaltung befindet. [...] Jede Frage setzt also ihr Sein voraus, das fragt, und
ein Sein, das befragt wird.«* Die Frage, aufgeworfen durch den:die Gegner:in oder
durch die bestehenden Strukturen, ist nie eine blof3e Weiterfithrung dessen was
ist, sondern immer ein Zuriicktreten hinter das Bestehende, um aus dem Hinter-
fragen die Kraft fiir das Vorbeischreiten und Umstrukturieren des Bestehenden zu
gewinnen, seien es emotionale Reaktionen und Wertungen fiir das, was ich erle-
be, oder die Struktur der Gesellschaft in der wir gemeinsam leben. Dies erscheint
mir, trotz der dariiber hinaus bestehenden deutlichen Unterschiede, eine gemein-
same Basis von Habermas und Existenzialismus zu bilden, vor deren Hintergrund

1 Simone de Beauvoir: »Flir eine Moral der Doppelseitigkeit« in dies.: Soll man de Sade verbren-
nen? Drei Essays zur Moral des Existenzialismus, Reinbek b. H.: Rowohlt 1983, S. 155.

2 Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnomenologischen Ontologie, Reinbek
b. H.: Rowohlt 1993, S. 51.

~am 09:43:28,


https://doi.org/10.14361/9783839452783-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Eine Diskursethik der Lebenswelt und eine Spur Existenzialismus

auch das Verhiltnis von Diskurs, Offentlichkeit und Teilhabe anders gedacht wer-
den kann. Namlich als eine Dualitit zwischen entleibten, blutleeren Subjekten oh-
ne Geschichte und Verortung und verorteten Subjekten mit Geschichten, die aus
diesen nicht hinaustreten konnen.

2. Eine Diskurstheorie der Lebenswelt

Eine Kritik die von vielen progressiv-emanzipatorischen Theoretiker:innen an Ha-
bermas’ Theorie der Offentlichkeit herangetragen wurde, ist die, dass sein rationa-
ler Diskurs eben nicht bedingungslos zu erreichen ist, sondern dass mensch sich
auch in die Offentlichkeit des rationalen Diskurses nicht einfach hinein begeben
kann, wie mensch beliebt, sondern dass das nur denjenigen vorbehalten bleibt,
die schon gehort werden und deren Position deswegen nicht von anderen verstellt
wird. Deutlich findet sich diese Kritik beispielsweise bei Chantal Mouffe.> Kurz
zusammengefasst vertritt diese den Standpunkt, dass der rationale Diskurs nie-
mals universell sein kann, da der Zugang zu ihm reglementiert ist, nicht alle die
gleichen Chancen haben, gehért zu werden. Die Wendung zu einem rationalen
Diskurs der die eigene Lebenswelt als Grundlage reflektieren soll und damit die
eigenen Werte und das, was mensch fur richtig hilt, hinterfragen muss, erhéht
nun zum einen die Schwelle, an diesem Diskurs teilzuhaben. Zum anderen bietet
sie durch die Historisierung und Reflexivitit in Bezug zum eigenen Standpunkt
jedoch auch die nétige Komplexitit, um zu verstehen, warum Andere zuallererst
Kimpfe um Anerkennung, Umverteilung oder politische Teilhabe fithren miissen —
wie es Nancy Fraser bestimmt.* Erst danach wird es fur sie itberhaupt moglich, den
eigenen Standpunkt selbststindig zu hinterfragen; ihn nicht nur als nichtig durch
Andere gespiegelt zu bekommen. Nimmt mensch dies ernst, so wird der Diskurs
und die Diskursethik nicht in dem Sinne universalistisch sein, dass sie universell
gilt und alle an ihr teilhaben, sondern dass sie eine Praxis ist, die selbst aus einer
bestimmten Lebenswelt entstammt, also historisch verortet ist, jedoch in Frage
stellen muss, was Gegeben ist, und zwar alles, auch sich selbst, um bestindig als
Bewertungsdiskurs abzulaufen und nicht leerzulaufen und selbst unterdriickend
zu werden, weil die einmal hinterfragten Werte als das neue Universelle gelten,
ohne weiter in Frage zu stehen.

3 Vgl. Chantal Mouffe: Agonistik. Die Welt politisch denken, Berlin: Suhrkamp 2014, S. 80. Und
Chantal Mouffe: Das demokratische Paradox, Wien & Berlin: Turia + Kant 2015, S. 89ff.

4 Vgl. Nancy Fraser: Die halbierte Gerechtigkeit. Schliisselbegriffe des postindustriellen Sozialstaats,
Frankfurta.M.: Suhrkamp 2001, besonders S. 23ff. und 107ff. Und vgl. auch Nancy Fraser: »So-
ziale Gerechtigkeit im Zeitalter der Identitatspolitik. Umverteilung Anerkennung und Beteili-
gungs, in Nancy Fraser und Axel Honneth: Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch philo-
sophische Kontroverse, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 13ff.

~am 09:43:28,

173


https://doi.org/10.14361/9783839452783-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

174

Paul Helfritzsch

Als Wegweiser, die Diskursethik in diese Richtung zu interpretieren, lisst sich
Habermas” gewaltiges zweibdndiges Alterswerk Auch eine Geschichte der Philosophie
verstehen. Zum Schluss dieses Monumentalwerkes schreibt er in dem Kapitel Zum
Modus der Verkirperung der Vernunft in Praktiken der Forschung und der Politik Folgendes:
»Die organisch verkorperten, kommunikativ vergesellschafteten, lebensgeschicht-
lich individuierten Handlungssubjekte zehren von ihren soziokulturellen Lebens-
formen, wihrend sie diese wiederum ihrerseits reproduzieren. Indem die repres-
siven Umstidnde eines ambivalent geprigten geschichtlichen oder lebensgeschicht-
lichen Kontextes zu Bewusstsein gelangen, kénnen sich die handelnden Subjekte
unter giinstigen Umstinde zum Gebrauch ihrer verniinftigen Freiheit emanzipie-
ren.<’ Hier wendet sich Habermas selbst, wenn auch in einem Nebensatz, den
Umstinden zu. Sie milssen giinstig sein, um am Diskurs der verninftigen Frei-
heit teilhaben zu kénnen. Die Aufgabe, die sich nach dieser Interpretation der Ha-
bermas’schen Theorie durch Bonnemann und meine kurze Ausfithrung ergibt, ist
diejenige, nicht nur zu bestimmen, dass es giinstige Umstande braucht, um einen
Diskurs der verniinftigen Freiheit zu fithren, sondern die damit iibereinstimmen-
den Momente der Habermas schen Theorie mit Ansitzen der kritischen Offent-
lichkeit zu verkniipfen, wie sie sich etwa bei Nancy Fraser oder Chantal Mouffe
finden.

Zusammengefasst lisst sich in dem Beitrag von Bonnemann eine Interpretati-
on der Diskursethik von Habermas finden, die eine Gemeinsamkeit oder zumin-
dest gewinnbringende Verbindungen zu den Theorien von de Beauvoir, Sartre, aber
auch denen von Fraser und Mouffe erméglichen. Dies anzudeuten war die Absicht
dieses Kommentars.

5 Jurgen Habermas: Auch eine Ceschichte der Philosophie Band 2 Verniinftige Freiheit. Spuren des
Diskurses iiber Glauben und Wissen, Berlin: Suhrkamp 2019, S. 749.

~am 09:43:28,


https://doi.org/10.14361/9783839452783-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

