
182 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

rückreichen und deren Analyse nachfolgend detaillierter fortgesetzt werden soll. Den

Anfang bildet eine Kontur der ›sozialen Imagination‹ (Friese 2017: 18) von als Schwarz

gelesenenMenschen.

5.4 »Also, die Angst läuft immer nebenbei«
Von entmenschlichten ›barbarischen Wilden‹ und Ängsten
vor körperlicher Versehrtheit

»Esgeht ebenhauptsächlich, hauptsächlichgeht dasumdie schwarzeFarbe«. »[D]as ist füruns erst

einmal so irgendwie das Schwierigste«, versuchtmir die zu PflegendeMargarethe Peters das

für sie größteUnbehagen amneuen ›Fremden‹ post 2015 zu verstehen zu geben.Vondie-

sem »uns«, in das sie »diemeisten Freunde oderBekannten,mit denenman spricht« einschließt,

erfahren SchwarzeMenschen per se – also auch ohne Fluchterfahrung, denn es geht viel-

mehr »nur umdeine [Haut-]Farbe«,wie der Schwarze Pfleger Abilio Effiboley erklärt – eine

offene Dehumanisierung. So sei ein »normalerMenschmit weißerHautfarbe odermit bräun-

licher Hautfarbe«,wie Margarethe Peters fortsetzt, weniger problematisch.

In Sprachpraktiken, die auf Farbzuschreibungen wie ›bräunlich‹, ›hellschwarz‹ oder

›dunkelschwarz‹, ›wirklich schwarz‹ bzw. »so sehr dunkelhäutig« rekurrieren, erkennt Sow

ein »Relikt aus der noch nicht sehr lange zurückliegenden Zeit der Rassentrennungspo-

litik« (Sow2018: 28). Es handle sich um»künstlicheUnterscheidungskategorien«, die die

kolonialen »›Wert-Einstufungen‹« unddieVerteilung vonPrivilegiennachÄußerlichkei-

ten noch immer wirkmächtig fortführen (ebd.). »[S]olange sie [migrantische Pflegekräfte]

nicht ganz schwarz sind«, gebe es wie auch immer geartete Chancen auf Akzeptanz oder

Einschluss, unterstreicht Doris Jung diese Hierarchisierungspraxis ein weiteres Mal.

»[W]enn jetzt ein Schwarzer reinkommt, erschrickt man erst mal oder wenn der an der Türe

steht. […] ›Oh Gott‹, da denkst du erst mal: ›Was ist denn jetzt los?‹«, fantasiert Margarethe Pe-

ters ihr Schreckensszenario in der häuslichen Pflege, obschon sie diese Erfahrung bisher

nicht gemacht hat. Dies stützend bebildert die Pflegekraft Doris Jung ein von ihr beob-

achtetes Verhalten der zu Pflegenden in solchen Situationen mit »Habachtstellung« eine

Angstreaktion, die Abilio Effiboley von erstmaligen Besuchen bei älteren weiblichen zu

Pflegenden kennt: »[I]ch komme dort im Spätdienst [zu der neuen Kundin], […] [k]lingel ich da:

›Ja, hier ist Pfleger [Abilio]‹. SiemachtdieTürauf: ›Telefon,Hiiiilfe,Hiiiilfe, hallo, hallo, Polizei, bit-

te, bitte kommen Sie‹, ›Nein, ich bin der Pfleger‹, ›Nein, gehen Sie raus.Mich nicht anfassen‹ […]«.

»Wenn die immer so grienen oder so lachen, wir gucken anders. Wenn wir ernst sind, gucken

wir böse, aber die haben immer so ein Lächeln irgendwie, das ist schwierig, das zu deuten«, setzt

Margarethe Peters die Beschreibung ihres Unbehagens fort. »[J]a, du kannst nie sehen, was

sie denken. Weißt du, wenn ich dich angucke, da weiß ich, dass du mir nichts Böses tust, aber das

Finstere und dieMimik, dasweißmannie, das kannmannie deuten«.Margarethe Peters wähnt

also im »Finstere[n]«des SchwarzenBlicks einenEinzugdesBösen.30Hierbei setzt sie das

Lächeln Schwarzer Menschen als »Grienen« herab, in dessen Bedeutungsgehalt bereits

Spuren von Unehrlichkeit oder Heimtücke offenbar werden. Aufgrund meines Weiß-

seins – mit der »Farbe des Tages« (Fanon 2016: 40) – werde ich dem diametral gegen-

30 Vgl. auch Fanon (2008: 158).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die Konturierung des ›Fremden‹ 183

übergestellt und damit als gut und unschuldig eingeordnet, obwohl wir uns doch weder

freundschaftlich noch familiär kennen und nichts über die Gedanken der anderen Per-

son wissen.

»Der Schwarze gehört hier nicht her und anmich kommt der gleich gar nicht ran«, fasst Doris

Jung die (imaginierten) Ansichten ihrer vor allem weiblichen zu Pflegenden zusammen

und der Pflegediensteiter Ralf Hund kommt nicht umhin, seine Kollegin zu zitieren, die

sich jüngstmit »Na, solange es keinSchwarzer ist«über eineZusammenarbeitmitmigranti-

schen Pflegekräften äußerte.Wenn die ehemaligen, einst separiert lebenden ›Zaungäste

der Integration‹ – könnten doch auch Schwarze Menschen Teil des positiv konnotier-

ten ›Ausländer‹-Imago aus DDR-Zeiten sein – an der eigenen Türschwelle, auf der hell

erleuchteten Vorderbühne des Geschehens aufwarten, wird die Angelegenheit doch auf

einem anderen Blatt verhandelt. A priori, so zeichnet sich ab, können ganz bestimmte

ausschlussbegünstigende Repräsentations- und Wahrheitsregime wirken, die, wie der

Erzählung Abilio Effiboleys zu entnehmen, die Polizei rufen und hoffen lassen, nicht an-

gefasst zu werden.

Die Farbe ›schwarz‹ zeigt sich bereits im deutschen Sprachgebrauch und damit

auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene als grundsätzlich negativ konnotiert. Wort-

verknüpfungen wie ›schwarzfahren‹, ›schwarzsehen‹, ›sich schwarzärgern‹, ›schwarz-

malen‹, ›Schwarzmarkt‹, ›schwarze Witwe‹ bis hin zum ›schwarzen Peter‹ oder dem

Kinderspiel ›Wer hat Angst vor dem schwarzen Mann?‹ assoziieren mit der Farbe

›schwarz‹ Gesetzesbruch, Illegalität, Unheil, Finsternis, eine düstere Zukunft, bedroh-

liche und unheilbringende Wesen (Sow 2018: 117). Mit der Farbe ›weiß‹ oder hellen

Farbtönen hingegen,wie in ›weißeHaut‹ oder ›hellhäutig‹, verbindet die deutsche Spra-

che primär Positives undAngenehmes.Eine ›weißeWeste haben‹, ›etwasweißwaschen‹,

›weiße Engel‹, ›weißes oder helles Licht‹, ›helle sein‹ bilden Wortverknüpfungen, die

einer Logik von Reinheit und Sauberkeit, Unschuld, Tugend und Moral sowie Wissen

und Bildung folgen (ebd.). Diese Bedeutungsstrukturen sind gesamtgesellschaftlich tief

verankert und mitnichten zufällig, unausweichlich oder gar natürlich. In ihnen zeigen

sich vielmehr tradierte, traditionelle Werte und Machtverhältnisse einer Gesellschaft

(ebd.: 118), die von Menschen in Abhängigkeit soziohistorischer Entwicklungspfade

konstruiert wurden. So bildet die Dämonisierung alles ›Schwarzen‹ und ›Dunklen‹ und

ihre Anwendung auf menschliche Eigenschaften und Handlungen beispielsweise ein

Ergebnis des Wirkens der Kirche zur Zeit des europäischen Kolonialismus (ebd.). Hier

wurde das lateinische Wort ›aethiops‹ (deutsch: »Äthiopier*in« oder »dunkelhäutiger

Mensch«) im sprachlichen Umgang als Synonym für »den Teufel« gebraucht (ebd.: 118).

»In Europa wird das Böse durch das Schwarze dargestellt« (Fanon 2016: 158, Hervh. im Orig.),

merkt auch Fanon an. »Der Henker ist der schwarze Mann, Satan ist schwarz, man

spricht von Finsternis, und wennman schmutzig ist, ist man schwarz – gleichviel, ob es

sich um körperlichen oder moralischen Schmutz handelt« (ebd.).

»Das ist eben schwierig und deswegen sind die [Schwarzen] aber auch lieb und nett und ma-

chen ihre Arbeit«, versucht Margarethe Peters dann doch die Toleranznorm zu erfüllen

oder aber alte DDR-ausländerpolitische Praktiken fortzuschreiben, in denen die soge-

nannten ›Ausländer‹,wie bereits dargelegt, infantilisiert und verharmlostwurden. »Hast

du dunkle Haut und du hast schwarze Haare und süß«, süße und bittere Worte, die während

der Pflegeausbildung nicht nur einmal anMichael Kidane aus Eritrea gerichtet wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Worte,die zugleichgespalteneTropenderRepräsentationSchwarzerMenschenausdem

Kolonialdiskurs abbilden; denn wie bereits Bhabha feststellte, wird der »Schwarze« als

»Verkörperung zügelloser Sexualität und doch unschuldig wie ein Kind« (Bhabha 2011:

122) fantasiert.

Könnte es so dann auch die Imagination rasender Sexualität sein, die an den poten-

ziell Schwarzen Pfleger geknüpft wird, die sich im Verborgenen regt, die die »Habacht-

stellung« an der Türschwelle protegiert und die die Patientin Abilio Effiboleys die Polizei

rufen ließ?

DiePflegerinAnnaFischer fantasiertDerartiges; sie interpretiert undhomogenisiert

einVerhalten von als Schwarz undmännlich gelesenenPersonen auf der Straße als »über-

trieben […] aufdringlich«und als »überfreundlich«,wenn sie – so die Erzählung – als »schöne

Frau«angesprochenwird,was eineMischung aus exaltiertemUnbehagen undEkel in ihr

nähre – »so uaaah,weiß ich nie (schüttelt sich), kriege ichGänsehaut«.Mit dem feinenVerweis

»schöneFrau«kennzeichnet sie eine sexistische Praktik, die das Fortwirken eines kolonia-

len Topos der Hypersexualität – eines »Trachten[s] nach weißem Fleisch« (Fanon 2016:

71) – erkennen lässt und Fantasien von der weißen (hier: blonden) Frau als Lustobjekt

des Schwarzen Mannes nährt: »oversexed and savage, violent and frenzied as they lust

for white flesh« (Bogle 2006: 13–14; Hall 2018a: 135),wieDonald Bogle eine rassisierte Re-

präsentation Schwarzer Menschen in US-amerikanischen Filmen bebildert (hier: D. W.

Griffiths »TheBirth of aNation«, 1915).DerartigeRepräsentationsregimewaren jedoch –

wie Hall analysiert – auch in den 1990er-Jahren noch immer virulent (vgl. Hall 2018a:

111–113). Gedanken an die Berührung mit Schwarzer Haut (»Mich nicht anfassen!«) – mit

so inszenierten diabolischen »schwarzen Hände[n], uhhhh, um Gottes Willen«, wie es auch

Doris Jung verbalisiert – gleichen in dieser Inszenierung einem Fluch, einem Dämon,

der den Leib der weißen Frau zu überziehen droht. Den als Schwarz gelesenen Mann

und seinen vermeintlichen »Appetit auf dieweiße Frau« (Fanon 2016: 60), hier regelrecht

zumWidersacher Gottes mystifiziert, gilt es sich vom Leib zu halten.

Diese bei Anna Fischer noch subtil aufscheinenden, potenziell kolonial geprägten

Phantasmen verfestigen sich in den Erzählungen der zu PflegendenMargarethe Peters.

So veranschaulicht sie zu einem späteren Zeitpunkt im Gespräch eindrücklich, welche

Heimtücke sich ihrer Auffassung nach hinter dem zuvor benannten »Grienen« zu tar-

nen versucht. Ihre Erzählung vermittelt,wie der als Schwarz geleseneMann zu einer Art

›Prototyp‹ des unaushaltbaren ›Fremden‹ in der häuslichen Pflege – ohne das vorgeblich

wachsame Auge der Öffentlichkeit, worauf in Kapitel 6.3 zurückzukommen sein wird –

avancieren kann:

Ich kenne so einen Fall [von Schwarzer männlicher Pflegekraft] von meiner Tochter ihrer

Schwiegermutter in Krefeld. Die wurde gepflegt, […] halbseitig gelähmt und es war Ostern

und in Krefeld hatten sie keine Leute mehr und da schickten sie halt einen Schwarzen und

der musste die über 80-, über 85-jährige Frau untenrum waschen. Wissen Sie, wie peinlich

das war für die Frau? Noch nie ist da irgendein Schwarzer gekommen und da haben sich

dann meine Kinder beschwert […]. Das ist natürlich schlimm, ne? Für so eine Frau. Also ich

weiß auch nicht, wie ich reagiert hätte. Wenn jetzt plötzlich, wenn ich untenrum gewaschen

werden müsste und jetzt kommt ein Schwarzer, also das ist, ich kann Ihnen das nie sagen,

das wäre peinlich.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die Konturierung des ›Fremden‹ 185

Das ist doch furchtbar für so eine Architektenfrau aus dem gehobenen Niveau und dann

kommt ein Schwarzer und wäscht ihr die Muschi, das musst du verstehen, ich glaub, ich

würde das auch nie machen lassen. Aber das geht nur um Neger […].

[D]er war ja auch so ganz dunkel, die die so ein bisschen zum Fürchten aussehen.

Margarethe Peters

Margarethe Peters führt hier zunächst unter Verwendung des kolonialsprachlichen

N-Wortes31 eine alte Herr-Knecht-Dichotomie fort und perpetuiert die im verdrängten,

aber wirkmächtigen Kolonialdiskurs vorherrschende Entmenschlichung, Herabwür-

digung und Unterwerfung Schwarzer Menschen unter weiße Herrschaft. Sie (re-)pro-

duziert den im N-Wort enthaltenen Bedeutungsgehalt und damit Phantasmen über

Schwarze Menschen als inferior, viktim, infantil, triebhaft, hypersexuell und kulturlos

(Sow 2018: 122), »biologisch, Sex, stark, sportlich, kraftvoll […], wild, Tier, Teufel, Sün-

de« (Fanon 2016: 139) oder »Primitivität – Animalität – Faulheit – Chaos – Schmutz«

(Kilomba 2011: 141) als weißeKonstruktionen.

Zudem zeigen sich intime Situationen mit einer als Schwarz und männlich gelese-

nen Pflegekraft – und das ist bemerkenswert – als erste Assoziation und als »natürlich

schlimm« sowie als grenzenlos »peinlich«. Ein Schwarzer, der Intimpflege übernimmt,

wird zum fast Unaussprechlichen, Undenkbaren und drängt sich Margarethe Peters

doch wie von selbst auf, wenn eine Pflege durch migrantische Pflegekräfte zumThema

gemacht wird.

Nun sind sexualisierte Momente zum einen Bestandteil des pflegerischen Alltags

(vgl. Stemmer 2001). Zumanderen begegnetemirwährend der Feldarbeit bei weiblichen

zuPflegenden eine grundsätzliche,Unbehagen schürende und schambehaftete Tendenz

zur Sexualisierung von Pflegeleistungen, die vonmännlichenPflegekräften erbrachtwer-

den.32 So berichtet mir die Altenpflegerin Katja Eberhardt, »dass man [in der ambulanten

Pflege] viele […] Frauen hat, die wollen eben auch nicht vonMännern gepflegt werden […], wenn es

jetzt soumdasDuschenundWaschengeht«. »Also einMannmussnie dieFrauuntenrumwaschen«

und »wennmich jetzt würde einMann baden (lacht), also dawäre ich nie so einverstanden und das

hab ich auch der Schwester gesagt und ichmuss sagen toi, toi, toi, bis jetzt hab ich immer Glück ge-

habt. Also da sind dieMänner nie gekommen«, bestätigen auchMargarethe Peters undChris-

ta Dallmann aus der Perspektive zu Pflegender. Sie veranschaulichen eine Grundnervo-

sität weiblicher zu Pflegender gegenüber einer männlichen Pflegekraft, der, möglicher-

weise erfahrungsbasiert33 und/oder vor dem Hintergrund der hier generationenbezo-

31 »Das deutschsprachige ›N-Wort‹ geht auf lateinisch niger spanisch und portugiesisch negro sowie

französisch nègre zurück, wo es ›schwarz‹ bedeutet. Aus der simplen Farbbezeichnung wurde ein

rassifizierendes, sich sprachübergreifend etablierendes Konzept, als imZuge des kolonialenGroß-

machtstrebens europäischeMächteMillionen Afrikaner_innen versklavten und zur Legitimierung

ihrer Gewaltexzesse den Mythos einer Existenz von ›Rassen‹ kreierten. Dabei wurde ›Hautfarbe‹

zu einer prominenten Erklärungsgrundlage für damit einhergehende biologistische Konstrukte«

(Arndt 2011c: 653).

32 Vgl. hierzu Kada/Brunner (2009: 105–106).

33 So beispielsweise durch individuelle traumatische Erfahrungswertemit sexualisierter männlicher

Gewalt nicht zuletzt im Kontext der Kriegs- und Nachkriegszeit um 1945 und/oder den in dieser

Zeit sich ausgebildeten Narrativen (siehe Böhmer 2000; Glaesmer 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

genwirkendenheteronormativen Sexualitätsvorstellung, ein grundsätzlicher Zweifel an

einer pflegerischen asexuellen Beziehung und/oder Formen gewaltförmiger Übergriffe

zugrunde liegen.

»[U]nd wenn dann vielleicht auch noch einMann kommtmit Migrationshintergrund [spricht

hier von geflüchtetenMenschen post 2015]«, so deutet Katja Eberhardt an, werden die Gren-

zen des Aushaltbaren deutlich ausgedehnt. Die Altenpflegerin Vanessa Thamm spricht

bezüglich einer solchen Gemengelage von einem »doppelte[n] No-Go« und die Pflegerin

Doris Jung resümiert: »Wenn sie [die zu Pflegenden] unsereMänner schon nicht wollen, warum

soll ich dann den Patienten noch einen Schwarzen aufdrücken?«. Es ist diese selbstverständli-

cheUnterscheidung, die hier zwischen einemals Schwarz und einemals weiß gelesenen

Mann offeriert wird, die es zu befragen gilt.

Folgen wir den Ausführungen der zu Pflegenden Margarethe Peters weiter, wird of-

fenbar, dass in derlei Aussagen die Tendenzen einer Sexualisierung in der Altenpflege

mit kolonial imprägniertenWissensbeständen ineinandergreifen können, die die Pflege

durch männliche und als Schwarz gelesene – hier: offen rassifizierte – Pflegekräfte ein-

mal mehr problematisieren: »[D]a spielt die [Haut-]Farbe, wenn du die Intimsachen machen

lassen musst, eine Rolle«. Ein potenziell mit der Hautfarbe einhergehendes Unbehagen ist

sodann auch Bestandteil des Pflegealltags des 48-jährigen Altenpflegers Abilio Effiboley,

der als Altenpflegehelfer nicht selten für – intime – grundpflegerische Leistungen einge-

setzt wird:

Man kommt dorthin, »Morgen«, steht mal langsam auf mit Stock oder mit Rollstuhl, ins Bad

gehen, waschen oder duschen, steht in meinem Handy, das ist das erste Mal. Die wurde noch

nie von einem Schwarzen Mann angefasst. Oberkörper, Brust und der Intimbereich, sagen wir

mal so, da erleb ich immer, da muss ich immer sagen: »Bitte, ich mache nur, ich wasche Sie

nur, wo Sie nicht hinkommen«, ok, ich gebe den Lappen, sie macht dann die Arme und so alles

alleine, […] aber Rücken, den mache ich. Und dann sie zittert schon […]. »Sie brauchen nicht

zittern, keine Angst«, […] also die sind immer skeptisch. Eine Patientin auf meiner Tour, das

Vertrauen war schon fast zur Hälfe da, aber […] ich hatte Bereitschaft, ich hatte immer mein

Handy bei mir, wir waren im Bad, ich musste die Patientin duschen, sie ist nackt unter der Du-

sche wie immer und mein Handy hat geklingelt, ich muss ran, gleichzeitig muss ich sie halten,

dass sie nicht rutscht. Ich »Hallo, kann ich noch einmal in 10 Minuten zurückrufen?« […] Die

erste Frage, wo ich fertig war: »Haben Sie mich fotografiert?«. Abilio Effiboley

Einkörperlichesund/oder sexuellesWohlergehenverlieren also indenHändenAbilioEf-

fiboleys ihreSelbstverständlichkeit –»Unddannsie zittert schon«.Dasses sichhierbeinicht

nur um eine Folge seines Mannseins handeln kann, betonte bereits Margarethe Peters,

nicht zuletzt als sie – angesichts einer solchen Gemengelage – wiederkehrend kolonial-

sprachlich und herabsetzend formulierte: Das geht »nur umNeger«. Eine Interpretation,

die auch die PflegedienstleiterinManuela Vierstück stützt, da auch sie zu wissenmeint,

dass als migrantisch, aber weiß gelesene Männer in der Pflege einen Unterschied ma-

chen: »[U]nd dann noch mal ein ausländischer Mann (Pause), na gut, wenn es ein Pole gewesen

wäre«.

[W]ahrscheinlich sind die meisten auch durch die Medien irgendwie beeinträchtigt […], dass

die Patienten eben ständig im Fernsehen hören oder im Radio hören, dass da einfach ein Vor-

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die Konturierung des ›Fremden‹ 187

urteil oder eine gewisse Angst entsteht. Ich meine, wenn natürlich auch überall erzählt wird,

die [Geflüchteten] greifen Frauen an oder die vergewaltigen Mädchen, dann ist das natürlich

klar, dass man dann unbewusst eine Angst oder eine große Angst irgendwie hat, vor diesen

Dingen, dass man vergewaltigt wird als alte Dame (lacht unsicher).Manuela Vierstück

So erklärt sich Manuela Vierstück derartige Unterscheidungspraktiken mit dem Wir-

ken medialer Repräsentationen. Auch Medien arbeiten, ich hatte bereits darauf hinge-

wiesen, mit dem »rassistischen Alltagsbewußtsein« (Hall 2000: 150). »[W]er Vergewal-

tigung sagt, sagt Neger« (Fanon 2016: 139), könnte es hierzu mit Fanon heißen.34 Denn

Weiße haben – so betont auch Hall – »oft über die exzessiven sexuellen Gelüste und die

Potenz schwarzer Männer fantasiert« (Hall 2018a: 149) und diese über ihren Phallus de-

finiert. Ein Narrativ, das, mit Blick auf Halls Ausführungen zum »Spektakel des ›Ande-

ren‹«,übermediale Inszenierungen auchweiterhinReaktualisierungen erfährt (vgl.Hall

2018a: 108–166). Mit Fanon kann in solchen Praxen eine gewisse ›weiße Besessenheit‹

ausgemacht werden:Man gewahrt »nichtmehr denNeger, sondern ein Glied: der Neger

ist verschwunden. Er ist zum Glied geworden. Er ist Penis« (Fanon 2016: 142, Hervh. im

Orig.).

Mit diesemWissenmöchte ich zur ErzählungMargarethe Peters über ihreGeschich-

te – den »Fall« – aus Krefeld zurückkehren. Nun, so kann interpretiert werden, steht die

über85-jährige,halbseitig gelähmte,weiße,westliche FraudemDämon (»zumFürchten«), ei-

nemvermeintlichhochpotentenSchwarzenMann,gegenüber –hochaltrigund imZwei-

felsfall tatsächlich wehrlos ausgeliefert, aber eben auch als dramaturgisch wirkungsvoll

inszeniertesOpfer. IndiesemSchauspiel ist ein »Schwarzer«als Pflegekraft freilichGrund

zur Beschwerde. Dies ist er aber nicht wegen fachlicher Unzulänglichkeiten – sein ›Feh-

ler‹ ist sein Schwarzsein. »Da schickten sie […] einenSchwarzen«, sinniertMargarethe Peters

noch heute fassungslos angesichts der Intimität der Pflegesituation. Sie sagt nicht: »Da

schickten sie einenMann.«

Der als Schwarz gelesene Mann, der als sexualisierter Gewalttäter und gefährlicher

Wilder stets die Fantasie Weißer anregen konnte, kann zudem auf der Affektskala der

Weißen zwischenFurcht bzw.Dämonisierung undNeidbzw.Begehrenchangieren (Kilom-

ba 2011: 142; Sow 2018: 104). Der Rassismus konstruiert das Schwarze Subjekt auch in

Form eines Doppels: »edler Wilder und gewalttätiger Rächer« (Hall 2019c: 20); die Se-

xualisierung ist ambivalent, was die Politik der Veranderung verkompliziert, wie Hall

akzentuiert.35DenausgeprägtenGefühlen von ›Scham‹und ›Peinlichkeit‹, vondenendie

zu Pflegende Margarethe Peters sprach, kann so auch eine geheimnisvolle Exotisierung

undErotisierungeingeschriebensein,die selbst vordemvermeintlichvonRassismusbe-

freitenDDR-Staat und seiner Bürger*innen keinenHaltmachte: »[D]ieMosambikaner, na

ja, […] [e]s war ja auch damals schon interessant, so ein Dunkelhäutiger«,merkt die Altenpfle-

gerin Doris Jung zu einst ungewollten, aber doch im Bereich des Möglichen liegenden

Liebesbeziehungen zu den ehemaligen Vertragsarbeiter*innen an.

»[N]ur so 50 % der Pflege des Intimbereichs, da sagen [die Frauen]: ›Ich mach das selber.‹

(spricht forsch), die anderen [weißen, deutschen Pfleger*innen] dürfen das machen, aber DER

34 Vgl. auch Mbembe (2020: 153); El-Tayeb (2016: 215–216).

35 Vgl. auch Bhabha (2011: 122).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Pfleger nie. Verstehst du? […] [U]nd die anderen [50 %] sagen: ›Bediene dich bitte!‹ (setzt sich vor

mich breitbeinig hin) und dann sag ich: ›Ich hab schon fünf Kinder, ich will kein sechstes Kind.

Machmal die Beine zu‹ (lacht)«, pointiert auch Abilio Effiboley seine Erfahrungen aus dem

Pflegealltag. Erlebnisse, die sodann als erotisierende (Hyper-)Sexualisierung gelesen

werden können, die zugleich aber auch einen menschlichen Wunsch nach Sexualität

abbilden; ein Wunsch, der im höheren Lebensalter nicht verschwindet. Letztendlich

begegnet Abilio Effiboley dem Begehren mit Humor und die – hier so verstandene –

kolonialrassistisch durchdrungene Aktion weiß er durch eine Irritationen bezweckende

Verstärkung vorzuführen.

Mit einem letztmaligen Blick auf die Narration über den »Fall« in Krefeld von Mar-

garethe Peters kann festgestellt werden, dass sich die hier nachgezeichneten Intersek-

tionen zwischen Rassismus und Sexismus zugleich klassistisch strukturiert präsentie-

ren. Dass in der geschilderten Situation auch eine Asymmetrie zwischen den sozialen

Lagen der zu Pflegenden, der »Architektenfrau aus dem gehobenen Niveau« als Ausdruck ei-

ner höheren Klassenzugehörigkeit, und des als Schwarz gelesenen Arbeiters themati-

siertwird, skandalisiert dieGemengelage einmalmehr.DieAltenpflege zeichnet sich ge-

samtgesellschaftlichnicht nurdurchmangelndefinanzielle Anerkennung, sondern auch

durch fehlendes soziales Ansehen aus und gilt als ›einfachesHandwerk‹,dennpflegen kön-

ne ja schließlich jeder, wie Doris Jung zynisch umreißt. ›Rasse‹, Gender und Klasse sind –

und das hat die Intersektionalitätsforschung längst in den Blick genommen – eben kei-

neklar voneinanderabzugrenzendenoder voneinanderabgeschiedenenErfahrungsräu-

me, »they come into existence in and through relation to each other« (McClintock 1995: 5,

Hervh. im Orig.).

Wie Klassismus die Ambivalenzen gegenüber als Schwarz gelesenen Menschen ver-

stärken kann, stellt Margarethe Peters – selbst mit einer gewissen Verwunderung – ein

weiteres Mal in der Erzählung über den Besuch eines angolanischen Vertragsarbeiters

zuDDR-Zeiten fest: »Der [Ritchie] war aber ganz normal, der kamauch zu uns in dieWohnung,

ne?«.Wenngleich die Spezifik ihrer damaligen privaten – mit ihrem Mann zusammen-

lebend – und politischen Situation als eine völlig andere verglichen mit ihrem heutigen

vulnerablerenhäuslichenPflege-undLebenskontext angesehenwerdenmuss,wirdden-

noch in ihren Aussagen offenkundig, dass auch als Schwarz gelesene Menschen in der

imaginärenZugehörigkeitshierarchie aufsteigen können,wenn eine Angehörigkeit zum

»guten Hause« bekannt ist. So ergänzt sie: »[Der Ritchie] stammte halt auch wieder aus einem

guten Hause, die Schwester Ärztin und so, also das waren auch keine Armen«. Diese hier eröff-

nete Klassenzugehörigkeit steht in starkem Gegensatz zu den »Halbwilden«, die man, so

Margarethe Peters, seit 2015 auf der Straße entdeckt und die – so ist aus dem voraus-

gegangen Teilkapitel bekannt – vermeintlich lieber nach Sozialleistungen trachten. Ei-

ne Wortwahl, die zudem beiläufig eine »zoologische Sprache« (Fanon 2008: 33) bemüht

und an perverse Bilder vergangener Tage erinnern lässt, in denen Schwarze Menschen

inMenschenzoos alsUntermenschen taxiert undanimalisiertwurden (Sow2018: 96–97).

Erst eine gute finanzielle Ausstattung und die Herkunft aus einer Akademiker*innenfa-

milie, so kann nun pointiert formuliert werden, verwandeln »Halbwilde« in ein ernst zu

nehmendes Gegenüber. Dieser Status steht allerdings wieder auf dem Prüfstand, wenn

der gesamtgesellschaftlich wenig prestigeträchtige Beruf der Pflegekraft hinzukommt.

»DerNeger ist derWilde,während der Student ein gebildeterMensch ist«, bemerkte be-

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die Konturierung des ›Fremden‹ 189

reits Fanon (Fanon2016: 60).»Und ichbinhiernuralsStudentgekommen, ichhabe einStipendi-

um, ich arbeite nur nebenbei«, erklärt auch der 24-jährige Pflegehelfer Mohammed Al-Aba-

di strategisch, weil erfahrungsbasiert, immer wieder neuen zu Pflegenden: »Und dann

fängt sich die Situation an zu verbessern und dann haben die mehr Lust mit dir zu sprechen«. Ein

sozialer Klassenaufstieg kann also Formen von Einschluss befördern und die Subjektpo-

sitionierung beeinflussen.Einmalmehrwird augenscheinlich, dass undwie imMedium

›Rasse‹ auch Klassenverhältnisse erfahren und gelebt werden (Hall 2019e: 133–134).

Anders sei es nun, wenn eine »schwarze Frau« zu ihr in die Wohnung käme, erklärt

MargarethePeters: »[E]s ist ja eineFrau,bist ja erstmalvonFrauzuFrau«.Vondenwirkmäch-

tigen heteronormativen (Hyper-)Sexualisierungspraktiken befreit, sei die als Schwarz

gelesenePflegerin eigentlich –»erstmal« – keinProblem,»nichtSOtragisch« fürdie ambu-

lante Pflege. In dieser Gemengelage kann letztendlich aber nur ein vermeintliches ›Pro-

blem‹weniger impliziert sein, ist dochauchdie als SchwarzgeleseneFraukolonialrassis-

tisch und klassistisch gebahntenMustern derWahrnehmung unterworfen. Sow konsta-

tiert, dass Schwarze Menschen per se als intellektuell unterlegen, primitiv, unzivilisiert,

impulsiv und unkontrolliert imaginiert und eher als das ›Körperliche‹ im Gegensatz zu

einem weißen ›Geist‹ konstruiert werden, der mit diametralen Zuschreibungen von in-

tellektueller Überlegenheit, Zivilisiertheit, Fortschritt, Rationalität und Selbstkontrolle

glänzt (Sow 2018: 92). An diese Kontinuitäten anknüpfend, erwähnt die zu Pflegende

Isolde Kahlbach über ihre erste Erfahrung mit einer als Schwarz gelesenen weiblichen

Pflegekraft zuvörderst: »[D]ie könnte ja auch trödeln, aber nein, die war fleißig, die hat hier

alles abgewischt, […] also ich konnte mich gar nicht beklagen«. Obschon hier individuelle Er-

fahrungswerte zu neuen, ›trödelnden‹ Pflegekräften vorausgehen können, lässt sich auch

diese Aussage als Resultat einesWirkens (post-)kolonialerWissensbestände interpretie-

ren,hatte sich die als Schwarz gelesene Pflegerin dochwider Erwartennicht als faul oder

müßig erwiesen.FürLailaZannouals SchwarzeAuszubildende inderPflegebildendiese

zugewiesenen kolonialen Topoi von Faulheit oder auch intellektueller Schwäche (Fanon

2008: 233; Hall 2018a: 129) eine erlebte Erfahrung im Pflegealltag.36 Um entsprechenden

Anschuldigungen vorzubeugen, arbeitet die 51-jährige Laila Zannou sodann liebermehr

als zu wenig: »Wenn ich auf Arbeit bin und es gar nichts mehr zu tun gibt, gehe ich Arbeit suchen,

vonmir selber aus. […] [A]nsonsten, wenn du da bleibst, es kommt jemand und fängt an dich anzu-

schreien, warumdu rumsitzt. Aber die anderen [weißen, deutschen Pflegekräfte] sind da, sie sitzen,

sie quatschen zusammen und keiner sagt nichts. […] [S]o ist es leider«. Und dennoch, trotz die-

ser Aufreibungen,37 sprach eines Tages dieweiße, deutsche Stationsleitungwährendder

Nachtschicht, vielleicht im Schutz einer kleineren Öffentlichkeit, Laila Zannou gegen-

über offen ihre Gedanken aus. An Laila Zannous Position als Helferin werde sich – auch

mit Ausbildungsbeginn – nichts ändern: »[A]ls ich jetzt mit der Ausbildung dort angefangen

habe,hatdie [Stations-]Leitungmirgesagt: ›Duwirstnie imLebenFachkraft sein, ich sage laut,was

36 Ausführlicher in Ritter (2020).

37 Das Empfinden, ein deutliches Mehr an Arbeitsleistung erbringen und fleißiger sein zu müssen,

kann als eine rassistisch strukturierte Erwartungshaltung auf der Seite weißer Deutscher und als

ein daraus resultierender Handlungszwang für migrantische Pflegekräfte gelesen werden; ein

Empfinden, von demmir mehrere migrantische Gesprächspartner*innen berichteten und worauf

in Kapitel 6.2 zurückzukommen sein wird.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

die anderen leiser sagen, du wirst keine Fachkraft werden‹«, berichtet Laila Zannou. Fachlich-

keit und die Einnahme einer professionellen Rolle können hier als vom »›weißen Blick‹«

(Sow 2018: 216)38 abgesprochen und kontrolliert interpretiert werden, was alte koloniale

Ordnungen einmalmehr fixiert, stabilisiert und SchwarzeMenschen in die ihnen histo-

risch zugewiesene, nicht emanzipierte undwirtschaftlich schwächere Position drängt –

gerade dann,wenn das Versprechen bröckelt, »dass du ammeisten profitierenwirst und

andere […] einwenig«,wie die SchwarzeSchriftstellerin IjeomaOluo (2020: 24) dieweiße

Perspektive zum Ausdruck bringt.

Im Kontext dieser kolonial gebahnten Hierarchisierungs- und Ordnungsvorstellun-

gen nimmt Laila Zannou die Tendenz wahr, entmenschlicht zu werden. Dies entspricht

den zu Beginn dieses Teilkapitels im Zusammenhang mit Margarethe Peters darge-

stellten Wissensbeständen. So beschreibt sie, beruflich wie auch im Alltag das Gefühl

zu haben, »[n]icht immer wie ein Mensch« gesehen zu werden, sondern vielmehr als ein

»Etwas«. Auch Fanon und Mbembe kritisieren eine solch gesamtgesellschaftliche Ten-

denz, SchwarzeMenschen als bedrohliche, die Ordnung angreifende Chimäre zwischen

Mensch und Tier zu verorten und regelrecht zu vertieren (Fanon 2016: 112; 2008: 33,

108, 190; Mbembe 2019: 41) – eine Praxis, die wiederum Empfindungen von Ekel und

Verunreinigungsängste nähren kann:39

[A]lso meine Tante hat damals zu mir gesagt [als sie im Krankenhaus lag], sie ekelt sich. Sie

ekelt sich davor [vor Schwarzer Haut bei Pflegekräften] und möchte dort keine Hautberüh-

rung. Sie kann sich nie vorstellen, denjenigen zu berühren. Also ich denke wirklich, dass der

größte Faktor die Hautfarbe ausmacht. Anja Meyer, Pflegedienstleitung

Derlei Entmenschlichungspraktiken können sich sodann bis hin zu Reifizierungen stei-

gern: »Wo ist denn Ihr Stück Kohle heute?«, wurde der Altenpfleger Michael Kunz einst ge-

fragt, als er nach einer gemeinsamen Praktikumszeit mit einer als Schwarz gelesenen

Pflegeschülerinwieder allein in derHäuslichkeit eines zuPflegenden eintraf.Enpassant

wird die als Schwarz gelesene Schülerin zum leibgebundenen Objekt, zum leblosen Ge-

genstand, ja wortwörtlich zu verheizbarem Brennmaterial entwertet, über das die wei-

ße, deutsche (männliche) Pflegekraft verfügen könne (»Ihr«).

Einen derartigen Mangel an Anerkennung einer geteilten Menschlichkeit nahm

auch ich während der Begleitung der Pflegeschülerin Laila Zannou und ihrer Anleiterin

auf der Pflegetour wahr. So wurde Laila Zannou als die Praktizierende von manchen zu

Pflegenden kaum adressiert und im »Blick, der ›mich nicht sehen‹ kann« (Bhabha 2011:

69), unsichtbar gemacht. Eine Ansprache Laila Zannous als Pflegekraft – als »living dead«

(Mbembe 2003: 40, Hervh. im Orig.) – erfolgte sodann in der dritten Person Singular

oder über einen Blickkontakt, der fast ausschließlich an mich – als im Hintergrund

stehende Beobachterin – oder dieweiße, deutsche Pflegekraft gerichtet wurde, »orches-

trating a nonlivable life« (Butler 2015: 177). »[T]o be excluded from the conversation is the

unmaking of the human as such«, markiert Butler eine koloniale, entmenschlichende

38 Vgl. auch Hall (2019b: 38).

39 Vgl. auch Kapitel 5.5.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die Konturierung des ›Fremden‹ 191

Praxis (ebd.: 175). So wären es doch gerade eine direkte Ansprache oder der Blick in die

Augen, die die Fähigkeit bieten

to confer a certain acknowledgement to include the other in a potentially reciprocal

exchange of speech; without that acknowledgement and possibility for reciprocal ad-

dress, no human may emerge. In the place of the human, a spectre takes form, what

Sartre refers to as the »Zombie,« the shadowfigurewho is never quite humanandnever

quite not. (ebd.)

»Also ich würde mir wünschen, dass die Kollegen mich als Mensch sehen. Nur das«, ist folglich

Lailas nachvollziehbare Antwort auf meine Frage, was sie sich beruflich für die Zukunft

wünsche. »Wennduda bist, dannbist dunichts«, bilanziert sie, als ich sie auf den ausbleiben

Blickkontakt –die Invisibilisierung –anspreche.Sie erinnert anBhabhas Ausführungen

zur »geheimen Kunst der Unsichtbarkeit, welche die Migrantin befähigt zu sehen, ohne

gesehen zu werden« (Bhabha 2011: 70): »[D]enn sogar jetzt schaust Du,/siehst mich aber

nie« (ebd.: 69):

Man sieht dich nicht, du bist da, aber na ja, das ist einfach so. […] [I]ch war einmal im Flur

auf dem Gang auf Arbeit, da ist eine Frau gekommen, sie hat mich gesehen und ich bin zu

ihr gegangen, um zu fragen, ob ich helfen kann. […] Ich war unten am Gang und sie war am

anderen Ende und ich wollte zu ihr gehen, um zu helfen. Dann bin ich gelaufen und als ich

nahekomme, jedes Mal hat sie sich weiterhin umgedreht, ob jemand anderes hinter ihr ist.

Und plötzlich ist eine Kollegin von mir aus einem anderen Zimmer rausgekommen und als

sie gehört hat, dass jemand hinter ihr läuft, hat sie sich gleich umgedreht und gesagt: »Ah,

endlich jemand« (lacht). Ja? Ich war da, aber ich bin nichts, ich bin kein Mensch. Laila Zannou

(berichtet hier von einer Erfahrung aus dem stationären Pflegealltag)

Es sind Ausrufe wie »Ey, du, Neger!« oder »Du, Schwarzer!«, die diese Entmenschlichung –

»ich bin kein Mensch« – fortsetzen, erinnert sich auch die Pflegerin Tina Schulze; Ausru-

fe, die zu Pflegende nicht nur einmal an den sie begleitenden 26-jährigen als Schwarz

gelesenen Pflegeschüler Mao Oumar richteten. Aussagen wie »Jetzt musst du, Neger, mal

arbeiten!« oder »Das kann doch Ihr schwarzer Boy machen« (Sabine Hoffmann) reproduzie-

ren nicht nur wiederkehrend Faulheits-Phantasmen (Fanon 2008: 233) – eine vermeint-

lich »›inhärente Faulheit‹ von Schwarzen« (Hall 2018a: 129) –, sondern inszenieren noch

immer eine weiße überlegene ›Herrenrasse‹ oder Herrenmenschenattitüde, die sich da-

zu bemächtigt fühlt, nach freiem Belieben zu schikanieren. Gerade in der Anrufung als

»schwarzer Boy« können sich Zuschreibungen einer unterlegenen Dienerschaft enttar-

nen, der Tätigkeiten auf Wunsch oktroyiert werden können. Hall versteht in jener An-

rufung des Schwarzen Mannes als »›Boy!‹«, die auch Fanon (1972a: 35) benennt, eine ge-

zielte Infantilisierung und damit eine Form von symbolischer Kastration (Hall 2018a:

149). Die Inszenierung als Kind nimmt die (vermeintlich) von seinemmännlichen Phal-

lus ausgehendeBedrohungunddiephantasierte sexuelleUnersättlichkeit (ebd.: 150).Die

unbehagliche Fantasie (primär) weißer Männer von als Schwarz gelesenen Männern als

phallisch besser bestückte »Super-Männer« (ebd.; siehe auch Mbembe 2020: 155–156),

die sich auch in Formulierungen wie des »große[n] Schwarzen« (Margarethe Peters) oder

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

des »[r]iesengroße[n] [Schwarzen]« (Ralf Hund), der vor der Wohnungstür aufwartet, nie-

derschlagen kann, erfährt so eine Beruhigung.

Auchwenn die großeMehrheit der zu Pflegenden in der Gegenwart vonMaoOumar

verstummte, wie mich Tina Schulze wissen ließ, und den eingetretenen Mythos – »Bei

mirwar gestern ein Schwarzer« – am darauffolgenden Tag als Nachbarschaftssensation fei-

erte, führten die gewaltförmigen Entmenschlichungspraktiken beim PflegeschülerMao

Oumar dazu, in den Wohnungen der zu Pflegenden zurückhaltend aufzutreten. Trotz

großem Engagement zu Beginn wollte er später doch lieber weniger auffallen, wie Tina

Schulze interpretiert. Das Faulheitsphantasma wurde so zur selbsterfüllenden Prophe-

zeiung. Kongruent dazu ließ mich die zu diesem Pflegedienst gehörende Leitungskraft

SabineHoffmannbereits vormeinemKennenlernenTinaSchulzesundMaoOumarsun-

gefragt und beinah flüsternd im Anschluss an unser Gespräch – als das Aufnahmegerät

ausgeschaltet war – wissen: »Ich muss Ihnen dazu sagen, [Mao Oumar] war nicht besonders

fleißig«.

Jene Faulheitszuschreibungen sowie auch die zuvor konturierten Praktiken einer

Entmenschlichung, Dämonisierung und Hypersexualisierung, die ich als kolonialras-

sistische Kontinuitäten herausgearbeitet habe und die im Alltagsdiskurs, so ist nun

deutlich geworden, noch immer Lebendigkeit aufweisen, adressieren nicht nur als

Schwarz, sondern auch als muslimisch bzw. ›arabisch‹ gelesene Menschen. Einen tie-

feren Einblick in die ›sozialen Imaginationen‹ (Friese 2017: 18), die von den weißen,

deutschen Sprecher*innen an letztere gebunden werden, gibt nun das nachfolgende

Teilkapitel, mit dem die Konturierung des ›Fremden‹ abgeschlossen wird.

5.5 »Du weißt ja nie, was drunter ist«
Von ›unheimlichen Mumien‹ und der Angst vor Verunreinigung

Die vonmir zuvor indenAussagender Sprecher*innenkonturierte ›Unvereinbarkeit von

Kulturen‹ arbeitet sich äußerst potent anMenschen ab, die als ›arabisch‹ und/odermus-

limisch gelesenwerden.EineDifferenzierung zwischenGesellschaft undReligion findet

dabei im Alltagsdiskurs kaum statt, sodass Menschen mit einer – oft nur angenomme-

nen –Herkunft aus dem geografischen RaumNordafrikas und/oder von der Arabischen

Halbinsel per se als Muslim*innen gelten.

So lässt der Glaube an eine ›Unvereinbarkeit von Kulturen‹ – kontrastiert werden ei-

ne Kultur dermuslimischen ›Anderen‹ und eine ›westliche‹, ›deutsche‹ Kultur – Schwes-

ter Vanessa Thamm bilanzieren, dass die Pflege in »arabischen Ländern ja keine männliche

Aufgabe ist«,weswegen uns in Bezug auf den Pflegefachkräftemangel nicht geholfen wer-

de – da der »Großteil der Migranten nun männlich« sei. Und da ›muslimische Frauen‹ im

hier wirksamen homogenisierenden und sexistisch-rassifizierenden Kulturverständnis

als »unselbständige Abhängige« (DeZIM/Menke/Wernerus 2022) »zu Hause [bleiben] und

[…] die Kinder [hüten]«, kommen auch sie als diejenigen, »die wir vielleicht bräuchten«, nicht

infrage. Aus der Fluchtzuwanderung ergebe sich daher für die Pflege und deren Man-

gel an Fachkräften kaum ein ›Profit‹. Einschätzungen, die auch die Pflegedienstleiterin

Sabine Hoffmann teilt: »Es gibt ja auch Religionen, wo der Mann solche Arbeiten gar nicht ma-

chen darf, ne? Wo nur so pflegerische, so niedere Arbeiten, darf er glaub ich ja gar nicht machen«.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

