182

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

riickreichen und deren Analyse nachfolgend detaillierter fortgesetzt werden soll. Den
Anfang bildet eine Kontur der >sozialen Imagination« (Friese 2017: 18) von als Schwarz
gelesenen Menschen.

5.4 »Also, die Angst liuft immer nebenbei« )
Von entmenschlichten >barbarischen Wilden< und Angsten
vor korperlicher Versehrtheit

»Es geht eben hauptsichlich, hauptsichlich geht das um die schwarze Farbe«. »[D]as ist fiir uns erst
einmal so irgendwie das Schwierigste«, versucht mir die zu Pflegende Margarethe Peters das
fiir sie grofite Unbehagen am neuen >Fremdenc post 2015 zu verstehen zu geben. Von die-
sem »uns«, in das sie »die meisten Freunde oder Bekannten, mit denen man spricht« einschliefit,
erfahren Schwarze Menschen per se — also auch ohne Fluchterfahrung, denn es geht viel-
mehr »nurum deine [Haut-]Farbe«, wie der Schwarze Pfleger Abilio Effiboley erklirt — eine
offene Dehumanisierung. So sei ein »normaler Mensch mit weifSer Hautfarbe oder mit briun-
licher Hautfarbe«, wie Margarethe Peters fortsetzt, weniger problematisch.

In Sprachpraktiken, die auf Farbzuschreibungen wie >braunlichs, >hellschwarz< oder
sdunkelschwarz¢, >wirklich schwarz« bzw. »so sehr dunkelhdutig« rekurrieren, erkennt Sow
ein »Relikt aus der noch nicht sehr lange zuriickliegenden Zeit der Rassentrennungspo-
litik« (Sow 2018: 28). Es handle sich um »kiinstliche Unterscheidungskategorienc, die die
kolonialen »Wert-Einstufungen« und die Verteilung von Privilegien nach Auferlichkei-
ten noch immer wirkmachtig fortfithren (ebd.). »[SJolange sie [migrantische Pflegekrifte]
nicht ganz schwarz sind«, gebe es wie auch immer geartete Chancen auf Akzeptanz oder
Einschluss, unterstreicht Doris Jung diese Hierarchisierungspraxis ein weiteres Mal.

»[Wlenn jetzt ein Schwarzer reinkommt, erschrickt man erst mal oder wenn der an der Tiire
steht. [...] Oh Gott, da denkst du erst mal: >Was ist denn jetzt los?«, fantasiert Margarethe Pe-
ters ihr Schreckensszenario in der hiuslichen Pflege, obschon sie diese Erfahrung bisher
nicht gemacht hat. Dies stiitzend bebildert die Pflegekraft Doris Jung ein von ihr beob-
achtetes Verhalten der zu Pflegenden in solchen Situationen mit »Habachtstellung« eine
Angstreaktion, die Abilio Effiboley von erstmaligen Besuchen bei ilteren weiblichen zu
Pflegenden kennt: »[I]ch komme dort im Spitdienst [zu der neuen Kundin], [...] [k]lingel ich da:
>Ja, hierist Pfleger [Abilio]«. Sie macht die Tiir auf: >Telefon, Hiiiilfe, Hiiiilfe, hallo, hallo, Polizei, bit-
te, bitte kommen Sie, >Nein, ich bin der Pfleger, sNein, gehen Sie raus. Mich nicht anfassenc[...]«.

»Wenn die immer so grienen oder so lachen, wir gucken anders. Wenn wir ernst sind, gucken
wir bose, aber die haben immer so ein Licheln irgendwie, das ist schwierig, das zu deuten, setzt
Margarethe Peters die Beschreibung ihres Unbehagens fort. »[J]a, du kannst nie sehen, was
sie denken. WeifSt du, wenn ich dich angucke, da weif3 ich, dass du mir nichts Bdses tust, aber das
Finstere und die Mimik, das weifS man nie, das kann man nie deuten«. Margarethe Peters wihnt
also im »Finstere[n]« des Schwarzen Blicks einen Einzug des Bésen.*° Hierbei setzt sie das
Licheln Schwarzer Menschen als »Grienen« herab, in dessen Bedeutungsgehalt bereits
Spuren von Unehrlichkeit oder Heimtiicke offenbar werden. Aufgrund meines Weif3-
seins — mit der »Farbe des Tages« (Fanon 2016: 40) — werde ich dem diametral gegen-

30 Vgl auch Fanon (2008: 158).

https://dol.org/1014361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die Konturierung des >Fremdenc¢

tibergestellt und damit als gut und unschuldig eingeordnet, obwohl wir uns doch weder
freundschaftlich noch familiir kennen und nichts tiber die Gedanken der anderen Per-
son wissen.

»Der Schwarze gehort hier nicht her und an mich kommt der gleich gar nicht ran, fasst Doris
Jung die (imaginierten) Ansichten ihrer vor allem weiblichen zu Pflegenden zusammen
und der Pflegediensteiter Ralf Hund kommt nicht umhin, seine Kollegin zu zitieren, die
sich jiingst mit »Na, solange es kein Schwarzer ist« iiber eine Zusammenarbeit mit migranti-
schen Pflegekriften dufierte. Wenn die ehemaligen, einst separiert lebenden >Zaungiste
der Integration< — kénnten doch auch Schwarze Menschen Teil des positiv konnotier-
ten >Auslinder<-Imago aus DDR-Zeiten sein — an der eigenen Tiirschwelle, auf der hell
erleuchteten Vorderbithne des Geschehens aufwarten, wird die Angelegenheit doch auf
einem anderen Blatt verhandelt. A priori, so zeichnet sich ab, konnen ganz bestimmte
ausschlussbegiinstigende Reprisentations- und Wahrheitsregime wirken, die, wie der
Erzihlung Abilio Effiboleys zu entnehmen, die Polizei rufen und hoffen lassen, nicht an-
gefasst zu werden.

Die Farbe >schwarz« zeigt sich bereits im deutschen Sprachgebrauch und damit
auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene als grundsitzlich negativ konnotiert. Wort-
verkniipfungen wie >schwarzfahrens, >schwarzsehens, >sich schwarzirgerns, >schwarz-
malens, >Schwarzmarkt¢, »schwarze Witwe« bis hin zum >schwarzen Peter< oder dem
Kinderspiel >Wer hat Angst vor dem schwarzen Mann?« assoziieren mit der Farbe
sschwarz« Gesetzesbruch, Illegalitit, Unheil, Finsternis, eine distere Zukunft, bedroh-
liche und unheilbringende Wesen (Sow 2018: 117). Mit der Farbe >weif3« oder hellen
Farbtonen hingegen, wie in >weif3e Haut« oder >hellhiutige, verbindet die deutsche Spra-
che primir Positives und Angenehmes. Eine >weifle Weste habens, setwas weifdwaschens,
>weifle Engel¢, >weiles oder helles Lichts, shelle sein«< bilden Wortverkniipfungen, die
einer Logik von Reinheit und Sauberkeit, Unschuld, Tugend und Moral sowie Wissen
und Bildung folgen (ebd.). Diese Bedeutungsstrukturen sind gesamtgesellschaftlich tief
verankert und mitnichten zufillig, unausweichlich oder gar natiirlich. In ihnen zeigen
sich vielmehr tradierte, traditionelle Werte und Machtverhiltnisse einer Gesellschaft
(ebd.: 118), die von Menschen in Abhingigkeit soziohistorischer Entwicklungspfade
konstruiert wurden. So bildet die Dimonisierung alles sSchwarzen< und >Dunklen< und
ihre Anwendung auf menschliche Eigenschaften und Handlungen beispielsweise ein
Ergebnis des Wirkens der Kirche zur Zeit des europiischen Kolonialismus (ebd.). Hier
wurde das lateinische Wort »aethiops« (deutsch: »Athiopier*in« oder »dunkelhiutiger
Mensch«) im sprachlichen Umgang als Synonym fiir »den Teufel« gebraucht (ebd.: 118).
»In Europa wird das Bose durch das Schwarze dargestellt« (Fanon 2016: 158, Hervh. im Orig.),
merkt auch Fanon an. »Der Henker ist der schwarze Mann, Satan ist schwarz, man
spricht von Finsternis, und wenn man schmutzig ist, ist man schwarz — gleichviel, ob es
sich um korperlichen oder moralischen Schmutz handelt« (ebd.).

»Das ist eben schwierig und deswegen sind die [Schwarzen] aber auch lieb und nett und ma-
chen ihre Arbeit«, versucht Margarethe Peters dann doch die Toleranznorm zu erfiillen
oder aber alte DDR-ausldnderpolitische Praktiken fortzuschreiben, in denen die soge-
nannten>Auslinder<, wie bereits dargelegt, infantilisiert und verharmlost wurden. »Hast
du dunkle Haut und du hast schwarze Haare und siifS«, siRe und bittere Worte, die wihrend
der Pflegeausbildung nicht nur einmal an Michael Kidane aus Eritrea gerichtet wurden.

https://dol.org/1014361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

183


https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Worte, die zugleich gespaltene Tropen der Reprisentation Schwarzer Menschen aus dem
Kolonialdiskurs abbilden; denn wie bereits Bhabha feststellte, wird der »Schwarze« als
»Verkorperung ziigelloser Sexualitit und doch unschuldig wie ein Kind« (Bhabha 2011:
122) fantasiert.

Konnte es so dann auch die Imagination rasender Sexualitit sein, die an den poten-
ziell Schwarzen Pfleger gekniipft wird, die sich im Verborgenen regt, die die »Habacht-
stellung« an der Tiirschwelle protegiert und die die Patientin Abilio Effiboleys die Polizei
rufen lief3?

Die Pflegerin Anna Fischer fantasiert Derartiges; sie interpretiert und homogenisiert
ein Verhalten von als Schwarz und minnlich gelesenen Personen auf der Strafle als »iiber-
trieben [...] aufdringlich« und als »iiberfreundlich«, wenn sie — so die Erzahlung - als »schine
Frau« angesprochen wird, was eine Mischung aus exaltiertem Unbehagen und Ekel in ihr
nihre — »so uaaah, weifd ich nie (schiittelt sich), kriege ich Ginsehaut«. Mit dem feinen Verweis
»schone Frau« kennzeichnet sie eine sexistische Praktik, die das Fortwirken eines kolonia-
len Topos der Hypersexualitit — eines »Trachten[s] nach weifiem Fleisch« (Fanon 2016:
71) — erkennen lisst und Fantasien von der weifien (hier: blonden) Frau als Lustobjekt
des Schwarzen Mannes nihrt: »oversexed and savage, violent and frenzied as they lust
for white flesh« (Bogle 2006: 13—-14; Hall 2018a: 135), wie Donald Bogle eine rassisierte Re-
prisentation Schwarzer Menschen in US-amerikanischen Filmen bebildert (hier: D. W.
Griffiths »The Birth of a Nationc, 1915). Derartige Reprisentationsregime waren jedoch —
wie Hall analysiert — auch in den 1990er-Jahren noch immer virulent (vgl. Hall 2018a:
111-113). Gedanken an die Berithrung mit Schwarzer Haut (»Mich nicht anfassen!«) — mit
so inszenierten diabolischen »schwarzen Hande[n], uhhhh, um Gottes Willen«, wie es auch
Doris Jung verbalisiert — gleichen in dieser Inszenierung einem Fluch, einem Dimon,
der den Leib der weiflen Frau zu tiberziehen droht. Den als Schwarz gelesenen Mann
und seinen vermeintlichen »Appetit auf die weifde Frau« (Fanon 2016: 60), hier regelrecht
zum Widersacher Gottes mystifiziert, gilt es sich vom Leib zu halten.

Diese bei Anna Fischer noch subtil aufscheinenden, potenziell kolonial geprigten
Phantasmen verfestigen sich in den Erzihlungen der zu Pflegenden Margarethe Peters.
So veranschaulicht sie zu einem spiteren Zeitpunkt im Gesprich eindriicklich, welche
Heimtiicke sich ihrer Auffassung nach hinter dem zuvor benannten »Grienen« zu tar-
nen versucht. Ihre Erzihlung vermittelt, wie der als Schwarz gelesene Mann zu einer Art
sPrototyp« des unaushaltbaren >Fremdenc in der héuslichen Pflege — ohne das vorgeblich
wachsame Auge der Offentlichkeit, worauf in Kapitel 6.3 zuriickzukommen sein wird —
avancieren kann:

Ich kenne so einen Fall [von Schwarzer minnlicher Pflegekraft] von meiner Tochter ihrer
Schwiegermutter in Krefeld. Die wurde gepflegt, [...] halbseitig geldhmt und es war Ostern
und in Krefeld hatten sie keine Leute mehr und da schickten sie halt einen Schwarzen und
der musste die iiber 80-, liber 85-jihrige Frau untenrum waschen. Wissen Sie, wie peinlich
das war fiir die Frau? Noch nie ist da irgendein Schwarzer gekommen und da haben sich
dann meine Kinder beschwert [...]. Das ist natiirlich schlimm, ne? Fiir so eine Frau. Also ich
weifS auch nicht, wie ich reagiert hitte. Wenn jetzt plotzlich, wenn ich untenrum gewaschen
werden miisste und jetzt kommt ein Schwarzer, also das ist, ich kann lhnen das nie sagen,
das wire peinlich.

https://dol.org/1014361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die Konturierung des >Fremdenc¢

Das ist doch furchtbar fiiv so eine Architektenfrau aus dem gehobenen Niveau und dann
kommt ein Schwarzer und wdscht ihr die Muschi, das musst du verstehen, ich glaub, ich
wiirde das auch nie machen lassen. Aber das geht nur um Neger [...].

[Dler war ja auch so ganz dunkel, die die so ein bisschen zum Fiirchten aussehen.
Margarethe Peters

Margarethe Peters fithrt hier zunichst unter Verwendung des kolonialsprachlichen
N-Wortes® eine alte Herr-Knecht-Dichotomie fort und perpetuiert die im verdringten,
aber wirkmaichtigen Kolonialdiskurs vorherrschende Entmenschlichung, Herabwiir-
digung und Unterwerfung Schwarzer Menschen unter weifle Herrschaft. Sie (re-)pro-
duziert den im N-Wort enthaltenen Bedeutungsgehalt und damit Phantasmen iiber
Schwarze Menschen als inferior, viktim, infantil, triebhaft, hypersexuell und kulturlos
(Sow 2018: 122), »biologisch, Sex, stark, sportlich, kraftvoll [...], wild, Tier, Teufel, Siin-
de« (Fanon 2016: 139) oder »Primitivitit — Animalitit — Faulheit — Chaos — Schmutz«
(Kilomba 2011: 141) als weifSe Konstruktionen.

Zudem zeigen sich intime Situationen mit einer als Schwarz und mannlich gelese-
nen Pflegekraft — und das ist bemerkenswert — als erste Assoziation und als »natiirlich
schlimm« sowie als grenzenlos »peinlich«. Ein Schwarzer, der Intimpflege tibernimmt,
wird zum fast Unaussprechlichen, Undenkbaren und dringt sich Margarethe Peters
doch wie von selbst auf, wenn eine Pflege durch migrantische Pflegekrifte zum Thema
gemacht wird.

Nun sind sexualisierte Momente zum einen Bestandteil des pflegerischen Alltags
(vgl. Stemmer 2001). Zum anderen begegnete mir wihrend der Feldarbeit bei weiblichen
zu Pflegenden eine grundsitzliche, Unbehagen schiirende und schambehaftete Tendenz
zur Sexualisierung von Pflegeleistungen, die von mdnnlichen Pflegekriften erbracht wer-
den.?* So berichtet mir die Altenpflegerin Katja Eberhardt, »dass man [in der ambulanten
Pflege] viele [...] Frauen hat, die wollen eben auch nicht von Ménnern gepflegt werden [...], wenn es
jetzt soum das Duschen und Waschen geht«. »Also ein Mann muss wie die Frau untenrum waschen«
und »wenn mich jetzt wiirde ein Mann baden (lacht), also da wire ich nie so einverstanden und das
hab ich auch der Schwester gesagt und ich muss sagen toi, toi, toi, bis jetzt hab ich immer Gliick ge-
habt. Also da sind die Mdnner nie gekommen«, bestitigen auch Margarethe Peters und Chris-
ta Dallmann aus der Perspektive zu Pflegender. Sie veranschaulichen eine Grundnervo-
sitit weiblicher zu Pflegender gegeniiber einer minnlichen Pflegekraft, der, moglicher-
weise erfahrungsbasiert® und/oder vor dem Hintergrund der hier generationenbezo-

31 »Das deutschsprachige sN-Wort< geht auf lateinisch niger spanisch und portugiesisch negro sowie
franzosisch negre zuriick, wo es >schwarz« bedeutet. Aus der simplen Farbbezeichnung wurde ein
rassifizierendes, sich sprachiibergreifend etablierendes Konzept, alsim Zuge des kolonialen Grof3-
machtstrebens europdische Michte Millionen Afrikaner_innen versklavten und zur Legitimierung
ihrer Gewaltexzesse den Mythos einer Existenz von >Rassenc kreierten. Dabei wurde sHautfarbe«
zu einer prominenten Erklarungsgrundlage fiir damit einhergehende biologistische Konstrukte«
(Arndt 2011¢: 653).

32 Vgl. hierzu Kada/Brunner (2009: 105-106).

33 So beispielsweise durch individuelle traumatische Erfahrungswerte mit sexualisierter mannlicher
Cewalt nicht zuletzt im Kontext der Kriegs- und Nachkriegszeit um 1945 und/oder den in dieser
Zeit sich ausgebildeten Narrativen (siehe Bbhmer 2000; Glaesmer 2014).

https://dol.org/1014361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

185


https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

gen wirkenden heteronormativen Sexualititsvorstellung, ein grundsitzlicher Zweifel an
einer pflegerischen asexuellen Beziehung und/oder Formen gewaltformiger Ubergriffe
zugrunde liegen.

»[UInd wenn dann vielleicht auch noch ein Mann kommt mit Migrationshintergrund [spricht
hier von gefliichteten Menschen post 2015]«, so deutet Katja Eberhardt an, werden die Gren-
zen des Aushaltbaren deutlich ausgedehnt. Die Altenpflegerin Vanessa Thamm spricht
beziiglich einer solchen Gemengelage von einem »doppelte[n] No-Go« und die Pflegerin
Doris Jung resiimiert: »Wenn sie [die zu Pflegenden] unsere Mdnner schon nicht wollen, warum
soll ich dann den Patienten noch einen Schwarzen aufdriicken?«. Es ist diese selbstverstandli-
che Unterscheidung, die hier zwischen einem als Schwarz und einem als weif} gelesenen
Mann offeriert wird, die es zu befragen gilt.

Folgen wir den Ausfithrungen der zu Pflegenden Margarethe Peters weiter, wird of-
fenbar, dass in derlei Aussagen die Tendenzen einer Sexualisierung in der Altenpflege
mit kolonial imprignierten Wissensbestinden ineinandergreifen kénnen, die die Pflege
durch ménnliche und als Schwarz gelesene — hier: offen rassifizierte — Pflegekrifte ein-
mal mehr problematisieren: »[D]a spielt die [Haut-]Farbe, wenn du die Intimsachen machen
lassen musst, eine Rolle«. Ein potenziell mit der Hautfarbe einhergehendes Unbehagen ist
sodann auch Bestandteil des Pflegealltags des 48-jahrigen Altenpflegers Abilio Effiboley,
der als Altenpflegehelfer nicht selten fiir — intime — grundpflegerische Leistungen einge-
setzt wird:

Man kommt dorthin, »Morgen«, steht mal langsam auf mit Stock oder mit Rollstuhl, ins Bad
gehen, waschen oder duschen, steht in meinem Handy, das ist das erste Mal. Die wurde noch
nie von einem Schwarzen Mann angefasst. Oberkdrper, Brust und der Intimbereich, sagen wir
mal so, da erleb ich immer, da muss ich immer sagen: »Bitte, ich mache nur, ich wasche Sie
nur, wo Sie nicht hinkommenc, ok, ich gebe den Lappen, sie macht dann die Arme und so alles
alleine, [..] aber Riicken, den mache ich. Und dann sie zittert schon [...]. »Sie brauchen nicht
zittern, keine Angstx, [...] also die sind immer skeptisch. Eine Patientin auf meiner Tour, das
Vertrauen war schon fast zur Hilfe da, aber [...] ich hatte Bereitschaft, ich hatte immer mein
Handy bei mir, wir waren im Bad, ich musste die Patientin duschen, sie ist nackt unter der Du-
sche wie immer und mein Handy hat geklingelt, ich muss ran, gleichzeitig muss ich sie halten,
dass sie nicht rutscht. Ich »Hallo, kann ich noch einmal in 10 Minuten zuriickrufen?« [...] Die
erste Frage, wo ich fertig war: »Haben Sie mich fotografiert?«. Abilio Effiboley

Ein kérperliches und/oder sexuelles Wohlergehen verlieren also in den Hinden Abilio Ef-
fiboleys ihre Selbstverstindlichkeit — »Und dann sie zittert schon«. Dass es sich hierbei nicht
nur um eine Folge seines Mannseins handeln kann, betonte bereits Margarethe Peters,
nicht zuletzt als sie — angesichts einer solchen Gemengelage — wiederkehrend kolonial-
sprachlich und herabsetzend formulierte: Das geht »nur um Neger«. Eine Interpretation,
die auch die Pflegedienstleiterin Manuela Vierstiick stiitzt, da auch sie zu wissen meint,
dass als migrantisch, aber weif’ gelesene Minner in der Pflege einen Unterschied ma-
chen: »[Ulnd dann noch mal ein auslindischer Mann (Pause), na gut, wenn es ein Pole gewesen
wiire«.

[Wlahrscheinlich sind die meisten auch durch die Medien irgendwie beeintrichtigt [...], dass
die Patienten eben stindig im Fernsehen horen oder im Radio hiren, dass da einfach ein Vor-

https://dol.org/1014361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die Konturierung des >Fremdenc¢

urteil oder eine gewisse Angst entsteht. Ich meine, wenn natiirlich auch iiberall erzdhlt wird,
die [Gefliichteten] greifen Frauen an oder die vergewaltigen Midchen, dann ist das natiirlich
klar, dass man dann unbewusst eine Angst oder eine grofSe Angst irgendwie hat, vor diesen
Dingen, dass man vergewaltigt wird als alte Dame (lacht unsicher). Manuela Vierstiick

So erkldrt sich Manuela Vierstiick derartige Unterscheidungspraktiken mit dem Wir-
ken medialer Reprasentationen. Auch Medien arbeiten, ich hatte bereits darauf hinge-
wiesen, mit dem »rassistischen Alltagsbewuf3tsein« (Hall 2000: 150). »[W]er Vergewal-
tigung sagt, sagt Neger« (Fanon 2016: 139), konnte es hierzu mit Fanon heifien.>* Denn
Weifde haben - so betont auch Hall — »oft iiber die exzessiven sexuellen Geliiste und die
Potenz schwarzer Minner fantasiert« (Hall 2018a: 149) und diese iiber ihren Phallus de-
finiert. Ein Narrativ, das, mit Blick auf Halls Ausfithrungen zum »Spektakel des >Ande-
ren«, iiber mediale Inszenierungen auch weiterhin Reaktualisierungen erfihrt (vgl. Hall
2018a: 108-166). Mit Fanon kann in solchen Praxen eine gewisse >weifle Besessenheit«
ausgemacht werden: Man gewahrt »nicht mehr den Neger, sondern ein Glied: der Neger
ist verschwunden. Er ist zum Glied geworden. Er ist Penis« (Fanon 2016: 142, Hervh. im
Orig.).

Mit diesem Wissen mochte ich zur Erzahlung Margarethe Peters iiber ihre Geschich-
te — den »Fall«— aus Krefeld zuriickkehren. Nun, so kann interpretiert werden, steht die
iiber 85-jihrige, halbseitig gelihmte, weille, westliche Frau dem Damon (»zum Fiirchten«), ei-
nem vermeintlich hochpotenten Schwarzen Mann, gegeniiber —hochaltrig und im Zwei-
felsfall tatsachlich wehrlos ausgeliefert, aber eben auch als dramaturgisch wirkungsvoll
inszeniertes Opfer. In diesem Schauspiel ist ein »Schwarzer«als Pflegekraft freilich Grund
zur Beschwerde. Dies ist er aber nicht wegen fachlicher Unzulidnglichkeiten — sein >Feh-
ler<ist sein Schwarzsein. »Da schickten sie [...] einen Schwarzen«, sinniert Margarethe Peters
noch heute fassungslos angesichts der Intimitit der Pflegesituation. Sie sagt nicht: »Da
schickten sie einen Mann.«

Der als Schwarz gelesene Mann, der als sexualisierter Gewalttiter und gefihrlicher
Wilder stets die Fantasie Weifler anregen konnte, kann zudem auf der Affektskala der
Weiflen zwischen Furcht bzw. Dimonisierung und Neid bzw. Begehren changieren (Kilom-
ba 2011: 142; Sow 2018: 104). Der Rassismus konstruiert das Schwarze Subjekt auch in
Form eines Doppels: »edler Wilder und gewalttitiger Richer« (Hall 2019¢: 20); die Se-
xualisierung ist ambivalent, was die Politik der Veranderung verkompliziert, wie Hall
akzentuiert.>® Den ausgeprigten Gefiihlen von »Scham<und >Peinlichkeit¢, von denen die
zu Pflegende Margarethe Peters sprach, kann so auch eine geheimnisvolle Exotisierung
und Erotisierung eingeschrieben sein, die selbst vor dem vermeintlich von Rassismus be-
freiten DDR-Staat und seiner Biirger*innen keinen Halt machte: »[DJie Mosambikaner, na
ja, [...] [e]s war ja auch damals schon interessant, so ein Dunkelhdutiger«, merkt die Altenpfle-
gerin Doris Jung zu einst ungewollten, aber doch im Bereich des Mdoglichen liegenden
Liebesbeziehungen zu den ehemaligen Vertragsarbeiter*innen an.

»[N]Jur so 50 % der Pflege des Intimbereichs, da sagen [die Frauen]: >Ich mach das selber.<
(spricht forsch), die anderen [weifSen, deutschen Pfleger*innen] diirfen das machen, aber DER

34  Vgl. auch Mbembe (2020: 153); El-Tayeb (2016: 215-216).
35  Vgl. auch Bhabha (2011:122).

https://dol.org/1014361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

187


https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Pfleger nie. Verstehst du? [...] [U]nd die anderen [50 %] sagen: »Bediene dich bittel« (setzt sich vor
mich breitbeinig hin) und dann sag ich: >Ich hab schon fiinf Kinder, ich will kein sechstes Kind.
Mach mal die Beine zu< (lacht)«, pointiert auch Abilio Effiboley seine Erfahrungen aus dem
Pflegealltag. Erlebnisse, die sodann als erotisierende (Hyper-)Sexualisierung gelesen
werden konnen, die zugleich aber auch einen menschlichen Wunsch nach Sexualitit
abbilden; ein Wunsch, der im hoheren Lebensalter nicht verschwindet. Letztendlich
begegnet Abilio Effiboley dem Begehren mit Humor und die — hier so verstandene —
kolonialrassistisch durchdrungene Aktion weif3 er durch eine Irritationen bezweckende
Verstirkung vorzufithren.

Mit einem letztmaligen Blick auf die Narration tiber den »Fall« in Krefeld von Mar-
garethe Peters kann festgestellt werden, dass sich die hier nachgezeichneten Intersek-
tionen zwischen Rassismus und Sexismus zugleich klassistisch strukturiert prisentie-
ren. Dass in der geschilderten Situation auch eine Asymmetrie zwischen den sozialen
Lagen der zu Pflegenden, der »Architektenfrau aus dem gehobenen Niveau« als Ausdruck ei-
ner hoheren Klassenzugehorigkeit, und des als Schwarz gelesenen Arbeiters themati-
siertwird, skandalisiert die Gemengelage einmal mehr. Die Altenpflege zeichnet sich ge-
samtgesellschaftlich nicht nur durch mangelnde finanzielle Anerkennung, sondern auch
durch fehlendes soziales Ansehen aus und gilt als einfaches Handwerks, denn pflegen kin-
ne ja schliefSlich jeder, wie Doris Jung zynisch umreif3t. sRasse¢, Gender und Klasse sind —
und das hat die Intersektionalititsforschung lingst in den Blick genommen - eben kei-
neklarvoneinander abzugrenzenden odervoneinander abgeschiedenen Erfahrungsriu-
me, »they come into existence in and through relation to each other« (McClintock 1995: 5,
Hervh. im Orig.).

Wie Klassismus die Ambivalenzen gegeniiber als Schwarz gelesenen Menschen ver-
stirken kann, stellt Margarethe Peters — selbst mit einer gewissen Verwunderung — ein
weiteres Mal in der Erzdhlung iiber den Besuch eines angolanischen Vertragsarbeiters
zu DDR-Zeiten fest: »Der [Ritchie] war aber ganz normal, der kam auch zu uns in die Wohnung,
ne?«. Wenngleich die Spezifik ihrer damaligen privaten — mit ihrem Mann zusammen-
lebend — und politischen Situation als eine vollig andere verglichen mit ihrem heutigen
vulnerableren hiuslichen Pflege- und Lebenskontext angesehen werden muss, wird den-
noch in ihren Aussagen offenkundig, dass auch als Schwarz gelesene Menschen in der
imaginiren Zugehorigkeitshierarchie aufsteigen konnen, wenn eine Angehorigkeit zum
»guten Hause« bekannt ist. So erganzt sie: »[Der Ritchie] stammte halt auch wieder aus einem
guten Hause, die Schwester Arztin und so, also das waren auch keine Armen«. Diese hier eroft-
nete Klassenzugehorigkeit steht in starkem Gegensatz zu den »Halbwilden«, die man, so
Margarethe Peters, seit 2015 auf der Strafie entdeckt und die - so ist aus dem voraus-
gegangen Teilkapitel bekannt — vermeintlich lieber nach Sozialleistungen trachten. Ei-
ne Wortwahl, die zudem beiliufig eine »zoologische Sprache« (Fanon 2008: 33) bemitht
und an perverse Bilder vergangener Tage erinnern lisst, in denen Schwarze Menschen
in Menschenzoos als Untermenschen taxiert und animalisiert wurden (Sow 2018:96—97).
Erst eine gute finanzielle Ausstattung und die Herkunft aus einer Akademiker*innenfa-
milie, so kann nun pointiert formuliert werden, verwandeln »Halbwilde« in ein ernst zu
nehmendes Gegeniiber. Dieser Status steht allerdings wieder auf dem Priifstand, wenn
der gesamtgesellschaftlich wenig prestigetrichtige Beruf der Pflegekraft hinzukommt.
»Der Neger ist der Wilde, wihrend der Student ein gebildeter Mensch ist«, bemerkte be-

https://dol.org/1014361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die Konturierung des >Fremdenc¢

reits Fanon (Fanon 2016: 60). »Und ich bin hier nur als Student gekommen, ich habe ein Stipendi-
um, ich arbeite nur nebenbei«, erklirt auch der 24-jihrige Pflegehelfer Mohammed Al-Aba-
di strategisch, weil erfahrungsbasiert, immer wieder neuen zu Pflegenden: »Und dann
fangt sich die Situation an zu verbessern und dann haben die mehr Lust mit dir zu sprechen«. Ein
sozialer Klassenaufstieg kann also Formen von Einschluss beférdern und die Subjektpo-
sitionierung beeinflussen. Einmal mehr wird augenscheinlich, dass und wie im Medium
>Rassec<auch Klassenverhiltnisse erfahren und gelebt werden (Hall 2019e: 133-134).
Anders sei es nun, wenn eine »schwarze Frau« zu ihr in die Wohnung kime, erklirt
Margarethe Peters: »[E]sistja eine Frau, bist ja erst mal von Frau zu Frau«. Von den wirkmach-
tigen heteronormativen (Hyper-)Sexualisierungspraktiken befreit, sei die als Schwarz
gelesene Pflegerin eigentlich — »erst mal« —kein Problem, »nicht SO tragisch« fir die ambu-
lante Pflege. In dieser Gemengelage kann letztendlich aber nur ein vermeintliches >Pro-
blem«weniger impliziert sein, ist doch auch die als Schwarz gelesene Frau kolonialrassis-
tisch und klassistisch gebahnten Mustern der Wahrnehmung unterworfen. Sow konsta-
tiert, dass Schwarze Menschen per se als intellektuell unterlegen, primitiv, unzivilisiert,
impulsiv und unkontrolliert imaginiert und eher als das >Kérperliche< im Gegensatz zu
einem weiflen >Geist« konstruiert werden, der mit diametralen Zuschreibungen von in-
tellektueller Uberlegenheit, Zivilisiertheit, Fortschritt, Rationalitit und Selbstkontrolle
glinzt (Sow 2018: 92). An diese Kontinuititen ankniipfend, erwihnt die zu Pflegende
Isolde Kahlbach tiber ihre erste Erfahrung mit einer als Schwarz gelesenen weiblichen
Pflegekraft zuvorderst: »[D]ie kinnte ja auch trodeln, aber nein, die war fleifSig, die hat hier
alles abgewischt, [...] also ich konnte mich gar nicht beklagen«. Obschon hier individuelle Er-
fahrungswerte zu neuen, >trddelnden« Pflegekriften vorausgehen konnen, lasst sich auch
diese Aussage als Resultat eines Wirkens (post-)kolonialer Wissensbestinde interpretie-
ren, hatte sich die als Schwarz gelesene Pflegerin doch wider Erwarten nicht als faul oder
miiRig erwiesen. Fiir Laila Zannou als Schwarze Auszubildende in der Pflege bilden diese
zugewiesenen kolonialen Topoi von Faulheit oder auch intellektueller Schwiche (Fanon
2008: 233; Hall 2018a: 129) eine erlebte Erfahrung im Pflegealltag.’® Um entsprechenden
Anschuldigungen vorzubeugen, arbeitet die 51-jihrige Laila Zannou sodann lieber mehr
als zu wenig: »Wenn ich auf Arbeit bin und es gar nichts mehr zu tun gibt, gehe ich Arbeit suchen,
von mir selber aus. [...] [A]nsonsten, wenn du da bleibst, es kommt jemand und fingt an dich anzu-
schreien, warum du rumsitzt. Aber die anderen [weifSen, deutschen Pflegekrifte] sind da, sie sitzen,
sie quatschen zusammen und keiner sagt nichts. [...] [S]o ist es leider«. Und dennoch, trotz die-
ser Aufreibungen,? sprach eines Tages die weifSe, deutsche Stationsleitung wihrend der
Nachtschicht, vielleicht im Schutz einer kleineren Offentlichkeit, Laila Zannou gegen-
iiber offen ihre Gedanken aus. An Laila Zannous Position als Helferin werde sich — auch
mit Ausbildungsbeginn — nichts dndern: »[A]ls ich jetzt mit der Ausbildung dort angefangen
habe, hat die [Stations-]Leitung mir gesagt: »Du wirst nie im Leben Fachkraft sein, ich sage laut, was

36  Ausfihrlicher in Ritter (2020).

37  Das Empfinden, ein deutliches Mehr an Arbeitsleistung erbringen und fleifRiger sein zu miissen,
kann als eine rassistisch strukturierte Erwartungshaltung auf der Seite weifder Deutscher und als
ein daraus resultierender Handlungszwang fir migrantische Pflegekrifte gelesen werden; ein
Empfinden, von dem mir mehrere migrantische Gesprachspartnerfinnen berichteten und worauf
in Kapitel 6.2 zuriickzukommen sein wird.

https://dol.org/1014361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

189


https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

die anderen leiser sagen, du wirst keine Fachkraft werden«, berichtet Laila Zannou. Fachlich-
keit und die Einnahme einer professionellen Rolle kdnnen hier als vom »weif3en Blick«
(Sow 2018: 216)*® abgesprochen und kontrolliert interpretiert werden, was alte koloniale
Ordnungen einmal mehr fixiert, stabilisiert und Schwarze Menschen in die ihnen histo-
risch zugewiesene, nicht emanzipierte und wirtschaftlich schwichere Position dringt —
gerade dann, wenn das Versprechen bréckelt, »dass du am meisten profitieren wirst und
andere [...] ein wenig«, wie die Schwarze Schriftstellerin I[jeoma Oluo (2020: 24) die weifde
Perspektive zum Ausdruck bringt.

Im Kontext dieser kolonial gebahnten Hierarchisierungs- und Ordnungsvorstellun-
gen nimmt Laila Zannou die Tendenz wahr, entmenschlicht zu werden. Dies entspricht
den zu Beginn dieses Teilkapitels im Zusammenhang mit Margarethe Peters darge-
stellten Wissensbestinden. So beschreibt sie, beruflich wie auch im Alltag das Gefiihl
zu haben, »[n]icht immer wie ein Mensch« gesehen zu werden, sondern vielmehr als ein
»Etwas«. Auch Fanon und Mbembe kritisieren eine solch gesamtgesellschaftliche Ten-
denz, Schwarze Menschen als bedrohliche, die Ordnung angreifende Chimire zwischen
Mensch und Tier zu verorten und regelrecht zu vertieren (Fanon 2016: 112; 2008: 33,
108, 190; Mbembe 2019: 41) — eine Praxis, die wiederum Empfindungen von Ekel und
Verunreinigungsingste nihren kann:**

[Allso meine Tante hat damals zu mir gesagt [als sie im Krankenhaus lag], sie ekelt sich. Sie
ekelt sich davor [vor Schwarzer Haut bei Pflegekriften] und mochte dort keine Hautberiih-
rung. Sie kann sich nie vorstellen, denjenigen zu beriihren. Also ich denke wirklich, dass der
grofte Faktor die Hautfarbe ausmacht. Anja Meyer, Pflegedienstleitung

Derlei Entmenschlichungspraktiken kénnen sich sodann bis hin zu Reifizierungen stei-
gern: »Wo ist denn Ihr Stiick Kohle heute?«, wurde der Altenpfleger Michael Kunz einst ge-
fragt, als er nach einer gemeinsamen Praktikumszeit mit einer als Schwarz gelesenen
Pflegeschiilerin wieder allein in der Hiuslichkeit eines zu Pflegenden eintraf. En passant
wird die als Schwarz gelesene Schiilerin zum leibgebundenen Objekt, zum leblosen Ge-
genstand, ja wortwortlich zu verheizbarem Brennmaterial entwertet, iiber das die wei-
Re, deutsche (minnliche) Pflegekraft verfiigen kénne (»Ihr«).

Einen derartigen Mangel an Anerkennung einer geteilten Menschlichkeit nahm
auch ich wihrend der Begleitung der Pflegeschiilerin Laila Zannou und ihrer Anleiterin
auf der Pflegetour wahr. So wurde Laila Zannou als die Praktizierende von manchen zu
Pflegenden kaum adressiert und im »Blick, der >mich nicht sehen< kann« (Bhabha 2011:
69), unsichtbar gemacht. Eine Ansprache Laila Zannous als Pflegekraft — als »living dead«
(Mbembe 2003: 40, Hervh. im Orig.) — erfolgte sodann in der dritten Person Singular
oder iiber einen Blickkontakt, der fast ausschlieflich an mich — als im Hintergrund
stehende Beobachterin — oder die weifde, deutsche Pflegekraft gerichtet wurde, »orches-
trating a nonlivable life« (Butler 2015:177). »[T]o be excluded from the conversation is the
unmaking of the human as such«, markiert Butler eine koloniale, entmenschlichende

38  Vgl. auch Hall (2019b: 38).
39 Vgl auch Kapitel 5.5.

https://dol.org/1014361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die Konturierung des >Fremdenc¢

Praxis (ebd.: 175). So wiren es doch gerade eine direkte Ansprache oder der Blick in die
Augen, die die Fihigkeit bieten

to confer a certain acknowledgement to include the other in a potentially reciprocal
exchange of speech; without that acknowledgement and possibility for reciprocal ad-
dress, no human may emerge. In the place of the human, a spectre takes form, what
Sartre refers to as the»Zombie,« the shadow figure who is never quite human and never
quite not. (ebd.)

»Also ich wiirde mir wiinschen, dass die Kollegen mich als Mensch sehen. Nur das, ist folglich
Lailas nachvollziehbare Antwort auf meine Frage, was sie sich beruflich fir die Zukunft
wiinsche. »Wenn du da bist, dann bist du nichts«, bilanziert sie, als ich sie auf den ausbleiben
Blickkontakt - die Invisibilisierung — anspreche. Sie erinnert an Bhabhas Ausfithrungen
zur »geheimen Kunst der Unsichtbarkeit, welche die Migrantin befihigt zu sehen, ohne
gesehen zu werden« (Bhabha 2011: 70): »[D]enn sogar jetzt schaust Du,/siehst mich aber
nie« (ebd.: 69):

Man sieht dich nicht, du bist da, aber na ja, das ist einfach so. [...] [lJch war einmal im Flur
auf dem Gang auf Arbeit, da ist eine Frau gekommen, sie hat mich gesehen und ich bin zu
ihr gegangen, um zu fragen, ob ich helfen kann. [...] Ich war unten am Gang und sie war am
anderen Ende und ich wollte zu ihr gehen, um zu helfen. Dann bin ich gelaufen und als ich
nahekomme, jedes Mal hat sie sich weiterhin umgedreht, ob jemand anderes hinter ihr ist.
Und plétzlich ist eine Kollegin von mir aus einem anderen Zimmer rausgekommen und als
sie gehort hat, dass jemand hinter ihv lduft, hat sie sich gleich umgedreht und gesagt: »Ah,
endlich jemand« (lacht). Ja? Ich war da, aber ich bin nichts, ich bin kein Mensch. Laila Zannou
(berichtet hier von einer Erfahrung aus dem stationaren Pflegealltag)

Es sind Ausrufe wie »Ey, du, Neger!« oder »Du, Schwarzer!«, die diese Entmenschlichung -
»ich bin kein Mensch«— fortsetzen, erinnert sich auch die Pflegerin Tina Schulze; Ausru-
fe, die zu Pflegende nicht nur einmal an den sie begleitenden 26-jihrigen als Schwarz
gelesenen Pflegeschiiler Mao Oumar richteten. Aussagen wie »Jetzt musst du, Neger, mal
arbeiten!« oder »Das kann doch Ihr schwarzer Boy machen« (Sabine Hoffmann) reproduzie-
ren nicht nur wiederkehrend Faulheits-Phantasmen (Fanon 2008: 233) — eine vermeint-
lich »inhirente Faulheit« von Schwarzen« (Hall 2018a: 129) —, sondern inszenieren noch
immer eine weife iiberlegene sHerrenrasse« oder Herrenmenschenattitiide, die sich da-
zu bemichtigt fiihlt, nach freiem Belieben zu schikanieren. Gerade in der Anrufung als
»schwarzer Boy« konnen sich Zuschreibungen einer unterlegenen Dienerschaft enttar-
nen, der Titigkeiten auf Wunsch oktroyiert werden konnen. Hall versteht in jener An-
rufung des Schwarzen Mannes als »Boyl«, die auch Fanon (1972a: 35) benennt, eine ge-
zielte Infantilisierung und damit eine Form von symbolischer Kastration (Hall 2018a:
149). Die Inszenierung als Kind nimmt die (vermeintlich) von seinem minnlichen Phal-
lus ausgehende Bedrohung und die phantasierte sexuelle Unersittlichkeit (ebd.:150). Die
unbehagliche Fantasie (primar) weifder Mdnner von als Schwarz gelesenen Minnern als
phallisch besser bestiickte »Super-Manner« (ebd.; siehe auch Mbembe 2020: 155-156),
die sich auch in Formulierungen wie des »grofSe[n] Schwarzen« (Margarethe Peters) oder

https://dol.org/1014361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

191


https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

des »[r]iesengrofSe[n] [Schwarzen]« (Ralf Hund), der vor der Wohnungstiir aufwartet, nie-
derschlagen kann, erfihrt so eine Beruhigung.

Auch wenn die grofRe Mehrheit der zu Pflegenden in der Gegenwart von Mao Oumar
verstummte, wie mich Tina Schulze wissen lie}, und den eingetretenen Mythos — »Bei
mirwar gestern ein Schwarzer« — am darauffolgenden Tag als Nachbarschaftssensation fei-
erte, fihrten die gewaltférmigen Entmenschlichungspraktiken beim Pflegeschiiler Mao
Oumar dazu, in den Wohnungen der zu Pflegenden zuriickhaltend aufzutreten. Trotz
groflem Engagement zu Beginn wollte er spiter doch lieber weniger auffallen, wie Tina
Schulze interpretiert. Das Faulheitsphantasma wurde so zur selbsterfiillenden Prophe-
zeiung. Kongruent dazu lie§ mich die zu diesem Pflegedienst gehorende Leitungskraft
Sabine Hoffmann bereits vor meinem Kennenlernen Tina Schulzes und Mao Oumars un-
gefragt und beinah fliisternd im Anschluss an unser Gesprich — als das Aufnahmegerit
ausgeschaltet war — wissen: »Ich muss Ihnen dazu sagen, [Mao Oumar] war nicht besonders
fleifSig«.

Jene Faulheitszuschreibungen sowie auch die zuvor konturierten Praktiken einer
Entmenschlichung, Dimonisierung und Hypersexualisierung, die ich als kolonialras-
sistische Kontinuititen herausgearbeitet habe und die im Alltagsdiskurs, so ist nun
deutlich geworden, noch immer Lebendigkeit aufweisen, adressieren nicht nur als
Schwarz, sondern auch als muslimisch bzw. »arabisch« gelesene Menschen. Einen tie-
feren Einblick in die >sozialen Imaginationen« (Friese 2017: 18), die von den weifden,
deutschen Sprecher*innen an letztere gebunden werden, gibt nun das nachfolgende
Teilkapitel, mit dem die Konturierung des >Fremden< abgeschlossen wird.

5.5 »Du weiBt ja nie, was drunter ist«
Von >unheimlichen Mumien«< und der Angst vor Verunreinigung

Die von mir zuvor in den Aussagen der Sprecher*innen konturierte >Unvereinbarkeit von
Kulturen<arbeitet sich duflerst potent an Menschen ab, die als >arabisch< und/oder mus-
limisch gelesen werden. Eine Differenzierung zwischen Gesellschaft und Religion findet
dabei im Alltagsdiskurs kaum statt, sodass Menschen mit einer - oft nur angenomme-
nen - Herkunft aus dem geografischen Raum Nordafrikas und/oder von der Arabischen
Halbinsel per se als Muslim*innen gelten.

So lisst der Glaube an eine >Unvereinbarkeit von Kulturen« — kontrastiert werden ei-
ne Kultur der muslimischen >Anderen< und eine >westliches, >deutsche« Kultur — Schwes-
ter Vanessa Thamm bilanzieren, dass die Pflege in »arabischen Lindern ja keine ménnliche
Aufgabe ist«, weswegen uns in Bezug auf den Pflegefachkriftemangel nicht geholfen wer-
de - da der »Grofteil der Migranten nun minnlich« sei. Und da >muslimische Frauen< im
hier wirksamen homogenisierenden und sexistisch-rassifizierenden Kulturverstindnis
als »unselbstindige Abhingige« (DeZIM/Menke/Wernerus 2022) »zu Hause [bleiben] und
[...] die Kinder [hiiten]«, kommen auch sie als diejenigen, »die wir vielleicht briuchten«, nicht
infrage. Aus der Fluchtzuwanderung ergebe sich daher fiir die Pflege und deren Man-
gel an Fachkriften kaum ein >Profit«. Einschitzungen, die auch die Pflegedienstleiterin
Sabine Hoftmann teilt: »Es gibt ja auch Religionen, wo der Mann solche Arbeiten gar nicht ma-
chen darf; ne? Wo nur so pflegerische, so niedere Arbeiten, darf er glaub ich ja gar nicht machenx.

https://dol.org/1014361/9783839470633-020 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839470633-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

