Wittgensteins eigene
philosophische Praxis

1 Die Praxis der
Philosophischen Untersuchungen

Dass eine solche antitheoretische Theorie des Sprachspielkonzepts
nicht ohne Auswirkungen auf die Arbeit des Theoretikers selbst
bleiben kann, ist bereits an verschiedenen Stellen deutlich gewor-
den. Tatséchlich findet Wittgensteins neues Denken seine Erwei-
terung und seine theoretisch nie einholbare Vollendung in seiner
veranderten Sprachpraxis.

Wie schwer ihm diese Verdnderung fiel, macht sein Ringen
um >das Buchs, das er zu schreiben beabsichtigte, deutlich. Auch
nach der >ethnologisch-poetischen Wende« auf konzeptioneller
Ebene scheint Wittgenstein noch eine ganze Zeit an der traditio-
nellen Vorstellung eines in sich geschlossenen, linear fortschrei-
tenden und kohdrenten Werks festgehalten zu haben. Erst die
schliefSlich akzeptierte Einsicht, dass die unzédhligen Notizen der
Manuskriptbande und Taschennotizbiicher sich - trotz grofiter
Miihen - nie zu einer Einheit verbinden lassen wiirden, in welcher
»die Gedanken von einem Gegenstand zum andern in einer nattir-
lichen und liickenlosen Folge fortschreiten«!, befreit ihn. »Nach
manchen missgliickten Versuchen, meine Ergebnisse zu einem [...]
Ganzen zusammenzuschweifien, sah ich ein, dass mir das nie ge-
lingen wiirde. Daf8 das beste, was ich schreiben konnte, immer
nur philosophische Bemerkungen bleiben wiirden.«2 So sind die
Philosophischen Untersuchungen gerade darin vollendeter Ausdruck

85

- 8m 14.02.2026, 14:33:56. /del [OE=EET



https://doi.org/10.14361/9783839407646-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

seiner Philosophie, dass sie weder zu einem Ende gebracht wurden
noch in den bestehenden Teilen eine abgeschlossene Argumenta-
tion bilden. Sie stellen eine Sammlung einzelner Paragraphen, ein
Konglomerat von »Landschaftsskizzen«® dar. Fur Wittgenstein
wird die Rehabilitierung der Praxis, des Einzelfalls, des Konkreten
Argument seiner Rede wie Form seines Diskurses. Er praktiziert die
Aufhebung der Theorie, indem er deren Bedingung, eine auf All-
gemeinheit und Vollstindigkeit zielende Sprachverwendung,
aufnimmt, um sie dann scheitern zu lassen.# Die Linearitdt der
Argumente wird durchbrochen, der philosophische Gedanke um-
kreist statt deduziert. Die kohidrente Theorie zerfillt in Theoreme,
die nicht mehr nur illustrativ ein Beispiel angehingt bekommen,
vielmehr ihre Vollendung erst in den bedachten Einzelféllen fin-
den. Nur so ist es Wittgenstein moglich, seine neue Philosophie
tatsdchlich zu philosophieren. Er bannt das Hohere, die Tiefe der
Sprache, in seine Rede, weil er die dichtende Philosophie nicht
nur postuliert, vielmehr sie selbst praktiziert. Er zeigt die Kontin-
genz jeder Erkldrung des Ganzen, der Welt, indem er Allgemein-
platze aufgreift und ihren Fokus, den sie organisierenden Aspekt
stindig aufs Neue verdndert?, das Gewohnte durch im Wortsinne
unglaubliche Denkexperimente irritiert. Indem Wittgenstein so
das herrschende Verstidndnis von Sprache mit immer neuen, tiber-
raschenden Beispielen unterlduft, in Frage stellt, arbeitet er gegen
die allgemeine Ansicht bzw. Meinung von Sprache, mopo. v
do&awv, paradoxal. Er setzt bei einer Meinung an, bezieht sich auf
sie und tiberzieht sie zugleich bis zum Scheitern der ihr inhéren-
ten Logik.6 So aber wird das Paradox zur Uberschreitungsfigur; es
spricht, »indem es sich an die Bedingungen der diskursiven Rede
bindet«, und zeigt dartiber hinaus »gerade dadurch, dass es dieser
widersteht«’.

Wittgensteins >Anrennen gegen die Grenzen der Sprache« er-
weist sich hier als die anhaltende Provokation von Aspektwech-
seln, um im >Zwischen«< der Aspekte den Raum des >Noch-nicht«
aisthetisch aufleuchten zu lassen.® Mit der Bewegung der in Fluss
geratenen Muster gewohnter Weltwahrnehmung selbst macht
Wittgenstein zugénglich, was einer auf Entdynamisierung ausge-
legten Theorie eben mangelt. Damit aber bleibt auch nur in der
Wahrnehmung des Textes - gerade der Philosophischen Untersu-
chungen - in all seinen sinnlichen Dimensionen noch das ein-
driicklich, was dem aus ihm heraus zu préparierenden Konzept

86

- 8m 14.02.2026, 14:33:56. /del [OE=EET



https://doi.org/10.14361/9783839407646-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEINS EIGENE PHILOSOPHISCHE PRAXIS

entgeht. Auch in der Spitphase ist fiir Wittgenstein das philoso-
phisch eigentlich Interessante jenseits des von ihm Gesag-
ten/Geschriebenen zu verorten.d

2 Die Praxis des Tractatus

Umgekehrt wird im Riuickblick nun aber deutlich, dass bei aller
Differenz im sprachphilosophischen Konzept der Tractatus in sei-
ner Sprachpraxis keineswegs weit vom Vorgehen in den Philoso-
phischen Untersuchungen entfernt ist. Vielmehr besteht im Friih-
werk eine interne Spannung zwischen der Theorie dessen, was die
Aufgabe der Philosophie sei, und Wittgensteins eigenem Tun: Ge-
fordert wird die Philosophie als eine Praxis, die sich ausschlief-
lich auf das Sagbare beschrankt, jegliche Metaphysik im Keim er-
stickt. Doch ist es gerade nicht diese Methode, woran sich Witt-
genstein halt. Er beschrankt sich schon im Tractatus keineswegs
auf naturwissenschaftliche Sétze. Vielmehr ist er selbst metaphy-
sisch. »Meine Sitze erldutern dadurch, dass sie der, welcher mich
versteht, am Ende als unsinnig erkennt, wenn er durch sie - auf
ihnen - tiber sie hinausgestiegen ist.«1© Als Aussagen iiber den
Sinn der Welt zeigen sie sich schliefSlich selbst als unsinnig an. In
dieser Selbstanzeige aber verweisen sie sogleich tiber die Grenze
des Sagbaren hinaus in jenen Bereich, den Wittgenstein zwar als
ungeschriebenen, dennoch aber als Teil, ja als den wichtigeren
Teil seines Textes versteht. Wenn das »Resultat der Philosophie
[...] nicht philosophische Sitze [sind, FG], sondern das Klarwer-
den von Sédtzen«!!, dann erweist sich der Tractatus gerade darin als
philosophisches Werk, dass sich seine eigenen Aussagen durch
ihn selbst an seinem Ende als metaphysisch entlarven. Was zu Be-
ginn noch als beschreibender Satz erscheint, zeigt nun seinen wah-
ren Charakter.

So aber ist, was Wittgenstein macht, gerade nicht, was er for-
dert. Vielmehr verfolgt er mit dieser zeigenden Selbstaufhebung
der sagenden Sitze bereits in der Frithphilosophie eine sich selbst
uberlistende, eine sich selbst tiberwindende Argumentationsstra-
tegie.12

Auch die Theorie des Tractatus hebt sich als eine, die jegliche
Theorie in der Philosophie fiir unmoglich erklart, letztlich selbst
auf. Das Vorhaben, dem Denken die ihm uniiberwindbaren

87

- 8m 14.02.2026, 14:33:56. /del [OE=EET



https://doi.org/10.14361/9783839407646-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Schranken von innen her aufzuzeigen, hat selbst seinen nur jen-
seits der Logik moglichen Sinn. Vom Tatsachenraum her ist er
einmal mehr lediglich noch paradoxal, als sinnloser Sinn, formu-
lierbar. Wie Russels Antinomie Wittgenstein selbst dahin brachte,
die Unterscheidung zwischen Sagen und Zeigen zu treffen und
logische Probleme endgiiltig aus dem Bereich des Sagens zu ver-
bannen, so kann auch der Tractatus als Paradox den Leser dahin
fithren, sich der Illusionen tiber die Grofie des logischen Raums zu
befreien und an seinem Ende im Riickgang von der Vernunft auf
den Leib das in den Blick zu bekommen, was in der Logik nicht
ausgedriickt werden kann: den Satzsinn, die logische Form und
schliefslich das Mystische.

Auf diese Weise wird der Tractatus zur zeigenden Praxis. Weil
er - entgegen seiner eigenen Forderung - iiber Unaussprechliches
spricht, ist seine Rede unsinnig, paradox oder eben poetisch!3

Auch im Tractatus also kann die Strategie bereits als das Ins-
Leere-laufen-Lassen einer falschen, metaphysischen Denkbewe-
gung interpretiert werden. Den verstindigen Leser in der Uber-
windung des Geschriebenen auf die richtige Sicht von Welt zu sto-
Ben, ist hier das Ziel.1* Schon in seinem Frithwerk rennt Wittgen-
stein gegen die Grenze der Sprache an. Dass diese Grenze und
diese Sprache gleichwohl im Singular gedacht sind, der Wechsel
der Perspektive noch als ein einmaliger, endgiiltiger suggeriert
wird, das bleibt der wichtige und einschneidende Unterschied der
frithen zur spiten Philosophie. Das Kreisende, nicht Abschliefiba-
re des Philosophierens findet seine Verankerung auf der Ebene
des Konzepts erst in der Spatphilosophie - einer Philosophie, die
den weltbegrenzenden logischen Raum zugunsten des auf das
konkret Situative gerichteten Sprachspiels verabschiedet.

3 Radikalisierung der literarischen
zur dichtenden Philosophie

So kann Wittgensteins Entwicklung jenseits der scheinbar unum-
ganglichen Alternative der Differenzierung in zwei voneinander
vollig verschiedene Philosophien bzw. eines sich nahezu bruchlos
aus dem frithen entwickelnden spéten Denken als komplexe Ver-
schiebung auf zwei Ebenen rekonstruiert werden: Die grundle-
genden, gleichbleibenden Probleme, insbesondere die Hauptfrage

88

- 8m 14.02.2026, 14:33:56. /del [OE=EET



https://doi.org/10.14361/9783839407646-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEINS EIGENE PHILOSOPHISCHE PRAXIS

nach >Sagen und Zeigens, bilden dabei den Rahmen, die Klammer
von Wittgensteins (Euvre.l> Aufgabe der Philosophie ist vom
Tractatus bis zu Uber Gewissheit zunéchst, das Sagen in der Sphire
dessen, was sich nur zeigt, zu verhindern. Nur so ist es moglich,
das philosophisch Interessante, das, was sich zeigt, tatsdchlich als
solch Ungreifbares zur Geltung kommen zu lassen. Gerade des-
halb aber sind >Sagen und Zeigen< von Beginn an trotz ihrer
Eigenstiandigkeit nicht unabhingig voneinander zu denken; was
sich zeigt, ist nicht an sich zu haben.1® Aus diesem Zusammenhang
ergibt sich die Bedeutung der Darstellung, der écriture oder all-
gemeiner: der philosophischen Praxis in Wittgensteins Werk.1”
Was sich nicht benennen ldsst, muss auf andere Weise in den Text
»gebannt« werden. Steht im Tractatus der Wille, das Paradox zu
vermeiden, noch mit der ins Paradox als Uberschreitungsﬁgur hin
zum Sich-Zeigenden treibenden Sprache in Spannung, so finden
philosophisches Konzept und philosophische Praxis in der Spat-
philosophie zueinander: Die jegliche Idealsprache verabschieden-
de, auf die Situation gerichtete Spielvorstellung von Sprache legi-
timiert das paradoxale Sprechen auch theoretisch. Ohne die Mog-
lichkeit einer einmaligen und endgiiltigen Trennung des Bereichs
des Sagens von der Sphére des Zeigens kann der Durchbruch zum
richtigen Sehen nur noch in der momentweisen Irritation des Ge-
wohnten gelingen. Die damit einhergehende Verdnderung der
Form, die Absage an einen linear argumentierenden Text ist Zei-
chen der Radikalisierung von der literarischen zur poetischen Phi-
losophie. Eine Radikalisierung in der ganzen Fiille des Wortes: Sie
geht an die Wurzel des im Tractatus Angelegten und fiihrt so zu-
gleich tiber diesen hinaus.

89

- 8m 14.02.2026, 14:33:56. /del [OE=EET



https://doi.org/10.14361/9783839407646-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

‘am 14.02.2026, 14:33:55.



https://doi.org/10.14361/9783839407646-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

