
85

Wittgensteins eigene  

philosophische Praxis 

1   Die Praxis  der   

Phi losophischen Untersuchungen 

Dass eine solche antitheoretische Theorie des Sprachspielkonzepts 
nicht ohne Auswirkungen auf die Arbeit des Theoretikers selbst 
bleiben kann, ist bereits an verschiedenen Stellen deutlich gewor-
den. Tatsächlich findet Wittgensteins neues Denken seine Erwei-
terung und seine theoretisch nie einholbare Vollendung in seiner 
veränderten Sprachpraxis.

Wie schwer ihm diese Veränderung fiel, macht sein Ringen 
um ›das Buch‹, das er zu schreiben beabsichtigte, deutlich. Auch 
nach der ›ethnologisch-poetischen Wende‹ auf konzeptioneller 
Ebene scheint Wittgenstein noch eine ganze Zeit an der traditio-
nellen Vorstellung eines in sich geschlossenen, linear fortschrei-
tenden und kohärenten Werks festgehalten zu haben. Erst die 
schließlich akzeptierte Einsicht, dass die unzähligen Notizen der 
Manuskriptbände und Taschennotizbücher sich – trotz größter 
Mühen – nie zu einer Einheit verbinden lassen würden, in welcher 
»die Gedanken von einem Gegenstand zum andern in einer natür-
lichen und lückenlosen Folge fortschreiten«1, befreit ihn. »Nach 
manchen missglückten Versuchen, meine Ergebnisse zu einem [...] 
Ganzen zusammenzuschweißen, sah ich ein, dass mir das nie ge-
lingen würde. Daß das beste, was ich schreiben konnte, immer 
nur philosophische Bemerkungen bleiben würden.«2 So sind die 
Philosophischen Untersuchungen gerade darin vollendeter Ausdruck 

https://doi.org/10.14361/9783839407646-006 - am 14.02.2026, 14:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

86

seiner Philosophie, dass sie weder zu einem Ende gebracht wurden 
noch in den bestehenden Teilen eine abgeschlossene Argumenta-
tion bilden. Sie stellen eine Sammlung einzelner Paragraphen, ein 
Konglomerat von »Landschaftsskizzen«3 dar. Für Wittgenstein 
wird die Rehabilitierung der Praxis, des Einzelfalls, des Konkreten 
Argument seiner Rede wie Form seines Diskurses. Er praktiziert die 
Aufhebung der Theorie, indem er deren Bedingung, eine auf All-
gemeinheit und Vollständigkeit zielende Sprachverwendung, 
aufnimmt, um sie dann scheitern zu lassen.4 Die Linearität der 
Argumente wird durchbrochen, der philosophische Gedanke um-
kreist statt deduziert. Die kohärente Theorie zerfällt in Theoreme, 
die nicht mehr nur illustrativ ein Beispiel angehängt bekommen, 
vielmehr ihre Vollendung erst in den bedachten Einzelfällen fin-
den. Nur so ist es Wittgenstein möglich, seine neue Philosophie 
tatsächlich zu philosophieren. Er bannt das Höhere, die Tiefe der 
Sprache, in seine Rede, weil er die dichtende Philosophie nicht 
nur postuliert, vielmehr sie selbst praktiziert. Er zeigt die Kontin-
genz jeder Erklärung des Ganzen, der Welt, indem er Allgemein-
plätze aufgreift und ihren Fokus, den sie organisierenden Aspekt 
ständig aufs Neue verändert5, das Gewohnte durch im Wortsinne 
unglaubliche Denkexperimente irritiert. Indem Wittgenstein so 
das herrschende Verständnis von Sprache mit immer neuen, über-
raschenden Beispielen unterläuft, in Frage stellt, arbeitet er gegen 
die allgemeine Ansicht bzw. Meinung von Sprache, παρα την
δοξαν, paradoxal. Er setzt bei einer Meinung an, bezieht sich auf 
sie und überzieht sie zugleich bis zum Scheitern der ihr inhären-
ten Logik.6 So aber wird das Paradox zur Überschreitungsfigur; es 
spricht, »indem es sich an die Bedingungen der diskursiven Rede 
bindet«, und zeigt darüber hinaus »gerade dadurch, dass es dieser 
widersteht«7.

Wittgensteins  ›Anrennen gegen die Grenzen der Sprache‹ er-
weist sich hier als die anhaltende Provokation von Aspektwech-
seln, um im ›Zwischen‹ der Aspekte den Raum des ›Noch-nicht‹ 
aisthetisch aufleuchten zu lassen.8 Mit der Bewegung der in Fluss 
geratenen Muster gewohnter Weltwahrnehmung selbst macht 
Wittgenstein zugänglich, was einer auf Entdynamisierung ausge-
legten Theorie eben mangelt. Damit aber bleibt auch nur in der 
Wahrnehmung des Textes – gerade der Philosophischen Untersu-
chungen – in all seinen sinnlichen Dimensionen noch das ein-
drücklich, was dem aus ihm heraus zu präparierenden Konzept 

https://doi.org/10.14361/9783839407646-006 - am 14.02.2026, 14:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEINS EIGENE PHILOSOPHISCHE PRAXIS

87

entgeht. Auch in der Spätphase ist für Wittgenstein das philoso-
phisch eigentlich Interessante jenseits des von ihm Gesag-
ten/Geschriebenen zu verorten.9

2  Die Praxis  des Tractatus

Umgekehrt wird im Rückblick nun aber deutlich, dass bei aller 
Differenz im sprachphilosophischen Konzept der Tractatus in sei-
ner Sprachpraxis keineswegs weit vom Vorgehen in den Philoso-
phischen Untersuchungen entfernt ist. Vielmehr besteht im Früh-
werk eine interne Spannung zwischen der Theorie dessen, was die 
Aufgabe der Philosophie sei, und Wittgensteins eigenem Tun: Ge-
fordert wird die Philosophie als eine Praxis, die sich ausschließ-
lich auf das Sagbare beschränkt, jegliche Metaphysik im Keim er-
stickt. Doch ist es gerade nicht diese Methode, woran sich Witt-
genstein hält. Er beschränkt sich schon im Tractatus keineswegs 
auf naturwissenschaftliche Sätze. Vielmehr ist er selbst metaphy-
sisch. »Meine Sätze erläutern dadurch, dass sie der, welcher mich 
versteht, am Ende als unsinnig erkennt, wenn er durch sie – auf 
ihnen – über sie hinausgestiegen ist.«10 Als Aussagen über den 
Sinn der Welt zeigen sie sich schließlich selbst als unsinnig an. In
dieser Selbstanzeige aber verweisen sie sogleich über die Grenze 
des Sagbaren hinaus in jenen Bereich, den Wittgenstein zwar als 
ungeschriebenen, dennoch aber als Teil, ja als den wichtigeren 
Teil seines Textes versteht. Wenn das »Resultat der Philosophie 
[...] nicht philosophische Sätze [sind, FG], sondern das Klarwer-
den von Sätzen«11, dann erweist sich der Tractatus gerade darin als 
philosophisches Werk, dass sich seine eigenen Aussagen durch 
ihn selbst an seinem Ende als metaphysisch entlarven. Was zu Be-
ginn noch als beschreibender Satz erscheint, zeigt nun seinen wah-
ren Charakter.

So aber ist, was Wittgenstein macht, gerade nicht, was er for-
dert. Vielmehr verfolgt er mit dieser zeigenden Selbstaufhebung 
der sagenden Sätze bereits in der Frühphilosophie eine sich selbst 
überlistende, eine sich selbst überwindende Argumentationsstra-
tegie.12

Auch die Theorie des Tractatus hebt sich als eine, die jegliche 
Theorie in der Philosophie für unmöglich erklärt, letztlich selbst 
auf. Das Vorhaben, dem Denken die ihm unüberwindbaren 

https://doi.org/10.14361/9783839407646-006 - am 14.02.2026, 14:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

88

Schranken von innen her aufzuzeigen, hat selbst seinen nur jen-
seits der Logik möglichen Sinn. Vom Tatsachenraum her ist er 
einmal mehr lediglich noch paradoxal, als sinnloser Sinn, formu-
lierbar. Wie Russels Antinomie Wittgenstein selbst dahin brachte, 
die Unterscheidung zwischen Sagen und Zeigen zu treffen und 
logische Probleme endgültig aus dem Bereich des Sagens zu ver-
bannen, so kann auch der Tractatus als Paradox den Leser dahin 
führen, sich der Illusionen über die Größe des logischen Raums zu 
befreien und an seinem Ende im Rückgang von der Vernunft auf 
den Leib das in den Blick zu bekommen, was in der Logik nicht 
ausgedrückt werden kann: den Satzsinn, die logische Form und 
schließlich das Mystische.  

Auf diese Weise wird der Tractatus zur zeigenden Praxis. Weil 
er – entgegen seiner eigenen Forderung – über Unaussprechliches 
spricht, ist seine Rede unsinnig, paradox oder eben poetisch!13

Auch im Tractatus also kann die Strategie bereits als das Ins-
Leere-laufen-Lassen einer falschen, metaphysischen Denkbewe-
gung interpretiert werden. Den verständigen Leser in der Über-
windung des Geschriebenen auf die richtige Sicht von Welt zu sto-
ßen, ist hier das Ziel.14 Schon in seinem Frühwerk rennt Wittgen-
stein gegen die Grenze der Sprache an. Dass diese Grenze und 
diese Sprache gleichwohl im Singular gedacht sind, der Wechsel 
der Perspektive noch als ein einmaliger, endgültiger suggeriert 
wird, das bleibt der wichtige und einschneidende Unterschied der 
frühen zur späten Philosophie. Das Kreisende, nicht Abschließba-
re des Philosophierens findet seine Verankerung auf der Ebene 
des Konzepts erst in der Spätphilosophie – einer Philosophie, die 
den weltbegrenzenden logischen  Raum zugunsten des auf das 
konkret Situative gerichteten Sprachspiels verabschiedet. 

3  Radikal isierung der l i terarischen  

zur  dichtenden Philosophie 

So kann Wittgensteins Entwicklung jenseits der scheinbar unum-
gänglichen Alternative der Differenzierung in zwei voneinander 
völlig verschiedene Philosophien bzw. eines sich nahezu bruchlos 
aus dem frühen entwickelnden späten Denken als komplexe Ver-
schiebung auf zwei Ebenen rekonstruiert werden: Die grundle-
genden, gleichbleibenden Probleme, insbesondere die Hauptfrage 

https://doi.org/10.14361/9783839407646-006 - am 14.02.2026, 14:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEINS EIGENE PHILOSOPHISCHE PRAXIS

89

nach ›Sagen und Zeigen‹, bilden dabei den Rahmen, die Klammer 
von Wittgensteins Œuvre.15 Aufgabe der Philosophie ist vom 
Tractatus bis zu Über Gewissheit zunächst, das Sagen in der Sphäre 
dessen, was sich nur zeigt, zu verhindern. Nur so ist es möglich, 
das philosophisch Interessante, das, was sich zeigt, tatsächlich als 
solch Ungreifbares zur Geltung kommen zu lassen. Gerade des-
halb aber sind ›Sagen und Zeigen‹ von Beginn an trotz ihrer 
Eigenständigkeit nicht unabhängig voneinander zu denken; was 
sich zeigt, ist nicht an sich zu haben.16 Aus diesem Zusammenhang 
ergibt sich die Bedeutung der Darstellung, der écriture oder all-
gemeiner: der philosophischen Praxis in Wittgensteins Werk.17

Was sich nicht benennen lässt, muss auf andere Weise in den Text 
›gebannt‹ werden. Steht im Tractatus der Wille, das Paradox zu 
vermeiden, noch mit der ins Paradox als Überschreitungsfigur hin 
zum Sich-Zeigenden treibenden Sprache in Spannung, so finden 
philosophisches Konzept und philosophische Praxis in der Spät-
philosophie zueinander: Die jegliche Idealsprache verabschieden-
de, auf die Situation gerichtete Spielvorstellung von Sprache legi-
timiert das paradoxale Sprechen auch theoretisch. Ohne die Mög-
lichkeit einer einmaligen und endgültigen Trennung des Bereichs 
des Sagens von der Sphäre des Zeigens kann der Durchbruch zum 
richtigen Sehen nur noch in der momentweisen Irritation des Ge-
wohnten gelingen. Die damit einhergehende Veränderung der 
Form, die Absage an einen linear argumentierenden Text ist Zei-
chen der Radikalisierung von der literarischen zur poetischen Phi-
losophie. Eine Radikalisierung in der ganzen Fülle des Wortes: Sie 
geht an die Wurzel des im Tractatus Angelegten und führt so zu-
gleich über diesen hinaus.  

https://doi.org/10.14361/9783839407646-006 - am 14.02.2026, 14:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407646-006 - am 14.02.2026, 14:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

