
II. DAS VARDAN-FEST IN WIEN,  
ISFAHAN UND ERIWAN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

1. Die Diaspora-Gemeinde in Wien

1.1 Geschichte und Struktur der Gemeinde

Die Bedingungen der Entstehung der heutigen Gemeinde sind der Ge-
genstand dieses Unterkapitels. Mit einer umfassenden Darstellung des 
Lebens der Armenier in Wien haben sich hauptsächlich Autoren arme-
nischer Herkunft beschäftigt. Die Forschung der nicht armenischen Wis-
senschaftler beschränkt sich auf die Behandlung einzelner Themen, wie 
z.B. die Geschichte des armenisch-katholischen Mechitaristen-Klosters 
in Wien (Neisser 1988) oder die Anfänge der Wiener Kaffeekultur (Teply 
1980), in der auch armenische Händler erwähnt werden. Die folgende 
Einführung basiert größtenteils auf zwei Quellen, die die Entstehung und 
Entwicklung der armenischen Gemeinde in Wien behandeln. Die erste 
Quelle erschien auf Deutsch in Frankfurt am Main (Krikorian 1999). Der 
Autor Mesrob K. Krikorian war viele Jahre lang an der Universität Wien 
tätig und zugleich Erzbischof der armenischen Kirche in Österreich. Die 
zweite Quelle ist ein in Armenien und in armenischer Sprache erschiene-
ner Aufsatz in der Enzyklopädie der armenischen Diaspora, welcher die 
Geschichte, Institutionen und Tätigkeiten der Wiener Gemeinde zusam-
menfasst (Halachyan 2003). Auf der Webseite der Gemeinde sind au-
ßerdem einige Aufsätze zum gleichen Thema mit der einen oder anderen 
Präzisierung und Ergänzung zu finden. Die Autoren beziehen sich oft auf 
eigene Recherchen und Archivarbeiten. Diese Quellen geben Einblicke in 
das Selbstverständnis durch die Art, die Reihenfolge und die Akzente, die 
auf die Muster und Paradigmen des Gemeindelebens verweisen, welche 
auch noch heute nachvollziehbar sind.

Die Geschichte der Armenier als ethnische Gemeinschaft in Österreich 
beginnt im 17. Jahrhundert. Davor wird nur von einzelnen Personen ar-
menischer Herkunft berichtet, die an der Befreiung von Armeniern aus 
der osmanischen und persischen Herrschaft mitwirken wollten und sich 
aus diesem Grund eine Zeit lang in Wien aufhielten. Sie zogen entweder 
durch Österreich nach Rom oder versuchten, den k.k. Hof für ihre Vor-
haben zu gewinnen. Im 17. Jahrhundert ließen sich hingegen viele arme-
nische Kaufleute aus Konstantinopel in Wien nieder. Die Auseinanderset-
zung zwischen der k.k. Monarchie und dem Osmanischen Reich bildete 
den Kontext der armenisch-österreichischen Begegnungen. Einige Arme-
nier pendelten für die Interessen des kaiserlichen Hofes zwischen Polen, 
Ungarn und Österreich und beschafften wertvolle militärische Informati-
onen oder erledigten Botengänge. Im September 1683 beteiligte sich das 
armenische Bataillon innerhalb der polnischen Truppen an der entschei-
denden Schlacht gegen die Türken (Halachyan 2003: 92).

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

Quellen zufolge durfte der armenische Kaufmann Hovhannes Ast-
vatcatrian im Jahr 1685 das erste Kaffeehaus in Wien eröffnen. Fer-
ner ist bekannt, dass einzelne in Österreich lebende Armenier wichtige 
Posten innehatten: Im 17. Jahrhundert war Vardapet Nerses der Hof-
kaplan und im 18. Jahrhundert Ogustinos Aghamalian Hofdolmet-
scher. Diese ersten Erwähnungen der dauerhaften Präsenz von Arme-
niern in Österreich bzw. in Wien werden mit dem besonderen Geschick 
der Botengänge, den höheren Positionen bei Hof und den Erfolgen 
der Kaufleute, wie bei den Anfängen der Wiener Kaffeekultur, begrün-
det. Diesen einzelnen, genannten tüchtigen Persönlichkeiten wird eine 
wichtige Rolle für die Geschichte Österreichs zugesprochen (Krikori-
an 1999: 14).

Israel Ori – ein armenischer Politiker der Unabhängigkeitsbewegung 
– führte um 1700 Verhandlungen mit dem österreichischen Kaiser Leo-
pold I. Er wollte ein europäisches Bündnis gründen, das bei der Befreiung 
des armenischen Volkes aus der muslimischen Herrschaft helfen sollte. 
Für eine politische Unterstützung konnten die Armenier die österreichi-
sche Monarchie allerdings nicht gewinnen. Die Bemühungen von vielen 
Boten und Beauftragten aus Armenien blieben erfolglos, Unterstützung 
erfuhr Israel Ori vom Kaiser nicht. Im folgenden Jahr wandte er sich an 
Russland. Als erster nahm Ori daher eine an Russland orientierte politi-
sche Haltung ein, die später mehrmals aufgegriffen und fortgesetzt wur-
de. Über den Besuch von Israel Ori berichten zwar alle Autoren, die Be-
merkungen über dieses Ereignis sind jedoch flüchtig und werden nicht 
als prägend für die armenische Geschichte in Österreich dargestellt. Die 
Ablehnung Österreichs und die daraus resultierende pro-russische Ori-
entierung waren für Armenien als territoriale politische Einheit hinge-
gen überaus prägend und bedeutsam. Diese Tatsache wird jedoch nicht 
reflektiert. Das Modell einer politischen Einheit wird hierbei vernach-
lässigt, stattdessen werden die einzelnen Erfolge in der Gemeinde betont 
und gefeiert (Halachyan 2003: 92).

Über die Bildung einer Gemeinde wird erstmals ab dem 18. Jahrhun-
dert zu Zeiten von Kaiserin Maria Theresia gesprochen. In der Volks-
zählungsakte finden sich 21 armenische Familien, die damals in Wien 
wohnhaft waren. Mesrob Krikorian veröffentlichte eine vollständige Lis-
te der armenischen Familien, die während der Volkszählung (vom 10. 
bis 14. Januar 1767) erstellt wurde (Krikorian 1999: 16). Diese Gemein-
de aber war weder politisch bedeutsam noch wirtschaftlich erfolgreich. 
Auf der anderen Seite der Monarchie hingegen, in Suczawa, genoss die 
Armenisch-Apostolische Gemeinde das Wohlwollen von Kaiser Joseph 
II. (1765/80–1790). Dies kam der Stellung der Armenier in Österreich 
zugute. Als in den Jahren 1774/1775 die Bukowina unter österreichi-
sche Verwaltung kam, bestand die armenische Gemeinde in Suczawa aus 
etwa 120 Familien. Mit dem Hofkriegsratdekret vom 4. Juli 1783 wurde 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

die Armenische Apostolische Kirchengemeinde auf dem Gebiet der Bu-
kowina sowie in der gesamten Monarchie offiziell anerkannt (Krikori-
an 1999: 21).

Die Bedeutung, die die Gemeinde in Suczawa für das Leben der 
Armenier in Österreich gespielt hatte, ist insofern groß, als sie zu ei-
nem Selbstbewusstsein und der Akzeptanz einer armenischen Gemein-
de mit einer eigenen Kirche in Österreich beitrug. Und somit gab es 
seit dem 18. Jahrhundert eine armenische Kirchengemeinde mit gutem 
Ruf in Österreich, die »sich den höheren Schichten der Bevölkerung ak-
kommodiert; doch zeichnen sie sich auch jetzt noch durch große Ein-
fachheit, Mäßigkeit und Keuschheit aus (…). Als besonders charak-
teristisches Merkmal dieses Volkes wäre noch der rege Handels- und 
Geschäftsgeist, der in ihm wohnt, zu erwähnen. Die Armenier sind ih-
res concilianten Wesens, ihrer Gastfreundschaft, ihres lauteren und eh-
renwerten Charakters wegen in der Bukowina allgemein geachtet und 
geschätzt.« (Andreiz/Kvasezkij 1899 (2000): 158) Auch die spätere 
(Neu-)Gründung und Entwicklung der Wiener Gemeinde verlief mit 
ständiger Unterstützung durch und im Austausch mit Suczawa (Kriko-
rian 1999: 24). Die Betonung bei den Schilderungen dieser Entwick-
lung liegt aber auf der Erlaubnis und Akzeptanz, was für in Österreich 
lebende Armenier neue Möglichkeiten brachte. Von höheren Ansprü-
chen, als eine selbstständige politische Einheit wahrgenommen zu wer-
den, war keine Rede. 

Ein wichtiges Ereignis für das armenische Leben in Österreich, wel-
ches die armenische Kultur nach Wien mit sich brachte, war die Über-
siedlung eines Zweiges des Mechitaristen-Ordens aus Venedig nach 
Wien. Seit 1810 gibt es einen Zweig der Kongregation in Wien, 1811 
wurde die Kongregation offiziell anerkannt. Im gleichen Jahr wurde die 
Druckerei des Ordens gegründet, die von großer kultureller Bedeutung 
werden sollte. Bis zu ihrer Schließung im Jahr 1999 wurden in der Dru-
ckerei der Mechitaristen nicht nur Werke in armenischer Sprache, son-
dern auch in rund 50 weiteren orientalischen Sprachen gedruckt. Nach 
und nach entstand eine beachtliche Büchersammlung. Der Orden verfügt 
über eine bedeutende Bibliothek, in der rund 2.600 armenische Hand-
schriften sowie mehr als 120.000 Bücher in verschiedenen Sprachen und 
ca. 170.000 Zeitschriftenbände aufbewahrt werden.

Die Kongregation besitzt außerdem ein Museum mit Gegenstän-
den, die in die armenische Kultur einführen (Sammlung der nationalen 
Trachten, armenische Münzsammlung, armenische Teppichsammlung). 
Die Leistungen des Ordens auf dem Gebiet der Schulerziehung und der 
Philologie werden besonders betont. Dadurch, dass zu der Ausbildung 
nur armenische Jugendliche zugelassen waren, fanden viele junge Ar-
menier ihren Weg nach Wien. Die Schulen verbreiteten sich nicht nur in 
Wien, sondern auch in der ganzen Welt. Seit die Mechitaristen in Wien 

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

angesiedelt sind, haben Armenier in Wien eine Anlaufstelle und ein Kul-
turzentrum. Die Wiener Mechitaristen sorgten auch für die Wahrneh-
mung und Anerkennung der Armenier in Wien. Ungeachtet dessen, dass 
es zu dieser Zeit Armenien als politische Einheit nicht gab, zeichneten 
sich bemerkenswerte Fortschritte in der Forschung ab. Für die wissen-
schaftliche Forschung in armenischer Sprache sind die Leistungen der 
Mechitaristen sowohl in Venedig als auch in Wien erstaunlich. Die wis-
senschaftliche Tätigkeit der Mechitaristen trug dazu bei, dass sich eu-
ropäische Wissenschaftler mit der armenischen Sprache und Kultur be-
schäftigten und der Studiengang »Armenische Studien« an europäischen 
Universitäten etabliert wurde (Halachyan 2003: 95).

Wenn man die Berichte über armenisch-österreichische Begegnun-
gen im 17. und 18. Jahrhundert zusammenfasst und insbesondere die 
Wirkung der Mechitaristen betrachtet, zeichnen sich einige Grundzü-
ge eines Diaspora-Lebens ab. Die österreichische Monarchie war nicht 
bestrebt, die politischen Probleme zu lösen, die die armenische Bevöl-
kerung zu dieser Zeit in den historischen armenischen Territorien hatte. 
Die Mechitaristen hegten ebenfalls keine Absichten in dieser Hinsicht. 
Es war ihnen jedoch möglich, Bedingungen für die kulturellen, geist-
lichen und intellektuellen Tätigkeiten im österreichischen Kontext zu 
schaffen. Einerseits bedeutete dies für die Armenier eine große Bereiche-
rung in vielerlei Hinsicht, andererseits stellte es auch einen Versuch dar, 
auf einem anderen Wege weiterreichende Probleme zu überwinden. Die 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

Tätigkeitsbereiche der Mechitaristen gingen über die Handelsnetze hi
naus und kamen dabei auch dem Handel zugute. 

Im 19. Jahrhundert stieg die Anzahl der studierenden Armenier an 
der Wiener Universität und dem Konservatorium sowie im theologi-
schen Mechitaristen-Seminar. Am 21. Dezember 1867 wurde das staat-
lich-kirchliche Gesetz Nummer 42 für Armenier bestätigt: Sie wurden 
ab diesem Zeitpunkt toleriert und durften ihre Religion frei ausüben 
(Halachyan 2003: 92). 

Die Schilderung der armenischen Geschichte in Österreich könnte 
man als eine Geschichte der bestätigenden Gesetze, Dekrete, Privilegien 
und Genehmigungen lesen. Es wird konsequent von einer langen Erfolgs-
kette offizieller Beschlüsse berichtet. Einerseits ruft eine solche Darstel-
lung positive Wahrnehmungen der österreichischen Haltung hervor. An-
dererseits rückt sie die diplomatischen Fähigkeiten der Armenier in den 
Vordergrund. Ein derartiger Sieg wird groß gefeiert, und Niederlagen – 
wie z.B. die erfolglosen diplomatischen Versuche, politische Unterstüt-
zung für sich zu gewinnen – werden nicht thematisiert. Die armenische 
Gemeinschaft positioniert sich konfliktfrei innerhalb der Aufnahmege-
sellschaft als eine akzeptierte und tolerierte Kirchengemeinde. Ob die-
se Position aus der österreichischen Sicht zu bestätigen wäre, ist eher 
unwahrscheinlich, für die Armenier stellt sie jedenfalls eine Erfolgsge-
schichte dar. 

Die Armenisch-Apostolische Kirchengemeinde in Wien begann sich 
im Laufe des 19. Jahrhunderts zu formen. Erfolg hatte sie jedoch erst 
1912–13, als sie ein geeignetes Grundstück in einem zentralen Stadt-
teil Wiens für den Bau der Kirche erwarb. 1913 wurde die Kapelle St. 
Salvator (S. Prkitsch) geweiht. Der eingeladene Seelsorger aus Suczawa 
brachte die notwendigen Utensilien und Bücher mit. 1965–68 wurde 
die Kirche St. Hripsime erbaut und 1968 geweiht (Halachyan 2003: 
94). Im Dezember 1972 wurde die Armenisch-Apostolische Kirche als 
eine selbstständige Religionsgemeinschaft durch die Republik Öster-
reich (Unterrichtsministerium) offiziell anerkannt (Krikorian 1999: 
27). Mit der Entscheidung des Kirchenvorstandes wurde ein kulturel-
les Zentrum – ein Kulturhaus – bei der Kirche geschaffen. Die Räume 
des Gebäudes werden für verschiedene Veranstaltungen genutzt. Im 
gleichen Haus befinden sich neben der Hovhannes Schiraz-Samstags-
schule noch andere armenische Organisationen bzw. ihre österreichi-
schen Zweige. Hier bekommen die österreichischen Armenier einen 
Raum, um armenische Themen zu diskutieren und die nationalen Fei-
ertage gemeinsam zu feiern (Halachyan 2003: 94).

1984 wurde ein Denkmal für die Opfer des Völkermordes 1915 im 
Hof der Kirche St. Hripsime errichtet. Und 1998 wurde dank der Bemü-
hungen der armenischen Gemeinde ein Denkmal für den österreichischen 
Schriftsteller und einen Freund des armenischen Volkes Franz Werfel 

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

errichtet. 2001 wurde der Platz vor der armenischen Kirche in »Arme-
nierplatz« umbenannt und dort ein aus Armenien importierter Chatsch-
kar1 – ein armenischer Kreuzstein – aufgestellt (Halachyan 2003: 93). 

Im Jahr 2003 lebten etwa 4.000 Armenier in Österreich. Nach dem 
Ersten Weltkrieg (1914–18) fanden einige Dutzend Familien aus der Tür-
kei und Westarmenien hier Zuflucht. Die größte armenische Zuwande-
rung nach Österreich trat jedoch in der zweiten Hälfte der 1970er Jahre 
aus dem Libanon (Bürgerkrieg) und dem Iran (Iran-Irak-Konflikt, Isla-
mische Revolution) ein. In den 1970er und 1980er Jahren stieg die An-
zahl der nach Wien zu Studienzwecken eingereisten jungen Armenier 
(aus dem Iran, der Türkei, dem Libanon, Ägypten etc.) an. Viele von ih-
nen entschieden sich nach ihrem Abschluss, in Wien zu bleiben. In den 
1990er Jahren migrierten viele Armenier aus Aserbaidschan und Arme-
nien nach Österreich (Halachyan 2003: 92). 

Gegenwärtig ist der Großteil der Armenier in Österreich in Wien 
wohnhaft. Hier befindet sich das Mechitaristenkloster samt seiner Kir-
che, die apostolische Kapelle St. Prkitsch, die Verwaltungseinheiten 

1	  	 Im Armenischen werden kunstvoll behauene Steine mit einem Kreuz in der 
Mitte als Chatschkar bezeichnet, die wörtliche Übersetzung lautet Kreuz-
steine. Diese gehören zu den eigenständigen Formen der armenischen Kunst. 
Es handelt sich um Stelen, Monolithen, bei denen das eingravierte Kreuz 
von anderen Figuren umgeben ist. Die Ursprünge werden noch in vorchrist-
lichen Steinmonumenten und Obelisken vermutet. Chatschkare haben un-
terschiedliche Phasen der Entwicklung in vorchristlicher Zeit und in den 
frühen Tagen des Christentums durchlebt. Im Zeitraum vom 4. bis 7. Jahr-
hundert finden sich die frühesten Versuche, das bis dahin hölzerne Kreuz 
durch ein steinernes zu ersetzen. Aus dem 9. bis 10. Jahrhundert stammen 
die ältesten bekannten Chatschkare. Sie sind interessant als künstlerische 
Objekte und vermitteln ein Gespür für Harmonie und Symmetrie. Ihren Hö-
hepunkt finden Chatschkare in den 12.-14. Jahrhunderten, bis heute wird 
diese Kunst praktiziert (Azarian 1995: 113).

		  Chatschkaren werden mehrere Funktionen zugeschrieben: Sie finden sich als 
Grabdenkmäler, sollen jedoch auch zu Lebzeiten zur Sicherung des Seelenheils 
beitragen (gestiftete Steine). Als Zeichen der Vollendung schmücken sie Kir-
chen oder Brunnenbauwerke. Außerdem wurde den Steinen unheilabwehren-
de Kraft zugesprochen, manche sollten auf bedeutende geschichtliche Ereignis-
se verweisen. Sie galten als magische Mittel zur Sicherung des irdischen Lebens 
und um Trockenheit, Hagel und Erdbeben abzuweisen. Chatschkare sind auch 
aufgrund ihrer Inschriften wertvoll, die oft wichtige historische Informationen 
beinhalten (solche wie der Anlass, der Name des Errichters, des Stifters etc.). 
Chatschkare sind somit wichtige Dokumente der Geschichte Armeniens und 
ein wichtiger Bestandteil der armenischen Bildhauerkunst. Das für Armenien 
typische ästhetische Formempfinden, der christliche Glauben Armeniens so-
wie die an Gesteinen reiche armenische Landschaft finden in dieser typischen 
Kunstform zusammen, siehe (Azarian 1995), siehe auch (Loo 1995).

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

der armenischen Gemeinde, alle Organisationen sowie die einzige ar-
menische Samstagsschule in Österreich. In Linz, Salzburg und Graz le-
ben nur wenige armenische Bürger, wobei in Graz in den Jahren 1958–
1978 eine Vereinigung armenischer Studenten einen eigenen Chor führte 
(Halachyan 2003: 93).

Über die Aktivitäten der Kirchengemeinde kann man sich auf der offi-
ziellen Webseite informieren. Zum Zeitpunkt der Erhebung wurden dort 
die folgenden Vereine aufgelistet:

•	 Hovhannes Schiraz-Schule
•	 Elternverein der Hovhannes Schiraz-Schule
•	 Damenkomitee
•	 Österreichisch-Armenische Kulturgesellschaft (ÖAK)
•	 Allgemeiner Armenischer Wohltätigkeitsverein (AGBU)
•	 Österreichisch-armenische Studiengesellschaft
•	 HUYS – SPES (Beratungszentrum für Migrantinnen und Asylwe-

berinnen)
•	 Armenischer Sportverein Ararat
•	 Armenische Studenten Vereinigung (ASV)
•	 Armenischer Allgemeiner Sport-Pfadfinderverein
•	 Nor Serunt (Neue Generation)
•	 Armenien Fond Österreich Komitee
•	 Kinderspital Gümri2

Im Internet werden auch die aktuellen Termine, Informationen zu Ver-
anstaltungen, den Tätigkeiten der Schule und anderen Gemeindestruk-
turen veröffentlicht. 

1.2 Empirische Falldarstellung

Die Regelmäßigkeiten, die bereits in der Positionierung der Armenier in 
Österreich in der geschichtlichen Selbstdarstellung erkennbar sind, sehe 
ich in ähnlicher Weise in der Organisation des Gemeindelebens. Die Ana-
lyse der ethnografischen Daten verdeutlicht erneut die zentralen Abgren-
zungsstrategien und das Gemeinschaftskonzept. Dies äußert sich im Um-
gang mit dem Raum, in der Einteilung der Zeit, in Empfangsritualen, 

2	  	http://www.armenia.at/oesterreich-armenische-gemeinde-mainmenu-5.html 
(Zugriff: 21.02.2011). Heute findet man einige neue Vereine: Unter ande-
rem die Theatergruppe Urartu ist hinzugekommen. Vier Vereine und Verei-
nigungen sind hingegen nicht mehr aufgelistet http:/www.armenia.at (Zu-
griff: 30.08.2017): das Kinderspital Gümri, Huys, der Pfadfinderverein und 
die Neue Generation. 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

Gestaltung und Verwaltung des Gemeindelebens sowie in der Vorberei-
tung und Durchführung der Festlichkeiten in diesem Rahmen. Im Fol-
genden werden die ethnografischen Daten zu den Feierlichkeiten des Var-
dan-Tages von 2008 in Wien dargelegt, nachdem die innere Organisation 
der Gemeinde dargestellt wurde.

Räumliche Abgrenzung und Verortung. Gestaltung des Territoriums

Die Armenisch-Apostolische Kirchengemeinde in Wien ist Inhaberin 
mehrerer Immobilien (Rundbrief der Gemeinde 2007.08). In einer von 
ihnen ist das Gemeindezentrum untergebracht. Im Innenhof steht die 
armenische Kirche. Im Erdgeschoss befinden sich große Säle, die für 
Abendveranstaltungen und große Festlichkeiten, aber auch für den Tanz- 
und Gesangsunterricht der Schule genutzt werden. Ferner gibt es einen 
Raum mit Kochmöglichkeiten, den die Schule als Cafeteria oder auch für 
andere Zwecke wie Feste etc. nutzt. Man findet auch eine Bibliothek mit 
einer Sammlung von Büchern armenischer Autoren. Die Klassenzimmer 
befinden sich in den ersten zwei Stockwerken, das Lehrerzimmer und 
die Schulverwaltung im 1. Stock. Im 2. Stock liegen die Büros, unter an-
derem das der Gemeindeverwaltung. Außerdem sind in dem Haus auch 
private Mieter untergebracht. Der Seelsorger Ter Andreas und seine Fa-
milie wohnen ebenfalls im Gemeindehaus. 

Büros

Das Gemeindebüro ist eines der drei Zimmer, die einen gemeinsamen 
Eingang zum Treppenhaus haben. Auf den ersten Blick könnte man mei-
nen, dass es sich dabei um eine private Wohnung handelt mit ihrem en-
gen Flur und der wohnlichen Einrichtung. Die einzelnen Zimmer und 
die kleinen Schilder mit der Bezeichnung einer Organisation weisen je-
doch darauf hin, dass diese Räumlichkeiten einem anderen Zweck die-
nen. In derselben Wohnung haben noch drei Organisationen Quartiere: 
Die »Armenische Studenten Vereinigung Österreichs« und der »Armeni-
sche Allgemeine Sport-Pfadfinderverein« teilen ein Büro, dazu kam noch 
der Huys-Spes-Verein, ein Beratungszentrum für Migranten und Asylbe-
werber. Mit dem armenischen Wort für Hoffnung Huys in der Bezeich-
nung bot das Zentrum Beratung und Betreuung auf Armenisch und Rus-
sisch an. Das Beratungszentrum wurde im Januar 2006 gegründet, aber 
scheint heute nicht mehr aktiv zu sein.3 

3	  	Während meiner Aufenthalte 2008 traf ich diese Organisation an, am 1.02.08 
war ich im Gemeindehaus und im Büro, wo ich die beiden Mitarbeiterinnen 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

Im Folgenden werde ich diese zwei Büros beschreiben, um der inne-
ren Ordnung dieser armenisch-österreichischen Organisationen näher 
zu kommen. Während das Gemeindebüro, wie die Gemeindeorganisa-
tion insgesamt, nur zu bestimmten Zeiten geöffnet ist, die in einem ent-
gegengesetzten Verhältnis zur Arbeitswoche stehen, war das Beratungs-
zentrum auch zu den üblichen Arbeitszeiten erreichbar. 

Das Gemeindebüro vereint in sich mehrere Funktionen: Einerseits soll 
es ein Verwaltungszentrum sein sowie eine Anlaufstelle und Ansprech-
partner für allerlei Angelegenheiten und Interessenten. Die notwendigen 
Voraussetzungen für die Büroarbeit sind vorhanden, eine Sachbearbeite-
rin bzw. Sekretärin wird beschäftigt, Öffnungszeiten in der Woche wer-
den festgehalten und veröffentlicht. Ferner wird der Sachbesitz der Ge-
meinde hier aufbewahrt und von hier aus verwaltet: Wertgegenstände, 
aber auch einfachere Gebrauchsgegenstände. Der Raum wirkt vollge-
stopft mit Gegenständen, die nicht für den täglichen Gebraucht gedacht 
sind und gewinnt damit den Charakter einer Aufbewahrungsstätte und 
nicht nur eines Arbeitsplatzes. Im Raum stehen ein Schreibtisch mit ei-
nem Bürostuhl und ein Besucher-Stuhl vor dem Tisch. Durch die fronta-
le Begegnung entsteht eine Beratungssituation, Austausch und Service. 
Der Schreibtisch ist zwar aufgeräumt, wenn aber im Hintergrund Kar-
tons und zahlreiche Gegenstände ohne direkten Anwendungsbezug ste-
hen (wie etwa ein Ventilator im Winter), ist die Ordnung keine gleich-
mäßige. In der Raumgestaltung lässt sich keine Konzentration auf die 
Arbeitssituation erkennen. 

Einen anderen Kontrast zu dem aufgeräumten Tisch bilden die zahl-
reichen Teppiche. Während der Schreibtisch von der Arbeit, Verwaltung 
und Organisation erzählt, muten die Teppiche unpraktisch an: Ihre Rei-
nigung verlangt zusätzlichen Arbeitsaufwand und Energie, die mit dem 
Büro und seinen Aufgaben direkt nicht verbunden ist. Die Teppiche se-
hen gepflegt aus und scheinen regelmäßig gereinigt zu werden.

Bevor ich zur Betrachtung übrigen Büroausstattung übergehe, möchte 
ich an dieser Stelle die Bedeutung der Teppiche für Armenier ansprechen. 
Die symbolische Bedeutung, die diesen in den Räumlichkeiten zukommt, 
wird dadurch begreiflicher, was auch zum Verständnis der späteren Fall
darstellung beitragen wird. Teppiche waren und sind ein wichtiger Teil des 
Alltags der Armenier, wie zum Beispiel Dorfteppiche. Sie dienen dem An-
denken an Verstorbene, dem Gedenken besonderer Anlässe und werden 
zur Fürbitte genutzt. In den Häusern und Wohnungen bedecken Teppiche 

gesprochen habe (die Flyer mit ihrer Tätigkeitsbeischreibung und die Visi-
tenkarte liegen mir noch vor). Einige wenige Einträge sind auch heute noch 
im Internet vermerkt, aber bei der Überprüfung der Quellen 2017 konnte 
ich das Zentrum nicht mehr finden. Trotzdem belasse ich die Information 
in meiner Falldarstellung. 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Böden, Wände, Sofas, Stühle und Betten. Einerseits haben Teppiche prak-
tischen Wert, indem sie zur Abdeckung beschädigter Stellen dienen. An-
dererseits stellen sie auch ein Zeichen des Wohlstands dar und sorgen für 
Bequemlichkeit und Gemütlichkeit. Oft handelt es sich zudem um ein re-
ligiöses Inventar: mit einem Teppich wird der Altar bedeckt und auch über 
dem Altar wird oft ein Teppich aufgehängt. Auf den Teppichen selbst fin-
den sich häufig Abbildungen der Heiligen. Im Folgenden werde ich auf die 
Funktionen eingehen, die die Teppiche in verschiedenen Bereichen erfül-
len. Teppiche werden als Symbole weltlicher wie auch geistlicher Macht 
des himmlischen Herrschers gesehen (Gantzhorn 1995: 325). Um Tep-
piche herzustellen, mussten armenische Kunsthandwerker verschiedene 
Techniken beherrschen. Es sind die Techniken der Farbenherstellung, die 
den Ausdruck dieser Teppiche einzigartig machen. Außerdem gehörten die 
Teppiche zu den wichtigsten Waren der armenischen Händler. Schließlich 
zeigen die Teppiche und die Teppichkunst die regionalen Besonderheiten 
und eine farbliche Palette. Durch ihre Farben und Muster sind Teppiche 
daher wichtige Elemente kultureller Sprache und fungieren zudem als In-
formations- und Traditionsspeicher. Ihre Muster spiegeln die armenische 
Kulturgeschichte in ähnlicher Weise wie die Chatschkare. Auch hier sind 
die Einflüsse der vorchristlichen Zeit und christliche Motive in vielem ver-
eint, z.B. bei den Kreuzblüten-Teppichen. Die Teppichkunst der Armenier 
wird als christlich-orientalische Tradition bezeichnet, weist ihre eigenen 
Besonderheiten auf und ist gleichzeitig in vielerlei Hinsicht mit der orien-
talischen Teppichkunst vergleichbar (Gantzhorn 1995: 325). Die Kreuz-
form ist oft zu finden, aber auch armenische Buchstaben, die ebenfalls auf 
christliche Motive hinweisen und gleichzeitig mit vorchristlichen Elemen-
ten verbunden sind. So wird der Buchstabe »S« (Armenisch für »T«) ein 
sehr häufiges Muster auf den armenischen Teppichen. Die Entzifferung 
verlangt jedoch Sprachkenntnisse, die Kenntnis des Alphabets wird vor-
ausgesetzt. In der Volkstradition werden diese Teppichmuster jedoch als 
Drachen gelesen, was Gantzhorn nach ein Symbol des Übergangs zum 
Christentum darstellt. Gantzhorn sieht in der Auswahl des drachenför-
migen Zeichens als Anfangsbuchstabe des Wortes »Gott« oder »Herr« 
(Ter) diesen Übergang begründet. Ihm gilt es als bewusste Entscheidung, 
das wichtigste vorchristliche Symbol als Anfangsbuchstabe des Wortes für 
Gott zu wählen, und die Teppiche erhalten den Namen Drachenteppiche 
(Gantzhorn 1995: 327). Die mythischen Bedeutungen und die Ambivalenz 
des Vischap, des Drachens, wird mit vielen Aspekten des Lebens, mit vor-
christlichen Mythen in Verbindung gebracht, und auch in anderen arme-
nischen Kunstdenkmälern (zum Beispiel auf den Chatschkaren) lassen sich 
Drachenmuster beobachten (Donabedian 1995). Noch heute werden die-
se Teppiche in Armenien hergestellt und exportiert. In vielen Städten der 
Welt gibt es private und öffentliche Kollektionen von armenischen Teppi-
chen. Im Museum der Mechitaristen in Wien ist ebenfalls eine Sammlung 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

zu besichtigen. Die im Wiener Gemeindebüro ausgebreiteten Teppiche ge-
ben durch ihre Präsenz und ihre Anzahl Hinweise auf dieses alltägliche 
und kulturelle Element Armeniens. 

Der Tisch im Gemeindebüro ist klar und übersichtlich. Die Umgebung 
ist hingegen mehrschichtig und vereinigt zahlreiche Themen und Ideen. 
Auf engem Raum finden sich verschließbare Schränke mit Schlüsseln, or-
ganisatorische Notizen in größerer Zahl, eine Pinnwand. Die Wände sind 
mit Information übersät und enthalten zugleich symbolträchtige armeni-
sche Kompositionen. Hier und da hängen armenische Bilder und Sprü-
che an den Wänden, Notizen auf dem großen Wandkalender und eine 
kleine armenische Nationalfahne im Hintergrund. Es treffen Informa-
tionen unterschiedlichster Komplexität aufeinander, pragmatische und 
praktische Hinweise, organisatorische, einfach ausgedruckte Elemente 
und armenische Kunst, religiöse Symbolik und Teppiche. Der Parkett-
boden ist durchgehend mit orientalisch gemusterten Teppichen bedeckt. 
Der ganze Weg von der Eingangstür bis zum Büro und die gesamte Bü-
rofläche sind mit insgesamt etwa sieben Teppichen bedeckt. Diese Aus-
stattung des Raumes mit Elementen, die der westlichen effizienten Ar-
beitswelt fremd und in ihrem Ausmaß übertrieben sind, verleihen ihm 
über ihre Arbeits- und Organisationsfunktion hinaus eine symbolische 
Funktion, die auf Wohlstand, Erhabenheit, und dadurch auf die Stabi-
lität und Leistung hinweist, die Gemeinde zu bewahren und daran zu 
erinnern. Von einer grundsätzlichen Abgrenzung von der Aufnahmege-
sellschaft durch die Büro-Ausstattung kann man jedoch nicht sprechen, 
wobei aber eine symbolische Linie zu erkennen ist, die den Gemeindeall-
tag von dem der österreichischen Gesellschaft trennt. 

Die Gestaltung des Büros des Beratungszentrums war im Unterschied 
zu dem der Gemeinde ausschließlich auf die Tätigkeit des Vereins kon-
zentriert. Es war, anders als jenes, nicht überfüllt und nur mit den für 
die Arbeit notwendigen Möbeln, Geräten und Materialien ausgestattet 
(Schränke, Schreibtisch, Besprechungstisch, Computer, Laptop, Kopie-
rer, Ablagefächer etc.). An der Wand hingen Collagen mit verschiede-
nen Fotos, die die Arbeit des Vereins dokumentierten. Der Großteil der 
Schriftzüge darauf war auf Armenisch mit wenigen deutschen Zeilen. Im 
Büro waren zwar keine Teppiche zu sehen, aber ein anderes Element, das 
für durchschnittliche Büros untypisch ist: lange weiße Gardinen. Darin 
kommt eine leichte Abweichung von der üblichen Bürogestaltung zum 
Ausdruck. Gardinen wirken wohnlich und gemütlich, wenn sie auch we-
nig praktisch und funktional sind.

Solche Nuancen, wie z.B. eine Fülle von orientalischen Teppichen 
oder weiße Gardinen, geben einen Hinweis auf einen anderen kulturel-
len Raum und verdeutlichen, dass man es hier mit einem Zentrum in Ös-
terreich zu tun hat, das von Armeniern betrieben wird. Im Falle des Be-
ratungszentrums könnte die gemütliche Einrichtung doch auch einfach 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

dem Zweck gedient haben, die Beratenden und ihre Gäste sich wohl-
fühlen zu lassen. Die Frage ist, auf welche Weise die Gemütlichkeit her-
gestellt wird, und wie sich diese Elemente auf die sonstige Ausrichtung 
auswirken. Sind es Brüche, wenn ja, welche und auf welche Kontingenz 
weisen sie hin?

Private Wohnungen 

Wie bereits erwähnt, befinden sich im Haus auch einige private Woh-
nungen, darunter die des Seelsorgers. Das Gemeindezentrum verbindet 
somit private und institutionelle Bereiche, die sich austauschen und ne-
beneinander funktionieren. 

Bibliothek 

Der Gemeinde steht ein kleiner Bücherbestand zur Verfügung. Die Bü-
cher sind in einem Raum im Erdgeschoß in Schränken geordnet und mit 
Signaturen versehen. Daraus lässt sich noch nicht erschließen, wie groß 
das Leseinteresse ist. Was sich aber festhalten lässt, ist die Bemühung, 
Literatur zu erwerben, diese zu katalogisieren und für die Gemeindemit-
glieder zugänglich zu machen. Auch die Schule besitzt eine kleine Biblio-
thek, in der mit Signaturen versehene Bücher stehen.

Cafeteria 

Eine gute Möglichkeit, sich zu treffen und auszutauschen, bietet eine 
kleine Cafeteria, die die Eltern der Schulkinder während der Unterrichts-
zeiten oft in Anspruch nehmen. Der Elternverein betreibt diese Cafete-
ria selbst. Der Raum besteht aus einer Halle mit Sitzmöglichkeiten, einer 
Küche und einer Theke. Getränke und kulinarische Kleinigkeiten wer-
den von den Müttern besorgt und serviert. Hinter der Theke werden die 
Getränke vorbereitet und das Essen zubereitet. Die kleinen Kommunika-
tionssequenzen und der Umgang mit dem Essen tragen zu einer beson-
deren Atmosphäre bei. Die Cafeteria eignet sich auch für andere Veran-
staltungen, als Koch- und Essraum.

Säle 

Die Säle sind Mehrzweckräume. Sie werden für unterschiedliche Veran-
staltungen benutzt – Festlichkeiten, Tanzunterricht, Empfänge etc. Sie 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

sind mit einem Klavier, Mikrophonen, Bühne, Tischen, Stühlen verse-
hen. Die Ausstattung variiert je nach Veranstaltung. Man kann diese Säle 
auch für private Anlässe mieten.

Innenhof 

Der Innenhof wird intensiv genutzt. So findet etwa die Kommunikation 
vor und nach dem Gottesdienst hier statt, ebenso wie Festrituale, die im 
Freien abgehalten werden sollen. Dadurch, dass es von hier aus Verknüp-
fungen zu den anderen Räumen gibt, entsteht ein Ort lebhafter Begeg-
nungen. Wie schon erwähnt, steht im Innenhof ein Denkmal zum Geden-
ken an die Opfer des Völkermordes. Dadurch, dass die Jahre 1915–1985 
genannt werden, werden auch Opfer anderer Verbrechen gegen Personen 
armenischer Herkunft in das Denkmal integriert.

Armenierplatz

Die offizielle Adresse des armenischen Kulturhauses ist Kolonitzgasse 
11. Allerdings heißt die kleine Straßenecke an der Kreuzung Kolonitz-
gasse und obere Viaduktgasse (3. Bezirk) »Armenierplatz«. Dass eine 
Straße oder ein Platz nach einer kollektiven ethnischen oder nationalen 
Einheit benannt wird, ist keine Seltenheit, doch bewohnen die betreffen-
den Gruppen selten immer noch die Straße oder den Platz, wie in die-
sem Fall die Armenier. Die Benennung des Platzes nach Armeniern wur-
de zur territorialen Verankerung, zu ihrer Verortung in Wien. Die Kirche 
und das armenische Kulturhaus erfahren durch den Platz eine Rahmung. 
Die Präsenz der Armenier geben die blauen Straßenschilder bekannt. Der 
Kreuzstein am Eingang ist ein weiteres Symbol für die Nähe des arme-
nischen Elements. Während die Straßenschilder für alle, die der lateini-
schen Schrift mächtig sind, sofort erkennbar sind, hat der Kreuzstein ei-
nen viel spezifischeren symbolischen Gehalt. Dabei symbolisiert beides 
für einen Armenier die Anwesenheit der eigenen Kultur.

Die Liste der Vereine und Organisationen, die unter dem Dach der 
Gemeinde arbeiten, ist zwar lang, aber für den Austausch und die in-
nere Dynamik sorgen überwiegend die Kirche und die Schule. Sams-
tag und Sonntag, die zwei Tage, an denen in Österreich nicht gearbeitet 
wird und keine Lehrverpflichtungen stattfinden, werden zur aktivsten 
Zeit der Gemeinde. An den anderen Wochentagen werden andere Rol-
len ausgeführt, andere Identifikationen geprägt. In der freien Zeit hinge-
gen werden die Verpflichtungen gegenüber der armenischen Gemeinde 
wahrgenommen. Auch von den jüngeren Generationen wird eine solche 
Einstellung erwartet. Indem der Schulunterricht auf den Samstag gelegt 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

wird, sollen auch die Schüler ihre Freizeit für die Begegnung mit der ar-
menischen Kultur nutzen. 

Die Kirche 

Die Armenisch-Apostolische Kirche in Wien unterliegt der Jurisdiktion 
des Katholikossat von St. Etschmiatzin; der Bischof wird vom Katholi-
kos delegiert. Die offizielle Bezeichnung lautet: »Patriarchaldelegat der 
Armenisch-Apostolischen Kirche für Mitteleuropa und Skandinavien«. 
Der Gottesdienst findet jeden Sonntagvormittag zur gleichen Zeit statt. 

Das Gebäude der Kirche St. Hripsime wurde in den Jahren 1965–68 
im armenischen Stil erbaut und unterscheidet sich daher in seiner Archi-
tektur von der Umgebung. Die Kirche ist gut gepflegt, sauber und sieht 
neu aus. Sie ist groß genug, um allen in Wien lebenden und Wien be-
suchenden Armeniern Platz zu bieten. Die Inneneinrichtung entspricht 
dem üblichem Inventar: Altar, Sitzbänke, Kerzenständer, einige Gemäl-
de etc. Viele Teppiche bedecken den Steinboden und einige Elemente der 
Inneneinrichtung sind anders als in anderen Kirchen: so die armenische 
Schrift oder die schmalen langen gelben Kerzen. In der Form und Farbe 
unterscheiden sie sich von denen in katholischen Kirchen. Dieser kleine 
Unterschied und viele weitere schaffen eine symbolische Insel mit Hin-
weisen auf die Heimat und stärken den Unterschied zur Außenwelt. In 
der Kirche hängen auch einige Gedenktafeln: Sie dienen dem Gedenken 
an alle Gefallenen, an die Märtyrer 1915–1965. Ferner finden sich eini-
ge museale Objekte, etwa ein kleines Modell der Kirche auf dem Opfer-
kasten. Wie das Gemeindebüro und so Vieles in der Gemeindestruktur 
hat auch die Kirche den Charakter einer kleinen Sammelstelle. 

Lange Jahre wurde das Amt des Erzbischofs mit Professor Dr. Mesrob 
K. Krikorian von einem Armenier syrischer Abstammung bekleidet. Die-
ser war unter anderem an der Universität Wien als Lektor, später als 
Honorarprofessor tätig, hielt Vorlesungen über die armenische Kirche 
und Kultur bei unterschiedlichen außeruniversitären Veranstaltungen, 
war Autor deutschsprachiger Publikationen zu Themen über Armenien, 
die armenische Kirche und Armeniern in Europa und galt als Ansprech-
partner für das Thema Armenien in theologischen Kreisen. Er war folg-
lich eine Figur, die viel nach außen gewirkt hat. Zum Zeitpunkt meiner 
Datenerhebung fand gerade ein Wechsel statt. Der neue junge Priester 
kommt aus Armenien. Als ich ihn interviewte, beherrschte er die deut-
sche Sprache noch nicht, machte sich mit der Gemeinde, dem Land, der 
Sprache vertraut. Daher konzentrierte sich sein Einsatz auf die Gemein-
de, sein Engagement in der Außenwelt war zumindest in den ersten Jah-
ren sehr gering. Umso mehr ist seine Präsenz mit der armenischen Spra-
che assoziiert, die die einzige Kommunikationssprache ist. Alle Fragen 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

an ihn, alle Gespräche müssen auf Armenisch geführt werden. Seine Ak-
tivitäten außerhalb der Gemeinde treten in den Hintergrund.

Die Funktion der Kirche ist einerseits die Rahmung und Begründung 
der armenischen Kirchengemeinde. Andererseits bietet sie eine Struktu-
rierung, Regelmäßigkeit und Ordnung durch regelmäßige Gottesdienste 
und die Feiertage. Die Kirche schafft Raum für religiöse Gefühle, aber 
noch mehr für das soziale Leben. Das Gemeindeleben wird durch das 
Begehen der Feiertage bestmöglich gefördert. Die Veranstaltungen wer-
den im Vorfeld bekanntgegeben, die Gemeindemitglieder über die Be-
deutung des Festes informiert, und die Bedeutung der Zeremonie und 
der Symbole im Vorfeld erklärt. Am letzten Sonntag vor der Fastenzeit 
(armenisch: Barekendan) wurde ein entsprechendes Informationsblatt 
verteilt. Die Teilnahme der Kinder ist ausdrücklich erwünscht, wie auch 
sonst bei jeder passenden Gelegenheit die Schule samt aller Schüller in-
tegriert wird. Dadurch bieten sich viele Möglichkeiten, sich zu begeg-
nen und am armenischen Gemeindeleben teilzunehmen. Eine wichtige 
soziale Funktion in den armenischen Kirchen im Ausland spielt der Kir-
chenchor, bei dem jedes Gemeindemitglied mitsingen kann. Die Liturgie 
im armenischen Ritus, Hochzeit und Taufe nach armenischer Traditi-
on sind zentrale Elemente zur Stärkung und Bewahrung der kulturel-
len Gepflogenheiten. 

Als langjähriger Hüter der Tradition und Zentrum des Armenischen 
legt das Wiener Gemeindehaus viel Wert auf die Erhaltung der alten Tra-
ditionen. Der Gottesdienst wird auf Altarmenisch abgehalten, das nur 
wenige Armenier verstehen, besonders im Ausland trotz der Diskussio-
nen über die Vereinfachung der Sprache oder andere Modifikationen. 
Mit solchen Herausforderungen hat die tragende Organisation der Ge-
meinde zu kämpfen, denn die Veränderungen dürfen nicht zum Verlust 
von Gemeindemitgliedern führen. Die Haltung der armenischen Kirche 
ist sehr konservativ und darin wird auch ihre eigentliche Bedeutung ge-
sehen. Die Kirche zentriert das Gemeindeleben. Die Spannung zwischen 
der religiösen und säkularen Funktion der Kirche für die Gemeinde, die 
stets schwankende Grenze zwischen kulturellen und religiösen Elemen-
ten bleibt immer bestehen. 

Die Schule

Seit 1981 existiert die armenische Samstagsschule in Wien, die den Na-
men des berühmten armenischen Dichters Hovhannes Schiraz (1914–
1984) trägt. Der sowjetarmenische Dichter war für seine Arbeit auch in 
der Diaspora beliebt. Er gehört zu den sowjetarmenischen Intellektuel-
len, die den Kontakt und Dialog zwischen Armenien und Diaspora auf-
rechterhalten und stärken konnten (Panossian 2006: 335). 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

Die räumliche Organisation des Schullebens: Die Räumlichkeiten der 
Schule befinden sich auf den beiden unteren Stockwerken des Gemeinde-
hauses. Der Eingang, der zum Lehrerzimmer und gleichzeitig zum Büro 
der Leiterin im ersten Stock des Hauses führt, ist von einer Wohnungs-
tür nicht zu unterscheiden: Es gibt sowohl ein Nummernschild (8) als 
auch und einen kleinen Fußabtreter vor der Tür. Durch diese privat an-
mutende Tür kommt man in eine öffentliche Institution, die trotz etwas 
eingeschränkten räumlichen Kapazitäten als solche aufgebaut ist. Die 
Klassenzimmer und der Kindergartenraum ähneln in ihrer Ausstattung 
einem üblichen Schulraum: Tische, Bänke, Tafel, Tageslichtprojektor. 
Was allerdings den Ersatzcharakter der Räume spürbar werden lässt 
und sie grundsätzlich von üblichen Schulklassenräumen unterscheidet, 
ist, dass die Räume für eine Schule ungewöhnlich klein und eng sind. 
Die Klassenzimmer sind unterschiedlich groß, manche sind recht klein, 
die anderen eignen sich auch für größere Gruppen. Da die Schülerzahl 
im Vergleich zu einer Vollzeit-Schule sehr klein ist, entsprechen die Räu-
me der Schülerzahl. In ausnahmslos allen Räumen, ob Klassenzimmer, 
Kindergartenraum oder Lehrerzimmer, findet man immer unweigerlich 
ein Zeichen der Präsenz der armenischen Kultur. Im Kindergarten ist z.B. 
Spielzeug mit armenischen Buchstaben beschriftet. In jedem Klassenzim-
mer sind in Form eines Posters, einer Collage, eines kleinen Wandtep-
pichs eine oder mehrere wichtige Persönlichkeiten präsent: ein Held, ein 
Geistlicher, zahlreiche Schriftsteller, eine Landkarte Armeniens, Abbil-
dungen der Gedenkstätte, Denkmäler in Armenien. Jeweils ein Zeichen, 
ein Symbol begleitet den Unterricht und verbindet die Schüler mit einer 
Sprache, einem geografischen Raum oder einer mythischen Gestaltung. 
Im Lehrerzimmer stehen außerdem einige Bücherregale mit katalogi-
sierten Büchern in armenischer Sprache (mit Signatur, Code etc.) sowie 
alles, was Lehrerinnen und Verwaltung für ihre Arbeit benötigen: Tele-
fon, Computer, Kopierer etc. Wie in den anderen wichtigen Räumlich-
keiten des Gemeindehauses ist auch hier der Fußboden mit einem schö-
nen orientalischen Teppich bedeckt. Wie reflektiert alle diese Symbole 
sind, wie oft die Bücher gelesen werden, inwieweit die Büchersammlung 
dem Schulprogramm angepasst ist, ist schwer zu sagen. Die Betonung 
und Würdigung der symbolischen Bedeutung, die Arbeit an der Weiter-
gabe dieser Inhalte in dem grundsätzlich eingeschränkten Möglichkeits-
feld, wird durch die Pflege dieser Symbole gewährleistet. 

Wie es auch auf dem Klingelschild steht, wird die Schule in ihrer ar-
menischen Bezeichnung nicht »Samstagsschule«, sondern nur »Schule« 
genannt, was eine größere Aufgabe impliziert. Auch bei vor allem zeit-
lich eingeschränkten Möglichkeiten sollen große Ziele erreicht werden. 
An nur einem Unterrichtsnachmittag in der Woche (14:00 bis 19:00 
Uhr) wird ein anspruchsvolles Fächerprogramm gelehrt: Armenische 
Sprache, Religion, Tanz, Gesang, Malstunde, Geschichte Armeniens und 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

armenische Literatur. Die Übung in armenischer Schrift, Schreib- und 
Lesefertigkeiten sind die ersten schwierigen Aufgaben, denn dies ist mit 
dem Erlernen eines eigenen Zeichensystems verbunden. Erst auf dieser 
Grundlage können Geschichte und Literatur erlernt werden. Die Unter-
richtssprache ist Armenisch, aber oft werden die Inhalte mit Hilfe der 
deutschen Sprache erklärt. Es wird jedoch streng darauf geachtet, dass 
Armenisch die Hauptsprache bleibt. Zur Zeit der Datenerhebung war 
es allerdings nahezu unmöglich, die Jugendlichen dazu zu bewegen, im-
mer, also auch in der Pause, Armenisch zu sprechen.

Das Lehrerteam besteht aus 14 Personen. Die Lehrerinnen werden 
für ihre Arbeit bezahlt, die Leitung der Schule erfolgt ehrenamtlich. Von 
den Familien der Schüler werden Schulgebühren erhoben, die jedoch kei-
ne unerlässliche Voraussetzung darstellen. Die Schüler, deren Familien 
nicht in der Lage sind, die Gebühren zu entrichten, sind trotzdem in der 
Schule willkommen. Die Bildungsstätte ist für Kinder ab 3 Jahren vor-
gesehen. Die erste Stufe ist der Kindergarten, es folgen eine Schulvor-
stufe und dann die eigentlichen Schulklassen. Es sind 11 Studienjahre 
in der Schule vorgesehen. Mit der Stadt Wien wurde eine Vereinbarung 
über den Religionsunterricht getroffen, so dass die Note aus dem arme-
nischen Religionsunterricht den Schülern in der österreichischen Schu-
le anerkannt wird. Außerdem kommt die Stadtverwaltung Wien für die 
Kosten des armenischen Religionsunterrichts auf. Dass die armenische 
Sprache eine zentrale Stellung unter den Fächern einnimmt, wird auch 
aus dem Stundenplan ersichtlich: Während alle anderen Fächer nur in ei-
ner Unterrichtseinheit gelehrt werden, ist für die armenische Sprache im-
mer eine Doppeleinheit vorgesehen. Die Klassen werden nach Ost- und 
Westarmenisch als Unterrichtssprache aufgeteilt. Diese Organisation ist 
einerseits dazu bestimmt, die beiden Sprachtraditionen weiter zu pflegen. 
Andererseits zeigt sie einen differenzierten Zugang zu den Herkunftslän-
dern und der jeweiligen Abstammung. Zuletzt ist diese Trennung auch 
ein typisches Merkmal der österreichischen Gemeinde, die weder ost- 
noch westarmenisch ist. Sie besteht hauptsächlich aus Auswanderern, 
die die eine oder andere Tradition mitbringen. 

Parallel zu dem Bildungsprogramm wird in die Arbeiten der Schule ein 
Festprogramm integriert. Möglichst viele armenische Feste werden mit 
den Schülern gefeiert. Die Schüler nehmen an religiösen Festlichkeiten, 
an nationalen und traditionellen Zeremonien teil. Dies wird während 
der Unterrichtstunden diskutiert, die erlernten Inhalte kommen bei den 
Veranstaltungen zum Einsatz. Die Schüler singen und tanzen vor Publi-
kum, was ihre Arbeit während der Schulstunden anspornt. Die Schulfes-
te zählen zu den lebhaften sozialen Ereignissen der Gemeinde, denn sie 
bringen viele Gemeindemitglieder zusammen und bieten einen Anlass für 
das Zusammensein. Eine große Rolle spielt außerdem der Elternverein. 
Er kümmert sich um viele Angelegenheiten, die nicht unmittelbar den 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

Unterricht betreffen: Betrieb des Schulbuffets, Dekoration der Festsäle 
vor den Veranstaltungen, Einkauf für die Feste und ähnliches. Dies ge-
schieht auf ehrenamtlicher Basis und spült einen kleinen Gewinn in die 
Schulkasse. Die Anwesenheit der Mütter in den Schulpausen, ihre Bedie-
nung und die selbstgemachten Backwaren vermitteln dem Ganzen eine 
vertraute Familienatmosphäre und halten durch mehrere kleine Kommu-
nikationsmuster, sprachliche, kulturelle und emotionale Gepflogenheiten 
einen kulturellen Raum aufrecht. Eine Sozialisation, die Aneignung neu-
er Inhalte geschieht durch den Unterricht und durch die Kommunikati-
on mit Lehrern und Mitschülern. Die Konzentration aller Institutionen 
an einem Ort ermöglicht auch andere Begegnungen während des Schul-
alltags (mit dem Priester, in der Kirche etc.).

Nicht nur alle Tätigkeiten in der Schule, sondern auch in der Gemein-
de im Allgemeinen sind auf die Schaffung einer kulturellen (nicht politi-
schen) Autonomie ausgerichtet. Ideen und Konzepte der Autonomie und 
Abgrenzung werden gepflegt, deren Materialisierung sich oft durch nur 
kleine Abweichungen vom gewöhnlichen Alltag zeigt, durch Zeichen, 
die auf zusätzliche, versteckte Bedeutungen hinweisen und somit einen 
Raum und Bedingungen für die Identifikation schaffen. 

Die zeitliche Organisation des Gemeindelebens

Allein durch das Haus wird noch kein ausreichender Raum für das Ge-
meindeleben geschaffen. Auch die gemeinsame Zeit muss entsprechend 
eingeteilt werden. Während die Arbeitstage den üblichen Verpflichtun-
gen als österreichische Bürger gelten, die Existenz sichern und die Inte-
gration ermöglichen, wird das Wochenende für die Pflege der armeni-
schen Beziehungen, Traditionen und Rituale genutzt. So unterscheidet 
sich das Gemeindehaus am Wochenende sehr stark von dem Gemein-
dehaus während der Arbeitswoche. Am Sonntag findet der Gottesdienst 
statt. Im Anschluss daran werden oft Veranstaltungen organisiert und 
Gäste empfangen etc. An diesem Tag stehen alle Türen offen. Im Hof, an 
den Eingängen und in der Kirche ist es im Unterschied zu den Wochenta-
gen sehr belebt. Das gleiche gilt für den Samstag, denn an dem Tag findet 
der Schulunterricht statt. Das Haus ist voller Kinder, Lehrer und Eltern. 
Wenn man aber an einem Wochentag die Kolonitzgasse 11 aufsucht, 
sieht alles leer und stumm aus, trotz der Schilder mit der Bezeichnung 
»Armenierplatz« und des Kreuzsteins. Nichts deutet darauf hin, dass so 
viele Vereine und Organisationen in dem Haus untergebracht sind. Die 
Gemeindezeit wird durch den eigenen Rhythmus der Gemeindemitglie-
der bestimmt. Diese Organisation kann keine tägliche und im üblichen 
Sinne effiziente Arbeitsweise einhalten. Denn die Arbeiten für die Ge-
meinde werden in der Freizeit verrichtet. Die Arbeit in der Gemeinde ist 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

eine meist ehrenamtliche Nebentätigkeit. Sie kann nicht mit dem glei-
chen Anspruch und im gleichen Zeitrahmen erfolgen wie Tätigkeiten in 
den anderen Bereichen

Die beschriebenen beiden Büros sind bzw. waren während der Woche 
geöffnet. Das Gemeindebüro hat dreimal in der Woche zwischen 10 und 
13 Uhr offizielle Anwesenheitszeiten. Der Huys-Verein war ein Teil der 
Gemeindestruktur und wurde vom Bundesministerium für Inneres ge-
fördert. Die Beratungszeiten umfassten je acht bis neun Stunden an fünf 
Tagen in der Woche. Den Vorsitz hatte eine Dame aus Armenien, die zu-
sammen mit einer Österreicherin mit armenischen Wurzeln die Geschäf-
te regelte und in den Beratungszeiten im Büro anzutreffen war. Sie hatten 
längere Anwesenheitszeiten, eine staatliche Finanzierungsbasis und vor 
allem die übernationale Zielsetzung, Migranten und Asylanten zu unter-
stützen. An erster Stelle stand aber die integrative Funktion für armeni-
sche Migranten. In jeder Hinsicht, ob zeitlich oder thematisch, Mietpar-
teien oder Vereine betreffend, ist das Gemeindeleben ein Sammel- und 
Treffpunkt für verschiedene Strukturen und Zusammensetzungen.

Zugang und Empfang 

Die »Regeln« für den Zugang und Empfang im Gemeindehaus unter-
scheiden sich auch je nach Wochentag. Am Wochenende stehen alle Tü-
ren offen, keine Anmeldung und Ankündigung sind nötig, der Weg zu 
einer Veranstaltung, zur Kirche und Schule ist durch Menschenströme 
und Auskunft leicht zu erkennen. Der Eintritt wird nicht kontrolliert, 
alles wird informell geregelt. An den Arbeitstagen hingegen treten im 
Fall eines Termins bei einer der Organisationen Schwierigkeiten vor der 
Tür bzw. vor der Klingel auf.4 Weitere Informationen zum Klingel-Sys-

4	  	Die Betrachtungen basieren auf meinen Notizen während der Datenerhe-
bung und ihrer späteren Auswertung. Nach dem Klingelschild suchend, um 
zum verabredeten Termin in das gesuchte Büro zu gelangen, stellen sich ei-
nige unerwartete Schwierigkeiten und gleichzeitig unerwartete Lösungen 
ein. Im Telefonat mit der Gemeindebüromitarbeiterin wurde innerhalb der 
Sprechzeiten ein Termin für ein Interview vereinbart. Nun war die Heraus-
forderung, das Büro zu finden: Ein Schild entdeckte ich sofort. Die Mög-
lichkeit, Gemeindesäle oder eine mir nichts sagende Abkürzung zu errei-
chen, war nicht das, was ich brauchte. Ein anderes Schild fand ich einfach 
nicht. Für einen Gast, der sich mit dem Haus nicht auskennt, war das zwei-
te Schild nicht gedacht. Die informelle Art, Besucher zu empfangen, schien 
sich auch auf die Arbeitstage auszudehnen. In das Gebäude kam ich letzten 
Endes doch noch rechtzeitig hinein, ohne das zweite Klingelschild gefunden 
zu haben. Wie? Während ich verloren vor dem ›falschen‹ Schild stand und 
an einen Ausweg dachte (nach einigem Zögern drückte ich einfach alle vier 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

tem erhält man erst nach dem Termin, also etwa, welche Klingel nicht 
funktioniert und wo man am besten stattdessen klingeln sollte. Es be-
darf zusätzlicher Kenntnisse, und für eine Hauptstadt sind dies eher un-
typische Handlungsvoraussetzungen. Wenn man den Umgang mit dem 
Klingelschild als Insiderwissen ansieht, muss man die Relevanz dieses 
Wissens an unterschiedlichen Tagen berücksichtigen. Insiderinformation 
hat demzufolge je nach Wochentag eine andere Relevanz, am Wochen-
ende weniger, am Arbeitstag mehr. Zu wichtigem Wissen zählt auch die 
ganze Information über das Gemeindeleben: die Wochentage, informel-
le Kommunikationsmuster, Mangel an Präzision und Genauigkeit. Sich 
auf die Kommunikation zu verlassen, nachbarschaftliche Beziehungen 
zu pflegen, nach alternativen informellen Lösungen zu suchen ist wichti-
ger, als sich an klare anonyme Regelungen zu richten. Die Art und Weise, 
wie man empfangen wird, könnte für Europäer ungewöhnlich und un-
zuverlässig erscheinen. Denn es geht um Termine, also um formale bzw. 
geschäftliche Besuche. Dies wird wiederum durch die unkomplizierten 
Umgangsformen und die Bereitschaft zu helfen kompensiert und ver-
einfacht. Entscheidend ist hierbei die Distanzierung von offiziellen, un-
persönlichen Umgangsformen. Beim Empfang sind also die Regeln der 
Gastfreundschaft wichtiger. Die kleinen kulturellen Unterschiede treten 
in Bereichen auf, die möglicherweise etwas stören und verkomplizieren, 
dafür aber die kulturelle Eigenart signalisieren.

Die Klingelschilder, die grundsätzlich nur in den Wochentagen eine 
Funktion als ein Element der ersten Begegnung mit der Gemeinde ha-
ben, wiesen folgende Eigenheiten auf: Klingelschilder befanden sich an 

Klingeln, bekam aber keine Antwort) kam ein älterer Mann zur selben Tür. 
Er fiel mir dadurch auf, dass er große Einkaufstaschen in den beiden Hän-
den trug – eine private Alltagssituation vor dem Eingang in das Gemeinde-
zentrum. Er sah mich dort stehen und fragte mich auf Armenisch, zu wem 
ich wolle. Dass ich in das Büro möchte, war noch nicht ausreichend, ich 
sollte die Person nennen. Anschließend wandte er sich dem von mir nicht 
entdeckten (2.) Klingelschild zu und drückte einen der Knöpfe (welchen ge-
nau konnte ich nicht sehen), meldete sich mit »Ich bin es«, und ihm wurde 
geöffnet. So kam auch ich in das Haus. Freundlich wies mir der Mann den 
Weg zur richtigen Tür und verabschiedete sich. 

		  Für meine Untersuchung musste ich mehrmals in das Gebäude zurückkom-
men. Gleich am ersten Nachmittag hatte ich einen Termin für den Abend in 
den gleichen Räumen. Da wurde mir gleich mitgeteilt, welche Klingel nicht 
funktioniert und wo ich am besten stattdessen klingeln sollte – alles war 
intern geregelt (»Meine Klingel funktioniert nicht«, meinte der Seelsorger, 
woraufhin eine Mitarbeiterin des Nachbarbüros mir anbot: Sie können bei 
mir klingeln«). Das heißt, auch wenn ich das richtige Klingelschild entdeckt 
hätte und den Seelsorger hätte identifizieren können, wäre ich damit nicht 
weitergekommen.

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

den beiden Seiten der Eingangstür. Sie waren mit lateinischen Buchsta-
ben beschriftet, Groß- und Kleinschreibung abwechselnd, Abkürzungen, 
private Parteien und Organisationen hintereinander auf den Klingelschil-
dern aneinandergereiht. Eine Schule teilte ihr Klingelschild mit einer an-
deren Organisation (ASV). In einem Haus mit mehreren Parteien sollten 
durch das Schild eine Schule, Pfadfinderverein, ASV, AAPV, Pater Avedis, 
WINSTER; SIMONIAN; HAUSWART MIKIRIAN und Der Andreas zu 
erreichen sein. Die Abkürzungen stehen jeweils für die gemeindezuge-
hörigen Vereine und Organisationen wie die Armenische Studentische 
Vereinigung (ASV) und so weiter. Personen, Organisationen und Ver-
eine begegneten einem in dieser Art, manche Einheiten wurden durch 
Abkürzungen vorgestellt, manche Personen durch Vornamen, die ande-
ren durch Nachnamen, in manchen Fällen gab es einen Hinweis auf die 
Funktion, in anderen nicht. Auf dem Klingelschild fanden sich keine ar-
menischen Buchstaben, aber armenische Vor- und Nachnamen. Trotz des 
Mangels an einer professionell hergestellten Einheitlichkeit waren alle 
Inhalte verständlich repräsentiert: alle waren mit Computer und nicht 
von Hand geschrieben und genügten einem gewissen, wenn auch nicht 
sehr hohen Standard. Für jeden, der die deutsche Sprache beherrscht, er-
gaben die Wörter einen Sinn. Einerseits wird dadurch die Distanz zu der 
›Außenwelt‹ minimiert, keine Grenze zwischen In- und Outsider gezo-
gen. Indem das Klingelschild andererseits Klarheit und Präzision vermis-
sen lässt, ist dennoch eine Grenze markiert, die zusätzliche Fragen aus-
löst. Obwohl alles lesbar ist, kann sich der Besucher nicht orientieren: 
Wo man klingeln muss, um die eine oder andere Institution oder Orga-
nisation zu erreichen, ist nicht so einfach festzustellen.

In diesen Kombinationen entsteht eine Collage auf dem Klingelschild, 
die ihren Höhepunkt bei der Bezeichnung des jungen Gemeindepriesters 
erreicht. Im Zuge der Verbindungen, Übersetzungen und diversen Tran-
skriptionen der armenischen Begriffe, Wörter und Namen ist eine eigen-
artige Komposition entstanden, in der viele der für die Gemeinde und 
ihr Wesen typischen Elemente verdichtet sind: Der mit einem bestimmten 
Artikel versehene Vorname fällt sofort auf: »Der Andreas«.

In allen Bezeichnungen auf der Klingel findet sich ein einziges Wort 
auf Armenisch, das aber mit lateinischen Buchstaben geschrieben wur-
de: »Der«. Schon oben bei der Beschreibung der Teppiche ist das Wort 
für Gott Ter erwähnt worden. Vom Buchstaben T (Zeichen S) war die 
Rede, der stets als Muster auf den Teppichen zu finden ist und sich 
auch als Drache lesen lässt. Das armenische Zeichen S wird allerdings in 
den beiden armenischen Hochsprachen unterschiedlich ausgesprochen 
– in Ostarmenisch »t« und in Westarmenisch »d« (siehe Tabelle im An-
hang). Sobald die armenischen Worte mit lateinischen Buchstaben ge-
schrieben werden, ist die Entscheidung für eine der Aussprachen gefal-
len. Die Schreibweise »Der« entspricht der westarmenischen Aussprache. 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

Ich hingegen halte mich an die ostarmenische Lautung: So taucht in mei-
nem Text unten die Schreibweise Ter auf, in den hier diskutierten Daten 
hingegen ist die Schreibweise Der vertreten. Dies kann zwar Verwirrung 
stiften, ist zugleich aber das eigentliche Datum, ein Hinweis auf die Viel-
zahl von Regeln und Möglichkeiten, die auf diese Weise zum Ausdruck 
kommen. Dieser Tatbestand ist zu erklären und zu interpretieren. Die 
Armenier aus Syrien und dem Libanon, zu denen auch der langjährige 
Priester der Gemeinde gehört, pflegen die westarmenische Aussprache. 
Das Wort Ter oder Der bezeichnet Gott, aber auch seine Stellvertreter 
(Meister, auch Geistliche) in dieser Welt. Im Armenischen bezeichnet es, 
wie das lateinische Pater, einen Geistlichen. Es ist daher die Klingel des 
Seelsorgers, der auch in diesem Haus zu finden ist. Eine sehr wichtige 
Persönlichkeit für eine Kirchengemeinde, die aber verschlüsselt wird. Da-
durch, dass das Wort auch auf Deutsch (als bestimmter Artikel) gelesen 
werden kann, ist es nicht als Fremdwort zu erkennen.5 Die Kombinati-
on verschiedener Sprachen, Schriften und Schreibweisen ist ein Merk-
mal des Gemeindelebens und repräsentiert es sehr gut. Gleichzeitig stellt 
es ein Element dar, das nicht jedem zugänglich ist und dadurch als ein 
verschlüsseltes Abgrenzungsmerkmal gelten kann. Entscheidend ist da-
bei der Einsatz der Sprache. An der Stelle, an der die armenische Spra-
che zum Tragen kommt, sind alle ihr nicht Zugehörigen ausgeschlossen. 
Sprache wird dadurch zum wirksamsten und radikalsten Abgrenzungs-
merkmal, nicht nur in dieser kleinen Sequenz, sondern auch in den grö-
ßeren Zusammenhängen der Wiener Gemeinde. Es ist eine nur unauf-
fällige Herangehensweise, die weder stört noch Konflikte auslöst. Sie 
bewirkt dennoch eine Abgrenzung, ist jedoch gleichzeitig ein Zeichen 
der Anpassung an die Regeln.

Die Sprache der Gemeinde

Die Sprachen, die in der Gemeinde am meisten gesprochen werden, sind 
Armenisch und Deutsch. Neben dem Deutschen und Armenischen spre-
chen die Gemeindemitglieder jedoch im Alltag oft auch die Sprachen ih-
rer Herkunftsländer. Die Mitglieder der Gemeinde (Armenier) stammen 
aus mehreren Ländern: aus der Türkei, dem Iran, Syrien, Libanon und 
nicht zuletzt auch aus der Republik Armenien und anderen ehemaligen 
Sowjetrepubliken. In dieser Vielfalt der Sprachen wird im Rahmen der 
Gemeinde und ihrer Tätigkeiten der armenischen Sprache eine besonde-
re Position zugestanden (West- und Ostarmenisch). Das Armenische ist 

5	  	Zu diesem Ergebnis kamen Gruppendiskussionen und Interpretationen der 
Fotoaufnahmen der Klingelschilder mit den deutschen Kollegen in Konstanz 
und Frankfurt. 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

Wunschsprache und Zielsprache der Gemeinde. Alle Gemeindemitglie-
der und auch die Schule sind um die perfekte Beherrschung der Sprache 
bemüht. Das Erlernen und die Pflege der Sprache gehören zu den wich-
tigsten Zielen, vor allem der Schule und des Schulunterrichts. Die Mit-
glieder der Gemeinde unterscheiden sich nach ihrer Kenntnis der arme-
nischen Sprache. Die gute Beherrschung der Sprache ist unter anderem 
eine Generationenfrage, aber auch eine Frage des Ursprungslandes. Es 
gibt eine Gruppe ausgebildeter Gemeindemitglieder, die eine bewusste 
Position zur Sprache pflegen, eine tolerante und verständnisvolle Hal-
tung der Situation gegenüber einnehmen und ihre engagierte Tätigkeit 
in den Dienst der Gemeinde stellen. Viele von ihnen sind Lehrende an 
der Schule. Sie sprechen alle Armenisch und teilen eine idealistische Hal-
tung – diese erwünschte armenische Insel inmitten eines anderen Lan-
des aufrechtzuerhalten. Im Lehrerzimmer wird souverän auf Armenisch 
kommuniziert. Lehrerinnen, Mitarbeiter, viele Erwachsene zeigen ihre 
klare Präferenz, eine bewusste und selbstbewusste Haltung gegenüber 
der Sprache. Alle bringen eine sehr natürliche Bindung zu Sprache und 
Kultur mit, ob sie nun aus der Republik Armenien oder aus den Diaspo-
ra-Zentren stammen. Sie kommunizieren miteinander und mit Gästen 
(wie mir) mit Leichtigkeit, souveräner Sicherheit und betonen die Wich-
tigkeit und Richtigkeit dieser Einstellung. Wenn man aber das Lehrer-
zimmer verlässt und den Blick auf den Unterricht, die Klassenzimmer 
richtet, wie auch die Geschehnisse in der Cafeteria, in den Festsälen be-
obachtet, wird das Spektrum der Positionen größer und der Umgang mit 
der Sprache bzw. mit den Sprachen reibungsvoller. 

Im Unterschied zu den erwachsenen Gemeindemitgliedern, die meis-
tens selbst nach Österreich eingewandert sind, haben die jüngeren und 
jüngsten Gemeindemitglieder entweder unsichere oder gar keine Kennt-
nisse des Armenischen. Für die ersteren ist Armenisch eine Sprache der 
Gefühle, der entspannten Kommunikation, eine Muttersprache, für die 
jüngeren ist es oft nur die Sprache der Eltern, aber selten die Sprache, in 
der sie denken. Dennoch kann man die armenische Sprache als Wunsch-
sprache bezeichnen. Für viele der jüngsten Mitglieder ist Armenisch nicht 
mit Wünschen, sondern mit Pflicht verbunden, eine »Muss-Sprache«. 
Die Kinder unterscheiden sich grundsätzlich in ihren Sprachkenntnissen 
des Armenischen, je nachdem, ob sie die Sprache in der Familie, im All-
tag oder in den Ferien hören oder nicht. Aber auch für diejenigen, denen 
die armenische Kultur nähersteht, ist das Erlernen vor allem der Schrift-
sprache eine große Herausforderung. Dies soll vor allem im Rahmen der 
Samstagsschule erfolgen, was für eine Ein-Tages-Schule auch eine viel zu 
große Aufgabe darstellt.

Durch die Beherrschung der Sprache lassen sich generationsspezifi-
sche Fragen, aber vor allem die verschiedenen Konzepte des Selbstver-
ständnisses in den armenischen Diaspora-Zentren, Herkunftsländern 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

und Gruppierungen rekonstruieren. Im Umgang mit der armenischen 
Sprache zeigen sich die ›Kampfstrategien‹ und Widerstandshaltungen: 
Wer bringt die ›richtigen‹ Opfer, wer leistet den ›richtigen‹ Beitrag zur 
Erhaltung der eigenen Identität? Wer hat mehr gelitten? In diesem Zu-
sammenhang könnte man Armenisch auch eine Streitsprache im Kon-
text der Gemeinde nennen. Die Streitigkeiten beginnen bei den Einzelhei-
ten der Aussprache und Rechtschreibung von Ost- und Westarmenisch 
(das oben genannte Beispiel mit D und T kann die Problematik verdeut-
lichen) und erreichen den Moment der Beherrschung und Nicht-Beherr-
schung der Sprache. In dieser Frage gibt es unterschiedliche Meinungen, 
die zum einen mit den Herkunftsländern, Kernland und Diaspora, zu-
sammenhängen und die Bedeutung der Sprache für die Identifikation 
der jeweiligen Gruppe jeweils anders gewichten. Die Migranten aus der 
Republik Armenien haben eine natürliche Beherrschung und eine ab-
solute Verbindung der Identifikation mit der Sprache und sie erwarten 
von allen anderen Armeniern eine ähnliche Einstellung dazu. Dies wird 
durch den Umstand verstärkt, dass die sowjetische Vergangenheit die 
sprachliche Ebene weiterentwickelt, die religiöse Identifikation dagegen 
geschwächt hat. Die Armenier im Iran, die wie die Armenier in Armeni-
en Ostarmenisch sprechen, sind auch für ihre sicheren Sprachkenntnis-
se bekannt. Sie sind stolz darauf, dass ihre Existenz im iranischen Staat 
nicht auf Kosten ihrer armenischen Identifikation und Sprachbeherr-
schung ging. Die Armenier aus dem Nahen Osten sind ebenfalls sehr 
sicher in ihren westarmenischen Sprachkenntnissen, während die Ar-
menier aus der Türkei einen Sonderfall bilden. Kenntnisse der armeni-
schen Sprache sind bei den Türkei-Armeniern oft nicht vorhanden. Sie 
pflegen ihre Nähe zur armenischen Kultur überwiegend durch die Reli-
gion. Türkisch ist oft die einzige gut vertraute Sprache für sie. Während 
viele andere Sprachen auf Akzeptanz und Verständnis stoßen, wird die 
türkische Sprache mit einem weiten Spektrum an Problemen assoziiert: 
Verlust, Gewalt, Genozid. Sie wird in der Gemeinde nicht oder nur sehr 
widerwillig toleriert. Der Klang der türkischen Sprache wird in der ar-
menischen Gemeinde als Friedensbruch gesehen. Aus der Sicht der tür-
keistämmigen Gemeindemitglieder hingegen, die, ohne die armenische 
Sprache zu beherrschen, dennoch ihren Weg zur Gemeinde finden, ist im 
Türkischen ihr Akt des Widerstandes und ihr Bestreben, ihre armenische 
Identität aufrechtzuerhalten, ihre Leistung und ihr Kampf enthalten. Die 
Gemeindestrukturen, vor allem die Schule, bietet der jüngeren Generati-
on wiederum eine Möglichkeit, unabhängig von ihrer Herkunft Sprach-
kenntnisse zu erlangen.6 

6	  	Ein Ausschnitt aus meinen Notizen: »Hier begegnete mir meine erste fühl-
bare Sprachschwierigkeit. Zusammen mit einer Lehrerin kam ich zum Kaf-
feetisch. An einem großen Tisch saßen Frauen, die (Ost-)Armenisch redeten, 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

Der ›richtige‹ Umgang mit der Sprache und die Rolle der Sprache spie-
geln die inneren Diskrepanzen wider: Gruppenbildungen, Abgrenzung 
und Isolation von Einzelnen oder von ganzen Gruppen. Schließlich exis-
tieren diese Gruppen wiederum zusammen, nebeneinander. Die Vorstel-
lung, die Sprache auf die eigene ›richtige‹ Weise zu beherrschen und den 
›richtigen‹ Zugang zur Kultur zu haben, führt sie am gleichen Punkt zu-
sammen, sie versammeln sich unter einem Dach. Die Pflege der rituel-
len Formen der Zugehörigkeit verbindet sie, obwohl sie manchmal ent-
gegengesetzte Haltungen einnehmen. Alle suchen nach Möglichkeiten, 
sich im Handeln ›zu Hause‹ zu fühlen. Es sind jeweils unterschiedliche 
Kampfstrategien, Reibungsflächen, Sehnsüchte, die auf der symbolischen 
Ebene ausgehandelt werden müssen. 

Das Thema der Sprache im Rahmen der Gemeinde wäre nicht voll-
ständig beleuchtet, wenn die Rolle der altarmenischen Sprache nicht 
berücksichtigt würde. Die altarmenische Sprache ist in erster Linie 
die Sprache der Kirche, der Liturgie. In der Liturgie kommen die zwei 

sehr gepflegt waren, sich unterhielten. An einem anderen Tisch, zu dem wir 
gingen, saßen zwei Frauen, die auf Türkisch miteinander sprachen. Wir setz-
ten uns zu ihnen. Eine der beiden Frauen sprach auch Armenisch (Westarme-
nisch), und mit der Lehrerin konnte ich gut kommunizieren, aber die andere 
Frau, die ich ab jetzt Frau »Z« nennen werde, sagte kein Wort, kein einzi-
ges Wort. Frau »Z« saß sehr zurückhaltend, mit einem beinahe erschrocke-
nen Gesichtsausdruck und schwieg. Mir wurde erklärt, dass Frau »Z« kein 
Armenisch spreche. Deutsch sprach sie ebenfalls ungern und auch nicht viel 
(und auch nicht gut). Ohne diese Vermittlerinnen wäre an keine Kommuni-
kation zu denken gewesen. Die Perspektive von Frau »Z« konnte ich auch 
durch die zwei anderen möglichst gut rekonstruieren, was für mich von gro-
ßer Bedeutung war. Ich stellte keine Fragen, bekam aber viele Antworten. 
Wie kommunizieren die Menschen miteinander? Was wird problematisiert? 
Wie wird Frau »Z« dargestellt, welche Fragen rücken in den Vordergrund, 
wie wird argumentiert? Es wird die Frage aufgeworfen, wer denn tatsäch-
lich im Osmanischen Reich gelitten habe. Das seien die Armenier, die heu-
te kein Armenisch könnten. So dürfe man ihre Beherrschung der türkischen 
oder die Nicht-Beherrschung der armenischen Sprache nicht als Vergehen 
ansehen. Die Opfer, die Frau »Z« bringt, damit ihre Kinder die Samstags-
schule besuchen können und der Sprache näherkommen, wurden in diesem 
Zusammenhang betont.

		  Ein direkter Zugang zu ihrer Welt war für mich ausgeschlossen. Dafür blieb 
keine Zeit. Sie sprach einfach nicht mit mir, und ich konnte nichts daran 
ändern. Die wenigen Fragen haben sowohl Frau »Z« als auch die anderen 
Anwesenden nur irritiert und durcheinander gebracht (z.B. die Frage nach 
dem Nachnamen: Viele Armenier aus der Türkei haben türkische Nachna-
men, und ich wollte nur wissen, ob sie einen armenischen Nachnamen hat. 
Dies wurde aber als ein Hinweis darauf interpretiert, dass ich sie nicht für 
eine Armenierin halte).«

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

wichtigsten Identifikationsmerkmale der Armenier, Religion und Spra-
che, zusammen. Das Armenisch, das man lernen will und sprechen kann, 
unterscheidet sich stark von der Sprache der Liturgie. Die Sprache der 
Kirche verkleidet eine besondere außeralltägliche Ebene und steht für die 
feste unveränderte rituelle Ordnung. In dieser Sprache werden Inhalte 
gespeichert, die eine längere Kontinuität vorweisen und einige spätere 
Trennungen – in Ost und West, in Diaspora und Kernland etc. – über-
dauert haben. Auch die Wiener armenischen Katholiken, die Mechita-
risten, feiern die Liturgie auf Armenisch. So verbindet das Altarmeni-
sche beide Kirchen. 

Über die Rolle der Sprache für die Gemeinde möchte ich noch im Zu-
sammenhang mit der Literatur, Presse und der in der Gemeinde gedruck-
ten Zeitschriften sprechen. Die Bibliothek der Gemeinde besteht aus ar-
menischen Büchern. Die Druckerei der Mechitaristen verfügt auch über 
Materialien, die von der Gemeinde genutzt werden. Es werden einzel-
ne Informationsblätter zu den Festen vorbereitet. Wenn die armenische 
Sprache auch oft die Grundlage der in der Gemeinde benutzten Tex-
te bildet, werden häufig auch Materialien auf Deutsch im Namen der 
Gemeinde und für die Gemeinde herausgegeben. Zeitschriften, Berich-
te und Magazine werden auf Deutsch gedruckt. Diese benutzen Mate-
rialien aus Armenien und aus den Diaspora-Zentren. Am Tag, an dem 
das Vardan-Fest gefeiert wurde, konnte man nach der Vorstellung auf 
dem Weg zum Ausgang Zeitschriften kaufen (in deutscher Sprache, von 
armenischen Herausgebern mit Werbung auf Armenisch und Deutsch). 
Der Umgang mit der armenischen Sprache gleicht einer Kampfstrategie. 
Man kämpft für die Sprache: Lernen, Lehren, Überzeugungsarbeit leis-
ten, die Wichtigkeit betonen, vor allem für die Kinder, deren Bindung 
zur Sprache nicht auf natürliche Weise gegeben ist. Kirche und traditio-
neller Gottesdienst kämpfen ohne Kompromisse für den Erhalt der Tra-
dition. Sie versuchen aber auch, durch auf Deutsch gedruckte sprachli-
che Medien ohne Hilfe der armenischen Sprache einen Zusammenhalt 
zu garantieren.

1.3 Das Vardan-Fest in der Wiener Gemeinde 

In den Interviews wurde oft auf die große Vergangenheit des Vardan-Fes-
tes hingewiesen. Es sei eine der wichtigsten Angelegenheiten der Ju-
gendorganisation (Eritasardakan miutjun) gewesen, in den letzten Jahren 
allerdings auf eine Schulveranstaltung reduziert worden.7 Als typisches 
Merkmal des Vardan-Festes nannten meine Interviewpartner, die Schul-

7	  	Hier stütze ich mich auf das Interview mit der Schuldirektorin Karine Zam-
gochian vom 02.Februar 2008.

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

direktorin Karine Zamgochian, wie auch Razmik Tahmazian, ein lang-
jähriges Mitglied der Gemeinde, dass es sich verbindend und vereinigend 
auf die Gemeinde auswirkte. Dieses Fest brachte alle Gruppen zusam-
men und hob die Grenzen zwischen religiös und partei-politisch mar-
kierten Abgrenzungen auf: armenisch-apostolische, katholische, evan-
gelische Armenier, Kommunisten, Revolutionäre, Konservative oder 
Liberale – alle konnten sie sich auf das Vardan-Fest einigen. Mechitaris-
ten werden ebenfalls oft als Träger einer besonderen Vardan-Fest-Tradi-
tion der Zeit hervorgehoben. Auch auf dieser Ebene, zwischen den zwei 
armenischen religiösen Institutionen in Wien, schlug das Vardan-Fest 
eine Brücke. Mit der Zeit entwickelten sich viele weitere Feste, die die 
Gemeinde zusammenbrachten, wodurch das Vardan-Fest seine einzigar-
tige Position einbüßte.8 Auch heute gehört das Vardan-Fest, zusammen 
mit Ostern und Weihnachten, zum Grundkanon des Lebens der Wiener 
Armenier. Seit Jahren wird es in Wien im Rahmen der Schule gefeiert. 
Es wird von der Schulverwaltung und den Lehrern organisiert und dem 
Schulprogramm angepasst. Dies hat zur Folge, dass es selten an dem ei-
gentlichen Feiertag gefeiert wird, da die Schule nur samstags stattfindet 
und das Vardan-Fest, wie oben erwähnt, immer auf einen Donnerstag 
fällt. Außerdem wird es auch oft mit einem anderen Fest zusammen ge-
feiert, das nicht inhaltlich, sondern nur kalendarisch in denselben Zeit-
raum fällt. Der unterschiedliche symbolische Hintergrund beider Feste 
wird dabei oft vernachlässigt. Die zwei Feierformen werden aneinan-
dergereiht oder zusammengelegt. Der Kirchenkalender hat hierbei kei-
nen Vorrang vor den Entscheidungen des Schulwesens. Von der Schule 
wurde zur Zeit meiner Datenerhebung erwartet, dass sie als Instanz die-
se Tradition weiterführt.

Die Organisation der Festlichkeiten wird mit der Gemeindeverwal-
tung abgesprochen. Der Tradition nach soll der Priester eine Rede auf 
dem Fest halten. Es besteht also eine wechselseitige Zusammenarbeit 
zwischen der Kirche und der Schule. Der im Internet veröffentlichte Ver-
anstaltungskalender wies auf das Fest als eine Gemeindeveranstaltung 
hin, wobei die Hovhannes Schiraz-Schule als der Veranstalter des Fes-
tes angegeben wurde.

Jedes Jahr wird ein Programm zusammengestellt und ein Aushang für 
das Schaufenster am Eingang des Gemeindehauses gestaltet. Die Lehre-
rinnen konzipieren ein Konzertprogramm, suchen einzelne thematisch 
passende Gedichte und Lieder aus, verteilen diese unter den Schüler und 
Schülerinnen und üben sie mit ihnen ein. Die Programme von 2007 und 
2008 wurden ähnlich gestaltet: Das Programm beginnt und endet mit 
einem Lied, mit dem Auftritt des Chors. Den Hauptteil des Festes bilden 
die rezitierten Gedichte und Texte. In beiden Programmen sind jeweils 

8	  	Zugrunde liegt das Interview mit Razmik Tahmazian vom 17. Februar 2008.

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

die Namen der Schüler verzeichnet, die die Gedichte und Texte vor-
tragen. Der Gesangsteil ist weniger detailliert dargestellt: »Auftritt des 
Schulchors (Auftritt des jüngeren und älteren Schulchors bzw. des Mit-
telstufenchors)«. Die Beteiligung der Schüler durch verschiedene Akti-
vitäten spielt für die Konzeption dieses Festes die wichtigste Rolle. Ob 
die gesungenen Lieder mit dem gefeierten Helden zu tun haben und ob 
die genauen Bezeichnungen der Lieder im Programm stehen, ist weniger 
wichtig. Des Weiteren werden die Eröffnungsrede und die Schlussrede 
in das Programm aufgenommen. 

Im Programm von 2007 werden die Personen genannt, die die Veran-
staltung eröffnen und beenden. 2007 wurde dies von dem Geistlichen 
übernommen. In dem Programm von 2008 fehlen die personellen Anga-
ben zu diesen Punkten. Es werden lediglich die Vornamen und Klassen 
der Schüler angegeben, die ein Gedicht oder eine historische Übersicht 
vortragen. In beiden Jahren wurde ein Aushang mit einem Text für das 
Schaufenster des Gemeindehauses vorbereitet. Die Texte beider Aushän-
ge unterscheiden sich in einigen Punkten. Während der Aushang aus dem 
Jahr 2007 auf Westarmenisch verfasst ist, ist der Aushang vom Jahr 2008 
auf Ostarmenisch. Der Text ist ein Auszug aus einem Geschichtslehr-
buch, das noch in Sowjet-Armenien verfasst wurde. Entsprechend heben 
beide Texte jeweils andere Aspekte hervor: Der in Sowjet-Armenien ver-
fasste Text nimmt hauptsächlich einen kämpferischen, säkularen Stand-
punkt ein, mit wenigen Hinweisen auf die Religion. Der auf Westarme-
nisch geschriebene Text spricht dagegen die Zentralität des Religiösen 
an. In jeder Version ist Vardan auch visuell dargestellt. Wir sehen zwei 
Varianten des gleichen, bekannten Portraits – in der ersten Version groß 
und schwarz-weiß, in der zweiten klein im Text und farbig. Gemeinsam 
ist beiden Texten die Idee des Martyriums und vor allem des Kampfes 
und der großen Leistung zu Gunsten des eigenen Volkes und der Heimat. 
Ebenfalls sind in beiden Versionen die zentralen Daten wiedergegeben: 
Das Datum der Schlacht, der Ort und der Name des Helden. Der ostar-
menische Text ist länger und detaillierter, während der westarmenische 
nur die Essenz der Geschichte wiedergibt.

Von Jahr zu Jahr wird eine gleichbleibende Struktur gepflegt. Zu-
gleich kommt die innere Vielfalt der Gemeinde in verschiedenen Akzen-
ten zum Ausdruck. Dies betrifft die Sprachunterschiede und Hintergrün-
de je nach dem Herkunftsland. Auch die Aspekte der inneren Dynamik 
der Gemeinde üben ihren Einfluss aus: Während 2007 die Person des 
Erzbischofs als festes Element im Programm verankert ist, ist im Jahr 
2008 der neue junge Priester noch nicht integriert, weder in das Leben 
der Gemeinde, noch in das Programm des Vardan-Festes. 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

Dekoration und symbolische Gestaltung 

Das vorbereitete Programm des Vardan-Festes wird in einem der großen 
Säle der Gemeinde im Gemeindehaus dargeboten. Der Mehrzweckraum 
wird, wie auch andere Räumlichkeiten des Hauses, bei verschiedenen 
Anlässen genutzt und jeweils entsprechend umgestaltet und ausgestat-
tet. Da beim Vardan-Fest die Aufführung eines Konzertes inbegriffen 
ist, wird für diesen Zweck eine Bühne aufgestellt. Dabei handelt es sich 
um ein transportables Podium, das je nach Bedarf aufgestellt oder weg-
geräumt werden kann. Die Bühne gibt dem Raum einen Aufmerksam-
keitsfokus und teilt ihn auf in den Zuschauerraum und den der Darstel-
ler oder Vorsprecher bzw. Rezitatoren. Diese transportable Bühne wird 
mit einem großen orientalischen, farbig gemusterten Teppich abgedeckt. 
Der Teppich lässt die Bühne feierlicher aussehen und verdeckt zugleich 
ihren provisorischen Charakter. Mit dem Teppich sieht die Bühne soli-
der aus, das Muster des Teppichs zeigt die Konturen, und auch wenn auf 
den Seiten immer noch die tischartige Konstruktion der Bühne erkenn-
bar ist, verändert der Teppich den frontalen Anblick der Bühne wesent-
lich. Über der Bühne hängt an der Wand ein großes Bild von Vardan. 
Diese Anordnung lässt an einen Altar denken. Bevor das Programm be-
ginnt, sieht der Zuschauer bereits Vardan über der erhöhten Bühne, die 
mit einem wertvollen Teppich bedeckt und dadurch betont ist. Das Bild 
Vardans ist schwarz-weiß, ohne Rahmen, ohne Zierde, aber von allen 
Seiten des Raums sichtbar. An der Wand, zu der die Bühne aufgestellt 
ist, sind drei Fenster, zwei von ihnen unmittelbar hinter der Bühne. So 
bilden die Vorhänge einen Hintergrund für die Bühne. Das Bild Vardans 
hängt zwischen diesen beiden Fenstern. 

Der Kontrast zwischen dem schwarz-weißen Bild, den Farben des Tep-
pichs und den Vorhängen, die von beiden Seiten herabhängen, betont 
Vardans Erscheinung auf besondere Weise. Diese Komposition –Var-
dans Bildnis und die Bühne – ist umgeben von einigen für den öffentli-
chen Raum typischen, nicht speziell feierlichen Elementen: einer weißen 
Kommode oder einem kleinen Bäumchen, einer Lampe, neben den be-
reits erwähnten Vorhängen. Schließlich ist das Bild Vardans auch sehr 
einfach gehalten. Es ist eine große schwarz-weiße Variante des bekann-
ten Portraits: Vardan mit Bart, einem Schwert in der Hand und gekleidet 
in Umhang und Helm. Im farbigen Original ist die rote Farbe dominant. 
Hier sind die Effekte der Farbe ausgeblendet, nur die Linien, Konturen 
und das verdichtete Schwarz statt der roten Farbe und Weiß als Hin-
tergrund tragen die Aussage. Die Form, in der das Bild über der Büh-
ne entfaltet wird, ist also sehr einfach. Auf einem großen weißen Papier 
im DIN A1-Format scheint es eine vergrößerte Kopie des Originals zu 
sein, das ohne Rahmen an einer Plastik-Leiste befestigt ist und sich da-
durch bei Gelegenheit einfach ausrollen, wieder einrollen und für spätere 

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

Anlässe bequem aufbewahren lässt. Diese weniger feierliche als vielmehr 
praktische und kostengünstige Darstellungsform der mythischen Person 
verleiht der letzteren zwar weniger Heiligkeit und Feierlichkeit, sorgt 
aber für Präsenz und Konzentration auf das Wesentliche. Später im Pro-
gramm treten die Teilnehmer auf die Bühne und das ganze Geschehen 
findet auf der gleichen Höhe mit Vardan statt, so dass er zwar immer 
noch größer und präsenter als alle anderen ist, aber nicht mehr als Iko-
ne über einem Altar erscheint. Vardan schaut gewissermaßen den gan-
zen Abend von seiner zentralen Position aus zu und ist dadurch präsent.

Seitlich neben der Bühne hängt an der Wand noch ein zweites Bild, 
das die Avarayr-Schlacht zeigt, ein Ölgemälde in einem goldenen Rah-
men. Die beiden thematischen Bilder werden am Tag des Vardan-Festes 
speziell für die Feier aufgehängt und gehören nicht zur gewöhnlichen 
Ausstattung des Saals. Der Held wird also zwei Mal, in zwei Versionen, 
in zwei verschiedenen Perspektiven in den Raum integriert und dadurch 
anwesend gemacht. Im zentralen Bild sehen wir den Helden alleine, klar, 
deutlich, groß und für alle sichtbar, auf das Wesentliche reduziert; seit-
lich sehen wir einen kämpfenden Vardan zusammen mit seiner Armee. 
Dieses Bild ist weit von der Bühne entfernt und steht nicht im Zentrum 
der Aufmerksamkeit, bietet aber eine weitere Möglichkeit, der gefeier-
ten Geschichte visuell näherzukommen. Es stellt in erster Linie die Situ-
ation und nicht den Helden dar. Weder die Bühne noch der Saal sind mit 
Texten oder Buchstaben dekoriert: keine Transparente, keine Sprüche, 
keine Zitate, keine sonstigen Worte. Die Gestaltung des Raumes besteht 
aus wenigen, aber grundsätzlichen Symbolen. 

Die Stühle für die Zuschauer sind um die Bühne herum gruppiert. Die 
Raumfläche wird effektiv genutzt, um möglichst vielen Zuschauern Platz 
zu bieten. Die Bühne hebt zwar einige Symbole, Inhalte, Zusammenhän-
ge hervor, ist aber dem Zuschauer sehr nah und insofern mit ihm verbun-
den, als die Redner und die Teilnehmer des Konzertprogramms alle aus 
dem Zuschauerraum auf die Bühne steigen. Eine der feierlichen Reden, 
die des Priesters, wird nicht von der Bühne aus gehalten. Der Priester 
nimmt neben der Bühne Platz und wendet sich an das Publikum. Wenn 
man die symbolische Parallele zum Altar hier weiterführt, dann betritt 
er nicht den Altar. Hierbei ist einerseits der Ansatz des Teppichs, ande-
rerseits das Bild Vardans als Ikone, aber auch die Bedeutung des Wor-
tes wegweisend. Wie bereits erwähnt, werden im Armenischen der Al-
tar und die Bühne mit dem gleichen Wort bezeichnet (Andreasjan 1976: 
23). Neben der Bühne steht noch ein Klavier, das für die musikalische 
Begleitung des Programms genutzt wird, außerdem ist der Raum mit 
der nötigen Technik (Mikrophon, Lautsprecher) ausgestattet. An einer 
Wand hängt noch ein anderes Ölgemälde, das zur permanenten Raum-
gestaltung gehört. Man kann sehen, wie die Esstische an den Wänden 
aufeinandergestapelt sind. Der Raum, der auch für Festlichkeiten mit 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

Bewirtung benutzt wird, wird in diesem Tag in einem Zuschauer- und 
Konzertraum verwandelt. 

Das Publikum besteht überwiegend aus Frauen: Mütter, Lehrerinnen, 
Großmütter. Es sind aber auch einige Männer zu sehen. Die Schuldirek-
torin und später der Autor und Regisseur des Theaterstückes sind fest-
lich gekleidet. Sie sind auch die einzigen Erwachsenen, die während des 
Abends auf die Bühne treten. Der Priester, der ebenfalls am Ende des 
Abends spricht, ist in seinem schwarzen Gewand eindeutig als Geistli-
cher erkennbar. Die meisten Jugendlichen tragen Alltagskleidung und 
(Winter-)Schuhe, wobei keiner von ihnen auffällig oder in besonderer 
Weise nach der aktuellen Jugendmode angezogen ist. Dieser Umstand 
kann sowohl als eine entspannte und natürliche Art gesehen werden, 
der Angelegenheit zu begegnen, wie auch als eine weniger feierliche. Sie 
sehen das Fest als etwas Natürliches, das in keiner Weise überhöht ist. 

Bei der Theateraufführung könnte man von einigen Umstellungen im 
Bühnenbild und dem Umgang mit dem Raum sprechen. Die Zuschauer 
und die Bühne, wie auch das Bild von Vardan verbleiben zwar an Ort und 
Stelle, während sich die Bühne und die Darsteller verändern. Die Bühne 
wird zusätzlich dem Märcheninhalt entsprechend dekoriert. Für jeden Akt 
ändert sich das Bühnenbild. Der Raum wird beleuchtet und verdunkelt, 
was die Abwesenheit eines Bühnenvorhangs wettmacht. Als Darsteller 
fungieren die Schüler, die zuvor noch unauffällig gekleidet im Zuschauer-
raum saßen. Sie tragen nun bunte Kostüme und sind den Rollen entspre-
chend geschminkt und gekleidet. Die Kostüme, die Schuhe, die Kopfbede-
ckungen sind wie die dekorativen Elemente durchdacht und ausgearbeitet. 
Das große schwarz-weiße Vardan-Bild bleibt die ganze Zeit über im Hin-
tergrund hängen, ohne dabei zu den bunten Kostümen der Darsteller und 
zu der sonstigen Bühnendekoration in Beziehung zu treten. Der Abend 
verläuft konsequent im doppelten Sinne unter Vardans Zeichen.

Ablauf des Abends

Die Abendveranstaltung zum Vardan-Fest im Jahr 2008 hatte drei Teile. 
Den ersten Teil bildete das Bühnenprogramm zum Vardan-Mythos, das 
aus Liedern und thematischen Gedichten bestand. Als nächstes führten 
die Schüler eine Theaterfassung eines berühmten armenischen Märchens 
auf, »Der Meister und der Knecht« (Tern u caran), das von dem wohl 
berühmtesten armenischen Schriftsteller Hovhannes Tumanian (1869–
1923) geschrieben wurde. Den dritten Teil des Abends bildete das Feu-
erfest (armenisch: Terendez), das im Innenhof gefeiert wurde.9

9	  	Sowohl im Namen des Märchens als auch in der Bezeichnung des Feuerfes-
tes kommt das Wort Ter – Gott, Herr, Meister – vor und wird, wie auch in 

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

Das Vardan-Fest begann um 19:00 Uhr. Das Programm sah wie folgt 
aus:

– 	 Auftritt des Schulchors
– 	 Eröffnungsrede
– 	 Historischer Exkurs in die politische Situation in Armenien im Jah-

re 451 und die Schlacht bei Avarayr, vorgetragen von den Schülern 
der 8. Klasse 

– 	 »Gestorben, aber nicht verschwunden« (Meran chkoran), ein Ge-
dicht zu Ehren der gefallenen Helden, vorgelesen von den Schülern 
der 6. Klasse

– 	 »Er schwieg« (Lrec), ein Gedicht, vorgelesen von den Schülern der 
4. Klasse

–	 »Der Heimat gewidmetes Gedicht« (Hajrenikin nvirvac), vorgele-
sen von Schülern der 4. Klasse

– 	 Auftritt des Schulchors
– 	 Abschlussrede

Dieser Teil dauerte ca. 15 Minuten und bot sich im Einzelnen folgen-
dermaßen dar.

Auftritt des Schulchors

Das erste Lied dauerte etwa 45 Sekunden und wurde in einem energi-
schen Ton von den älteren Schülerinnen und Schülern vorgetragen. Es 
hat ein allgemeines und unspezifisches Thema, handelt von Menschen, 
die »vor dem Feind tapfer und mutig sind und der ganzen Welt Ehre und 
Freude bedeuten«.

Eröffnungsrede

Eine Schülerin übernahm die Rolle der Moderatorin. Nach dem Auftritt des 
Schulchors trat sie auf die Bühne und kündigte jeden weiteren Auftritt an. 

Historischer Exkurs

Drei Schülerinnen referierten über die Auseinandersetzung zwischen Ar-
meniern und Persern, die politischen und geografischen Gegebenheiten 

den oben genannten Zusammenhängen, mit »T« ins Deutsche übertragen. 
Hier und im Folgenden halte ich mich an die ostarmenische Lautung und 
Transkription (siehe die Tabelle im Anhang).

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

dieser Zeit (5. Jhdt.). Die entscheidende Schlacht und die Meinungsun-
terschiede zwischen den führenden Armeniern wurden thematisiert und 
dabei die Ideen der Selbstopferung und der Bestimmung hervorgehoben. 
Der Basistext stammte aus einem Geschichtslehrbuch und war von ei-
ner Lehrerin ausgesucht, bearbeitet und an die jeweiligen Schülerinnen 
verteilt worden. Es wurde hauptsächlich abgelesen. Das Referat über die 
historischen Ereignisse und wichtigsten Akteure war auf möglichst einfa-
che Art zusammengefasst und vorgetragen: ohne künstlerische oder the-
atralische Einbettung, als knappe Darstellung. Es wurde klar und deut-
lich das Wichtigste wiedergegeben, um die Anwesenden die wesentlichen 
Informationen zu vermitteln. Diese Aufgabe wurde nicht dem Priester 
überlassen und auch nicht dem Zuschauer. 

Die nachfolgenden drei Auftritte sind vorerst hinsichtlich ihrer Form 
folgenderweise zusammenzufassen: Gedichte armenischer Dichter wur-
den von einer oder mehreren Personen vorgelesen. Inhaltlich priesen 
alle Gedichte den Helden Vardan und seine Tapferkeit. Die Opfer, die 
sowohl von Vardan als einem Individuum, wie auch von seinen Mit-
kämpfern als einem Kollektiv erbracht wurden, wurden hierbei beson-
ders gewürdigt. 

»Gestorben, aber nicht verschwunden«

Drei Personen sagen je einen Teil des Gedichtes auf. Wie der Titel an-
kündigt, geht es im Gedicht um gefallene Helden, die aber nicht aus dem 
Gedächtnis verschwunden sind. Der Name des Autors Hakob Hakobian 
(1883–1959) wurde im Konzertprogramm explizit erwähnt. Hakobians 
Werk und Wirken sind besonders interessant, weil er ein proletarischer, 
revolutionärer Autor war. Er begründete die armenisch-proletarische Li-
teratur und wurde in Sowjet-Armenien oft veröffentlicht. In der heuti-
gen literarischen Diskussion ist er hingegen kaum präsent. Das Gedicht 
war ursprünglich den Revolutionären gewidmet. Dank der offenen zen-
tralen Idee des ›säkularen Martyriums‹ wird der Text aber in zahlrei-
chen Kontexten wahrgenommen, ohne Rückblick auf seine Entstehung. 
Das Gedicht wird in unterschiedlichsten Situationen zu verschiedensten 
Anlässen, in denen es um tapfer gefallene Helden geht, verwendet. Das 
Spektrum ist sehr groß und deckt die Gedenkfeier zum Völkermord bis 
zum Gedenken an die bei Protesten gefallenen Demonstranten ab.10 Im 

10	 	Diese Information verdanke ich Gesprächen mit Armeniern, welche die sow-
jetische und post-sowjetische Zeit selbst erlebt haben. Zum Autor siehe Sow
jet-armenische Enzyklopädie, S. 72, abrufbar unter: https://hy.wikisource.org/
wiki, siehe auch: https://hy.wikisource.org/wiki/_(What_is,_Who_is)_vol._3.
djvu/11. 

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

vorliegenden Fall wird das Gedicht in Bezug auf Vardan und seine Ge-
folgschaft vorgetragen. 

»Er schwieg«

Hierbei handelt es sich um ein Gedicht, das auch unter dem Titel »Der 
Tod Vardan Mamikonyans« bekannt ist – um einen Ausschnitt aus der 
gleichnamigen Ballade »Der Tod Vardan Mamikonyans«. Auch dieses 
Gedicht wird oft als Lied vorgetragen, in diesem Rahmen wird es jedoch 
nur als Text rezitiert. Der Autor des Textes Raphael Patkanian (1830–
1892) war ein bekannter Schriftsteller und Dichter sowie Übersetzer, 
der als erster die Werke von Äsop, Defoe und Puschkin ins Armenische 
übersetzt hat. Er ist durch seine Gedichte und durch sein patriotisches 
Engagement bekannt geworden. Wie andere bedeutende armenische In-
tellektuelle dieser Zeit stammte auch Patkanian aus einer armenischen 
Ortschaft im Russischen Reich am Fluss Don, siedelte von der Halbin-
sel Krim nach Rostov am Don um, wo die Nachkommen der Armenier 
aus der berühmten Stadt Ani leben. Sein Studium absolvierte Patkani-
an in Sankt Petersburg. Er war Russland und dem russischen Volk sehr 
verbunden.11

»Der Heimat gewidmetes Gedicht«

Dieser Programmpunkt wird mit dem genannten Titel präsentiert, Au-
toren werden nicht benannt. Später fand ich aber heraus, dass dersel-
be Text in der Isfahaner Veranstaltung als Lied vorgetragen wurde und 
den Namen »Zur Waffe« /»I Zen« trägt (siehe Kap II.2.3, S. 214).12 Drei 
Schüler lesen Teile aus einem Gedicht vor, in dem von der Heimat und 
dem Bestreben nach Freiheit die Rede ist und ein Aufruf zum Kampf aus-
gesprochen wird. Das Gedicht wird gemeinhin in einer längeren Variante 

		  Für einen Eindruck in die zeitgenössische Verwendung des Gedichts siehe: 
http://asbarez.com/arm/, https://lurer.com/?p=81410&l=am, http://www.
gallery.am/hy/database/item/14188/ (Zugriff: 09.03.2019).

11	 	Zu Raphael Patkanian: https://www.ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/author/ 
patkanian.htm, http://armenianhouse.org/blackwell/armenian-poems/ 
patkanian.html#11 (Zugriff: 09.03.2019).

12	 	Gleichzeitig fand ich einen Hinweis darauf, dass in den ethnologischen Ma-
terialien zum Vardan-Fest Anfang des 20. Jahrhunderts ein Lied mit diesem 
Namen zu den häufig an diesem Tag gesungenen gezählt wird, siehe Fuß-
note 9 (Khachatryan 2013b: 101). Ob es sich um das tatsächlich selbe Lied 
wie in Isfahan handelt, konnte ich nicht überprüfen; ich fand auch andere 
Lieder mit ähnlichem Titel.

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

präsentiert. Hier werden nur drei Abschnitte ausgewählt und drei Schü-
lern zugeteilt. Vollständigkeit scheint in diesem Fall keine Priorität zu 
haben. 

Während die zwei vorgetragenen Lieder in keiner Verbindung zum 
Thema des Abends standen, sind die zwei letzten Gedichte Liedtexte. 
Die Texte wurden dabei sämtlich aus den bekannten Listen zusammen-
gesucht, die Lieder in geringerem Maße an den Anlass angepasst. Der 
historische Überblick stammt aus einem Lehrbuch aus Armenien. 

Wie der Beginn der Veranstaltung, so wurde auch ihr Abschluss vom 
Auftritt des Schülerchors begleitet, wobei sich die Lieder nicht direkt auf 
Vardan und seine Taten bezogen. 

Auftritt des Schulchors

Im Lied geht es um die unterschiedliche Herkunft, verschiedene Länder, 
verschiedene Nationen, aber eine gemeinsame Seele: »Wir haben eine 
Seele und wir wissen, wohin wir gehen«, wird gesungen. Die letzte Zei-
le lautet: »Ihnen wünschen wir Freiheit!«

Beide am Anfang und am Ende vorgetragenen Lieder sind unbekannt, 
die Autoren ließen sich nicht recherchieren. Es wurde auch im Programm 
keine Information zu den Liedern gegeben. Diese gehören allerdings zu 
dem in der Schule erlernten Repertoire. 

Abschlussrede

Die Abschlussrede wurde von der Schuldirektorin gehalten. Hierbei han-
delte es sich allerdings nicht um ein Schlusswort bzw. um einen Abschied, 
vielmehr leitete sie an dieser Stelle zum nächsten Teil der Abendveran-
staltung über. In ihrem Wort werden zwischen den einzelnen Teilen des 
Abends klare Grenzen gezogen: »Das Vardan-Fest (Programm) ist be-
reits beendet, aber es wurde für heute noch etwas vorbereitet«. Die Ver-
bindung der Programmpunkte wird pragmatisch begründet. Da wegen 
des Vardan-Fests bereits eine Bühne aufgebaut wurde und ein Publikum 
zusammengekommen ist, findet am selben Tag auch eine Theatervor-
stellung statt. Die Direktorin Frau Karine Zamgochian stellt die Person 
vor, auf deren Initiative die nachfolgende Theateraufführung entstanden 
ist: Herr Vachik Vardanian Iran-Armenier, der auf dem Weg in die Ver-
einigten Staaten einige Monate in Wien verbringen muss, hat sich mit 
der Idee an die Gemeinde gewandt, eine Theatergruppe zu gründen und 
ein Theaterstück einzustudieren. Er richtet ebenfalls einige Worte an das 
Publikum. Die Tatsache, dass durch diese Reden die Zeit des Umbaus 

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

überbrückt werden muss, wird offengelegt. Sein Ziel formuliert der Re-
gisseur wie folgt: »Eine bleibende Theatergruppe zu gründen«.

Auf ein Zeichen aus dem anderen Raum hin schließt der Regisseur sei-
ne Rede und überlässt die Bühne den jungen Schauspielern. Der Über-
gang zu diesem Teil der Veranstaltung wird durch die Veränderung in der 
Beleuchtung zusätzlich markiert: Das Saallicht wird ausgeschaltet, nur 
die Bühne ist beleuchtet. Auf zwei ausgebreiteten Teppichen sitzen die 
kleinen Kinder und schauen zu. Die Aufführung des Theaterstücks nach 
dem Märchen »Der Meister und der Knecht« von Hovhannes Tumani-
an folgt auf das Programm, das Vardan gewidmet war. Das Bild Vardans 
bleibt zwar im Hintergrund, die Aufführung hat aber keine inhaltliche 
Verbindung zum Vardan-Mythos. Die Theateraufführung war gut vor-
bereitet und einstudiert, die Kostüme und Dekorationen recht aufwen-
dig. Nach der Aufführung wurde dem Regisseur gedankt und ein Ge-
schenk überreicht.

Im Anschluss an die Theateraufführung übernahm der Seelsorger Ter 
Andreas das Wort. Seine Rede bezog sich einerseits auf das Thema des 
Vardan-Mythos und andererseits auf das Feuerfest Tiarnendaraj (oder 
Terndez). Tiarnendaraj – Dem Herrn Entgegengehen – ist ein Fest, das 
die armenische Kirche am 40. Tag nach der Geburt Christi feiert, am 
13. Februar. Das Fest hat auch vorchristliche Bräuche, wie die tradi-
tionelle Anbetung des Feuers, eingeschlossen. An diesem Tag werden 
auf den Höfen von Kirchen und Häusern sowie auf den Flachdächern 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

und Straßen Scheiterhaufen angezündet, es wird um sie getanzt, gebetet 
und über das Feuer gesprungen.13 Ein Aspekt der Rede von Ter Andreas 
bestand in der Integration der einzelnen Teile des Abends in eine re-
ligiös-nationale Konzeption. Teile aus der Vardan-Erzählung und dem 
Feuerfest setzte er in Bezug zur Kirche und begründete sie aus der christ-
lichen Tradition heraus. Einen Bezug zum aufgeführten Märchen gelang 
es ihm ebenfalls herzustellen. Der letzte Teil der Rede bestand aus Dank-
sagungen an alle Beteiligten.

Auf Vardan und seine Mitkämpfer nahm der Sprecher durch einen der 
bekannten Sprüche Bezug: 

»Verstandener Tod ist Unsterblichkeit, nicht verstandener Tod ist Tod«. 
Wir werden heute diese Worte etwas umstellen, und sagen: »Verstande-
nes Leben ist Unsterblichkeit und unverstandenes Leben ist Tod.« Und 
heute dank der Bemühungen unserer Schuldirektion und der Eltern se-
hen wir alle dieses bewusste Leben. (…) Die Vardanen sind nicht gestor-
ben …Wie wir wissen, wie wir glauben, wenn ein Mensch stirbt, lebt 
seine Seele noch, sie ist bei Gott. Abgesehen davon, dass die Seele von 
allen Kämpfern Vardans und seine eigene bei Gott sind, ist ein Teil ih-
rer Seelen heute hier.«

Während alle vor ihm ihre Worte und Auftritte von der Bühne aus, mit 
Vardan im Hintergrund, an die Zuschauer gerichtet hatten, stand der 
geistliche Anführer der Gemeinde neben der Bühne auf dem Parkettbo-
den und sprach zu allen aus einer Seitenperspektive und somit auf Au-
genhöhe. Indem die Schulleitung das Ende des Vardan-Fest-Programms 
so klar signalisierte und den Übergang zu der Theateraufführung beton-
te, wurde die Rede des Priesters zu einem autonomen Element zwischen 
den einzelnen Programmteilen. Die Rede gehörte zu keinem der beiden 
anderen Teile. Sowohl durch seine Sprecher-Position als auch inhaltlich 
ist die Rede des Geistlichen abgesetzt und gleichzeitig verbindend. Die 
einzelnen Teile des Abends werden so zusammengebracht. 

Schließlich findet das Feuerfest statt, das zur armenischen »Win-
ter-Tradition« gehört. Es lässt sich zwar auch christlich interpretieren, 
ist aber deutlich als ein Brauch aus der vorchristlichen Zeit zu erken-
nen. Im Gegensatz zu vielen christlichen Festen hat es auch die sowjeti-
schen Zeiten überlebt. Terendez könnte man als ein »ewiges« Fest be-
zeichnen. Während für viele das Weihnachtsfest in der Sowjetzeit kein 
Begriff war, wurde Terendez immer privat im Freundeskreis, mit Nach-
barn, Verwandten und Bekannten gefeiert. Das Feuerritual soll die Win-
tergeister vertreiben und den Frühlingsanfang einläuten. Man feiert den 

13	 	Zu Hintergrund und heutiger Praxis des Feuerfests: https://barevarmenia.
com/travelblog/terndez-3/, https://barevarmenia.com/travelblog/terndez/, 
https://www.armenianow.com/arts_and_culture/35560/trndez_armenian_
church_holiday (Zugriff: 09.03.2019).

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Weg in ein neues Leben. Es scheint bei der Wiener armenischen Gemein-
de üblich zu sein, das Vardan-Fest und Terendez zusammenzulegen. Die-
ses Vorgehen wird mit zeitlichen bzw. terminlichen Gründen erklärt. Das 
zeitliche Zusammenfallen führt seinerseits auch zu einer inhaltlichen 
Verbindung. Die zwei unterschiedlichen Feste werden zu den Bestand-
teilen eines Abendprogramms. In der Rede des Priesters werden die bei-
den Feste ebenfalls verbunden. Terendez ist ein Feuer-Verehrungsritu-
al, das nach dem Hauptprogramm im Kircheninnenhof gefeiert wurde. 
Dort wurde ein Feuer angezündet, über das gesprungen wurde. In der 
Menschenmenge verteilten junge Teilnehmerinnen mit Tabletts das für 
diese Feier typische Essen. Hier und da führte man noch ein Gespräch, 
machte Fotos oder tauschte Nachrichten aus, bevor man nach Hause 
ging. Allerdings kann von einem klar festgelegten Ende der Veranstal-
tung keine Rede sein. Einige Gespräche gingen in der Cafeteria weiter. 
Es gab auch Besucher, die erst zu späterer Uhrzeit kamen und sich der 
Cafeteria-Gesellschaft anschlossen, worunter auch der Seelsorger war. 
Die Veranstaltung wurde dadurch zu einer sich immer länger fortsetzen-
den Geselligkeit, zu einer ausgedehnten Feier ohne Ende. Der Wechsel 
zwischen verschiedenen Themen und Akzenten fällt unter den Gesamt-
namen »Vardan-Fest«.

Die beiden Feste – Vardan-Fest und Feuerfest – haben gemeinsam, 
dass sie zu den allgemeinen christlichen Festen zählen. In beiden Fäl-
len wird der Bezug zur christlichen Religion nur indirekt hergestellt. In 
ihrem Ursprung und in ihrer Aussage hingegen unterscheiden sie sich. 
Die Ursprünge des Vardan-Fests gehen auf das 8. Jahrhundert zurück. 
Damals stand die Verteidigung des Christentums und damit die der ei-
genen Identität im Mittelpunkt. Terendez hingegen symbolisiert keinen 
Kampf, keine Anstrengung und keinen Konflikt. Darüber hinaus set-
zen die beiden Feste einen jeweils unterschiedlichen Wissensstand vor-
aus. Um das Vardan-Fest feiern zu können, muss man über viel Wissen 
sowohl in religiöser, kultureller als auch in sprachlicher Hinsicht verfü-
gen. Einen nationalen Bezug hat vor allem das Vardan-Fest. Das Feu-
erfest wird aber auch als solches angesehen, gerade weil es nicht zum 
christlichen Grundkanon gehört. Bemerkenswert ist, dass trotz der Zu-
ordnung zum Kirchenkalender für keines dieser Feste ein Gottesdienst 
abgehalten wird. Räumlich werden die Feierlichkeiten nicht in der Kir-
che, sondern im Festsaal und im Innenhof gefeiert. Die religiöse Dimen-
sion steht nicht im Vordergrund, sondern verbindet und ermöglicht, ei-
nige säkulare Ideen zu feiern.

Einige Besonderheiten der Feierform des Vardan-Programms werden 
im Vergleich ersichtlich. Eine Bühnenveranstaltung ist die übliche Art 
und Weise, die Festlichkeiten in der Gemeinde zu begehen. Als vergleich-
bares Beispiel können die Feierlichkeiten zu Neujahr herangezogen wer-
den, die ebenfalls im großen Saal mit der Bühne gefeiert werden. Die 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

übliche technische Ausrüstung wird eingesetzt. Die Schulkinder präsen-
tieren unterschiedliche Fertigkeiten: Sie singen, tanzen und rezitieren. Die 
ganze Veranstaltung findet auf Armenisch statt und wird ebenfalls mo-
deriert, in diesem Fall von einer Lehrerin. Anders als beim Vardan-Fest 
kommen hier auch Erwachsene auf die Bühne, während das Vardan-Fest 
von einer Schülerin moderiert wurde. Im Religionsunterricht wurde die 
spätere Moderatorin vor der Veranstaltung zu ihrem Wissen über die In-
halte befragt, von denen sie berichten sollte. Die Rolle der Moderatorin 
scheint eine besondere Auszeichnung zu sein und als besondere Verant-
wortung gesehen zu werden.

Ein weiterer Unterschied besteht darin, dass beim Vardan-Fest zwar 
Lieder gesungen werden, aber nicht getanzt wird. Diese künstlerische 
Ausdrucksform wird nicht in das Fest-Konzept integriert. Keine harmo-
nisierende körperliche Verarbeitung wird vorgesehen, sondern die Kon-
zentration auf intellektuelle, sprachliche, poetische, belehrende und mu-
sikalische Darstellung steht im Vordergrund.

Das Theaterstück wurde ebenfalls von den Schülern aufgeführt. Im 
Gegensatz zum ersten Teil wurde das Theaterstück genauer vorberei-
tet und intensiver geübt − alles wurde gut ausgesprochen und verständ-
lich formuliert. Alle Kinder konnten ihre Texte auswendig und spielten 
ihre Rollen überzeugend. Sie trugen rollenspezifische Kostüme und wa-
ren entsprechend geschminkt. Es gelang ihnen oft, die Zuschauer zum 
Lachen zu bringen und Spannung herzustellen. Die Veranstaltung bot 
den Schauspielern und Zuschauern ausgiebig Gelegenheit, in intensive 
Berührung mit den Rollen, Motiven, Dialogen und der Sprache zu kom-
men, Inhalte zu verinnerlichen und Eindrücke mitzunehmen. Um ein ge-
lungenes Theaterstück auf die Beine zu stellen, hatten die Schüler viel 
Freizeit geopfert und einige Anstrengung investiert. So entstand ein an-
sehnliches, aber doch eher einmaliges Ergebnis. Dies wurde sowohl an 
dem Abend, als auch bei anderen Gesprächen (wie z.B. im Interview mit 
der Schuldirektorin) explizit zur Sprache gebracht. 

Alle Texte des Abends waren auf Armenisch. Für eine Person, die des 
Armenischen nicht mächtig ist, wäre das Programm unzugänglich ge-
wesen. Für einige Teilnehmer des Bühnenprogramms war die Sprache 
in vielen Fällen sichtlich eine Herausforderung, obwohl sie vorher im 
Unterricht mit Lehrerinnen geübt worden war. In diesem Fall schien die 
Qualität nicht im Vordergrund gestanden zu haben, offensichtlich be-
stand kein Anspruch auf Professionalität. Die Lehrer hatten eine stark 
steuernde Rolle, was auch während des Programms von Zeit zu Zeit zu 
erkennen war. Mit gemeinsamen Anstrengungen – wenn nötig, halfen 
die Lehrerinnen aus dem Publikum mit – wurde das Programm wie ge-
plant realisiert.

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

Die Kämpfer Vardans auf der Bühne

An dieser Stelle möchte ich meine Aufmerksamkeit auf die Wiedergabe 
der mythischen Elemente, Rollen und symbolischen Figuren richten. Wie 
werden an dem Abend symbolische Grenzen zwischen den Menschen, 
den Ideen, dem Besonderen gezeichnet? 

Der Raum teilt sich auf in Vardan und die anderen. Die letzteren wer-
den noch einmal in Schüler, die auf der Bühne stehen, und in die Zuschau-
er aufgeteilt. Die Bühne ist den Kindern und Jugendlichen überlassen. 
Die Gestalt des Helden Vardan kommt durch das Bild zum Ausdruck. 
Sein Beitrag besteht nur in seiner Präsenz. Er ist nicht lebendig, steht aber 
trotzdem im Mittelpunkt. In seinem Namen oder als eine Ergänzung zu 
seinem Bild werden die Gedichte und Lieder vorgetragen. Die anderen 
Protagonisten tauchen in dieser Darstellung überhaupt nicht auf: weder 
Vasak, der Antagonist von Vardan, noch Ghevond, der geistliche Anfüh-
rer. Der Seelsorger, der bei der Veranstaltung eine wichtige Rolle hätte 
spielen sollen, tritt erst später auf. Dafür sind Vardan und das Volk bzw. 
Vardan und seine Kämpfer durch die Gruppe der Kinder hindurch zu 
sehen. Die Schüler sprechen nicht zu Vardan, sondern zum Publikum. 
Sie treten stellvertretend für Vardan vor dem Publikum auf. Ob man an 
dieser Stelle mehr den Inhalt des Vorgetragenen oder dessen Präsentati-
onsform beachten will, es geht hier immer um einen »Kampf«: Um je-
des Wort, um die Entzifferung der armenischen Texte auf den Zetteln, 
um deren korrekte Aussprache, wird gekämpft. Die Lehrerinnen interve-
nieren bei Bedarf. Sie helfen, ergänzen oder korrigieren. Alle Kräfte sind 
auf die Durchführung des Programms gerichtet. Die Anstrengung und 
Bemühung der Gemeinde um die Verwirklichung des Festprogramms in 
der armenischen Sprache kann als eine eigene Version des mythischen 
Vardan-Kampfes angesehen werden. Allerdings ist die religiöse Identifi-
kation weniger wichtig als die sprachliche. Durch und um die Sprache 
wird hier gekämpft. Das Narrativ wird wiedergegeben, dass hierdurch 
der wesentliche Identifikationsfaktor verteidigt wird. Im 5. Jahrhundert 
war dies das Christentum, heute ist es die Sprache. 

Wenn man diese rituelle Darstellung des am Vardan-Tag aufgeführten 
Programms näher betrachtet, fallen die Elemente der strengen Ordnung 
und Ausführung der Form auf. Die Auseinandersetzung bleibt in vieler-
lei Hinsicht äußerlich: Die Helden werden nicht lebendig, es wird kein 
individueller Bezug hergestellt, es werden keine Räume für eine persön-
liche Identifikation mit dem Helden geschaffen. Die thematische Ausei-
nandersetzung ist in diesem Sinne begrenzt. Ein Theaterstück über Var-
dan mit Teilnahme der Schüler, zum Beispiel, hätte einen Raum für eine 
eigene Interpretation geschaffen und einen besonderen Zugang ermög-
licht. Präsentiert wird hingegen ein Referat, ein Text, der auch an an-
derer Stelle hätte vorgelesen werden können. In vielen Fällen wird vom 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

Inhalt geradewegs abgewichen – so im Falle der Lieder, die für einen an-
deren Anlass passend wären, ebenso bezüglich des themenfremden The-
aterstücks oder des Feuer-Fests. Es wird auf die Exaktheit der Form und 
gleichbleibende Vorstrukturiertheit geachtet: Man versteht nicht, was ge-
sagt wird, sondern man liest einfach immer die gleichen Worte und glei-
chen Geschichten vor. Dies wird aber jedes Jahr aufs Neue wiederholt. 
Die Rollen werden unter den Teilnehmern verteilt, und durch das Beibe-
halten der Form werden Inhalte und Ziele kommuniziert. Die Beteilig-
ten sind vielleicht nicht oder nur vage mit dem Ziel vertraut, halten sich 
aber an die vorgegebene Form (Soeffner 2006: 72). 

Sowohl in Fragen der Dekoration als auch der Vorbereitung, der Be-
herrschung der Texte, des sprachlichen Niveaus und der Darstellungs-
kunst ist die Aufführung des Märchens viel ausgearbeiteter, bunter und 
unterhaltsamer. Es werden verschiedene Themen behandelt, Charakte-
re ausgemalt, Situationen und Rollen skizziert. Dabei werden in bei-
den Situationen die gleichen räumlichen und technischen Möglichkeiten 
als Grundlage genommen und die Darsteller sind ebenfalls die Schü-
ler der Samstagsschule. Aber während das Theaterstück eine einmalige 
Initiative ist, ins Leben gerufen von einem Spezialisten, der gerade auf 
Durchreise in Wien ist, ist das Vardan-Fest eine sich jährlich wiederho-
lende Aktion, die allein durch die Tatsache seines Stattfindens als Erfolg 
betrachtet wird. Wie der ganze Abend, wird auch das Vardan-Fest-Pro-
gramm aufgrund einer Reihe pragmatischer Punkte konzipiert: Der Ter-
min ist an die österreichischen Schulferien angepasst, die Feste werden 
ebenfalls aus zeitökonomischen Gründen zusammengefeiert, das Auf-
stellen der Bühne wird zum Anlass genommen, das Theaterstück und 
das Vardan-Fest am gleichen Abend vorzuführen. So werden auch für 
das Fest die Lieder gesungen, die schon gelernt wurden, das Programm 
wird kurzgehalten, damit es nicht zu spät wird und so weiter. Gleichzei-
tig aber wird das Fest gefeiert unter Beachtung aller pragmatischen As-
pekte und dadurch trotz bestehender Hindernisse.

Die Distanzierung von den Inhalten zeichnet zugleich das Grundpro-
blem der Gemeinde aus. Dadurch, dass man sich in Österreich immer 
besser integriert, entfernt man sich von den armenischen kulturellen In-
halten. Das Fortleben der armenischen Gemeinschaft in Wien, wie wahr-
scheinlich in allen westlichen Staaten, ist sehr schwer aufrechtzuerhal-
ten. Die Sprachkenntnisse gehen mit jeder Generation mehr verloren. 
Die zahlreichen Möglichkeiten, sich zu verwirklichen, wie sie in Ös-
terreich geboten werden, setzen andere Fähigkeiten voraus. Die Kennt-
nis der armenischen Sprache ist für den beruflichen Erfolg wenig rele-
vant. Der Widerstand gegen diesen Prozess ist eigentlich aussichtslos und 
doch wird durch die Gemeindeaktivitäten ständig dagegen gekämpft. 
Es bildet sich eine Haltung des Widerstandes und des regelrechten Trot-
zes, die schlussendlich darauf gerichtet ist, einen Bereich der kulturellen 

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

Selbstbestimmung und Unabhängigkeit von der Mehrheitsgesellschaft zu 
erobern. Diese trotzige Haltung, die zu der Entstehung und Aufrechter-
haltung der Autonomie in bestimmten – oft außeralltäglichen – Berei-
chen führt, ist allerdings fest in den Regeln und Gesetzen der Aufnah-
megesellschaft verankert. 

Dieser Zusammenhang von der Unerreichbarkeit des Ziels und der 
Notwendigkeit, der Unumgänglichkeit des Kampfes, des Widerstands 
um des Widerstandes willen, prägt die Funktionsweise der Gemeinde 
und wird am Vardan-Tag durch Vardan gefeiert. Der Aspekt des morali-
schen Sieges, eines unerreichbaren und doch wünschenswerten Zustan-
des, der in seiner Idealität als wertvoll betrachtet wird und in seiner Re-
alisierung doch sehr entfernt ist, wird hier in die Form eines Kampfes, 
unnachgiebiger Intention und Beharrlichkeit gegossen. Vardans Beispiel 
folgend muss man trotz allem kämpfen, auch wenn die Situation aus-
sichtslos zu sein scheint. In dieser speziellen Wiener Konstellation spielt 
die Sprache eine besondere Rolle bei dem Ausdruck dieser Haltung. Die 
armenische Sprache wird zum zentralen Element. Der Umgang mit der 
Sprache, das Bestreben, die Sprache zu beherrschen, zu lehren, weiter-
zugeben, bringt die einzelnen Teile dieser Autonomie zusammen. Bei der 
Durchführung des Festes wird dies klar sichtbar daran, wie die Spra-
che bei der Veranstaltung eingesetzt wird. Indem das ganze Programm 
an manchen Stellen mit größter Anstrengung auf Armenisch aufgeführt 
wird, werden einerseits die Grenzen zu der Außenwelt zumindest für 
diesen Zeitraum gezogen, es wird aber auch die Bedeutung der armeni-
schen Sprache im Inneren der Gemeinschaft betont. Alle Kinder, die auf 
der Bühne stehen, müssen das notwendige Minimum an Kenntnissen 
oder die aufwendige Lern-Bereitschaft mitbringen, um teilzunehmen und 
Teil der Veranstaltung zu sein. Die Rolle der Eltern und Lehrenden ist in 
dieser Sache nicht zu übersehen. Die Tatsache, dass der Nachwuchs zur 
Zielgruppe erwählt wird, zeigt ebenfalls eine kämpferische Einstellung, 
Ausrichtung der Kräfte auf die Zukunft, Miteinbeziehung der jüngeren 
Generation in den Kampf für die Erhaltung.

1.4 Fazit: Das Vardan-Fest in Wien. Ein Kampf um das 
armenische Selbstverständnis 

Die Wiener Gemeinde in ihrer heutigen Form ist hauptsächlich in Folge 
mehrerer Migrationswellen aus dem Nahen Osten, aus ehemals sowje-
tischen Gebieten und anderen Konfliktregionen entstanden und umfasst 
heute ca. 1.400 offiziell eingeschriebene Mitglieder (ca. 4.000 Arme-
nier wohnen in Wien permanent oder auf Durchreise). Man könnte sie 
als eine »Einwanderungsgemeinschaft« bezeichnen. Die Mitglieder der 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

Gemeinde betrachten sich selbst als gut in die österreichische Gesell-
schaft integriert und sehen ihre Zukunftsperspektiven meistens in die-
sem Land.

Das Vardan-Fest wird mit einem ca. 15 Minuten langen Konzertpro-
gram in armenischer Sprache im Festsaal der Gemeinde gefeiert. Die 
durch weitere Programmpunkte ergänzte Veranstaltung dauert insge-
samt ca. 30 Minuten. Die Figur Vardans ist in Form visueller Darstellun-
gen präsent und gemeinsames Thema von Rede- und Gesangsbeiträgen, 
die von Kindern vorgetragen werden. Mit wenigen, einfachen Mitteln 
wird eine Form der Verehrung konstruiert, die drei wichtige Elemente 
zusammenbringt: Sprache, Tradition und Gemeinschaft. Der Held leis-
tet die Verbindung zu Kirche und Religion, die den nominellen Kern der 
Gemeinde bildet. Gleichzeitig versichert die eigene Sprache eine Abgren-
zung von der Aufnahmegesellschaft – Assimilierung wird als Gefahr be-
trachtet.

Das Leben in Österreich wurde von den Gemeindemitgliedern mit 
dem Ausdruck »bequemes Leben« beschrieben. »Bequem« bedeutet 
nicht »einfach«. Das Leben in Österreich erfordert aus Sicht der Arme-
nier Ausdauer und Mut, aber es ist in vielen Hinsichten bequem, weil 
es geregelte Perspektiven bietet, die Lebensplanung übersichtlich macht, 
Versorgung verspricht. Die »Bequemlichkeit« des Lebens in Österreich 
bedeutet gleichzeitig ein Hindernis für eine mögliche Rückkehr nach Ar-
menien und in das dortige Leben. Da jedoch an der Idee der Heimkehr 
prinzipiell festgehalten wird, erhält der Begriff der »Bequemlichkeit« 
eine negative Bedeutung. Ebenfalls im Sinne des Kampfes »gegen das 
bequeme Leben« verstehen sich die Maßnahmen zur Erhaltung der Ge-
meinde in Wien durch ehrenamtliche Tätigkeit und die Weitergabe der 
armenischen Kultur und Sprache an die nächste Generation im Rahmen 
von Wochenendunterricht.

Der Widerspruch zwischen »Bequemlichkeit« und »unerwünschter« 
österreichischer Identität wird durch das Gedenken an den gegen jede 
Gefahr kämpfenden Helden gelöst und harmonisiert. Der Mythos und 
das Ritual bilden die Basis für die sonstigen identitätsstiftenden Gemein-
deaktivitäten und legitimieren diese.

FAZIT: DAS VARDAN-FEST IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

2. Die Diaspora-Gemeinde in Isfahan (Iran)

2.1 Geschichte und Struktur der Gemeinde

Historischer Abriss, Entstehung und Entwicklung  
der iranisch-armenischen Gemeinschaft

In diesem Kapitel geht es darum, welche Bedeutung der Vardan-Mythos 
für die Armenier in Iran hat. Die Analyse der Feierlichkeiten in der tra-
ditionsreichen armenischen Gemeinde in Isfahan gibt Aufschluss darü-
ber, wie sich die Gemeinde durch das Feiern des Helden darstellt, wel-
che zentralen Ideen und welches Selbstverständnis dabei zum Ausdruck 
kommen. Die Aufmerksamkeit liegt zwar in erster Linie auf dem Var-
dan-Fest in Isfahan, zusätzlich wird jedoch Material zum armenischen 
Leben in der heutigen Hauptstadt von Iran, Teheran, und in Shiraz he
rangezogen. Die Beschäftigung mit den kulturellen Mustern des armeni-
schen Lebens in Iran setzt eine Auseinandersetzung mit der Geschichte 
der Armenier in Iran und den armenisch-iranischen Kontakten voraus. 
Im Folgenden werden die Begegnungen der beiden Völker und ihrer Kul-
turen in einem kurzen Abriss vorgestellt sowie die Entstehung und die 
Besonderheiten der heutigen Gemeinde in Isfahan erläutert. Die Bezie-
hungen der beiden Völker sind sehr alt und für die Armenier durch ein 
ständiges Wechselspiel von Sicherheit und Bedrohung gekennzeichnet. 
In der folgenden Beschreibung dienen drei Quellen als Grundlage: Der 
Aufsatz von Armen Haghnazaryan (Haghnazarian 1995) ist auf Deutsch 
erschienen und widmet sich der Geschichte und den Besonderheiten der 
Gemeinde in Neu Dschulfa (heute ein Stadtviertel in Isfahan); zwei wei-
tere Beiträge stammen aus armenischen Enzyklopädien in armenischer 
Sprache: aus der Enzyklopädie der Diaspora (Pahlevanian 2003) und der 
Kurzen armenischen Enzyklopädie (o.A. 1995). Beide stellen die Entste-
hung, Entwicklung und Besonderheiten des armenischen Lebens in Iran 
im Allgemeinen dar.

Die Beziehungen zwischen Armenien und Iran in den politisch-militä-
rischen, wirtschaftlichen und kulturellen Bereichen gehen zurück auf das 
erste Jahrhundert vor der Geburt Christi. Die nördlichen Gebiete von 
Iran waren Teil des armenischen Königsreichs (bis 428) und stellten eine 
wichtige Zone für politischen und kulturellen Austausch dar (Pahleva-
nian 2003: 235). Vier Fünftel der historisch armenischen Gebiete stan-
den 387–591 unter persischer Herrschaft (o.A. 1995: 383). Die arme-
nisch-persischen Beziehungen verschärften sich im 4. Jahrhundert, nach 
der Annahme des Christentums in Armenien. Auseinandersetzungen 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

wegen der Religion und Zwangsumsiedlungen prägten die Beziehung 
zwischen Armenien und Persien. Armenien wurde zu einem umkämpf-
ten Gebiet zwischen Byzanz und Persien (Pahlevanian 2003: 236). Die 
armenischen Gemeinden auf persischen Territorien entstanden seit den 
seldschukischen und später mongolischen Eroberungen beginnend vom 
11. Jahrhundert an. Die erste große Zwangsumsiedlung fand 1048 statt. 
In den folgenden Jahrhunderten, unter mongolischer Herrschaft, ver-
größerten sich die armenischen Gemeinden infolge weiterer Umsiedlun-
gen und Deportationen 1236–27 und 1240. In dieser Zeit sind viele 
Armenier auch freiwillig migriert aufgrund schlechter wirtschaftlicher 
und politischer Umstände, aber ebenso wegen guter Handelsbedingun-
gen. In manchen Fällen waren die armenischen Gemeinden von Arme-
nien weit entfernt, was dazu führte, dass diese nach einiger Zeit in der 
fremden Umgebung nicht überdauern konnten und allmählich assimi-
liert wurden. In den anderen erwarben sie hingegen größere Stabilität 
und konnten sich als eine Minderheit behaupten. Die Gebiete wurden 
jedoch immer wieder zum Schauplatz neuer Auseinandersetzungen zwi-
schen Persern und Osmanen, was einen zerstörerischen Einfluss auf das 
Leben der Armenier in Armenien als auch auf persische Gebiete hatte 
(Pahlevanian 2003: 236). 

Im Ausmaß wie in den Auswirkungen war jedoch die von Schah Ab-
bas I. Anfang des 17. Jahrhunderts während des osmanisch-persischen 
Krieges angeordnete Massenaussiedlung die schwerwiegendste. In den 
Jahren 1604–05 wurde die Bevölkerung aus mehreren armenischen Pro-
vinzen in West- und Ostarmenien (aus Goghthan, das heute dem östli-
chen Gebiet Nakhitschewans entspricht, aus Basen, Karin, Arshech, Van 
etc.) umgesiedelt. Während die Zwangsumsiedlung der ländlichen Bevöl-
kerung vorwiegend strategische Ziele verfolgte, war die Umsiedlung des 
Händler- und Handwerkermilieus, besonders der Stadt Dschulfa, öko-
nomisch motiviert (Pahlevanian 2003: 237). Der Schah wollte durch die 
Umsiedlung den Handel im Zentrum von Iran vorantreiben, das Hand-
werk entwickeln und vor allem die geschäftlichen Beziehungen der rei-
chen Dschulfaer nutzen, um die Bedeutung des Landes im Handel zwi-
schen Ost und West zu steigern. Die Umsiedlung erfolgte in die persische 
Hauptstadt Isfahan und wurde in den folgenden sieben Jahren in meh-
reren Wellen fortgesetzt. Schah Abbas hatte das Ziel, Isfahan zu einem 
Handels- und Kulturzentrum auszubauen, wozu er die kaufmännischen, 
handwerklichen und künstlerischen Fähigkeiten der Armenier einzuset-
zen beabsichtigte (Haghnazarian 1995: 293). 

Das, was heute als das armenische Viertel in Isfahan bekannt ist, wur-
de im 17. Jahrhundert als armenische Stadt gegründet. Zwischen dem 
Berg Sofi und dem Fluss Zaianderud gründete Abbas im Jahr 1605 die 
Stadt Neu Dschulfa. Nur etwa die Hälfte der Aussiedler erreichte das 
Ziel und konnte ihr Leben am neuen Ort fortsetzen. Den Umsiedlungen 

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

fielen also sehr viele Menschen zum Opfer. Der schwierige Weg, das 
neue ungewohnte Klima und das Überqueren des Flusses waren dafür 
verantwortlich (Pahlevanian 2003: 237). Die leidvolle Erfahrung der 
Umsiedlung, die Entfernung von der Heimat und der schmerzhafte An-
passungsprozess sind ein fester Teil der Entstehungsgeschichte der Ge-
meinde. Dennoch gehören zu diesen Erfahrungen auch ihre Leistung, ihr 
Erfolg, ihre zufriedene und stolze Haltung sowie die Anerkennung und 
Wertschätzung seitens der Mehrheitsgesellschaft. Bereits im Jahr 1640 
hatte sich Neu Dschulfa zu einem angesehenen Handels- und Kultur-
zentrum mit bedeutenden Bauwerken entwickelt: Mit Klöstern und Kir-
chen, Schulen, einem Krankenhaus, Bädern, Werkstätten, Geschäftshäu-
sern und einer Druckwerkstatt. Zu den wichtigsten Bauwerken zählen 
die Brücken über den Fluss Sofi, die zu den schönsten Sehenswürdigkei-
ten der Stadt Isfahan gehören und die damals Neu Dschulfa und Isfahan 
verbanden. Der Schah hatte den Seidenhandel, der bisher in den Hän-
den persischer Händler gelegen hatte, erfahrenen armenischen Kaufleu-
ten übertragen, in der Hoffnung, diese würden mit ihren Sprachkennt-
nissen und zudem als Christen bessere Geschäfte mit den Europäern 
abschließen. Die Armenier nutzten diese Chance, und es gelang ihnen, 
dieses Ziel zu erreichen. Es kam zu einem regen Waren- und Informati-
onsaustausch. Bekannt ist außerdem, dass die Armenier zu dieser Zeit 
in Persien Privilegien genossen: Steuerfreiheit, das Recht auf Selbstver-
waltung und freie Religionsausübung. Sogar Reliquien aus Etschmiat-
zin – dem Sitz des religiösen Oberhauptes in Armenien – ließ der Schah 
nach Neu Dschulfa bringen (Haghnazarian 1995: 294). Zentrale und be-
deutende Komponenten in der Entstehung und Entwicklung des arme-
nischen Lebens in Isfahan waren zweifellos der Geschäftssinn und die 
Handelskunst der Armenier, die man ihnen häufig attestierte. Das Ge-
schick der reichen Dschulfaer war nicht nur für die Isfahaner Gemeinde 
von Bedeutung, sondern es zählt zu den wichtigsten Faktoren der arme-
nischen kulturellen Blüte im späten Mittelalter. Durch die Verbindun-
gen und die finanzielle Unterstützung der wohlhabenden Händler sind 
Druckereien und Architekturdenkmale an verschiedenen Orten entstan-
den (Kevorkian 1995).

Die Erfolgs- und Anerkennungsgeschichte der Iran-Armenier hatte 
jedoch nicht lange Bestand. Den Jahrzehnten der Blüte folgten schwe-
re Zeiten der Unterdrückung und Not. Die auf Schah Abbas II. fol-
genden Herrscher verhängten hohe Steuern und verfolgten eine re-
pressive Politik gegen die Armenier. Große Auswanderungswellen in 
andere Handelsmetropolen wie Alexandria, Venedig und Marseille, 
nach Holland, Polen, Russland, nach Indien und Fernost waren die 
Folge. 1722 besetzten die Afghanen Isfahan. Den Ende des 18. Jahr-
hunderts herrschenden Bürgerkrieg konnte die armenische Bevölke-
rung von Neu Dschulfa nur mit Hilfe der wohlhabenden Gemeinden 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

in Indien überleben (Haghnazarian 1995: 294). Im 19. Jahrhundert 
jedoch änderte die Regierung des Schahs die Politik, die Lage der Ar-
menier in Persien verbesserte sich: Die Zwangskonvertierung wurde 
verboten, die Steuerfrage geregelt, die Kirchen wurden zu rechtmäßi-
gen Eigentümern des unter ihrer Aufsicht stehenden Landes erklärt, 
Armeniern wurden wieder höhere Posten anvertraut. Laut Statistik 
vervierfachte sich die armenische Bevölkerung in Persien in der Zeit 
zwischen 1851 und 1890 von 20 000 auf 80 000 (o.A. 1995: 383). 
Im 20. Jahrhundert wanderten viele Armenier an den Persischen Golf, 
nach Teheran und nach Sowjet-Armenien aus (Haghnazarian 1995: 
294). In den Jahren 1946–47 erfolgte eine große Auswanderungswel-
le nach Armenien, so auch nochmals 1979 nach der islamischen Re-
volution. Viele Armenier wanderten auch nach Europa und Amerika 
aus. 1995 lag die armenische Bevölkerung von Iran bei ca. 200 000 
Menschen (o.A. 1995: 383).

Die gegenwärtige Situation

Wie viele Armenier leben heute in Iran? Genaue Zahlen sind kaum zu 
ermitteln, und es finden sich verschiedene Größenangaben zum Um-
fang der armenischen Bevölkerung im Land sowie in den verschiede-
nen Städten und Gemeinden. So soll die Zahl der im Iran lebenden 

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

Armenier im Jahre 2003 80 000 betragen haben (Pahlevanian 2003: 
240). Für das Jahr 2007 ging Erzbischof Sepuh Sargsjan zunächst 
noch von 100 000 Personen aus, knapp zehn Jahre später, im No-
vember 2016, nannte er die »offizielle« Zahl von 80 000 Armeniern 
(Tageszeitung Alik, 05.11.2016). Im Januar 2015 ging der armeni-
sche Madschles-Abgeordnete Karen Khanlari auf der Grundlage ei-
ner Schätzung von 60 000 bis 70 000 Armeniern aus. Folgt man den 
offiziellen iranischen Volkszählungen, so belief sich die Anzahl al-
ler Christen in Iran 2006 auf 109 415 und 2011 auf 117 704 Perso-
nen. Die Armenier bilden unter den anerkannten Christen die größ-
te Gruppe.1 

Die Gemeinde ist stark stratifiziert. Groß ist die Zahl der Handwer-
ker, Arbeiter – in den unterschiedlichsten Industriebereichen tätig –, der 
Bauern und Intellektuellen (Architekten, Lehrer, Ärzte), Beamten. Der 
Großteil der armenischen Bevölkerung lebt in den Städten (Teheran, 
Tavriz, Resht, Urmia, Spahan, Shiraz, Ahvaz, Araq, Shahinshahr, Sari, 
Ghazvin, Gorgan, Meshhed) (Pahlevanian 2003: 240). Im Madschles 
– dem iranischen Parlament – haben Armenier zwei Repräsentanten-
stellen. Den 24. April – den Gedenktag an die Opfer der Genozids von 
1915/16 – hat die iranische Regierung als Feiertag für die Armenier an-
erkannt (o.A. 1995: 383).

Die armenische Diözese in Iran untersteht dem armenischen Katholi-
kat im libanesischen Antilias2. Zusammen mit den armenischen Gemein-
den in Zypern, Libanon und Syrien (und einigen in USA, Kanada) wird 
sie von Aram Katholikos von Kilikien in Anthelias koordiniert. Dieser 
Zusammenschluss der Nahost-Gemeinden und der iranisch-armenischen 
Gemeinden führt zum Austausch und der gemeinsamen Regelung eini-
ger Verwaltungsfragen. Zentral dabei sind die Ausbildung der Geistli-
chen und ihre Verteilung auf den Gemeinden. Als Folge dieser Koope-
ration werden oft Priester mit nahöstlichem Hintergrund zum Dienst 
in die iranisch-armenischen Kirchen berufen. Das Prinzip der zentralen 
Verwaltung kommt ebenfalls im anderen Teil der armenischen Kirche 
zum Tragen. Dort werden die Ressourcen der anderen Ausbildungszen-
tren genutzt und an die Gemeinden in aller Welt verteilt. Die Arme-
nisch-Apostolische Kirchengemeinde unterhält in Teheran sieben aktive 

1	  	Die Aussagen des Bischofs sind abrufbar unter: http://www.alikonline.ir/news/
community/item/35520, jene des Abgeordneten unter: https://financialtribune.
com/articles/people/8808/a-look-at-the-vibrant-iranian-armenian-community. 
Die Ergebnisse der Volkszählung von 2011 finden sich im Internet unter: 
https://web.archive.org/web/20151223181433/http://unstats.un.org/unsd/
demographic/sources/census/2010_PHC/Iran/Iran-2011-Census-Results.
pdf (Zugriff: 13.02.2019).

2	  	Hier und im Folgenden vergleiche http://www.armenianorthodoxchurch.
org/en/ (Zugriff: 11.03.2019).

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

Kirchen, in Neu Dschulfa sechs und jeweils eine in 17 weiteren Ort-
schaften. Seit 1935 regelt ein von der iranischen Regierung eingesetzter 
kirchlicher Rat (Temakan Khorhurd) die Familien- und Erbangelegen-
heiten der Armenier in Iran. 1935 hat die Regierung eine entsprechen-
de Gesetzessammlung ratifiziert. Bis 1956 unterstand die iranische Di-
özese dem Katholikos aller Armenier in Etschmiatzin, danach schloss 
sie sich dem Katholikat von Antilias an. In Iran gibt es drei armenische 
Diözesen: Aterpatakan, Teheran und Isfahan. Auch armenisch-katholi-
sche und armenisch-evangelische Kirchengemeinden sind in Iran vertre-
ten (o.A. 1995: 384).

Noch im Mittelalter entstanden im Umfeld der armenischen Kirchen 
und Klöster Schulen. Seit dem 17. Jahrhundert wurden weltliche Schu-
len gegründet, deren Zahl im 19. Jahrhundert wuchs, sowohl in den 
Städten als auch in der Provinz. Eine Folge der nationalistischen Poli-
tik war, dass die armenischen Schulen 1936 ihre Autonomie verloren; 
alle armenischen Schulen wurden geschlossen und die Gebäude wur-
den enteignet. Während des Krieges und danach wurden die Schulen 
wiedereröffnet. Das Bildungsministerium von Iran erlaubt ethnischen 
Minderheiten, darunter auch Armeniern, 10 zusätzliche wöchentliche 
Religionsstunden, die sich für das Erlernen der Sprache nutzen lassen. 
Gelernt wird Ostarmenisch. Die Ausbildung erfolgt in drei Stufen. In 
einigen Schulen bestehen auch Kindergärten. In den 1960er Jahren lag 

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

die Zahl der armenischen Schulen in Iran bei 50 (davon 23 in Tehe
ran), 1990 waren es 58 Schulen und 13 Kindergärten. Seit 1960 besteht 
ein Lehrstuhl für Armenische Studien an der Universität Isfahan, seit 
1967 an der Staatlichen Universität Teheran ein Lehrstuhl für Arme-
nische Sprache und Literatur. Letzte vorliegende Zählungen sprechen 
von 30 armenischen Vereinen, von denen 20 in Teheran tätig sein sol-
len. Darunter fallen Wohltätigkeitsvereine und solche, die sich der Bil-
dung und dem Sport widmen. In Iran gibt es, diesen Schätzungen zu-
folge, 9 armenische Theatertruppen, 13 Chöre für Erwachsene und 5 
Kinderchöre. Neu Dschulfa, Tavriz und Teheran verfügen jeweils über 
eine große Bibliothek. Die dort beherbergte Sammlung armenischer 
Manuskripte ist die viert-wichtigste nach denen in Eriwan, Wien und 
Venedig. An Printmedien existieren 85 Magazine und die Tageszeitung 
Alik. 1620 entstand in Neu Dschulfa bei dem Kloster Amenaprkich 
eine Klosterschule und anschließend die erste Druckerei von Iran. Seit 
1962 und bis heute besteht die Vereinigung armenischer Schriftsteller 
in Iran (o.A. 1995: 384).3

3	  	Leider liegen mir die aktuellen Zahlen von 2019 nicht vor. In meinen Aus-
führungen stütze ich mich neben der angeführten Literatur auf Informatio-
nen, die ich während meiner Feldforschung 2009 gewonnen habe sowie auf 
die tagespolitische armenische Berichterstattung über Iran. 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

Die Zahl der Vereinigungen ist groß und vielfältig: Studentenvereini-
gungen, Frauenvereinigungen, Architekten- und Schriftstellervereini-
gungen und viele andere. Die kulturellen Ausdrucksformen, beson-
ders die Pflege der Schrift und der Literatur sowie die Aktivitäten der 
Druckereien, Bibliotheken und Manuskriptsammlungen kennzeichnen 
ebenfalls alle armenischen Zentren und tragen zu ihrer Vernetzung 
bei. Die Vereine und Vereinigungen gehören zu einem wichtigen Teil 
des Diaspora-Lebens. Je nach ihren persönlichen Fähigkeiten, Neigun-
gen und Wünschen kommen die Gemeindemitglieder zusammen, um 
auf dieser Ebene ihre Identifikation als Armenier sowie die Kontak-
te zum Kernland und den anderen Gemeinden weiter zu pflegen. Die 
institutionelle Struktur ist hierbei stark an die Kirche angelehnt und 
wird auch von ihr verwaltet. Die Druckereien, Schulen und Bibliothe-
ken sind wiederum in erster Linie in den Klosteranlagen entstanden 
und veranschaulichen die ertragreiche Zusammenarbeit von Kirche 
und Handel. Diese Verankerung in der Gesellschaft durch Handels-
beziehungen auf der einen Seite und die Abgrenzung durch die Reli-
gion auf der anderen Seite sind ein immer wieder zu beobachtendes 
Muster. Kultur, Sprache und Schrift in Verbindung mit der Religion 
mit ihrem Anspruch auf Einzigartigkeit und dem daraus resultieren-
den Abgrenzungspotenzial verfestigen diese Muster. Die institutionel-
le Struktur differenziert sich in zahlreiche Vereine und Vereinigungen 
aus, die teils abhängig, teils unabhängig von der Kirche diese Ambi-
valenz weiter entfalten. 

Der armenisch-iranische kulturelle und wissenschaftliche Austausch 
ist sehr reich und tiefgreifend. Er beginnt in der Zeit, als noch keine ar-
menische Schrift existierte, und zeigt sich bis heute in mehreren Überset-
zungen und linguistischen Untersuchungen in den Bereichen Linguistik, 
Geschichtsschreibung, Literatur, Kunst (Mosaik, Architektur, Malerei, 
Musik, Theater). Viele Kunstdenkmäler zeugen von diesem Austausch 
(o.A. 1995: 385). Diese große kulturelle Nähe und Reibung, die gemein-
same Geschichte und die geschichtliche Präsenz der beiden Kulturen, die 
mit der territorialen Nähe, heute auch mit der staatlichen Grenze zu-
sammenhängen, bestimmen gemeinsam mit der Entstehungsgeschich-
te der heutigen armenischen Gemeinde die Position und den Umgang 
mit der Situation sowie die Funktionsweise der Gemeinde. Die Gren-
zen sind klar markiert und werden respektiert, genauso wie die Nähe 
wahrgenommen und die alten Beziehungen verstanden werden. Die Ab-
grenzung, die Betonung des Unterschieds wird in einer bekannten Um-
gebung klarer.

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

2.2 Empirische Falldarstellung 

Einführung 

Die heutigen Berichte über die ehemals prächtige armenische Stadt Neu 
Dschulfa im Zentrum von Iran erzählen eine weniger erfreuliche Ge-
schichte. Mittlerweile spricht man nur noch von einem Stadtviertel Is-
fahans, dessen Bevölkerung sich auf 12.000 Armenier in Neu Dschulfa 
und der nahegelegenen Stadt Schahinschahr beschränkt. Von den ehe-
mals 24 Kirchen in Neu Dschulfa sind 13 in überwiegend gutem Zustand 
erhalten. Sonntags wird abwechselnd in einer der Kirchen die Messe ge-
lesen (Haghnazarian 1995: 295).4 Zu den größten Problemen der Ge-
meinde in Isfahan wie auch der anderen armenischen Gemeinden von 
Iran zählt die Auswanderung der Armenier, überwiegend nach Westen. 
Man findet dennoch armenisches Leben und armenische Kultur; ihre ei-
genartige Prägung ist in den besagten Stadtteilen präsent.

Die Kirchenbauten in Neu Dschulfa sind gekennzeichnet durch tradi-
tionelle Formen, die besonders im Grundriss deutlich werden. Doch 
waren auch die örtlichen Gegebenheiten wie Klima und Baumaterial 

4	  	Vergleiche meine Bemerkungen in der voranstehenden Fußnote.

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

bestimmend, was sich in der Verwendung von Ziegeln anstelle des 
sonst in Armenien üblichen Natursteins zeigt. Die islamischen Ein-
flüsse, insbesondere die der safanidischen Architektur, werden im Auf-
riss deutlich, am auffallendsten in der Kuppelsilhouette. Außen sind 
die Kirchen sehr schlicht, bewusst unauffällig gestaltet, um jegliche 
Konkurrenz zu den umliegenden Moscheen zu vermeiden. Innen da-
gegen entfalten farbige Kacheln, Fresken und Verzierungen eine gro-
ße Pracht. An ihnen lassen sich die Kontakte zu Venedig, Amsterdam, 
Indien und China ablesen. Diese kirchlichen Zentren sind durch Ein-
gänge mit mehreren Straßen verbunden, um bei Gefahr der Bevölke-
rung Zuflucht bieten zu können. Wie bereits erwähnt, befanden sich 
die armenischen Schulen ursprünglich innerhalb von Klosteranlagen. 
1843 gab es die erste Jungenschule außerhalb der Kirchenkomplexe, 
1858 folgte eine Mädchenschule, die 1892 in eine gemischte Schule – 
eine Besonderheit in einem islamischen Land – umgewandelt wurde. 
In den 1980er Jahren existierten noch drei Schulen in Neu Dschulfa 
und ein Lehrstuhl für Armenistik an der Universität Isfahan. Weitere 
soziale armenische Einrichtungen in Neu Dschulfa sind ein Gemein-
dehaus, ein Waisenhaus und ein Altersheim. Untersucht man die Ent-
wicklung der Baukunst vom 17. bis ins 20. Jahrhundert in Armenien, 
so ist der Einfluss von Neu Dschulfa bemerkenswert. Dort wurde ein 
neuer Stil kreiert und zurück nach Armenien exportiert (Haghnazari-
an 1995: 294). 

Die armenische Gemeinde in Isfahan ist zwar derjenigen in Teher-
an zahlenmäßig unterlegen, dennoch ist sie einzigartig durch ihre tra-
ditionelle Repräsentation, und sie bildet ein Zentrum der armenischen 
Gemeinden in den südlichen Teilen von Iran. Dem Bischof von Neu 
Dschulfa sind die armenischen Gemeinden der südlichen iranischen 
Provinzen in den Städten Schiraz, Buschehr, Abadan und Ahwas unter-
stellt (o.A. 1995: 384). Der Vardan-Tag und die Abendveranstaltungen 
werden in einem genau festgelegten Rhythmus jährlich gefeiert: Und 
dies, wie von der Kirche vorgegeben, am Donnerstag in der Vorfas-
tenwoche, acht Wochen vor Ostern. Das Vardan-Fest hat seine eigene 
feste Position und einen eigenen Ablauf, es nimmt eine Sonderstellung 
im Gemeindeleben ein. Die Schulen werden an diesem Tag früher ge-
schlossen, in vielen Einrichtungen der Gemeinde wird nicht gearbei-
tet. Vormittags findet ein Gottesdienst statt, an dem auch die Schüler 
teilnehmen, die anschließend aus der Schule entlassen werden. Da der 
Freitag in Iran das Ende der Arbeitswoche markiert und an diesem Tag 
nicht gearbeitet wird, fällt das Fest in eine Art verlängertes Wochenen-
de für die Armenier. 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

Kirche/Diözese

Die Armenier sind in Iran offiziell eine religiöse Minderheit, sie werden 
als solche wahrgenommen und behandelt. Die Diözese ist die zentrale In-
stanz, die das Leben der Minderheit organisiert. Im Rahmen der Diözese 
sind zwei Räte aktiv: der Rat der Diözese oder kirchliche Rat (temakan 
khorhurd) und der religiöse Rat (kronakan khorhurd). Beide Räte sind 
für religiöse, nationale, kulturelle Angelegenheiten, sowie für Bildungs-
fragen und Bauangelegenheiten der armenischen Gemeinde zuständig. 
Dem ersten Rat unterliegen Bildungseinheiten, kulturelle Einrichtungen 
etc., der zweite regelt die Angelegenheiten der Kirche und das Erbe. Bei-
de unterstehen dem Bischof, der die Diözese leitet (Pahlevanian 2003: 
250). Ob säkulare oder religiöse Angelegenheiten – alle fallen sie in die 
Zuständigkeit der Diözese. Entsprechend hat die Kirche viel Macht in 
der Organisation und Ordnung im Gemeindeleben. Ein Beispiel dafür ist 
die Organisation des Kalenders der Armenier in Iran. Der Arbeitsalltag 
in Iran wird durch den iranischen Kalender oder Dschalāli-Kalender 
strukturiert, der in Iran und in Afghanistan verwendet wird. Er basiert 
auf einer eigenen Zeitrechnung, nach der der erste Tag dieser Ära dem 
21. März 1079 des westlichen Kalenders entspricht. Wie das Jahr ist 
auch die Woche in Iran anders aufgeteilt als im Westen: mit dem Jah-
resbeginn im Frühjahr und dem Freitag als freiem Tag der Woche folgt 
er einem eigenen temporalen Modell. Der westliche Kalender ist aber in 
vielen Lebensbereichen relevant: in wirtschaftlichen Zusammenhängen, 
aber auch in anderen, die auf die Kommunikation mit dem Westen an-
gewiesen sind. Die armenische Kirche richtet ihr Gemeindeleben ihrer-
seits aus, indem sie Feiertage und Gedenktage markiert und sich dabei an 
der christlichen und armenischen Tradition orientiert. Das Jahr beginnt 
im Gegensatz zu dem iranischen im Januar und der Gottesdienst wird 
am Sonntag gefeiert. Die Feste und Feiertage bestimmt die Diözese. Den 
Takt des armenischen Lebens gibt also die Kirche vor. Zusammen mit 
religiösen Anlässen werden auch die wichtigsten nationalen Feier- und 
Gedenktage in diesen Kalender integriert. Der kirchlich-armenische Ka-
lender bietet Rahmen für die Entfaltung kultureller Tradition und Dis-
tanz von der Aufnahmegesellschaft. Er hebt sich von dem der Iraner ab 
und sorgt dafür, dass der Alltag abgegrenzt ist. Einen kirchlichen Kalen-
der, in dem die Feiertage der Heiligen und die Namenstage stehen, be-
kommt man in der Kirche. 

Zugleich gibt die armenische Gemeinde auch weltliche Kalender he
raus. Diese werden in iranischen Druckereien produziert, die von arme-
nischen Unternehmern geführt werden. Der iranisch-armenische säku-
lare Kalender bringt beide Modelle zusammen. Das Jahr und die Woche 
werden nach dem christlichen Modell aufgeteilt, der freie Tag der Woche 
bleibt aber der Freitag. Die für die Arbeit relevanten Informationen des 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

iranischen Kalenders werden eingetragen und mit den für den armeni-
schen Alltag in Iran (und Verbindungen mit den Armeniern außerhalb) 
kombiniert. Zusätzlich zum Kalender beinhalten diese Büchlein kleine 
Beilagen mit armenischen Liedern, armenischen Vornamen etc. Als Fol-
ge dieser mehrschichtigen kulturellen Aufteilung entsteht ein Bezug zu 
den Kulturen außerhalb von Iran, ein Bewusstsein für alternative Welten, 
die sich weit über Armenien und die Armenische Republik ausbreiten.

Jedes Jahr wird an dem von der Kirche bestimmten Tag auch das Var-
dan-Fest gefeiert. Im iranisch-armenischen Kalender Nairi steht: »zu Eh-
ren unserer heiligen Vardanen und 1036 Zeugen. Ein großes National-
fest«. Dieses Datum begehen verschiedene Institutionen. In der in Iran 
aktiven armenischen Kirche werden Gottesdienste gefeiert. In manchen 
dieser Fälle, so zum Beispiel in einzelnen Teheraner Kirchen, gibt es un-
mittelbar nach dem Gottesdienst einen kleinen Empfang (Tageszeitung 
Alik, 21.02.2009). Die Priester und Bischöfe leisten meistens ihren Bei-
trag in den von den Vereinen organisierten Abendveranstaltungen durch 
Gruß- oder Schlussworte oder eine zentrale Rede. An diesem Fest ist die 
Präsenz der Kirche üblich; ohne den Priester und sein Wort wäre es un-
vollständig. Die Geistlichen erläutern die Botschaft des Festes, während 
der Organisationsaufwand in der Regel, vom jeweiligen Verein, seinem 
Vorstand und entsprechenden Verantwortlichen getragen wird.

Schule 

Der Vardan-Tag wird ferner in das Schulprogramm aufgenommen. In 
den Städten mit größerer armenischer Bevölkerung – Isfahan, Teheran – 
gibt es auch armenische Schulen: Ganztagsschulen, die nach demselben 
Prinzip geführt werden wie die iranischen Schulen. Sie sind nicht nur ge-
trennt nach dem Geschlecht, sondern auch Lehrstoff und Unterrichts-
programm entsprechen den iranischen Vorgaben. Zusätzlich haben die 
armenischen Kinder einige Wochenstunden zum Religionsunterricht. In 
diesen Rahmen fallen auch Sitzungen zur Geschichte, Sprache und Lite-
ratur. Die Schulen werden ausschließlich von Kindern aus armenischen 
Familien besucht. Als Lehrende werden neben armenischen auch Lehrer 
mit nicht-armenischer Herkunft beschäftigt. Sie dürfen vier zusätzliche 
Feiertage haben: Ostern, Weihnachten, der 24. April (der Tag des Ge-
denkens an die Opfer des Genozids an den Armenier 1915–16) und der 
Vardan-Feiertag. Diese Schulen halten sich außerdem an die typischen 
kirchlichen Regeln, die den Alltag regulieren, zum Beispiel wird das Mit-
tagessen in Fastenzeit entsprechend zubereitet.

Das Vardan-Fest ist in Iran ein Schul-Feiertag, es gibt in jeder Schule 
eine Veranstaltung dazu, die LehrerInnen gestalten ihren Unterricht zum 
Thema und die Kinder bereiten zu Hause Poster, Bilder, Collagen vor. In 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

Isfahan besuchen die Kinder den Gottesdienst in der zentralen Kathe
drale, wo sie auch die Predigt hören. Die Veranstaltungen in der Schule 
werden von den Lehrerinnen und Lehrer und der Schulverwaltung or-
ganisiert. Dabei steht ihnen die Diözese für Fragen zur Verfügung. Ich 
habe beispielsweise ein Gespräch der stellvertretenden Schulleiterin mit 
einem Priester mitangehört, in dem es darum ging, was die Kinder in der 
Fastenzeit essen dürfen und was nicht.

Vereine 

In den armenischen Vereinen kommen nach je nach ihren Interessen 
und Vorlieben verschiedene Gemeindemitglieder zusammen, die auf 
diese Art die Möglichkeit haben, ihre Zeit gemeinsam zu verbringen 
und ihren Bezug zur Kultur zu pflegen. In der Regel sind es Sport- und 
Kulturvereine, die sich meist an Jugendliche richten. Wie bei den Schul-
festen zu Vardan gibt es auch hier eine gewisse Routine, Veranstaltun-
gen, die jedes Jahr nach demselben Muster gefeiert werden. Die Verei-
ne veranstalten in der Regel ein Programm, das aus Tanz und Gesang, 
Rezitationen, Gedichten und manchmal auch aus einer Theaterauf-
führung besteht. Eine oder mehrere Festreden gehören ebenfalls dazu. 
Dass ferner das geistliche Oberhaupt eine Rede hält, ist unerlässlich. 
Veranstaltet wird der Abend gemeinsam von der Vereinsverwaltung 
und der Diözese. 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

Durch die Vielfalt der verschiedenen Vereine und Veranstaltungen in 
den größeren Gemeinden kann man auch von mehreren Varianten eines 
Festes sprechen. Es gibt Feste, in denen überwiegend Jugendliche auftre-
ten, in anderen sind es kleinere Kinder und wieder in anderen nur Er-
wachsene. Ein Beispiel für eine weniger traditionelle Feier ist die Veran-
staltung im Verein der armenisch-iranischen Schriftsteller in Teheran. 
2009 wurde aus Anlass des Vardan-Festes eine Abendveranstaltung or-
ganisiert mit kommentierter Lesung und Diskussion. Nach kurzer Eröff-
nung wurde in einer Schweigeminute aller Helden gedacht, die ihr Leben 
für die Heimat geopfert haben. Anschließend wurden die jungen Frauen 
vorgestellt, die im Laufe des Abends Teile aus den ersten schriftlichen ar-
menischen Quellen, in diesem Fall aus Yeghisches oben bereits erwähnter 
Schrift, vorlasen. Sie trugen sechs Textausschnitte in modernem Ostar-
menisch vor, die der Hauptredner des Abends kommentierte und disku-
tierte sowie die politischen und historischen Faktoren erneut auseinan-
dernahm. Die Kommentare waren dabei oft länger als der vorgetragene 
Text, sie hatten fast den Charakter einer Vorlesung zum Thema. Die reli-
giösen Strukturen nahmen keine zentrale Position ein, obwohl mehrfach 
auf die von der Kirche bestimmte Ordnung hingewiesen wurde. Grund-
sätzlich ist aber eine intellektuelle Auseinandersetzung mit dem Mythos 
in säkularer Herangehensweise mit für Iran typischen Elementen zentral 
(so werden etwa Aspekte erwähnt wie der am Vardan-Tag gefeierte Na-
menstag, was z.B. in Armenien keine Rolle spielt etc.). Die Veranstaltung 
und alle Gespräche fanden ausschließlich in armenischer Sprache statt. 
Die Sprache und Intonation orientierte sich zwar an Eriwan, klang aber 
typisch iranisch-armenisch. Die etwa zwei Stunden dauernde Veranstal-
tung wurde durch eine Kaffee- und Tee-Pause unterbrochen, in der mit 
dem Thema verbundene, aber auch nicht damit zusammenhängende Ge-
spräche geführt wurden. 

Die Organisation der armenischen Schriftsteller in Iran (der sogenann-
te Schriftstellerverein) pflegt enge Kontakte zu Eriwan und der Schrift-
stellervereinigung Armeniens. Die Behandlung der Vardan-Thematik am 
Abend korrespondiert in vielerlei Hinsicht mit der Art, wie man sich 
in Armenien mit nationalen Inhalten auseinandersetzt, die wiederum 
meistens einer in sowjetischen Jahren entwickelten säkularen Einstel-
lung folgt. Die Kontakte zu Eriwan sind durch die gleiche Hochsprache 
(Ostarmenisch) und die geografische Nähe zu Armenien gestärkt. Die 
Schriftsteller reisen oft dorthin, lassen ihre Bücher begutachten und se-
hen es als eine Ehre an, den Vorsitzenden der Organisation aus Eriwan 
bei sich begrüßen zu dürfen. Man orientiert sich an Eriwan als Zentrum 
und lässt sich unvermeidlich von der armenischen Hauptstadt beeinflus-
sen. Viele Mitglieder haben in Eriwan studiert und jahrelang dort gear-
beitet (z.B. Dr. Simonian, der zur Zeit meiner Datenerhebung die Var-
dan-Veranstaltung leitete). Als Ergebnis entstehen nach ›Eriwaner-Art‹ 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

veranstaltete intellektuelle Events, die aber den Rahmenbedingungen der 
Diaspora angepasst werden müssen. In diesem Fall sind es einerseits der 
direkte Bezug zu Iran, andererseits die kirchlich orientierte Gemeinde 
sowie Bedürfnisse und Fragestellungen der Iran-Armenier. Diese Veran-
staltungen geben der Selbstidentifikation als Armenier neue Impulse. Die 
Veranstaltungen im Schriftstellerverband werden von Studierenden, Leh-
rern und Lehrerinnen besucht, die diese Impulse weitertragen, die ver-
breiteten Interpretationen werden zum Thema neuer Veranstaltungen. 
Was diese Veranstaltungen überhaupt möglich macht, sowohl im Rah-
men der Schule als auch der Gemeinde und in intellektueller Hinsicht, 
sind die gute Organisation und die funktionierenden Strukturen der ira-
nischen Armenier.

Zu den Feierveranstaltungen am Vardan-Tag gehören auch Feste, 
die zu Hause begangen werden. Viele Menschen haben ihren Namens-
tag, den sie mit Freunden und Familienmitgliedern feiern. Unabhängig 
von den großen öffentlichen Veranstaltungen trifft man sich also auch 
abends im privaten Kreis. Diese Tradition verleiht dem Feiertag noch 
eine persönliche festliche Note. Armenische Minderheiten gibt es ne-
ben Isfahan und Teheran auch in Tavriz und vielen anderen iranischen 
Städten. Im Rahmen der Studie habe ich die Festlichkeiten zum Var-
dan-Fest am Beispiel von armenischen Gemeinden in drei Städten ver-
folgt: Isfahan, Schiraz und Teheran. 

In Teheran leben Armenier seit der zweiten Hälfte des 18. Jahrhun-
derts – seither in steigender Anzahl: Im Jahr 2003 waren es offiziell 50 
000 (Pahlevanian 2003: 240). In Städten mit wenigen Armeniern wie 
Schiraz gibt es nicht viele eigenständige armenische Zentren, nur eine 
Kirche und ein Gemeindehaus, in dem sich alle Vereine, Organisatio-
nen und auch die Schule befinden). Die Schule kann man sonntags be-
suchen. Der Gottesdienst findet nicht jeden Sonntag in der Kirche statt, 
zu besonderen Anlässen trifft der Priester aus Isfahan in Schiraz ein und 
leitet die Zeremonie. Die religiösen Feiertage, wie das Vardan-Fest, wer-
den gewissermaßen ›nachgefeiert‹, denn am eigentlichen Festtag sind 
die Priester in ihren eigenen Gemeinden beschäftigt und können erst 
danach ihre Vertretung in der Nachbargemeinde wahrnehmen. Orga-
nisiert werden die Veranstaltungen hier von den Vereinsleitern. In grö-
ßeren Gemeinden werden hingegen nicht nur zentrale Veranstaltungen 
organisiert, wie im Gemeindesaal des Ararat-Vereins in Isfahan, bei 
der viele Gemeindemitglieder, der Kunstverein und der Bischof anwe-
send waren, sondern es finden auch viele kleinere Veranstaltungen statt 
– zum Beispiel in den Schulen und Kindergärten. In vielen Elementen 
wäre diese Struktur mit der in Wien vergleichbar: die Konzentration 
an einem Ort, in einem Haus, die unmittelbare Verbindung von Schu-
le und anderen Organisationen. Gleichzeitig war die Organisation der 
armenischen Woche, zumindest an dem Zeitpunkt der Erhebung, wie in 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

Schiraz, so auch in den anderen armenischen Zentren in Iran, der irani-
schen nicht unterlegen. Auch wenn der freie Tag der Freitag ist, fanden 
die wichtigsten armenischen Rituale und Treffen am Sonntag statt. In 
Wien hingegen ist der größte Teil der Gemeindeaktivitäten in der vom 
Arbeitsalltag befreiten Zeit konzentriert. Die zahlreichen kleinen und 
großen Gemeinden in Iran, werden nicht in gleicher Weise von der Di-
özese betreut, manche genießen die ständige Präsenz des Geistlichen, 
andere sind auf Besuche angewiesen. Ähnlich werden die Gemeinden in 
Europa betreut, nicht in jeder Stadt mit armenischer Bevölkerung gibt 
es regelmäßige Gottesdienste. Die Gemeinde in Kreuzlingen bspw. wird 
von dem Priester in Zürich betreut, der einmal im Monat in Kreuzlin-
gen den Gottesdienst abhält. In Wien hingegen ist der Geistliche stän-
dig anwesend. 

Die Organisationsverantwortlichkeit in den iranischen Gemeinden 
liegt somit in den Händen der Diözese, die das Leben der Armenier in 
Iran umrahmt, aber auch bei kulturellen Vereinigungen, die das Kon-
zertprogramm gestalten und bei Bildungsinstitutionen, die die Tradie-
rung des Mythos fortsetzen (Schulen, Kindergärten). Die intellektuel-
le Beschäftigung mit der Problematik des Mythos stellt eine zusätzliche 
Art des Feierns dar, die sich einerseits aus der armenischen Republik 
nährt und andererseits die pädagogische und ideologische Basis vor-
bereitet.

2.3 Das Vardan-Fest in Isfahan (Neu Dschulfa)

Der Raum und das Programm

Die Abendveranstaltung in Isfahan wurde im Festsaal des armenischen 
Sport- und Kulturvereins »Ararat« durchgeführt. Zum Verein gehören 
verschiedene Einheiten und Institutionen. Das ganze Gelände und der In-
nenhof sind von der Straße mit Mauern von der Außenwelt abgegrenzt. 
Der Verein ist abends von 17 bis 22 Uhr geöffnet – auch am Vardan-Tag. 
Die Bibliothek des Vereins, die sowohl armenische als auch andersspra-
chige – vor allem in Farsi – Literatur und Periodika zur Verfügung stellt, 
war am Abend offen für die Besucher. Die Türen zum Festsaal standen 
auf. Die Menschen versammelten sich langsam. Der Vorhang ist hinun-
tergelassen und auf der Bühne steht ein mit Blumen geschmücktes Red-
nerpult; auch die nötige Ausrüstung (Lautsprecher etc.) ist auf der Büh-
ne zu sehen. Der Saal weist eindeutige Zeichen auf, die die armenische 
Kultur im iranischen politischen Raum verorten. Über der Bühne, fast 
unter der Decke, hängt eine Uhr, auf deren einer Seite das Portrait des 
iranischen religiösen Oberhaupts zu sehen ist (ebenso ein kleines Bild des 

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

Revolutionsführers). Auf der anderen Seite der Uhr ist das Portrait des 
armenischen Kirchenoberhaupts angebracht. Die Uhrzeit und die Bilder 
der beiden religiösen Führer sind von allen Seiten sichtbar und stehen 
über der gesamten Veranstaltung.

Die Ankunft der Geistlichen war besonders ausgezeichnet. Sie trafen 
in einer Gruppe ein – eindeutig erkennbar durch ihre Kleidung. Alle An-
wesenden standen als Zeichen der Begrüßung auf. Sie hatten eine Weile 
gewartet, denn das Festprogramm begann mit einer Verspätung von ca. 
30 Minuten. Die Veranstaltung lief folgendermaßen ab: 

•	 Einführung durch die Moderatorin
•	 Vortrag des jungen Priesters
•	 Überleitung zum Konzertprogram durch die Moderatorin
•	 »Liturgie am Avarayr« (Lied)
•	 »Roter Armeeanführer« (Gedicht) 
•	 »Lyren von Goghtn« (Lied)
•	 »Vardans Anhänger« (Gedicht)
•	 »Wenn meine Heimat« (Lied)
•	 »Das Herz Vardans« (Gedicht)
•	 »Zur Waffe« (Lied)
•	 Schlusswort der Moderatorin
•	 Rede des Bischofs

Für das Programm war eine Frau aus der Kulturabteilung des Vereins 
verantwortlich. Es traten zwei kulturelle Organisationen, die Rezitati-
onsgruppe Krunk und der Chor des Klosters Tatev auf. Beide Namen 
sind poetisch und symbolisch aufgeladen: Krunk ist das armenische Wort 
für »Kranich«. Mit diesen Vögeln wird die Sehnsucht der wandernden 
Armenier nach der weit entfernten Heimat assoziiert. Die Kraniche sol-
len eine Nachricht aus der Heimat mitbringen. Tatev ist eine Ortschaft 
in Armenien mit einem großen mittelalterlichen Kloster und einem direk-
ten Blick auf das ehemalige West-Armenien und den Ararat. Jede dieser 
Gruppen ist auf eine Ausdrucksform spezialisiert und leistet ihren Bei-
trag zum Programm am Vardan-Tag. 

Ablauf des Festes: Einführung durch die Moderatorin

Mit einem Einführungswort der Moderatorin beginnt nach der schon 
erwähnten halbstündigen Wartezeit die Veranstaltung. Die Moderato-
rin tritt aus der Kulisse auf die Bühne, stellt sich an das Pult und spricht 
etwa 2 Minuten lang. Sie ist jung, ihre feierliche Kleidung zeigt keiner-
lei Anlehnung an den islamisch-religiösen Kleidungscode, ihr Äußeres 
könnte als westlich orientiert bezeichnet werden. Sie hat eine Mappe in 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

der Hand, liest ab, ist entspannt und spricht fehlerfreies Armenisch. Ihre 
Eröffnungsrede besteht aus drei Teilen. Nach dem ersten Teil über die 
bedrohende Wirkung der fremden Einflüsse und die Notwendigkeit des 
ständigen Erinnerns an die Väter erläutert sie die Rolle des Vardan-Fes-
tes.5 Sie stellt es als ein jährlich international gefeiertes Gedenken an 
die gefallenen Helden der Schlacht am Avarayr dar und bettet es in die 
Tradition des armenischen Volkes ein, seinen Helden Respekt zu erwei-
sen. Die Idee der Selbstopferung wird dabei sehr stark betont: »Solda-
ten, die für die Heimat und für die Idee kämpfen und in diesem Kampf 
den Glauben an die Idee vor alle persönlichen Bestrebungen setzen, die 
mit ihrem Tod die moralischen Werte und großen Ideen leben lassen«. 
Interessant ist die Betonung der internationalen Ebene. Höchstwahr-
scheinlich ist damit die Tatsache gemeint, dass das Fest in den armeni-
schen Gemeinden vieler Länder auf der ganzen Welt gefeiert wird, was 
auch der Wirklichkeit entspricht. Dennoch ist das Fest eine sehr inner-
nationale Angelegenheit, etwas, das die Armenier von der Umgebung 
abgrenzt und, wie die Moderatorin selbst anmerkte, vor dem »fremden 
Einfluss« (noch wörtlicher übersetzt: vor der »fremden Atmosphäre«) 
schützen soll. Gleichzeitig fügt sich die Bezeichnung »international« in 
die Reihe allgemein-verbindlicher Attribute ein, die den vorgelesenen 
Text schmücken. Mit einer strengen Stimme wird an die Idee der Op-
ferbereitschaft für die Heimat gemahnt. Im dritten Teil der Einführung 
stellt die Moderatorin die Frage nach Sieg oder Niederlage und beant-
wortet sie wie folgt: Der Sieg besteht in der (religiösen) Kontinuität und 
Unnachgiebigkeit. »Wir wurden besiegt und haben gesiegt. Worin be-
stand unser Sieg? Wir sind geblieben, was wir waren, fest in unserem 
Glauben. Wir haben zwar in den Trümmern gesessen und sind selbst 
zerstört worden, dennoch sind wir unnachgiebig geblieben, und das ist 
armenisch. Die Anpassung ist nicht armenisch«. Mit diesen Worten be-
endet die Moderatorin ihre Einführung und bittet den Priester auf die 
Bühne. Die Rolle der Moderatorin besteht einerseits darin, die offiziel-
len Botschaften des Tages mitzuteilen, und andererseits darin, die Auf-
tritte anzukündigen und Überleitungen herzustellen. Sie hat damit zwei 
verschiedene Aufgaben. 

5	  	Gleich im ersten Satz nach der Ansprache schildert die Moderatorin das ak-
tuelle Problem der Gemeinde und nennt den Grund für die aktuelle Veran-
staltung: »Gewiss ist das Neue das Kind des Alten. Aber nicht jedes Kind 
kommt nach seinem Vater. Fremde und andersartige Einflüsse verändern den 
Charakter. Deshalb sollen wir die neue Generation immer daran erinnern, 
welchen Vater sie hat und welche die Titel seiner Aristokratie sind«.

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208

Vortrag des jungen Priesters

Der Priester hat sich von seinem Platz in der ersten Reihe erhoben 
und ist auf die Bühne gestiegen. Die junge Dame repräsentiert den 
gastgebenden Verein, und der Priester ist in diesem Rahmen ein Gast, 
aber ein Ehrengast, mit besonderer Stellung in der ersten Reihe. Sein 
Amt ist an seinem schwarzen Priestergewand erkennbar. Er steht auf 
der Bühne am Pult, hinter ihm ist der Vorhang zu sehen, während 
er seine Auseinandersetzung mit dem Thema präsentiert. Er liest sei-
nen Vortrag, der etwa 20 Minuten dauert, ebenfalls ab. Seine Rede 
nimmt durch ihre Länge und ihre Platzierung am Anfang des Pro-
gramms einen sehr hohen Stellenwert ein. Dabei ist sie sowohl in-
haltlich als auch formal so aufgebaut, dass sie keinen Höhepunkt 
erreicht. Nach einem Vorspann mit Worten des berühmten Dichters 
Vahan Tekeyans über die Avarayr-Schlacht und Vardans hervorra-
gende Eigenschaften stellt Ter Yesaji einige Fragen. Die erste Frage 
gilt der Wiederholung: 

»Warum werden die Namen der Helden jedes Jahr wiederholt in Er-
innerung gerufen und warum soll man die Feste und Gedenktage feiern? 
Das ist eine Wiederholung, die in unserem Leben stattfindet und lang-
weilig scheinen könnte. Ich glaube aber, dass es aus zwei Gründen nicht 
langweilig sein sollte. Zum Beispiel wird es für eine Person, die die Bot-
schaft des Vardan und seiner Gefolgsmänner nicht kennt und die nicht 
weiß, was diese symbolisiert, zu einem Anlass, die Krieger Vardans ken-
nen zu lernen und zu erfahren, wofür sie sich geopfert haben. Und, wenn 
sie bereits über den Vardan-Krieg und dessen Botschaft (khorhurd) infor-
miert sind, wird es ein Grund zur Freude und zur Stärkung ihres Glau-
bens sein«.

Die Moderatorin hatte zuvor ebenfalls das Problem der (jährli-
chen) Wiederholung angesprochen und als eine unabdingbare Maß-
nahme für die Wahrnehmung der eigenen Position und des eigenen 
Bezugs zu den Vorfahren legitimiert. Die Auseinandersetzung des 
Priesters bringt noch die mögliche Bewertung dieser Wiederholung 
als langweilig ins Spiel, hält es aber nicht für notwendig, dieser mög-
lichen Einschätzung nachzugehen. Dies könnte das Konfliktpotenzial 
der entstandenen Situation in der Gemeinde problematisieren und 
möglicherweise auf eine Ambivalenz hinweisen. Stattdessen wird ein-
fach behauptet, dass Langeweile fehl am Platze sei: Die Veranstaltung 
solle nicht als langweilig wahrgenommen werden, weil sie zum einen 
informativen Wert besitze und zum anderen als ein Anlass zur Freu-
de und Stärkung des Glaubens fungieren könne. Hierzu werden, wie 
im Laufe der gesamten Veranstaltung, keine Fragen gestellt, sondern 
stattdessen die etablierten Antworten immer wieder zur Sprache ge-
bracht. In keiner Rede, und vor allem nicht in der des Priesters als 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

der zentralen Rede des Tages, werden kritische oder provokante Po-
sitionen eingenommen.

Den letzten Absatz des ersten thematischen Teils beendet der Redner 
mit der Zusammenfassung, dass die Wiederholung des Festes ein Anlass 
für alle sei, den Glauben zu erneuern, indem man den Blick auf die Vor-
fahren richtet, die ihr Leben für den Glauben und die Heimat gegeben 
haben. Die Wiederholung wird auch dadurch begründet, dass man ih-
rem Beispiel folgen solle. Auf diese Worte folgt ein Zitat aus der Schrift 
von Yeghische: 

»Wir sind bereit, verfolgt zu werden und allerlei Druck ausgesetzt zu 
sein für die heiligen Kirchen, die uns unsere Vorväter vermacht haben. 
Kraft der Erscheinung von Jesu Christi sind wir neu geboren und in der 
Hoffnung des neuen Glaubens getauft im Namen Jesu Christi. Unser Va-
ter ist das heilige Evangelium und unsere Mutter die heilige Apostolische 
Kirche, niemand kann uns hiervon trennen«. 

Anschließend bezieht sich der Redner auf die Figur Vardans, die 
Kampfszenen der entscheidenden Feldschlacht und die Botschaft des 
historischen Ereignisses. Der Priester stützt sich auf das anfangs zitier-
te Gedicht Tekeyans, in dem die Worte fallen: »Perser fliehen«. Mit 
diesen Worten stirbt Vardan. Da, wie bekannt, die Armenier keinen 
Sieg auf dem Feld erringen konnten, würde es nahe liegen, diese Aus-
sage als eine Aufmunterung Vardans an seine Männer zu lesen, oder 
sie vielleicht als Ausdruck einer vorübergehenden Wende zu sehen. 
Der Vortragende wendet jedoch eine andere Lesart an, die die Meta-
pher wörtlich nimmt: als Feststellung der Tatsache, dass die persische 
Armee flüchtet. Daraufhin entwickelt der Redner seine Gedanken um 
die Idee, wie man mit einer kleinen Armee die größere besiegen und in 
die Flucht schlagen könne, was durch die Entschlossenheit der tapfe-
ren Kämpfer und ihre Begeisterung zu erklären sei. Der Gedankengang 
basiert weiter auf der Idee, dass trotz des Sieges viele Personen fielen 
und Schmerz und Trauer zur Folge hatten. In beiden Fällen wird die 
Ambivalenz ausgeschlossen und der Interpretationsspielraum verengt. 
Dennoch wird im ersten Schritt die Kraft des Glaubens betont und im 
zweiten das Gewicht vom Opfer auf den Sieg verlagert und die Opfer 
lediglich als eine bedauerliche und oft auftretende tragische Kriegsfol-
ge gesehen. Dies wird durch das Heranziehen von Vergleichsfällen wie 
dem Genozid bestätigt. 

Anschließend, im dritten Teil, versucht der Redner in drei Punkten 
darzustellen, worin die Erfolge der kriegerischen Auseinandersetzung 
bestanden. Hierbei greift er zu forschungs- und vortragstypischen Ele-
menten: Er analysiert und hält gewisse Punkte fest. Ähnlich wie in ei-
nem wissenschaftlichen Text präsentiert der Priester eine Klassifikati-
on und Differenzierung von Inhalten. Als Erfolge des schmerzhaften, 
aber siegreichen Ereignisses des Vardanen-Kampfes nennt er die Kraft 

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

des Glaubens einerseits und die Popularisierung und Verbreitung des 
Christentums andererseits Letztlich habe er die Freiheit des Christen-
tums und den Zwangscharakter des Zoroaster-Glaubens offensicht-
lich gemacht. Jeder dieser Punkte wird diskutiert und erläutert; Brü-
cken zur Gegenwart werden geschlagen. Einerseits wird ständig von 
Aufopferung und Opferbereitschaft geredet, andererseits wird ver-
sucht, die Erträge aufzuzählen, Gründe dafür, Freude zu zeigen. Die 
Konzentration auf die menschlichen Verluste des Krieges, eine Darstel-
lung des Krieges als blutiger Akt mit traurigen Verlusten entfernt sich 
von der religiösen Märtyrer-Lesart, nach dem der Akt des Opferns an 
sich schon den eigentlichen Ertrag darstellt. Der Priester sucht aber 
noch nach weiteren Erträgen. Abschließende Bemerkungen sind der 
Art der gegenwärtigen Versuchungen gewidmet. Diese Versuchungen 
ähneln nicht mehr denen der Vardan-Epoche. Sie sind weniger sicht-
bar als die persische Armee im fünften Jahrhundert. Dennoch sind die 
aktuellen unsichtbaren Versuchungen stark und gefährlich genug, um 
die christliche und armenische Identität zu gefährden. Entscheidend 
hierbei sind die neuen Werte, die dem Glauben und dem armenischen 
Geist keine Bedeutung mehr beimessen. Hieraus folgert der Priester, 
dass man die großen Werte ehren und tapfere Nachfolger Vardans 
werden müsse: stark im Glauben und der Heimat verbunden, ohne 
Zweifel und Entmutigung. Mit einem Zitat aus dem Gedicht Tekeyans 
endet die Rede.

Überleitung zum Konzertprogramm durch die Moderatorin

Nach dieser Rede erfolgt der Übergang zum Konzertprogramm: Das Pult 
wird weggetragen, der Raum verdunkelt und die Bühne beleuchtet. Der 
Vorhang geht auf und man sieht die große farbige Reproduktion von 
Chandschjans Darstellung der Avarayr-Schlacht.6 So wird auch auf der 
visuellen Ebene eine Auseinandersetzung mit der Thematik präsentiert: 
Die stimmungsvolle Darstellung der Schlacht wird zum Hintergrund der 
Konzertauftritte. Auf dem Bild sind nicht nur die Anführer des Kampfes 
zu sehen – Vardan und Ghevond – sondern zahlreiche Männer und Frau-
en, die in einer kämpferischen Gestik abgebildet sind. Diese große Kom-
position diverser Gesten als Hintergrund für die Einzelauftritte betont 
die Gestik und Haltung der Auftretenden durch die Analogie zum Bild. 
Jeder, der vor diesem Hintergrund auftritt, korrespondiert mit den Fi-
guren auf dem Bild, wird gewissermaßen selbst zu einem Teil des Bildes. 

6	  	Grigor Chandschjan (1926–2000) war ein sowjetisch-armenischer Künst-
ler; sein Werk zur Vardan Schlacht ist 1981 auf den Wunsch des Katholikos 
Vasgen I. hin in der sowjetischen Republik Armenien entstanden. 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

Der Maler des Originals hatte zu seiner Zeit, im Armenien der 1970er 
Jahre, viele seiner Zeitgenossen und sich selbst in das Bild integriert – 
hatte den Kämpfern ihre Gesichter gegeben – einerseits, um damit die 
ewige Aktualität der Thematik zu betonen, und andererseits, um jeden 
Armenier als einen Kämpfer Vardans, als Teil des Kampfes für die Hei-
mat zu stilisieren. Diese Reproduktion spielt im Hintergrund eine ver-
stärkende Rolle.7

Die eindrucksvolle Abbildung der Schlacht bleibt nicht das einzige, 
was das Bühnenbild ausmacht. Rechts vom großen Bild – aus der Zu-
schauerperspektive – sieht man zwei einzelne Fragmente des gleichen Bil-
des. Die beiden Anführer – der militärische und der geistliche, Vardan 
und Ghevond – werden noch einmal separat aufgestellt. Es sind zwei 
gleich große, in Form eines Rechtecks ausgeschnittene und gerahmte 
Ständer, die auf dem Boden stehen. Vardan auf seinem Pferd und Ghe-
vond in voller Größe stehen nebeneinander, wobei Vardan eine Stufe hö-
her steht und den zentralen Platz neben dem großen Bild einnimmt. Die 
individuellen Ausschnitte sind im Vergleich zum Gesamtbild leicht ver-
größert, was aber kaum auffällt. Die Bilder sind folglich auf drei Stu-
fen angebracht: Die Schlacht ist zentral und hängt hoch über dem Bo-
den; die anderen beiden Figuren stehen auf dem Boden, wobei Vardan 
zu schweben scheint, während der geistige Anführer fest auf dem Boden 
steht. Diese Betonung der Hauptpersonen ist einerseits eine Wiederho-
lung und vom Kontext losgelöst, andererseits bringt sie auch die Gestik 
und Pose der zwei Anführer wiederholt zur Geltung und korrespondiert 
durch die variierende Höhe direkt mit der Gestik vor allem der Rezitato-
rinnen. Insgesamt sind die Figuren auf dem Bild in so vielen unterschied-
lichen Positionen abgebildet, dass fast jede der Personen auf der Bühne 
– ob mit betonter, theatralisierter oder zurückhaltender Körperhaltung 
– eine der Bildfiguren wiederholt. Die Darstellung der beiden Schlüssel-
figuren, ausgeschnitten aus dem großen Kampfbild als zwei Individuen, 
lässt sie zwar in Großaufnahme und fokussiert wahrnehmen, gleichzei-
tig aber weniger wirkungsvoll aussehen als inmitten des Kollektivs, das 
sie anführen. 

Konzertprogramm

In der zweiten Hälfte der Veranstaltung nähert man sich der Thema-
tik mittels Gesang und Poesie. »Lasst uns durch Rezitation und Gesang 

7	  	 Im Kapitel II.3.1.4 (II.3.1.4 Reflexionen zum Vardan-Mythos in Literatur, 
bildender Kunst und Zeitgeschichte) werden die bildlichen Darstellungen 
Vardans in Armenien diskutiert S.240–255, zum von Chandschjan darge-
stellten Vardan siehe Seite 246. 

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

armenische Geschichte einprägen!« Mit diesen Worten der Moderatorin 
beginnt das Konzertprogramm. Vor dem eindrucksvollen Hintergrund 
werden die Lieder und Gedichte vorgetragen. Dabei handelt es sich um 
sieben Solo-Auftritte. Alle Lieder werden von einem Klavier begleitet. 
Das Konzertprogramm ist als eine Folge von symmetrisch geordneten 
Einzelauftritten konzipiert: Jedem Lied folgt ein Gedicht. Hintereinan-
der werden vier Lieder und drei Gedichte, jeweils im Wechsel, vorge-
tragen. 

•	 »Liturgie am Avarayr« (Lied)
•	 »Roter Armeeanführer« (Gedicht)
•	 »Lyren von Goghtn« (Lied) 
•	 »Vardans Anhänger« (Gedicht)
•	 »Wenn meine Heimat« (Lied)
•	 »Das Herz Vardans« (Gedicht)
•	 »Zur Waffe« (Lied)

Die Moderatorin verbindet die einzelnen Auftritte wie auch die anderen 
Teile der Veranstaltung. Sie nennt stets das Werk, den Namen der Inter-
pretin oder des Interpreten und der Musikbegleitung. Bei manchen Auf-
tritten gibt sie weitere Informationen zu den Autoren der Texte oder der 
Musik, bei den anderen erfährt der Zuhörer keine Details. Sechs Frauen 
und ein Mann sind als Interpreten beteiligt. Die Musikbegleitung wird 
ebenfalls durch einen Mann geleistet. Der einzige männliche Sänger ist 
der letzte im Konzertprogramm. Alle sind feierlich gekleidet. Die drei 
jungen Frauen, die Gedichte vorgetragen haben, sind einheitlich geklei-
det. Sie tragen schwarze Hosen und rot-schwarze Oberteile, die sehr gut 
zu Vardan im roten Umhang im Hintergrund passen. Richten wir an die-
ser Stelle unseren Blick erst auf die Lieder, dann auf die Gedichte und da-
rauf, welche Ordnung sie jeweils repräsentieren. 

Die Lieder beginnen mit der religiösen Thematisierung der Geschich-
te und enden mit einer Aufforderung zu Verteidigung und Selbstopfe-
rung. 

Lied 1: »Liturgie aus der Ebene Avarayr« (Patarag Avarayric). Das 
Lied beginnt mit einer musikalisch stimmigen und harmonischen Einfüh-
rung auf dem Klavier. Eine professionelle Beherrschung des Instruments 
steht im Kontrast zu der weniger ausgereiften Leistung der Sängerin. 
Das Lied wird in voller Länge vorgetragen, in vier Strophen und einem 
wiederkehrenden Refrain. Es wird für die Heimat, für die Kämpfer und 
die Nation gebetet. Mit »Aleluja« wird jeder der vier Teile geschlossen: 
eine komplizierte und musikalisch anspruchsvolle kirchenmusikalische 
Komposition, der die Sängerin nicht gewachsen ist. Das Klavierspiel fällt 
hingegen sehr harmonisch und einwandfrei aus, sowohl am Anfang als 
auch zwischen den einzelnen Teilen.

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

Lied 2: »Lyren von Goghtn« (Goghtni Qnarq). Dem Bischof Garegin  
Srvanztianz (1840–1892), der als Autor des Liedtextes benannt wird, 
kommt eine bedeutende Rolle in der Entwicklung des armenischen Den-
kens zu. Er leistete einen großen Beitrag zur armenischen Literatur. Er 
lebte und arbeitete im Osmanischen Reich in Westarmenien, war ein Phi-
lologe, Ethnograf, trug viel zur Erhebung ethnografischen Materials bei – 
armenische Volksgeschichten, Lieder, Erzählungen – und ist bekannt für 
seine öffentliche Tätigkeit als Bischof der armenischen Kirche. Das vor-
getragene Lied findet sich im Vardan-Tag-Konzertprogramm8 in den ar-
menischen Gemeinden im Libanon und Saudi-Arabien und gehört zum 
Kanon (in den vielen Berichten und Quellen über das Lied wird es je-
doch lediglich als ein Volkslied dargestellt, ohne Hinweis auf den Autor 
und Bearbeiter). Das im Titel des Liedes genannte Goghtn ist eine symbo-
lisch aufgeladene, historische armenische Ortschaft. Es war ein Ort der 
Lyrik und spielt sowohl bei den alten Historiografen als auch in der ar-
menischen Literatur eine wichtige Rolle. Die Iran-Armenier haben einen 
besonderen Bezug dazu, denn aus Goghtn wurde die armenische Bevöl-
kerung nach Iran umgesiedelt. Es ist also die ursprüngliche Heimat der 
Iran-Armenier. Der Text des Liedes wird in unterschiedlichen Strophen-
kombinationen gesungen – meist mit vier, teilweise mit sechs oder auch 

8	  	Auch in der Studie von Khatchatryan wird in einer Fußnote dieses Lied er-
wähnt als eine musikalische Begleitung des dokumentierten Festes im Jahre 
1907, siehe Fußnote 9 (Khachatryan 2013b: 101).

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

nur mit drei Strophen. Je nach Variante lässt sich der Sinn anders inter-
pretieren. Gemeinsam ist allerdings die Stimmung: Nach der Zerstörung 
und dem auf dem Feld vergossenen Blut hofft man auf den Frühlingsbe-
ginn und auf die Fortsetzung des Lebens. Mithilfe einer übermächtigen 
Kraft, himmlischer Erlösung und Anerkennung der gefallenen Helden, 
des Opfers, soll die untröstliche Situation überstanden werden. Der Text 
beginnt mit den Lyren von Goghtn, die schweigen, anschließend geht es 
um den Berg Masis (eine andere Bezeichnung für den Ararat), auf dessen 
Spitze sich Engel niederlassen werden, und wo das viele Blut zu finden 
ist, das vergossen wurde und das auch vom Himmel aus zu spüren ist. 
Der Frühling, der noch kommen und das Haus, das auf den Ruinen ent-
stehen soll, die Schwalben und das Leben, die in das Land Armenien zu-
rückkehren werden, werden zum Thema des Liedes. »Auf dem Feld, wo 
Vardan gefallen ist, wird anstatt Blumen heiliger Glaube wachsen und 
gedeihen«, so lauten die zumeist gesungenen letzten Worte. 

Lied 3: »Wenn meine Heimat« (Te im hajrenjac). Der Autor des Tex-
tes, Simon Felekian, gehört zu den westarmenischen Autoren, die in Ar-
menien nicht publiziert wurden. In einer munteren Stimmung, mit dem 
Ausdruck der Entschlossenheit, singt die junge Sängerin über die Er-
gebenheit und die Nähe zur Heimat, zu ihren Siegen und Niederlagen, 
über die Identifikation mit ihrem Schicksaal und über mutige Helden. 
Der Traum von der unabhängigen Heimat als ersehnte letzte Ruhestätte 
steht im Zentrum der letzten Strophe. 

Lied 4: »Zur Waffe« (I zen). Das letzte Lied des Konzertprogramms 
wird durch den einzigen Mann des Ensembles präsentiert und trägt 
den Namen »Zur Waffe«. Wie schon dieser Name deutlich macht, han-
delt das Lied von der Bereitschaft zu kämpfen und enthält die Auffor-
derung, der Heimat zuliebe zu sterben. »Der Tod auf dem Schlachtfeld 
lädt uns ein«, heißt es in einer der Strophen oder »Die Gräber unserer 
Brüder rufen uns zu sich«. Wie alle anderen Lieder wird auch dieses 
Lied in vier Teilen präsentiert. Der Sänger kann verhältnismäßig besser 
singen als die Damen davor. Das Lied klingt feierlich, das Klavier und 
die kräftige Stimme des Sängers betonen die energische Stimmung, las-
sen aber emotionale Nuancen außer Acht. Die musikalische Kompo-
sition beinhaltet zwar eine klare Aufforderung zur Handlung, die al-
lerdings weniger wirkungsvoll geäußert wird als die Worte des Liedes 
erwarten lassen würden. Der Text des Liedes, der in diesem Fall leich-
ter zu verstehen ist, steht im Gegensatz zur gleichmäßigen Leichtigkeit 
von Gesang und Klavierklängen.9 Alle Auftritte ernten Applaus. Eini-
ge, wie dieser, erfahren allerdings größere Anerkennung als die ande-

9	  	Der Text dieses Liedes wurde in Wien als Gedicht vorgetragen, annonciert 
mit dem Titel »Der Heimat gewidmetes Gedicht«. Während in Isfahan vier 
Strophen gesungen wurden, waren es in Wien nur zwei.

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

ren. Die thematische Linie könnte man folgenderweise darstellen: Ge-
bet (am Avarayr Feld), Hoffnung nach der Zerstörung, entschlossene 
Identifikation mit der Heimat und Aufforderung, für die Heimat zu 
kämpfen und Opfer zu bringen. 

Auch die Gedichte bauen auf der Mythos-Thematik auf. Das erste Ge-
dicht wird in der Rede des Priesters zitiert; darauf folgen drei weitere. 
Alle wurden nach ihrer thematischen Relevanz ausgewählt. Es sind Ge-
dichte über Vardan und den Krieg, die literarisch allgemein als nicht be-
sonders wertvoll gelten. Auf die ersten schriftlichen armenischen Quel-
len, wie Yeghisches Werk, wird selten Bezug genommen. Nur einige 
Formulierungen daraus werden in den Reden der beiden Geistlichen zi-
tiert, ebenso wie wenige Stellen aus der Bibel.

Vahan Tekeyan: »Die Botschaft der Vardanen« (Khorhurd Var-
dananz): Der junge Priester beginnt und schließt seine Rede mit den 
Worten Tekeyans (1878–1954), eines bedeutenden westarmenischen Au-
tors, von dessen Werk besonders die lyrische Poesie geschätzt wird. Er 
schrieb auch eine Reihe patriotischer Gedichte. Das hier vorgetragene 
gehört zu den Gedichten, die am häufigsten am Vardan-Tag rezitiert wer-
den. Es beschreibt zum Beispiel die Stimmung auf dem Schlachtfeld: das 
Feld am Morgen, das Geräusch der Waffen, die Armee des Feindes, die 
auftaucht und anschließend wieder im Nebel verschwindet. »Für Jesus, 
für die Heimat, nach vorne!«, lautet Vardans Befehl. In wenigen Augen-
blicken versinkt alles im Chaos, die armenischen Kämpfer sterben. Var-
dan mit seinem weißen Pferd ist vor allen und mit allen. »Wir haben 
gewonnen«, sagt er, »der Perser ist geflohen«, er fällt und verliert sein 
Bewusstsein. In dem anderen zum Schluss zitierten Teil wird von der See-
le Vardans gesprochen: 

»Die Seele Vardans, als ein nicht zu löschendes Feuer, wird in die Seele 
jedes Armeniers eindringen. Er wird durch die Seele vorstoßen, Schwert 
und Kreuz hochhaltend. Er wird mit dem Kreuz und Schwert Worte 
schlagen und schreiben und den Roten Vardan segnen. Die Jahrhunder-
te werden vorübergehen, aber der tapfere Vardan, der heilige Vardan 
schreitet immer voran!«

Anschließend werden auf der Bühne die drei folgenden Gedichte rezi-
tiert.

Gedicht »Roter Kämpfer« (Karmir zoravar) von Varand (geboren 
1954). »Der Rote Kämpfer« wurde von dem iranisch-armenischen Dich-
ter Varand verfasst. Varand ist der Künstlername von Soukias Hacob Ko-
orkchian, dem in Teheran lebenden armenische Dichter, Übersetzer und 
Künstler. Er ist Autor vieler Übersetzungen aus dem Persischen ins Ar-
menische. Lange Jahre leitete er die Vereinigung der armenischen Schrift-
steller in Iran; heute ist er für das Kunstressort der armenischen Tages-
zeitung Alik zuständig. Das Gedicht ist wie ein Gespräch aufgebaut, 

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

das sich an Vardan richtet. Es beginnt mit einer Aufforderung, auf dem 
Weg der Freiheit voranzuschreiten, und der Prophezeiung einer glorrei-
chen Zukunft. Große Schwierigkeiten, die den tapferen Helden auf sei-
nem Weg erwarten, werden ebenso dargestellt wie die Möglichkeit, die-
se Hindernisse zu überwinden.

Gedicht »Vardanakan« (Vardanakan) von Jak Hakobian (geboren 
1917): Im zweiten Gedicht werden die Vardanen – die Gefolgschaft Var-
dans – thematisiert, ihre Tugenden und ihr Glaube, ihr Idealismus und 
ihre Unsterblichkeit. Der Autor, Jak Hakobian, 1917 geboren in Jerusa-
lem, nach seinem Studium Naturwissenschaften in Kair und seit 1968 in 
Kalifornien wohnhaft, ist Autor mehrerer Gedichte in armenischer Spra-
che. Seine zentralen Themen werden mit Stichworten: Sehnsucht nach 
Heimat, Nostalgie und »Rückzug« beschrieben.

Gedicht »Das Herz Vardans« (Vardani sirty) von Yeghivard 
(1910−1990): Das dritte rezitierte Gedicht beschreibt das Feld nach der 
Schlacht und führt durch dunkle blutige Bilder zur Leiche Vardans, um 
die sich blutrünstige Tiere scharen. Wie durch ein Wunder erscheint ein 
Adler, reißt das Herz des Helden heraus und bringt es zurück in sei-
ne Heimat, zu den zukünftigen Helden. Der Autor wurde im Osmani-
schen Reich geboren, im Alter von 12 Jahren gelangte er nach Jerusalem, 
wo er seine Ausbildung erhielt und später in den Dienst der armeni-
schen Kirche eintrat. In den Jahren 1960−1990 diente er als Patriarch 
der armenischen Kirche von Jerusalem, sein vollständiger Name lautet 
Yeghiazar (später Yegische) Derderian. Er ist für seine Tätigkeit als Poet 
und Schriftsteller unter seinem Pseudonym Yeghivard bekannt. Er ist Au-
tor von 22 Büchern über literarische Figuren, Biographien der Kirchen-
väter, Gedichte und Prosa in armenischer Sprache.

Alle genannten Autoren sind Diaspora-Armenier, und die vorgetrage-
nen Texte beinhalten Formulierungen für Elemente des Mythos, die in 
Armenien nicht geläufig sind: Shavarshan, zum Beispiel, die alternative 
Bezeichnung für das Schlachtfeld Avarayr. Wie das Gemälde im Bühnen-
hintergrund zeichnet eine kämpferische Stimmung auch fast alle darge-
botenen Lieder und Gedichte aus. 

Schlusswort der Moderatorin

Nach dem letzten Lied spricht die Moderatorin ihr Schlusswort. Sie be-
ginnt mit inhaltlich auf das Thema des Festes zugeschnittenen Worten. 
Die Idee ihrer Rede knüpft an die Idee des Widerstandes an, die der Var-
dan-Mythos in sich trägt, betont dabei aber die aktuelle Natur der Be-
drohung. In diesem Zusammenhang nimmt sie Abstand von einer be-
waffneten Haltung: 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

»Mit Waffen, Kraft und Gewalt kann man die Seele des Menschen nicht 
fesseln, sein Herz und sein Gewissen unterdrücken. So war es vor Jahr-
hunderten, als der Armenier auf dem Scheideweg vor der existenziellen 
Entscheidung (wörtlich: ›Kreuzung des Existenzdilemmas‹) stand und 
sich mit Waffen gegen Waffen gestellt hat.« 

An dieser Stelle erfolgt der Übergang zur aktuellen Situation und der ge-
genwärtigen Bedrohung. »Nun ist das veränderte Jahrhundert angekom-
men. Es sind nicht mehr die Waffen, die den Armenier bedrohen (wört-
lich: ›vor ihm emporragen‹), nun ist das Massaker weiß. Der den Weg der 
Entfremdung und Perversion ebnende Westen sucht die armenische See-
le heim«. Diesen Worten folgen eine rhetorische Pause und der Schluss: 

»In der Vergangenheit war es der tapfere Vardan, der mit seinem Ruf 
alle Armenier aufstehen ließ, in unserem Jahrhundert aber müssen neue 
Vardanan auf die Bühne treten. Wo sind sie? Sind sie schon geboren oder 
müssen sie erst auf die Welt kommen? Dieses Erfordernis also hat das 
neue Jahrhundert hervorgebracht.«

Sowohl die direkte Distanzierung von Gewalt und Waffenanwendung 
als auch die Betonung der aktuellen Lage und der Notwendigkeit, neue 
Kampfmittel und Kampfstrategien zu finden, haben mit dem Konzert-
programm nichts zu tun. Denn dieses hat einerseits eine klare kämpfe-
rische Stimmung, ist mit Gewalt-Metaphorik und Blutbildern angefüllt 
und andererseits in seinem inhaltlichen Aufbau vollkommen traditio-
nell. Es besteht ausschließlich aus mittlerweile alten und kanonisierten 
Liedern und Texten. Stünde die aktuelle Fragestellung nach Aktualisie-
rung im Vordergrund, müsste dies auch im Programm erkennbar wer-
den. Bezeichnend ist die unmittelbare Anwendung des Mythos auf die 
aktuelle Problematik und die schnelle Einbindung der Wirklichkeit in 
die Elemente des Mythos, die allerdings auf eine traditionelle und kano-
nisierte Art erfolgt. 

Rede des Bischofs

Anschließend lädt die Moderatorin alle Teilnehmer auf die Bühne, dankt 
den Teilnehmern und überlässt dem Bischof das Schlusswort. Dieser tritt 
aus dem Publikum auf die Bühne und spricht frei zu den Anwesenden. 
Im Hintergrund sieht man alle Teilnehmer sowie die Abbildung von Var-
dan und der Schlacht. In seiner Rede stellt der Bischof Verbindungen her 
und gibt Zusammenfassungen. Er lobt den vortragenden Priester und 
dankt ihm für seine Präsentation. Ebenfalls dankt er den zwei Grup-
pen, die an dem Abend auf der Bühne standen, und ihren Leitern. Er 
erinnert daran, dass dies schon der dritte Teil des Festes sei, das bereits 
mit einer Liturgie mit Teilnahme der Schüler am Vormittag im Kloster 

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

begonnen habe. Die zwei Tage zuvor stattgefundene Feierlichkeit zum 
Ghevond-Tag wird in diesem Zusammenhang ebenfalls in Erinnerung 
gerufen. Anschließend spricht er über den geschichtlichen Hintergrund 
der Ereignisse im fünften Jahrhundert und geht zur besonderen Wichtig-
keit Vardans und seines Kampfes über. Hierbei betont der Bischof einige 
Aspekte: Die Schlacht am Avarayr sieht er als Symbol der armenischen 
Einheit, als Symbol für den Existenzkampf sowie für die Gewissens- 
und Glaubensfreiheit. Die andere zentrale Aussage wird zu einem »his-
torischen Nein« verdichtet. Vardanank und Ghevondank (die Anhän-
ger Vardans und diejenigen Ghevonds) sagten »Nein« zum Feind, zum 
persischen König Haskert und schließlich zu allen Haskerts in der Ge-
schichte. Dies ist ein Leitmotiv der Rede, das immer wieder auftaucht. 
Der Zusammenhang von Heimat und Glauben ist die weitere führen-
de Formulierung: »Es gibt keinen Glauben ohne Heimat und keine Hei-
mat ohne Glauben«. Der Auftritt des Bischofs ist, wie im Übrigen auch 
der aller anderen Abschnitte, zeitlich sehr kompakt. Die Rede wird mit 
Überzeugung und verständlich vorgetragen und dauert ca. 10 Minuten. 

Mit den Worten des Bischofs endet die Veranstaltung. Aber es wäre 
falsch, von einem klaren Ende zu sprechen. Der Vorhang fällt nicht mehr. 
Die Zuschauer steigen auf die Bühne, sprechen mit den Verantwortlichen 
und Darstellern des Programms und betrachten das Bild. Es folgen noch 
allgemeine Ansagen zu weiteren Veranstaltungen und Konzerten, etwa 
zum anstehenden Barekendan-Fest. Die Menschen unterhalten sich im 
Raum und auch im Innenhof weiter. Eine weitere Durchsage über die 
Arbeitszeiten des Vereins ist nötig, um die Leute zum Heimweg zu be-
wegen. Da, wie gesagt, viele Armenier am Vardan-Tag ihren Namenstag 
haben, wird das Fest im privaten Rahmen fortgesetzt. 

2.4 ›Siege‹ und ›Niederlagen‹ der Gemeinde

Das Eigene und das Fremde

Einerseits kommen die gelungene fundierte Abgrenzung und das Selbst-
verständnis in einer vertrauten und als fremd dargestellten Umgebung 
zum Ausdruck, andererseits treten wiederum neue ungelöste Fragen und 
Konflikte in Erscheinung. Eine Notwendigkeit der Legitimation des Gan-
zen wird zum Teil der Inszenierung. Im Ritual wird versucht, das Ritu-
al zu legitimieren. Genauso versucht die Gemeinde, ihre eigene Existenz 
aufs Neue zu begründen und die Notwendigkeit der Beharrlichkeit zu 
betonen. 

Die symbolische Betonung der eigenen Autonomie bestimmt die Ord-
nung der Feier. Die Feier findet in einem geschlossenen Raum statt, der 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

mehrfach von der Außenwelt abgegrenzt ist. Die Grenze zur Umgebung 
wird außerdem durch die Sprache und Thematik, durch die auf die-
sem Territorium herrschenden Regeln markiert. Das Fest richtet sich an 
alle Gemeindemitglieder, jeden Alters und Geschlechts. Auf der Bühne 
sind beide Geschlechter vertreten. Die Männer (zwei Geistliche: Pries-
ter und Bischof) repräsentieren die Kirche. Klavierspieler und ein Sän-
ger sind ebenfalls männlich. In der Ausführung des Konzertprogramms 
überwiegen die Frauen: drei Sängerinnen, drei Rezitatorinnen und die 
Moderatorin. Das Programm wird überwiegend von jungen Erwachse-
nen vorgeführt. 

Zwei wichtige wesentliche Einheiten lassen sich ausmachen: zum ei-
nen die kulturelle Abteilung des Vereins »Ararat«, welche die Gastgebe-
rin des Abends ist, und zum anderen die Kirche, die zwar hier zu Gast 
ist, aber dennoch die tragende Rolle innehat. Dies wird sowohl an der 
strukturellen Aufteilung des Bühnenprogramms als auch an der Positi-
on und Haltung der jeweiligen Akteure sichtbar. Ein großer Teil der Ver-
anstaltung besteht aus feierlichen Reden, die von zwei Trägern gehalten 
werden: erstens von den Geistlichen und zweitens von den Organisato-
ren des Konzertteils, von der Moderatorin. Im Vergleich zu den langen 
Reden spielen die Worte der Organisatoren nur eine sekundäre Rolle. 
Die Moderatorin sprach immer vor den Geistlichen, zunächst am Pult, 
dann auf der Bühne. Ihrem Wort folgten die Worte der Geistlichen. In 
beiden Fällen sprachen zwar beide Instanzen zum Publikum, doch war 
der Kirche das ›letzte Wort‹ vorbehalten. Die Geistlichen hatten deutlich 
mehr Zeit zur Verfügung und hatten im Programm jeweils eine beson-
dere Stellung: Der Priester durfte die zentrale Rede des Abends halten 
und der Bischof das Schlusswort. Die beiden Reden nahmen die Hälf-
te der Veranstaltungszeit in Anspruch. Der Priester sprach ca. 20 Minu-
ten – etwa die gleiche Zeit, die das gesamte Konzertprogramm auf der 
Bühne dauerte. Die Schlussrede des Bischofs betrug etwa 10 Minuten. 
Grußwort, Einführung, Schlusswort und Abschied der Moderatorin dau-
erten ebenfalls 10 Minuten. Mit allen Pausen und Übergängen dauerte 
das Programm etwas länger als eine Stunde.

Die Reihenfolge, die Intonation, die Reaktionen auf jeden weiteren 
Schritt sind bereits bekannt und vorgegeben. Die Rolle, die einzelne Ak-
teure zu spielen haben, die Geistlichen, das Publikum, die Interpreten 
und der Inhalt sind bereits durch die Struktur des Rituals und die be-
währten Regeln des Gemeindelebens definiert, Sprache und Gestik des 
Kampfes ausgewählt und in diesem Rahmen auf Armenisch vorgeführt. 
Es würde einen wesentlichen Unterschied machen, wenn auf dem Fest 
Farsi oder Englisch gesprochen würde. Die Wahl des Armenischen macht 
aus einer aggressiven Geste keinen Angriff, sondern eine Bestätigung der 
Unabhängigkeit. So ist es möglich, sich von dem tatsächlichen Kampf 
zu distanzieren, niemand hat die Iraner oder einen anderen konkreten 

›SIEGE‹ UND ›NIEDERLAGEN‹ DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

Feind im Visier, dennoch betont bzw. überbetont man die Kampfmeta-
phorik, wodurch Emotionen der Selbsterhöhung, Sicherheit und Wür-
de hervorgerufen werden sollen. Dies spitzt das Programm nochmals 
zu: Man soll auf die gleiche Weise weiterleben, die Kultur und Sprache 
pflegen, sich auf diese Weise verteidigen und die eigentlichen Konflikte 
vermeiden. So kann man durch die Kampfgestik die tatsächliche Ausei-
nandersetzung und die Aggression umgehen.10 In diesem Akt der Abgren-
zung und ›Kampfansage‹ werden Bewältigungsmechanismen und vor al-
lem Orientierungsvorgaben für die Organisation des Alltags wiederholt 
definiert und gestärkt. 

Was in den Reden (etwa der Moderatorin oder des Priesters) stän-
dig präsent ist, ist die Bemühung zu begründen und zu erklären, warum 
eine Wiederholung nötig sei. Allein die Akte der Legitimation verändern 
die Ordnung und die Rollenverteilung. Da diese Erklärung das Ziel ist, 
geht inhaltlich einiges verloren. Die Frage, warum wir feiern müssen, di-
rekt beantworten zu wollen, heißt, den Formalismus des Rituals nicht 
mehr zu akzeptieren. Denn in den kollektiven Ritualen sind die Kennt-
nis der Form und der Position jeden Akteurs zwar klar und bewusst, die 
Ziele, Inhalte und die Norm dahinter können, wenn dann, nur zum Teil 
bekannt sein.11 Die genaue Funktion, der Inhalt und das Ziel der ritu-
ellen Handlung ergeben sich vor allem aus der aktuellen Herausforde-
rung des Kollektivs sowie aus der Rollenverteilung und der Positionie-
rung der Akteure, die diese zum Ausdruck bringen. In der Inszenierung 
in Neu Dschulfa funktioniert alles zwar wie immer, aber sie repräsentiert 
auch den Zweifel an sich selbst. Eine Distanzierung von der aktuellen 
Interpretation, dem Mangel an Anerkennung und Identifikation damit 
äußern die Gemeindemitglieder auch in Interviews und Diskussionen: In 
den Gesprächen war oft von »Fälschung« oder »Betrug« die Rede, was 
sowohl die Vardan-Geschichte als auch die Situation der Iran-Armenier 
insgesamt anging. 

Die Ordnung im Ritual und in der Gemeinde

Die interne Ordnung des Rituals und der Gemeinde stellt die Kirche in 
den Mittelpunkt und misst ihr eine Kernfunktion zu. Dies wird durch 
mehrere Einzelhandlungen zum Ausdruck gebracht, sei es das Aufste-
hen des Publikums beim Eintritt der Geistlichen oder die vorgesehene 
Rolle der Geistlichen am Abend, ihre Position im Programm. Das macht 

10	 	Zur Diskussion der Unterscheidung zwischen der im Ritual bezeichnenden 
Geste und dem, was bezeichnet werden soll, siehe (Soeffner 2006: 68).

11	 	Eine Diskussion zum Formalismus der Rituale und den Besonderheiten der 
Kollektivrituale findet sich bei (Soeffner 2006: 72).

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

die zentrale Bedeutung der Kirche deutlich, denn sie ist nicht im eige-
nen Zentrum, sondern von nicht-kirchlichen Elementen umgeben. Die 
Frage nach der säkularen und weltlichen Ordnung löst sich in der stän-
digen Orientierung an der Kirche und in der Abgrenzung von ihr. Denn 
durch die Auswahl des Ortes und die Rahmung des Programms wird 
auch Abstand von der Kirche genommen und werden säkulare Inhal-
te präsentiert.

Das Konzertprogramm als zweiter Block des Rituals trägt eine wei-
tere in Handlung gefasste Aussage in sich. Die Moderatorin bezeichnet 
das Konzertprogramm als eine Darstellung der armenischen Geschichte 
und führt mit den folgenden Worten ein: »Lasst uns durch Deklamation 
und Gesang armenische Geschichte einprägen!« 

Einige Etappen und Elemente der armenischen Kulturgeschichte wer-
den im Konzertprogramm und der Inszenierung zusammengefasst und 
die iranisch-armenische Gemeinde positioniert. Hierbei wird sowohl die 
Beziehung der iranischen Gemeinde zu den anderen Diaspora-Zentren 
sichtbar als auch der Bezug zu Armenien: erstere durch die westarmeni-
schen Texte und ein typisch diasporisches Vardan-Repertoire, letzterer 
durch das im Hintergrund hängende Bild und die Musik, die Beziehun-
gen zur Umgebung, zur eigenen Geschichte, Vergangenheit, Zukunft an-
sprechen und diese entsprechend ordnen und organisieren.

Während im ersten Teil nur eine Person durch ihre Rede die Aufmerk-
samkeit des Zuschauers erlangte, wird der Übergang zur Geschichte vi-
suell gestaltet. Dabei kommt direkt das kämpfende Kollektiv ins Spiel. 
Im Hintergrund ist ein Kollektiv auf dem Bild zu sehen, und auf die Büh-
ne treten erst abwechselnd und am Ende gemeinsam die Gemeindemit-
glieder. Das Kollektiv und die vereinte Widerstands- bzw. Kampfhaltung 
werden vor Augen geführt. Das Konzertprogramm enthält Lieder und 
Gedichte, deren Autoren sowohl die iranisch-armenische Szene präsen-
tieren als auch solche, die keinen direkten Bezug zur Gemeinde haben 
und zum klassischen Repertoire gehören. Die Lieder enthalten religiöse 
Elemente (»Liturgie am Avarayr«, erstes Lied), aber auch kämpferische 
Bezüge (»Zur Waffe«, letztes Lied). Die Gedichte sind sehr auf das Hel-
dentum Vardans und seiner Gefolgschaft ausgerichtet. Die Lieder und 
Gedichte werden in einer Reihenfolge vorgetragen, die eine thematische 
Brücke von der religiösen Verarbeitung des Geschehens zu einer klaren 
Kampfansage schlägt. Diese geordnete Darstellung besteht jedoch aus 
weniger aufeinander abgestimmten Darbietungen: Professionell perfek-
tionierte Formen treffen auf Amateurleistungen, die sich nicht ergänzen, 
sondern gegenseitig die Mängel der anderen betonen. Hohe Kompetenz 
und Inkompetenz der entsprechenden Aufführung spielen in diesem Pro-
gramm mehrmals zusammen. Die Lieder werden in voller Länge vor-
gesungen, in ihrer ganzen Komplexität, was Amateursänger manchmal 
nicht zu leisten vermögen. Die Art, in der die Lieder dargeboten werden, 

›SIEGE‹ UND ›NIEDERLAGEN‹ DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

ist opernhaft, was für die armenische Gesangskultur keinesfalls typisch 
ist. Die Oper fand jedoch seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts auch in 
der armenischen Musik Verbreitung und wurde später im Rahmen der 
sowjetischen Musikausbildung auch in Armenien erlernt und vorgeführt. 
Der Leiter der Gesangsgruppe hat eine klassische musikalische Ausbil-
dung und kommt aus Armenien, was in den informellen Gesprächen in 
Isfahan mehrfach als besondere Auszeichnung für die Gemeinde und vor 
allem als Qualitätsmerkmal zum Ausdruck gebracht wurde. Einerseits ist 
dies als Anerkennung der armenischen Musikausbildung zu verstehen, 
andererseits als vorteilhaft bewertete Nähe zu Armenien als Träger der 
Kultur. Hier werden die Künstler unter anderen Bedingungen ausgebil-
det und beherrschen das Armenische besonders gut. 

Der Leiter des Gesangteils neigt offensichtlich dazu, die klassische 
Darstellungsweise für angemessen zu halten. Dies verlangt aber entspre-
chende musikalische Fähigkeiten, die für die Ordnung und Zielsetzung 
der Gemeinde in Isfahan, wie für das Wesen der armenischen Diaspo-
ra-Gemeinden im Allgemeinen, nicht typisch ist. Denn die Wiedergabe 
des Kulturguts, in diesem Fall der Lieder, an sich ist die Aufgabe der fei-
erlichen Veranstaltungen und weniger die Darbietung von perfektionier-
ten klassischen Variationen. Die höchste Priorität gilt der Teilnahme. Die 
Kompetenz und sonstigen Fertigkeiten spielen natürlich auch eine Rolle, 
werden aber weniger streng eingehalten und den Möglichkeiten ange-
passt. Der Umgang mit dem kulturellen Gut in Armenien unterscheidet 
sich davon. Dort wird nach anderen Kriterien verfahren, und es werden 
auch andere Funktionen erfüllt: Die Bewahrung, Bearbeitung, Entwick-
lung auf der professionellen Ebene, die möglichst perfekte Interpretation 
der Lieder sind das Ziel. In der Diaspora wird hingegen in erster Linie 
die Erhaltung der Gemeinde durch die Teilnahme und Wiedergabe an-
gestrebt. In Isfahan scheinen bei der beschriebenen Feier beide Modelle 
aufeinanderzutreffen. Expertenwissen und Kontextsituation entsprechen 
einander nicht. Das Engagement und Interesse der jungen Armenier wird 
durch strengste und anspruchsvollste Hindernisse auf die Probe gestellt. 
Der zu hohe Anspruch treibt die gesamte Veranstaltung an ihre Grenzen. 
Zweifellos stimmen die Themen der Lieder und Gedichte überein, ver-
mitteln aber in ihrer Wiedergabe weniger die besagte Kampfstimmung, 
sondern verdeutlichen vielmehr die Grenzen ihrer Möglichkeiten. In der 
Inszenierung, in der die Erhabenheit und der Erfolg der langjährigen Ge-
meinde zelebriert werden, betont die deutlich mangelhafte Interpretation 
diesen Bruch. Dadurch verfehlt auch die emotionale Überwindung der 
Nähe und der Distanz im Ritual ihre Wirkung, so dass jeder in sich ge-
hen kann und für sich sein kann, indem er ein Teil der Veranstaltung ist. 

Die Lieder und Gedichte wechseln sich ab. Die vorgetragenen Ge-
dichte sind auf einheitliche Gestik, Mimik und kämpferischen Ausdruck 
eingeübt. Sie haben einen anderen Rhythmus als die Lieder, und das 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

Verhältnis von Fertigkeiten und Aufgaben ist ebenfalls anders. Alle Dar-
stellerinnen beherrschen den Text, machen keine Fehler in der Ausspra-
che oder der fließenden Wiedergabe. Die Werke werden mit Pathos re-
zitiert und betonen die Kampfstimmung sehr deutlich. Die drei jungen 
Frauen tragen, wie bereits erwähnt, rot-schwarze Kleidung – wie Var-
dan auf dem Hintergrundbild. Man könnte also sagen, dass ihr Erschei-
nungsbild und ihre Gestik auf Vardan und Ghevond abgestimmt sind. 
Ihre Anstrengung ist nicht zu übersehen. Sie geben genauestens die eta-
blierte pathetische Form wieder und sind gut vorbereitet. Das Publikum 
reagiert sehr positiv, besonders zustimmend sind die Reaktionen bei ei-
ner der jungen Damen. Das Publikum belohnt alle Vortragenden mit 
Applaus, aber die besseren Interpreten bekommen auch etwas mehr Ap-
plaus. Diese sich abwechselnde pathetische und dann wieder eher ge-
dämpfte Form vermittelt einen monotonen Takt. Spannung und themati-
sche Verdichtung, Steigerung zum Höhepunkt kommen im Konzert nicht 
vor, dafür haftet die Aufmerksamkeit am geregelten Ablauf und der sorg-
fältigen, gewissermaßen feierlich aufpolierten Form. 

Die Rede des Bischofs ist hinsichtlich ihrer Vermittlung am dyna-
mischsten und in ihrer Art sehr schlüssig. Er setzt sehr kompakt Vardan 
als Schlüsselfigur für alle vergangenen und kommenden Konfliktpunk-
te der armenischen Geschichte. Er bezieht ihn auf die Frage der Einheit 
des armenischen Volkes, des Symbols des Existenzkampfes und auf die 
Freiheit. Die Inhalte werden schnell um die Achse der Abgrenzung auf-
gestellt, die Fragen von Identität und Religion werden ebenfalls mittels 
Vardan beantwortet: Heimat und Glauben bringt der Bischof mit dem 
Kampf Vardans und seinen Worten in eins. Angesichts aller Anwesen-
den sowie Vardan und anderen ›Mitkämpfern‹ im Hintergrund ruft er 
dazu auf, würdige Nachkommen Vardans und Ghevonds zu werden. 
Als Oberhaupt der Gemeinde fasst er einerseits die Aktivitäten der Ge-
meinde zum Anlass des Tages zusammen und stellt schließlich vor dem 
Hintergrund der Geschichte, Zukunft und Vergangenheit die Imperati-
ve und das zu leistende Programm auf. Er spricht frei und sicher und 
baut eine Stimmung auf. Dies zeigt eine perfektionierte, professionelle, 
spezialisierte Haltung und verdeutlicht den Kenntnisstand der bestreb-
ten inneren Ordnung der Veranstaltung. Dazu gehören genaue Antwor-
ten auf gewisse Fragen: Welche Rolle spielt das Vardan-Symbol und was 
soll es bewirken? Dabei wird nichts entzaubert, es werden die symboli-
schen Formen gepflegt und die Inhalte durch die Verknüpfung und Ak-
zente vermittelt. Ebenfalls wichtig sind die Signale, die er aus seiner ho-
hen Position an die Institutionen innerhalb der Gemeinde, aber auch 
die Gemeindemitglieder und ihm untergeordnete Glieder sendet. Die 
Individuen und Organisationen werden ausgezeichnet, der Zusammen-
halt von allen gepflegt sowie die leitende Idee des Erhalts der Gemein-
de hochgehalten.

›SIEGE‹ UND ›NIEDERLAGEN‹ DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

Trotz der Kritik ist die Veranstaltung sozial akzeptiert und in ihrer 
Form stets gefeiert. Die Gemeinschaft, das Zusammensein wird nach 
wie vor gefeiert.

Wenn man nach den überhöhten oder als heilig dargestellten Ordnun-
gen in der Feier in Neu Dschulfa fragen würde, müsste man als eine ›hei-
lige‹ überhöhte Ordnung vor allem die Grenze zwischen Eigenem und 
Fremden nennen. Die Wiedergabe des Kampfs, der Kampfthematik, zieht 
sich durch die gesamte Veranstaltung. Genau so präsent ist aber die sta-
bile unbewegliche Haltung, die eine direkte Konfrontation ausschließt 
und eher die Vermeidung des Kampfes signalisiert. Diese Stabilität zeigt 
sich in der Art des Ablaufes und der Art der Wiedergabe einzelner Ele-
mente des Programms: Sorgfalt der Aufführung, entstandene Form, Sta-
bilität. Der Ablauf ist eingeübt und habitualisiert. An keiner Stelle wird 
abgebrochen, die Übergänge und die technische Begleitung funktionieren 
einwandfrei. Die Abendveranstaltung ist zeitlich in deutliche Teile auf-
gegliedert, die eingehalten wurden. Die Rollen sind klar verteilt, Positi-
onen definiert, die thematische Richtung ist eindeutig. Die Gewichtung 
des thematischen Schwerpunktes liegt auf der Geschichte Vardans und 
seiner Kämpfer. Vardan ist das einzige an diesem Abend gefeierte Sym-
bol, das mittels eines pathetisch kämpferischen Werks dargestellt wer-
den soll. Das ganze Programm wird in armenischer Sprache aufgeführt, 
die die DarstellerInnen ebenfalls sicher und fehlerfrei beherrschen. Alle 
Reden und Auftritte sind gut vorbereitet und geprobt worden. Der ge-
samte Ablauf basiert auf einer entstandenen akzeptierten und in sich 
schlüssigen Form. 

Die visuell festgehaltene Aussage wird auch in den Liedern und Ge-
dichten deutlich: eine kämpferisch gestimmte Widerstandshaltung, die 
einhergeht mit der selbstständigen, gewachsenen und wohlhabenden Le-
bensweise der Gemeinde, die im Einverständnis mit der Mehrheitsgesell-
schaft lebt. Die Dekoration ist aufwendig und detailreich, die Technik 
neu und funktionstüchtig, die TeilnehmerInnen gepflegt und feierlich 
angezogen. Die visuelle Ebene, der Hintergrund des Bühnenprogramms 
weist auf ein Muster hin, das auch im Gesang, der Rezitation und der 
großen Rede des Abends zu finden ist. Sie sind alle sorgfältig vorbereitet. 
Allen Auftritten liegen detaillierte Pläne zugrunde. Die Bühne ist mit ei-
nem komplexen und anspruchsvollen Kunstwerk des sowjetarmenischen 
Künstlers Chandschjan dekoriert. Das Bild ist zweifach auf die Bühne 
gestellt, einmal in der vollen Größe und einmal in zwei Ausschnitten. 
Diese aufwendige und durchdachte Dekoration weist einerseits auf den 
Anspruch und die Arbeit hin, die in das Bühnenbild gesteckt wurden. 
Andererseits trägt die Verdoppelung der bildlichen Darstellung nicht zur 
Vermittlung einer einzigen konzentrierten Botschaft bei: Dem Konzept 
des Chandschjans wird ein anderes entgegengestellt, ein allein stehen-
der Vardan und ein ebenfalls allein stehender Ghevond. Die Isolation 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

Vardans in der individuellen Darstellung gibt ihm eine neue Interpreta-
tion, als für sich stehendes Individuum. Beide Darstellungen auf einem 
Platz werden zu einer neuen Komposition und werfen neue Fragestel-
lungen auf, somit mündet diese Bühnenkonzeption in eine sich selbst 
schwächende Wiederholung. Die Darstellung ist doppelt vorhanden, auf 
der Bühne sind zwei Vardans und zwei Ghevonds, einmal in der gro-
ßen Menge, in Ausübung ihrer Funktion, einmal alleine. Genauso wie 
die ausgesuchten Lieder zu anspruchsvoll für die Interpreten waren und 
die Kampfstimmung der Gedichte überbetont wurde, so zählte auch der 
Priester in seiner Rede die Erträge des Vardan-Krieges auf und versuch-
te sie derart verständlich zu machen, obwohl sie bereits allen offenbar 
sein sollten. 

Der Feind

Das flexible Feindbild sind in diesem Fall nicht die Iraner oder die ira-
nische Kultur, wie es der Vardan-Mythos besagt, sondern der Westen. 
Ritual und Mythos haben konsequent eine Form geschaffen, in der das 
Verständnis des Feindes leicht zu variieren ist. Die aktuelle Bedrohung, 
die vom Westen ausgeht und die große Auswanderung in die westlichen 
Länder verursacht, wird beim Fest durch die Moderatorin direkt thema-
tisiert. In ihrer Darstellung der Bedrohung beginnt sie mit der Kontras-
tierung von alter und neuer Gefahr und bettet dadurch die neue Gefahr 
in die alte Form ein. Das Alte war der Kampf um das Bestehen, heute 
würden die Armenier, wie gesagt, vom Westen bedroht, der die armeni-
sche Seele demoralisiere. 

Wenn man die Fotos von dem Fest anschaut, erkennt man sofort vie-
le westliche Muster, die durchaus favorisiert werden und auch als Ab-
grenzung vom Iranischen, nicht vom Christlichen zu verstehen sind. So 
ist die junge Moderatorin des Festprogramms in Isfahan nicht nur west-
lich gekleidet, sondern selbst die Mappe, die sie in der Hand hält, zeigt 
auf der Rückseite die armenische Symbolik (die Nationalflagge, den Berg 
Ararat, und wir lesen das Wort »Armenia«) im Stil einer Werbeanzei-
ge mit englischem Text, vergleichbar mit einer Reisewerbung. Auf diese 
Weise trägt das Fest des armenischen nationalen Helden selbst symboli-
sche Zeichen einer außerhalb von Armenien und Iran liegenden Kultur. 
Die Anhäufung ähnlicher Zeichen zeugt von der Legitimation der Aus-
wanderung in den westlichen Kulturkreis. Die Entstehung solcher klei-
nen Elemente der Feier, wie die Mappe oder der Kalender als ein Mittel, 
den Alltag zu organisieren, geht auf Entscheidungen mehrerer Instanzen 
und Fachleute zurück. Für diese Form haben sich viele entschieden, sie 
verbreitet und akzeptiert (die Wahl des Designs der Verlage, die Auswahl 
der Organisatoren und die Akzeptanz der Zuschauer).

›SIEGE‹ UND ›NIEDERLAGEN‹ DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

Das Leben der Armenier in Iran trägt Zeichen einer Orientierung am 
Westen. Ein Weg nach Westen wird durch viele spezifische Elemente des 
Alltags geöffnet und offen gehalten. Die Identifikation mit der christli-
chen Welt erlaubt es, sich die Freiheit vom islamischen Regime besser 
vorzustellen. Wenn man den Kalender der Iran-Armenier ansieht, wird 
deutlich, dass neben den armenischen Symbolen auch europäische und 
amerikanische eine Rolle spielen. Fast jede Familie hat Verwandtschaft 
im Westen. Die Verbindung zum Westen ist dadurch stark im Alltag ver-
ankert. Orientierung am Westen ist darüber hinaus an der Namensge-
bung ersichtlich. Die Tradition, Namenstage zu feiern, reduziert sich 
sichtbar, denn die jungen Leute tragen immer seltener traditionelle arme-
nische Namen, häufiger Namen aus amerikanischen Filmen wie Nancy. 
Sie feiern ihre Partys im westlichen Stil. So sind die Namenstage immer 
öfter eine Angelegenheit der Ältesten in den Gemeinden.

Im Fest sind die Reaktionen der organisierenden Einheiten auf die-
ses Thema unterschiedlich. Die beiden Geistlichen geben dem Thema 
der Auswanderung keinen Raum in ihren Reden. Die Probleme der Ver-
wurzelung im iranischen Boden oder der Entwurzelung durch die aktu-
elle Migrationsbewegung werden nicht problematisiert. Die Einheit des 
Glaubens und der Heimat wird stets betont, aber es wird nicht klar ver-
ortet, wo die Heimat sein soll. Beide Geistlichen stammen aus dem Na-
hen Osten und sind selbst in die iranisch-armenische Gemeinde einge-
wandert. Die Moderatorin lässt die letzte Frage offen, während für den 
Bischof der erfolgreiche Abschluss bereits stattgefunden hat. 

Territoriale Verortung, Auswanderung und das Heimatland

Die Nähe der Republik Armenien und die aktiven Kontakte, die zu ihr 
unterhalten werden, sind an vielen Elementen der Feier zu sehen, die 
aber nicht auf den Bezug zum armenischen Staat reduziert ist, sondern 
sich vielmehr auf den eigenen Kern und die eigene Struktur besinnt. 
Die Kontakte zu den anderen Diaspora-Gemeinden sind genauso prä-
sent wie der Bezug zum armenischen Staat. Diese Art der Konstellati-
on schwächt die Einschätzung von Migration als Bedrohung. Die ganze 
Beobachtung zeigt, dass trotz der Betonung des Fremden, der gut erar-
beiteten Abgrenzungsordnung und der ständigen Trennung des Eigenen 
vom Fremden die Gemeinde in Iran und in der iranischen Gesellschaft 
verwurzelt ist. Ohne erfolgreiche Integration würde das Zelebrieren der 
Abgrenzung nicht gelingen. Diese Beziehung zu Iran gewinnt eine spe-
zielle Bedeutung. 

Die Auswanderung wird direkt problematisiert und negativ darge-
stellt – obwohl sie bereits seit Langem zum Teil des Selbstverständnisses 
geworden ist, sowohl hinsichtlich der Migration in den Westen als auch 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

hinsichtlich der Gründungsgeschichte und der Diaspora-Existenz gene-
rell. Sind darin eine Krise der etablierten Form und ein Tiefpunkt der 
Geschichte der Armenier in Isfahan zu erkennen? Denn ihre Lebensart 
ist in der Beziehung zu Iran entstanden. Sie beinhaltet eine Flexibilität 
in der Wahrnehmung des Fremden, der Gefahr und des Gegners und er-
laubt eine Relativierung der Krise. Die Variation zwischen den Begriffen 
›Sieg‹ und ›Niederlage‹, im Rahmen des Mythos und auch im Fest, eröff-
net immer neue Möglichkeiten. 

Das armenische Leben in Iran dauert vier Jahrhunderte an und hat 
durch die alten Kontakte der beiden Völker tiefere Wurzeln als der ge-
genwärtige armenische Staat und viele andere armenische Gemeinschaf-
ten in der Welt. Die Institutionen, Gemeindestrukturen, Denkmäler und 
andere kulturelle Errungenschaften zeigen eine solide, gewachsene und 
mehrschichtige Einheit, die an Spezifika ihrer politischen und geografi-
schen Verortung gekoppelt ist. Wenn wir uns aber die Organisation der 
Armenier in Iran vor Augen führen, dann ergibt sich eine durchaus be-
wegliche, wenn man so will ›transportable‹ Struktur. Wir sprechen von 
einer religiösen Minderheit, die für ihre Handelskünste geschätzt und an-
erkannt wurde und sich weiterentwickeln konnte. Der Handel und die 
Organisation um die Kirche haben die Verortung geleistet. Diese Art der 
Organisation ist nicht an einen Ort gebunden. Deswegen ist die Bewe-
gung immer miteinbegriffen. 

Die Auswanderung ist mittlerweile institutionalisiert. Bestimmte 
Kanzleien organisieren die Formalitäten, und mit einem mehrmonatigen 
Aufenthalt in Wien wird der Weg nach Amerika frei gemacht. Überall in 
Europa und Amerika finden sich Gemeinschaften von Iran-Armeniern. 
Sie arbeiten aktiv an der Erhaltung der bereits existierenden Strukturen, 
gegebenenfalls gründen sie auch neue. Die Tradition des einigermaßen 
gesicherten Lebens in der Fremde erlaubt ihnen, schnell auch in der neu-
en Umgebung Zentren zu gründen und ihr Kulturleben weiter zu führen. 
Oft treffen sich große Familien in den Vereinigten Staaten, um weiterhin, 
jetzt »ungestört«, ihr Leben als Armenier zu führen. Welche neuen Eigen-
schaften ihr Leben im Westen bzw. in Amerika gewinnt, was am Herge-
brachten verlorengeht, ist eine andere Frage. Doch man kann behaupten, 
dass die Auswanderung aus Iran noch keinen Verlust oder Verzicht auf 
die armenische Identität bedeutet. Eine ambivalente Beziehung zu dem 
Land, in dem man lebt, prägt das iranisch-armenische Leben. Dadurch, 
dass dieses Leben nicht staatlich gefasst ist, sind die Strukturen nicht so 
fest, bleiben beweglich und weniger an ein bestimmtes Territorium ge-
bunden. Das macht die Auswanderung leichter. Gleichzeitig haben die 
Jahrhunderte des Lebens auf iranischen Gebieten eine Bindung auch zu 
Iran geschaffen, es bleiben viele Kulturdenkmäler zurück. Beim Besuch 
der Bibliothek wies die Bibliothekarin auf die Bücher hin, die die Aus-
wanderer bei der Bibliothek abgegeben hatten. Sie werden nicht mehr 

›SIEGE‹ UND ›NIEDERLAGEN‹ DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

gebraucht. Die Stadt Neu Dschulfa mit den unzähligen Gebäuden und 
ihrer Geschichte kann nicht mitgenommen werden. Die spezifische Tra-
dition des Armenischen ist in der iranischen Umgebung entstanden. Wie 
die Kirchen sehr gekonnt im persischen Stil angelegt sind, so auch der 
ganze Alltag. Es handelt sich also gewissermaßen doch um eine territo-
riale Verortung, die aber mit keiner politischen Einheit bezeichnet wird, 
was diese einerseits schwächt, andererseits flexibel macht. 

Die Grenzen der Interpretation

An dieser Stelle möchte ich aus der Perspektive der Spezialisten, der Ex-
perten, einen Blick auf die Interpretation des Festes und des Mythos 
werfen und in diesem Zug die Konflikte und Reibungen der Gemeinde 
ansprechen. Die Repräsentanten der Kirche als absolut primäre Verwal-
ter des symbolischen Handlungsrepertoires des Vardan-Festes, wie aller 
anderen zentralen Feste der Gemeinde, sehen in der aktuellen Feierform 
eine gelungene Interpretation der Mythos-Thematik. Die intellektuelle 
Stimme hingegen sehnt sich nach anderen Modellen der Selbstdarstel-
lung. Die Beschäftigung mit armenischer Kulturgeschichte, Sprache, Lite-
ratur, deren Pflege, daraus entstehende kritische und dynamische Ansätze 
würden eine Dynamik und Entwicklung stimulieren. Ein ›Konfliktpunkt‹ 
der beiden Interpretationen ist der enorme Stellenwert der Religion für 
die Gemeinde und die Armenier insgesamt. Eine von der Kirche losgelös-
te und übergeordnete Organisation, die eine schlüssige kulturelle Kon-
zeption pflegen würde, wäre die wünschenswerte, anzustrebende Struk-
tur.12 Diese Auseinandersetzung findet auch direkt am Tag nach dem Fest 
statt. Der Bischof vertritt die Meinung, dass ein ›historischer Sieg‹ in der 
Verteidigung der christlichen Religion enthalten sei: »Wir haben unse-

12	 	Ein Ausschnitt aus dem Interview mit Azat Matian (Professor für Literatur, 
Universität Isfahan, Übersetzer armenischer und iranischer Poesie in die je-
weils andere Sprache): »Man würde denken … Wenn ein Teil (des Festkon-
zertprogramms) gut wäre, könnte man den anderen verbessern. Was soll 
man sagen? Welcher Teil war gut? Nichts, es gab nichts Nennenswertes … 
Was soll man ansprechen? Um Kritik auszuüben, braucht man ein Niveau, 
es gibt keines … 

		  Schuld haben sie auch nicht, nichts.
		  Schließlich gibt die Diaspora keine Hoffnung. Man braucht einen Staat. Der 

Staat ist sehr wichtig. Auch wenn er schwach ist, ist ein Staat sehr wich-
tig. Die Sowjetperiode war zwar kein unabhängiger Staat, aber ein Staat. 
Schließlich war es eine Organisation, es wurde etwas erschaffen. Nicht al-
les war vollkommen, aber es gab einen Staat. Auch jetzt ist es wichtig …

		  Von der Diaspora … Diaspora kann die armenische Kultur weder halten 
noch schaffen. Diaspora kann keine Literatur erschaffen, sie kann es nicht.«

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

re Identität verteidigt. Die Armenier haben ihr entscheidendes ›Nein‹ mit 
dieser Schlacht ausgesprochen«; »Armenien war damals ja gerade erst 
100 Jahre lang christlich. Es hatte davor eine andere Religion, die durch 
das Christentum geleugnet wurde. Die Identität hatte sich bereits ge-
wandelt und Vardans Schlacht konnte keine Kontinuität symbolisieren,« 
meint sein Opponent. Diese Auseinandersetzung stellt die Schutzmecha-
nismen der kleinen Gemeinschaft in Frage und fordert sie heraus. »Die 
Iraner waren Anhänger des Zoroastrismus und sind später Muslime ge-
worden. Haben sie dadurch ihre Identität verloren? Sind sie keine Iraner 
mehr?« An dieser Stelle stößt die Diskussion an ihre Grenze. Das Infrage-
stellen der etablierten Interpretation, das Ziehen von Vergleichen und die 
Kontrastierung mit der Geschichte eines größeren Volkes ernten keinen 
Zuspruch. Die Idee eines ›versteckten und unsichtbaren Sieges‹ als Be-
wahrung der Identität kommt auch an ihre Grenzen. Die Ambivalenz des 
mythischen moralischen Sieges reduziert sich auf die Unvollständigkeit 
eines moralischen Sieges, dessen Teil-Charakter an Bedeutung gewinnt. 

Die Bestrebungen, die eingeschränkte Interpretation zu überwinden, 
eine neue Richtung einzuschlagen, sind im Programm einer religiösen 
Gemeinde eher selten anzutreffen. Eine Gemeinde, die in erste Linie um 
ihr Überleben kämpft, kann sich keine intellektuellen Diskussionen leis-
ten. Derartige Diskussionen zeigen die Grenzen der Möglichkeiten der 
Gemeinde. Das kulturelle Leben in der Diaspora ist an die Struktur der 
Diaspora gebunden, die in diesem Fall an und um die Kirche gebunden 
ist. Das Kulturleben der Diaspora reflektiert dieses Modell. Auch wenn 
sich eine Schicht oder einige Gruppen von Intellektuellen bilden, die ein 
tieferes Verständnis der armenischen Kultur haben, sich mit den Ge-
schichtsfragen auseinandersetzen und eine Überwindung der Grenzen 
diskutieren, steht das strukturelle Spezifikum der Diaspora diesen Er-
scheinungen entgegen. Dennoch ist in nur manchen Gemeinden, die älter 
und traditionsreicher sind, eine Diskussion dieser Art überhaupt denk-
bar, in anderen nicht.

Abgrenzung und Anpassung

Das armenische Leben in Iran wird im Wechselspiel der Anpassung und 
Abgrenzung organisiert. In vielen Bereichen im Alltag werden alle in 
Iran geltenden Regeln eingehalten. Man nimmt sich aber im Alltag und 
in außeralltäglichen Situationen Zeit für die Pflege des Armenischen, das 
dann in regelmäßigen Abständen ›vollständig‹ hergestellt und gefeiert 
wird. Vor allem in den Kulturveranstaltungen außerhalb der üblichen 
Arbeitszeit werden die Verhältnisse wiederholt festgehalten. So wird im 
Vardan-Fest der zentrale Mechanismus des Gemeindelebens abgebildet. 
Durch die Kultur und Sprache, ein Konzertprogramm auf Armenisch mit 

›SIEGE‹ UND ›NIEDERLAGEN‹ DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

visueller Untermalung wird der Abstand vom Alltag und von der Auf-
nahmekultur gefeiert. Die starke Abgrenzung auf kultureller Ebene, wie 
die räumliche Abtrennung und die eigene, freie Regel innerhalb des ei-
genen Raums lassen den Status als Minderheit in den Hintergrund tre-
ten und sie stattdessen als Mehrheit auftreten und sich als eine starke 
Einheit fühlen. 

Um die Abgrenzung herzustellen und zu betonen, werden wie im All-
tag, so auch im Fest verschiedene Aspekte zu Hilfe genommen. Die priva-
ten und der Gemeinde gehörenden Häuser sind von hohen Mauern um-
geben; die zeitliche Organisation, Feiertage und freie Tage werden in den 
verschiedenen Bereichen des Lebens ebenfalls zelebriert und kontinuier-
lich beachtet. Ob räumlich, sprachlich oder durch den Inhalt des gefeier-
ten Festes, zeichnet das Fest zu Vardan in Isfahan (wie auch in den ande-
ren iranisch-armenischen Zentren) eine klare Distanzierung und Grenze 
zu Iran und der iranischen Kultur. Diese Art der Abgrenzung setzt aller-
dings einen vertrauten Umgang mit dem ›Fremden‹ voraus. Abgrenzung 
ist auch ein gelungener Austausch mit der umgebenden Kultur, durch 
verschiedene Elemente der ›fremden‹ Kultur wird die Grenze zur ›eige-
nen‹ gezogen. Durch die muslimisch geprägte Umgebung und durch das 
in dem Land herrschende Regime werden Situation und Reibung inten-
siver. Die Zugehörigkeit zu der armenischen Kirchengemeinde erlaubt 
mehr Freiheiten und schafft eine Distanz vom Regime. Das Vardan-Fest 
wird, wie auch die anderen ähnlich gefeierten Feste, zu einem ›geschütz-
ten‹ Ort der Freiheit, zu einem freien Treffpunkt. Die Situation hinter den 
Mauern des Vereins unterscheidet sich von der auf der Straße nicht nur 
durch die Sprache. Der große Kontrast zur Straße ergibt sich daraus, dass 
viele Vorschriften des iranischen Staats, vor allem was die Bekleidung 
angeht, hier nicht bindend sind. Trotz oder gerade aufgrund des ständig 
geführten Kampfes und des strategischen Handelns unter dem Regime, 
um das Leben der armenischen Minderheit zu sichern (die Erhaltung der 
armenischen Schulen etc.), wird das Regime auf diese Weise zu einem 
stärkenden Element für die armenische Identität. Die christliche Religi-
on wird umso wichtiger, da sie die Distanz von den herrschenden Ein-
schränkungen symbolisiert. Durch die Zugehörigkeit zum Christentum 
stellen die Reibungen mit dem Regime keine Gewissenskonflikte für die 
Armenier dar. Umgangen wird nur der Druck von Außen, keine höheren 
Gebote. Das eröffnet oft neue Möglichkeiten und Tätigkeitsfelder. Das 
Regime ist aber oft wiederum auch der Grund für die Auswanderung.

Das Verhältnis zur Kirche, die Anlehnung an sie, aber auch die Ab-
grenzung von ihr, ist einer der wichtigen Aspekte der Organisation des 
Gemeindelebens und Teil der Inszenierung im Ritual: sich um die Kir-
che herum organisieren, sich an sie binden und sich von ihr abgren-
zen, auf andere Weise zentrale Institutionen schaffen. Die Thematik des 
Kampfes kommt auf verschiedenen Ebenen zum Ausdruck. Zum einen 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

als Überwindung der Minderheitssituation, die umso gelungener ist, je 
sorgfältiger und reibungsloser alles abläuft. Kein Kampf, sondern das Be-
wusstsein des bereits erlangten und stets zu erlangenden Sieges wird dar-
gestellt. Keine Auseinandersetzung mit der Bedrohung durch die Außen-
welt wird in der Inszenierung direkt aufgenommen. Die heutigen Iraner 
werden nicht angesprochen und auch nicht als Bedrohung wahrgenom-
men. Ebenso wenig geht man zu ihnen auf Distanz, sondern sieht sie viel-
mehr als gegeben an. Gleichzeitig kommt es in der Performance zu einer 
Entschärfung und Versöhnung durch eine zugespitzte Kampf-Metapho-
rik. Eine auf eigene Art aufgeführte Kampfdarstellung mit dem kämpfen-
den Vardan im Hintergrund und einzelne Beiträge in Form von Liedern 
und Gedichten auf Armenisch nehmen das bereits bekannte Bild wieder 
auf und halten es fest. Große Steigerungsmöglichkeiten werden weder 
diskutiert noch vorgeschlagen. Die konsequente, regelmäßige und unver-
änderte Feiertradition, die dem Fest eine zentrale Bedeutung zuschreibt, 
ist Teil der Aussage. Letztlich ist die Inszenierung eine Darstellung der 
inneren Herausforderungen der Gemeinde: Die »Müdigkeit der sinnlo-
sen Wiederholung«, die Grenzen der eigenen Perspektive, das kritische 
Schrumpfen der Gemeinde, die verlassenen Häuser. Die Benennung der 
Auswanderung als der aktuellen Bedrohung im Fest zeugt davon eben-
so wie die Ausführungen des Priesters und der Moderatorin, als der sä-
kularen Stimme der Gemeinde, zu brennenden Problemen der Wieder-
holung und unklaren Siegen. Diese Auseinandersetzung im Ritual wird 
umso wirkungsloser, je klarer die Probleme benannt werden. Denn sie 
werden dadurch zu Gesten, die in ihrer Ausführung etwas anderes signa-
lisieren als sich selbst. Sie sind in eine bereits vorhandene und mehrfach 
bestandene Form eingepflanzt, die in sich mehrfach aufeinander verwei-
sende Mitteilungen verknüpft, deren Inhalt selten explizit genannt wird, 
wodurch wiederum die tatsächlich ausgesprochenen Konfliktpunkte in 
diesem Rahmen ihre Wirkung nicht erzielen können. Sie haben nicht die 
Macht, die kollektiven Emotionen zu lenken, zumindest nicht in die ge-
wünschte Richtung.

Mit dem Wortschatz des Mythos würde diese Darstellung eher einen 
bereits erreichten Sieg verkörpern als einen Kampf. Der Sieg würde in 
der Erhaltung der Tradition, der erfolgreichen Fortsetzung der Abgren-
zung und der Pflege dieser Vorgänge liegen. Schon dass die iranisch- 
armenische Gemeinde bereits seit über 400 Jahren existiert, kann als 
ein Sieg gesehen werden, als ein moralischer Sieg. Denn dieser Sieg fin-
det in der ersten Linie, wie bereits erwähnt, nur in einzelnen Bereichen 
statt und gefährdet keineswegs die Zugehörigkeit zur Aufnahmegesell-
schaft in anderen Bereichen. Der Sieg hat einen versteckten, verheimlich-
ten und Teil-Charakter. Während Armenier in allen Ländern und auch 
in Iran dem Vardan-Krieg eine dermaßen zentrale Bedeutung beimes-
sen, spielt diese Episode in der iranischen Geschichtsschreibung keine 

›SIEGE‹ UND ›NIEDERLAGEN‹ DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

Rolle. Auf ähnliche Weise spielt die Abgrenzung die größte Rolle für die 
interne Organisation des Gemeindelebens, aber nicht für die Organi-
sation des Lebens als iranischer Staatsbürger. Ob nun bei dem morali-
schen Sieg der Teil-Charakter des Sieges oder dessen Unmöglichkeit ge-
meint ist, in jedem Falle kennzeichnet er einen ambivalenten Zustand, 
der die Vorstellung der Gemeinde aufrechterhält und zugleich Loyalität 
zum Staat erlaubt. 

2.5 Fazit: Der moralische Sieg

Die armenische Gemeinde in Iran hat eine lange Tradition. Der Stadt-
teil, der heute als armenisches Viertel in Isfahan bekannt ist, in dem 
schätzungsweise noch immer ca. 12 000 ethnische Armenier leben, wur-
de im Jahr 1605 als die armenische Stadt Neu Dschulfa gegründet. Die 
alten armenischen Bauten, Kirchen, Schulen, Läden, eine reiche Biblio-
thek mit Manuskriptsammlung und eine alte Druckerei, wie auch Ver-
eine und Zentren bestehen und funktionieren bis heute. Es wird Arme-
nisch gesprochen und geschrieben. Eine große Auswanderungswelle in 
Richtung der Vereinigten Staaten prägt jedoch das armenische Leben in 
Isfahan wie in den anderen Städten mit armenischer Bevölkerung in Iran. 

Das Vardan-Fest wird im Festsaal des armenischen Sport- und Kul-
turvereins »Ararat« in Isfahan durchgeführt. Einige Grundelemente der 
Veranstaltung sind in Wien und Isfahan gleich: die Sprache der Veran-
staltung, der geschlossene Raum, die Abbildungen von Vardan, Kon-
zert-, Bühnenprogramm und Geselligkeit. Die Struktur der Veranstal-
tung in Isfahan ist jedoch deutlich komplexer. Sie dauert länger und 
Reden bilden einen wichtigen Teil des Abends. Die Bekleidung der Teil-
nehmer und die Dekoration der Bühne sind feierlich und aufwendig. Die 
Sprachkenntnisse sind besser und die Texte (Lieder und Gedichte) wer-
den flüssiger und sicherer wiedergegeben. Während in Wien die Abgren-
zung von der Außenwelt hauptsächlich durch die Sprache erfolgt ist, sind 
die symbolischen Praktiken hier vielschichtiger. Die Räume des Gemein-
degrundstücks sind durch hohe Mauern abgetrennt und machen das Ge-
schehen hinter den Mauern für Außenstehende unsichtbar. In dem derart 
geschützten Raum werden viele Vorschriften des iranischen Staats, vor 
allem was die Geschlechtertrennung angeht, umgangen. 

Auf diese Weise werden für die Dauer der Veranstaltung das Regime 
und seine Einschränkungen im geschlossenen Raum durch die neue Ord-
nung neutralisiert und überwunden. Die Behauptung der freien Regeln 
innerhalb des eigenen Raums lassen den Status als Minderheit vergessen. 
Das Bewusstsein, in der nicht armenischen und nicht christlichen Umge-
bung die eigene Identität ausleben zu können, verleiht der Gemeinschaft 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

ein Gefühl der Sicherheit. Der gefeierte moralische Sieg bestätigt diese 
Sicherheit – eine Überzeugung, alles bewältigen zu können, als Arme-
nier in der fremden Umgebung in jeder Situation bestehen zu können. 
Nach derselben Logik wird auch die Auswanderung nicht als bedro-
hend für die Identität wahrgenommen. Auch in den Gastländern bilden 
die Iran-Armenier armenische Gemeinschaften und führen ihr Gemein-
deleben weiter. Auswanderung wird also mehr als Umsiedelung gesehen 
und nicht als das Ende der Gemeinschaft. Die destruktive, schwächende 
Wirkung der Auswanderung bleibt jedoch nicht ohne Reflexion. Sie wird 
auch während des Festes direkt problematisiert. Das Konzept der Sicher-
heit sieht aber keine Antworten auf solche verunsichernden Fragen vor. 

FAZIT: DER MORALISCHE SIEG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

3. Die Republik Armenien

3.1 Die Geschichte der Republik Armenien und der 
Vardan-Mythos im 20. Jahrhundert

3.1.1 Historische Skizze 

Fünfeinhalb Jahrhunderte nach dem Zerfall des kilikischen Reichs und 
nach der Entvölkerung von acht Zehnteln des historischen armenischen 
Gebietes wurde am 28. Mai 1918 die Armenische Republik proklamiert 
(Zekiyan 1986: 63f.). Nach dem Ersten Weltkrieg und dem Zusammen-
bruch des Russischen Reichs erklärte sich Ostarmenien 1918 zur un-
abhängigen Republik. Ab 1920 wurde diese der Sowjetunion angeglie-
dert, zunächst als eine mit Sowjet-Russland durch einen Wirtschafts- und 
Militärvertrag verbundene Sowjetische Sozialistische Republik (SSR), 
dann als Teil der Föderativen Republik Transkaukasien, 1936 wur-
de sie zu einer der 15 Republiken der Sowjetunion. Die SSR Armenien 
war ähnlichen Widrigkeiten ausgesetzt wie die übrigen Republiken der 
Sowjetunion. Es gelang ihr aber nach und nach, eine Kultur und ein Er-
ziehungssystem zu entwickeln, die die historische Tiefe der armenischen 
Vergangenheit bewahren konnten. An dieser Stelle sind Einrichtungen 
wie der Matenadaran mit seiner Handschriftensammlung, die Akademie 
der Wissenschaften mit ihren verschiedenen Forschungsinstitutionen, die 
Staatliche Universität von Eriwan, das Konservatorium, die Oper und 
das Schauspielhaus zu erwähnen (Mahé 1995b: 17). 

1988 wurde zu einem entscheidenden Jahr für Armenien: Einerseits 
war es ein Jahr der Demonstrationen und Proteste, andererseits zerstörte 
ein Erdbeben das Leben in vielen Städten. Dies hatte enorme wirtschaft-
liche und demografische Konsequenzen. Als konstitutiv für die drei Jah-
re später folgende Staatsgründung erwies sich rückblickend der Konflikt 
um das ebenfalls armenisch besiedelte Berg-Karabach, ein in Aserbaid-
schan gelegenes autonomes Gebiet ohne Verbindung zum ›Mutterland‹. 
Mit dem Referendum vom 21. September 1991 erklärte die Armeni-
sche Republik nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion ihre Un-
abhängigkeit. Lewon Ter-Petrosjan wurde zum ersten Präsidenten ge-
wählt (Mahé 1995b: 18). Wirtschaftlich war Armenien schon durch das 
verheerende Erdbeben im Dezember 1988 mit 30 000 Toten erheblich 
zurückgeworfen worden, das Bruttosozialprodukt ging um die Hälfte 
zurück. Mit Erlangung der Unabhängigkeit im Jahr 1991 halbierte es 
sich erneut, da Armenien seine traditionellen Handelsbeziehungen ver-
lor (Pohl 2007: 45). 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

Armenien war der einzige GUS-Staat, in dem weder die Kommunisti-
sche Partei (KP) noch Partei-Funktionäre irgendeine Rolle spielten. Be-
herrschend waren der Krieg und die Auseinandersetzung um den Status 
von Berg-Karabach. Der Krieg endete mit einem Überraschungssieg der 
Karabach-Milizen, die zusätzlich zum ehemals autonomen Gebiet weite-
re Gebiete vergleichbarer Ausdehnung als ›Pufferzone‹ besetzten. Armeni-
en gelang es, das gesamte Gebiet zwischen der Republikgrenze und Berg-
Karabach zu kontrollieren. Im unabhängigen armenischen Staat griff die 
Korruption um sich: Eine kleine Oberschicht profitierte von der Entwick-
lung, während über die Hälfte der Bevölkerung unterhalb der Armutsgren-
ze lebte. In der Folge setzte eine große Migrationsbewegung ein: Vor allem 
während des Krieges von 1991 bis 1994, aber auch in den zehn Jahren da-
nach verließ ein Viertel, nach anderen Schätzungen bis zu ein Drittel der 
Bevölkerung den armenischen Staat. Eine besondere Dynamik entfalteten 
in Armenien die politischen Prozesse, die sich seither im Wechsel von staat-
licher ›Teilabhängigkeit‹ und Einparteiensystem zu Unabhängigkeit und 
Mehrparteilichkeit ausdrückt. Alle politischen Organisationen sind in Ar-
menien erlaubt, vertreten aber nicht politische Konzepte oder Richtungen 
nach europäischem Muster. Vielmehr scharen sie sich um bestimmte Per-
sönlichkeiten, die wahlweise die eigene Ehrlichkeit der angeblichen Kor-
ruption der Gegenseite gegenüberstellen oder offen eine bessere Berück-
sichtigung der eigenen Klientel mit Posten und Vorteilen anbieten. Über 
die Hälfte der armenischen Bevölkerung quittiert dies mit Wahlboykott 
(Pohl 2007: 45). Seit Erlangung der Unabhängigkeit hatte Armenien bis 
heute drei Präsidenten. Am 16. Oktober 1991 wurde Lewon Ter-Petrosjan 
zum ersten Präsidenten der armenischen Republik gewählt. Bei den Wahlen 
am 22. September 1996 wurde er im Amt bestätigt. Robert Kotscharjan, 
zuvor Präsident der Republik Berg-Karabach, eines stabilisierten De-fac-
to-Regimes, gewann 1998 die vorgezogenen Präsidentschaftswahlen. Sei-
ne Wiederwahl 2003 war von Unregelmäßigkeiten begleitet. Im Februar 
2008 fanden erneut Präsidentschaftswahlen statt. Verfassungsgemäß konn-
te Amtsinhaber Kotscharjan dabei nicht mehr antreten. Mit knapp über 
50 % der Stimmen wurde bereits im ersten Wahlgang der bisherige Pre-
mierminister Sersch Sargsjan in das Amt des Staatsoberhauptes gewählt. 
Sargsjan gilt als enger Vertrauter Robert Kotscharjans. Oppositionskandi-
dat Lewon Ter-Petrosjan erkannte das Wahlergebnis nicht an und sprach 
von Fälschung. Auf die Wahl folgten mehrtägige Demonstrationen von An-
hängern Ter-Petrosjans. Am 1. März 2008 wurde eine Demonstration mit 
Polizeigewalt aufgelöst. Ter-Petrosjan wurde unter Hausarrest gestellt, und 
Staatspräsident Kotscharjan verhängte den Ausnahmezustand.

Die wirtschaftliche Entwicklung Armeniens wird seit dem Berg-
Karabach-Konflikt vor allem durch die Blockade seiner Grenzen nicht 
nur seitens Aserbaidschans, sondern auch seitens der Türkei stark be-
hindert. Die armenische Diaspora hat auch im unabhängigen Armenien 

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

einen großen Einfluss. Von geschätzten acht bis zehn Millionen Armeni-
ern weltweit leben nur 2,5 bis 2,8 Millionen ständig in Armenien. Eine 
Vielzahl von Stiftungen und anderen Organisationen bemüht sich, die 
Verbindung zwischen Mutterland und Diaspora zu intensivieren. Private 
und offizielle Einnahmen aus der Diaspora machen geschätzt ein Drittel 
des armenischen Bruttosozialproduktes aus – mindestens die Hälfte aller 
Familien in Armenien lebt von den Überweisungen aus Russland, Euro-
pa und Nordamerika. Diese Diaspora übt auch starken Druck aus, ge-
genüber Aserbaidschan und der Türkei – beide werden häufig in einem 
Atemzug genannt – eine unnachgiebige Haltung zu bewahren. Dabei 
sind es nicht zuletzt die Erinnerung an den Völkermord und das Leug-
nen der »Täternation« Türkei, welche die weltweit zerstreute Nation zu-
sammenhalten (Pohl 2007: 47). 

3.1.2 Der Vardan-Mythos in der ersten armenischen Republik

Das Thema des Vardan-Krieges ist im 20. Jahrhundert mehrfach zum 
Gegenstand von Reflexionen geworden. Das 20. Jahrhundert hat die 
Strukturen, innerhalb derer die Armenier leben, sehr verändert. Dabei 
gingen die Entwicklungen in der Diaspora und in Armenien auseinander: 
Die diasporische Gemeinschaft setzt sich infolge der Zerstreuung und 
der Existenz von mehreren Zentren weltweit weniger systematisch aus-
geprägt literarisch und historisch-wissenschaftlich mit dem Thema aus-
einander. Gleichzeitig sind im Rahmen der jeweiligen wissenschaftlichen 
Tradition des Aufnahmelandes viele wertvolle Abhandlungen zur The-
matik entstanden, die sich in ihrer Vielfalt ergänzen und eine Alternative 
zu den in Armenien entstandenen Werken bilden (siehe hierzu I.1.3 Ka-
pitel Forschungsstand). Die Diaspora wurde ihrerseits zur Hüterin der 
kirchlichen Tradition und vor allem des Vardan-Festes. 

Anders verlief die Entwicklung in Armenien. Die erste Republik 
(1918–1920) widmete der Geschichte Vardans in zweifacher Weise Auf-
merksamkeit auf der staatlichen Ebene. Zum einen fand am 1. Janu-
ar 1919 die staatlichen Festtage statt: der Vardan-Tag zusammen mit 
acht anderen traditionellen Festen, die ihren Ursprung in der Zeit vor 
der Staatlichkeit hatten, teilweise religiös geprägt waren und zum Teil 
aus anderen Bräuchen stammten und tradiert wurden. Diese Feiertags-
ordnung wurde dann durch jene Festtage ergänzt, die unmittelbar mit 
der ersten Republik, ihrer Entstehung und anderen politischen und 
staatlichen Ereignissen in Bezug standen. Im Hinblick auf die besonde-
re Dringlichkeit der politischen und militärischen Angelegenheiten der 
neu gegründeten Republik lag den staatlichen Vertretern Vardananz-Ton 
(das Vardanen-Fest) und der Tag der Armee besonders am Herzen. So 
wurde 1920 in Eriwan eine Militärparade veranstaltet. Die Soldaten 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

marschierten durch die Hauptstraße der Stadt zu der großen, heute nicht 
mehr existenten Petrus Paulus Kirche, Poghos Petros, und stellten sich 
vor dem Gebäude auf. Eine Messe wurde gehalten. Die führenden Po-
litiker, Staatsmänner und hochrangige Militärführer des Landes waren 
anwesend und traten mit feierlichen Reden auf (Mkrtchian 1997: 163). 
Zum anderen schuf man in der ersten Republik am 2. Juni 1920 zwei 
Abzeichen: »Heiliger Vardan Anführer« und »Großer Teridades«, ange-
fertigt nach den Skizzen des Künstlers Hakob Kojojan. Die Vardan-Me-
daille wurde in sechs Grade unterteilt, die ersten vier waren für die Sol-
daten und Offiziere vorgesehen, und die letzten beiden für höhere Posten 
des Militärs1 (Grigoryan 2012: 533).

3.1.3 Der Vardan-Mythos in Sowjet-Armenien

Die Symbolhaftigkeit der Vardan-Figur hat sich in der Geschichte der 
armenischen Republik mehrfach gewandelt. Die sowjetische Geschich-
te erzählt vom säkularen Vardan und zeigt, wie eine ursprünglich religi-
ös geprägte Figur ihren Platz in der sowjetisch-armenischen, säkularen 
Gesellschaft finden konnte. Um den religiösen Kontext des Vardan-Sym-
bols in Armenien zu verstehen, ist es wichtig, an dieser Stelle zu erwäh-
nen, dass die Armenische Kirche wie andere religiöse Institutionen von 
den Kommunisten in den 1920er und besonders 1930er Jahren massiv 
angegriffen wurde. Um das Jahr 1938 existierten nur schwache kirchli-
che Strukturen. 1941 wurde sie allerdings wieder stärker, was vor dem 
Hintergrund der Geschehnisse des Zweiten Weltkriegs zu sehen ist: Sta-
lin beabsichtigte, breite Sektoren der Gesellschaft zu mobilisieren, um 
die Kriegsaktivitäten zu unterstützen. Die sowjetische Obrigkeit hatte re-
alisiert, dass dabei die religiösen Institutionen eine entscheidende Rolle 
spielen konnten (Panossian 2006: 351). Daher wurde Vardan ebenfalls 
wieder zum Leben erweckt. Es war wieder erlaubt zu predigen und Mut 
und Opferbereitschaft im Namen Vardans zu beschwören. Man hielt 
zahlreiche Reden, in denen man Adolf Hitler mit dem persischen König 
Haskert gleichsetzte und von den Soldaten eine Kampfbereitschaft gegen 
den Feind nach Vardans Vorbild forderte.2 Die Restriktionen gegenüber 
der Kirche wurden 1945 gelockert, und seitdem existierte die Armeni-
sche Kirche als Institution in den vom sowjetischen Staat vorgegebenen 
Grenzen (Panossian 2006: 351). Nach dem Krieg wurde der Vardan-Tag 

1	  	Diese Medaille entsprach dem russischen »St.-Georgs-Kreuz«.
2	  	Hierzu siehe im Anhang des Sammelbandes Die Bedeutung von Avarayr die 

für die kämpfenden Soldaten von Hr. Muradian bearbeitete Variante der 
Geschichte Vardans, die nach dem Helden »Vardan Mamikonyan« benannt 
ist (Nazaryan 2003: 254ff.) sowie die kleine Erläuterung dazu (Nazaryan 
2003: 254).

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

innerhalb der Kirche gefeiert, und hat seitdem den kirchlichen Kontext 
nicht mehr verlassen. Einige Veranstaltungen in den Priesterschulen, vor 
allem würdigende Reden und ein besonderes Essen für die Studenten die-
ser Schulen, bildeten die Feierform des Festes. Das Vardan-Fest und der 
Vardan-Tag als Feiertag waren aber nie ein Teil des öffentlichen Lebens. 
Die religiöse Dimension wurde öffentlich nicht erwähnt.3 

Da Vardan jetzt jedoch gedanklich nicht mehr ausschließlich an die 
Kirche gebunden war, eröffneten sich neue Räume für das Symbol. Eine 
besondere Rolle für die Entstehung des neuen Konzepts von Vardan 
spielten wissenschaftliche Studien und die Geschichtsschreibung in Sow
jet-Armenien. Eine große Anzahl von wissenschaftlichen Institutionen – 
wie bereits oben erwähnt – wurde gegründet und gewann starken Ein-
fluss auf die Gesellschaft: Die Armenische Akademie der Wissenschaften 
entstand 1943. Bald begann sie mit der Herausgabe einiger bedeutender 
wissenschaftlicher Zeitschriften. Diese einflussreichen Periodika brach-
ten alle Bereiche der Armenischen Studien zusammen, sie systematisier-
ten die Untersuchungen über Kultur, altes Recht und Philosophie, Ar-
chitektur, Sprache und Geschichte.4 Zwischen 1967 und 1984 gab das 
Institut für Geschichte der nationalen Akademie der Wissenschaften Ar-
meniens eine achtbändige Ausgabe der Geschichte des armenischen Vol-
kes heraus. Viel früher, bereits im Jahr 1919, war die Staatliche Univer-
sität Eriwan gegründet worden, mit Armenisch als Unterrichtssprache. 
Auch diese Institution war natürlich eine der zentralen Herausgeberin-
nen von akademischen Texten in armenischer Sprache. 

Die Studien im Bereich der Geschichte und Philologie diskutierten 
unter anderem die Ereignisse des 5. Jahrhunderts und den von Vardan 
Mamikonyan angeführten Kampf. Die Schriften von Yeghische und Par-
pezi – die ersten schriftlichen Quellen, die über Vardan und diesen »gro-
ßen Krieg« erzählen – wurden neu aufgelegt, in das moderne Armenisch 
übersetzt und kommentiert. Historiker wie auch Literatur- und Sprach-
wissenschaftler studierten den Text und seine Interpretationen. Zahlrei-
che Aufsätze wurden in den Jahren zwischen 1950 und 1980 publiziert. 
Viele von diesen Publikationen waren wissenschaftlich von geringer Be-
deutung, aber in einer sehr enthusiastischen Stimmung und in einem pa-
thetischen Stil geschrieben. In mancher Hinsicht fungierten sie als Ersatz 
für die religiösen Texte zum Thema und übernahmen – soweit möglich 
– die Funktion der Kirche. 

3	  	Hierbei richte ich mich unter anderem nach dem Interview mit Priester Ter 
Hakob in der Diözese Ararat am 14. August 2008.

4	  	Das beste Beispiel wäre die historisch-philologische Zeitschrift Patma-bana-
sirakan handes. Sie wurde in Eriwan 1958 gegründet und wurde richtungs-
weisend für Historiker, Sprachwissenschaftler, Literaturwissenschaftler und 
Sozialwissenschaftler im Allgemeinen (Panossian 2006: 328). 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

Viele Elemente des Mythos wurden bei der wissenschaftlichen Diskus-
sion in Sowjet-Armenien berücksichtigt: die Sprache der Texte, der li-
terarische Wert, historische Referenzen, nicht aber die traditionellen re-
ligiös-kirchlichen Aspekte. Die wissenschaftliche Beschäftigung verhalf 
Vardan als Symbol zu einer stabilen Position in der Gesellschaft, und bis 
heute wird in intellektuellen Kreisen über ihn diskutiert. 

Andere Medien, die Vardan zu einem Thema im intellektuellen Mili-
eu sowie im öffentlichen Leben im Allgemeinen machten, waren Kunst 
und Literatur in Sowjet-Armenien. In den Jahren 1943 bis 1946 schrieb 
der berühmte armenische Schriftsteller Derenik Demirtschjan seinen be-
kanntesten Roman Vardanank, der den Ereignissen des 5. Jahrhunderts 
und der Schlacht am Avarayr gewidmet ist. Diese literarische Interpreta-
tion war in Sowjet-Armenien sehr populär und übertraf in ihrer Beliebt-
heit sogar die historischen Quellen über Vardan. Einige bekannte Ge-
mälde sind ebenfalls in der Sowjet-Zeit entstanden, die das Thema der 
Avarayr-Schlacht behandeln und Vardan oder eine Episode der kämp-
ferischen Auseinandersetzung darstellen; sie stammen von Edouard Isa-
bekjan, Grigor Chandschjan, Vahan Khorenjan. 1975 wurde ein Denk-
mal für Vardan Mamikonyan in Eriwan errichtet; er bekam damit einen 
festen Platz in der Hauptstadt von Sowjet-Armenien. In der sowje-
tisch-armenischen Republik wurde der Vardan-Mythos in einen neuen 
historischen und literarischen Kontext gestellt, der die vorherigen religi-
ösen Elemente veränderte und transformierte. Auf diese Weise änderten 
sich auch die Rituale zu Vardans Ehren. So wurde der Tag des Heiligen 
vollständig aus dem öffentlichen Bewusstsein gelöscht. Das einzige mit 
Vardan assoziierte Datum war jenes der Schlacht vom 26. Mai. An die 
Stelle des religiösen Rituals traten intellektuelle Riten: Rezitationen des 
Texts, intellektuelle Diskussionen und verschiedene Auseinandersetzun-
gen mit der Thematik und den Texten in der Schule und an der Univer-
sität. Einige zentrale Phrasen wie ›moralischer Sieg‹ und ›Der verstande-
ne Tod ist Unsterblichkeit‹ wurden sehr populär, dabei jedoch aus ihrem 
ursprünglichen religiösen Zusammenhang gelöst und in eine säkulare 
Ideologie eingebunden. Die weltliche Dimension, Vardans Heldentum, 
war zentral. Bezeichnenderweise wurde sein vollständiger Name benutzt, 
wie dies im Fall jeder anderen Person, eines jeden Staatsbürgers, üblich 
war. Der Verzicht der Referenz auf den »Heiligen Vardan« markiert hier 
deutlich den Verlust der religiösen Dimension der Figur. Vardan Mami-
konyan wurde in der Sowjetunion von einem vormals religiösen Märty-
rer zu einem säkularen Helden uminterpretiert.

Im Folgenden werden verschiedene Reflexionen des Vardan-Mythos 
nach 1991 dargestellt. Die Existenz der entsprechenden Tradition rück-
te in den ersten Jahren der wiedererlangten armenischen Unabhängig-
keit verstärkt ins öffentliche Bewusstsein und wurde unter anderem an-
lässlich des 1500-jährigen Jubiläums der Schlacht am Avarayr im Jahre 

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

2001 diskutiert. Die Wege der Entwicklung Vardans in der Zeit vor dem 
unabhängigen armenischen Staat und die sich daraus ergebende Beschäf-
tigung in den ersten Jahren der Unabhängigkeit, die die Grundlage der 
heutigen symbolischen Konstruktion bilden, können in drei Bereiche ein-
geteilt werden. Die erste ist vorwiegend mit Zeugnissen der geschriebe-
nen Sprache verbunden. Das sind die literarische Auseinandersetzung, 
deren Kritik und Aufarbeitung aus wissenschaftlicher Perspektive sowie 
die Beschäftigung mit den historiografischen Quellen als Gegenstand der 
historischen Forschung. Hierzu gehören auch die Abhandlungen der his-
torischen Texte im Schulprogramm und anderen Ausbildungsbereichen.

An zweiter Stelle steht die bildende Kunst. Zu nennen sind die visu-
ellen Denkmäler und Versuche, das Thema anderweitig künstlerisch zu 
verarbeiten. Hierzu zählen die bekannten Gemälde und das Denkmal 
Vardans in der Hauptstadt Armeniens. 

Der dritte Bereich basiert schließlich auf der Beschäftigung mit dem 
Thema als militärische und kämpferische Tradition. Gerade letztere ist 
in den Auseinandersetzungen mit der Thematik im 20. Jahrhundert bis 
in die Gegenwart hinein sehr präsent.

3.1.4 Reflexionen zum Vardan-Mythos in Literatur,  
bildender Kunst und Zeitgeschichte

In allen drei hier vorgestellten Bereichen liegt eine Vielzahl von Arbei-
ten vor. An dieser Stelle kann es nur darum gehen, den Leser mit einer 
Auswahl prominenter und zentraler Werke bekannt zu machen, die in 
ihrer Aussagekraft aber gleichzeitig als typisch gelten können. Entspre-
chend bleibt es bei der Konzentration auf die drei einflussreichen Be-
reiche der Literatur, bildenden Kunst und Zeitgeschichte. Beispiele aus 
weiteren Bereichen existieren, ähneln aber in ihrer Reflexionsweise den 
besprochenen Arbeiten, so dass von einer eingehenderen Betrachtung 
abgesehen wird.5

Vardan in der Literatur: die säkulare Tradition 

Die wechselhafte instabile Situation der Armenier im Osmanischen und 
Russischen Reich, die revolutionäre Begeisterung einerseits, die schwie-
rigen Umstände und massive Auswanderung andererseits, erzwangen 
eine intellektuelle Beschäftigung mit der Vergangenheit im Hinblick auf 

5	  	Auch in den anderen Bereichen der Kunst, wie der Musik, hat Vardan Spu-
ren hinterlassen. Darauf werde ich hier nicht näher eingehen, weil bereits 
ein Aufsatz von Mher Navoyan zum Thema existiert (Navoyan 2003). 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


241

aktuelle Fragen. Die kritischen Stimmen und Zweifel an der Begeisterung 
für die Behandlung des Mythos werden als Zeichen der Umwertung und 
des Wandels gesehen. Diese Prozesse begannen noch vor der Sowjetisie-
rung des Landes. Sie waren ein Merkmal der Jahrhundertwende: Der be-
geisterten nationalen Stimmung Ende des 18. und des 19. Jahrhunderts 
folgten kritische Einstellungen.6 Diese Stimmung war prägend für die 
ersten Jahre der armenischen Staatlichkeit, der frühen UdSSR wie auch 
der ersten Republik. Nikoghajos Adontz ist bekannt für seine Theorie, 
in der er die Geschehnisse des 5. Jahrhunderts genau entgegengesetzt be-
wertet. 1904 publiziert er seine Thesen, die später von seinen Nachfol-
gern mehrfach aufgegriffen werden sollten (Hovhannisyan, P. 2003: 67).

Zu einem weiteren Auslöser der Umwertung werden die tragischen 
Ereignisse während des Ersten Weltkrieges, der Völkermord an den Ar-
meniern. Eine radikale Umwertung und intensive Auseinandersetzung 
mit der Thematik liefert der große armenische Dichter und Schriftstel-
ler des 20. Jahrhunderts Yeghische Tscharenz (Yeghiazaryan 1997). In 
seinem Buch Das Land Nairi7 (Erkir Nairi) interpretiert er sehr präzi-
se und nicht traditionell die Vardan-Verehrung in ihrer Ambivalenz. In 
einer kurzen Schilderung der Vardan-Brücke, die der beeindruckendste 
alte Bau der Stadt Kars ist, schreibt er der Figur Eigenschaften zu, die 
Vardans mythischen Charakter wiedergeben: Die Brücke ist wundervoll 
und gleichzeitig nicht funktional. Jeder weiß, dass so etwas Wundervol-
les nur von Vardan gemacht werden konnte. Alles Große und Schöne 
wird Vardan zugeschrieben. Alle lieben diese Geschichte und halten sie 
für einen wichtigen Teil ihres Lebens. Dabei wissen sie nur, dass am Fas-
tendonnerstag (barekendani hingshabti) darüber in der Kirche eine Pre-
digt gehalten wird. Dasjenige aber, was gepredigt wird, ist so schwierig 
und komplex, dass es plötzlich den Menschen entschlüpft, wenn sie da-
ran denken. Ansonsten ist die Brücke ein Ort der Vorurteile und Ängs-
te. Unter der Brücke ist es leer, und nur Gespenster können dort leben, 
nicht einmal Wasser fließt an dieser Stelle (Charents 1926 (1977): 12ff.). 

1933 erscheint Tscharenz’ Poem »Gepanzerter ›General Vardan‹« 
(»Zrahapat ›Vardan zoravar‹«; (Charents 1933 (1984)), das dem be-
geisterten Patriotismus ebenfalls eine kritische Stimme entgegensetzte. 
Darin spannt der Autor einen Bogen von der kindlichen Begeisterung für 
den auf der Schulbühne gespielten Vardan mit Papierhelm und Metall-
munition bis hin zu dessen Hilflosigkeit und Bedürftigkeit angesichts der 

6	  	Anton Matatia Garagashean (1818–1903), der Gründer der kritischen ar-
menischen Historiografie, nahm noch vor Adontz eine kritische Haltung zu 
den Auseinandersetzungen zwischen Armeniern und Persern im 5. Jahrhun-
dert ein (Hovhannisyan, P. 2003: 66). Zu Garagasheans Werken und Wir-
ken sowie zur weiteren Literatur dazu siehe (Pashayan 2004).

7	  	Nairi ist eine alte Bezeichnung für Armenien.

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

schweren Auseinandersetzungen in der Realität. Misstrauen und Skep-
sis der traditionellen Geschichtsschilderung begegnet Tscharenz mit Su-
che und Hoffnung am Ende. Seine Behandlung der Vardan-Thematik ist 
in breiten Kreisen weniger bekannt und trotzdem bis heute aktuell ge-
blieben. 

Der Name jedoch, mit dem die Vorstellung der Vardan-Erzäh-
lung in der Republik Armenien am engsten verbunden ist, ist Derenik 
Demirtschjan. Sein großer Roman Vardanank (Vardanen) wurde zur 
Quelle der Inspiration für die sowjetisch-armenischen Soldaten und für 
die Bevölkerung Armeniens überhaupt während des Zweiten Weltkriegs. 
Später diente der Roman als Vor- und Grundlage für künstlerische Dar-
stellungen zum Thema. Vor dem großen Roman, der die klassische, an 
Vardan orientierte, Lösung der historischen Auseinandersetzung wie-
dergab, hatte der Autor bereits eine andere, kleinere dramatische Arbeit 
über Vardans Antagonisten geschrieben, in der er Vasak Sjunik als Pa-
trioten darstellt und ihm vor allem Leidensfähigkeit zuschreibt. In die-
sem Theaterstück mit dem Titel Vasak erscheinen Vardan und Vasak 
wiederum als literarische Gegenspieler, allerdings sind sie nicht Held 
und Verräter, sondern zwei Patrioten, zwei Kämpfer für die Heimat, 
die unterschiedliche Strategien und Visionen der Befreiung verfolgen. In 
Vasak erdichtet der Autor Eigenschaften eines politischen Akteurs, ei-
nes denkenden Menschen, der diplomatisch sein kann und durch Ver-
zicht auf Manches das Wichtigste verteidigen möchte. Vardan hinge-
gen ist sehr direkt und geradlinig. In seinen beiden Werken zum Thema 
lässt Demirtschjan das Volk Vardan folgen. Der entscheidende Unter-
schied liegt in der jeweiligen Bewertung von Vasaks Rolle. Erst in sei-
nem späteren Roman wird die traditionelle Rollenverteilung aufgenom-
men und dadurch das Thema in seiner traditionellen Darstellungsweise 
aktualisiert (Muradyan 2003; Yeghiazaryan 2003: 106). In seinem Ro-
man lässt Demirtschjan seinen Protagonisten Vardan gründlich reflektie-
ren, was Kosten und Gewinn eines großen Opfers sein können. Es fällt 
Vardan nicht leicht, das ganze Volk mit in eine blutige Schlacht ziehen 
zu lassen. Eines ist ihm klar: Wenn er das Leben von anderen in Gefahr 
bringt, muss er als erstes sein eigenes Leben und dasjenige seiner Ange-
hörigen opfern. Als er zu der Entscheidung kommt, seine Kampftaktik 
auf die maximale Verletzung und das Aufreiben des Feindes auszurich-
ten, erlässt er ein Gebot an alle Kämpfenden: Sie sollen dem Feind keine 
Ruhe lassen, auch wenn die Auseinandersetzung an der Avarayr-Ebene 
beendet ist, sollen sie in die Wälder und Berge ziehen und ihren Kampf 
von dort aus fortsetzen (Demirchyan 1946 (1968): 524). Gedanken und 
Worte, die Demirtschjan seinem Protagonisten Vardan in den Mund legt, 
stellen nicht nur einen Appell an die Opferbereitschaft dar, sondern sind 
auch ein Plädoyer für Verantwortung und Moralität: Das Opfer wird un-
vermeidlich und muss erbracht werden, aber es steht in einem größeren 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

moralischen Zusammenhang. Diese Interpretation des Selbstopfers ist 
bezogen auf Leben und Tod des einzelnen Menschen sehr hart. Begrün-
det wird sie mit einer Vielzahl gemeinschaftlicher Werte.

Demirtschjan liefert mit seinem Roman eine säkulare Interpretation 
der Geschichte. Er webt die Erzählung um Vardan, seine Familie, sei-
ne Tugenden und Ideale. Viele andere Geschichten und Romanfiguren 
werden in die Erzählung mit einbezogen. Der Kampf und die Kämp-
fenden bekommen verschiedene Gesichter, das ganze Volk hat ein Ziel. 
Kulminationspunkt und Ende des Romans bildet die Darstellung der 
Avarayr-Schlacht, in der all die verschiedenen Handlungsebenen zusam-
menfinden. Auf diese Weise markiert die säkulare Auslegung der Tradi-
tion einen neuen Beginn der Beschäftigung mit der Thematik. 

Zum Wendepunkt der radikalen und nachhaltigen Rehabilitierung 
Vardans, zumindest in der Diskussion in Armenien, wird der Zweite 
Weltkrieg. Vor dem Hintergrund des Kampfgeschehens wurden, wie be-
reits dargestellt, die früheren Verbote der Beschäftigung mit nationalen 
und religiösen Themen aufgehoben. Die ›nützlichen‹ nationalen Helden 
und Heiligen durften wieder Teil der öffentlichen Diskussion werden. 
Die Kirche konnte ihre Arbeit fortsetzen, und gleichzeitig erreichte die 
säkulare Interpretation der nationalen Mythen durch die Kunst und die 
Integration in andere gesellschaftliche Bereiche, allen voran in den der 
Bildung, eine neue Stufe der Entwicklung. Diese Situation sollte sich 
bis zur Erlangung der Unabhängigkeit Armeniens im Jahre 1991 nicht 
grundsätzlich verändern.8

Vardan in der bildenden Kunst: die kollektive Tradition

Nach dem Zweiten Weltkrieg entstanden in Sowjet-Armenien einige be-
deutende bildliche Darstellungen Vardans und des Krieges, die auf gro-
ße Anerkennung stießen. Diese Beschäftigung mit der visuellen Erschei-
nung Vardans kennzeichnet die Situation in Armenien nach 1945, wobei 
die säkulare literarische Interpretation den entscheidenden Anstoß gab. 

8	  	Das Leben in der Diaspora wurde von den Ereignissen im Zweiten Welt-
krieg hingegen wenig beeinflusst. Die Entwicklungen im Staat und in den 
Diaspora-Zentren gingen deutlich auseinander. Letztere unterschieden sich 
auch untereinander: Nach dem Genozid und der endgültigen Niederlassung 
an neuen Orten erlangten manche Zentren, wie z.B. Beirut, stärkere Bedeu-
tung. Die Situation der Armenier verbesserte sich, und die intellektuelle Dis-
kussion erlangte eine neue Intensität. Zu Vardan entstanden Publikationen 
in verschiedenen Zentren, meistens mit der gleichen Interpretationsrichtung. 
Verurteilende, kritische Stimmen waren erst in den 1950er Jahren zu ver-
nehmen. Hrand K. Armen (Armen 1969) ist einer der Autoren, der die be-
stehende Rollenverteilung in Frage stellte (Yeghiazaryan 2002: 270).

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

Generell hielt sich die armenische Malerei in den frühen Sowjet-Zei-
ten eher an die Darstellung der alltäglichen Zusammenhänge der eige-
nen Gegenwart und distanzierte sich von geschichtlichen Themen. Vor 
diesem Hintergrund lassen sich drei verschiedene Richtungen der ma-
lerischen Darstellung ausmachen, die in Sowjet-Armenien während des 
Krieges und in der Nachkriegszeit entstanden sind (Stepanyan 2003).

Als erstes sind die Bilder Edouard Isabekians (1914–2007) zu nennen. 
Das Thema der Avarayr-Schlacht hatte den Künstler schon in seinen stu-
dentischen Jahren vor dem Krieg beschäftigt. Einen entscheidenden An-
stoß zur schöpferischen Auseinandersetzung gab ihm jedoch der Roman 
Demirtschjans während der Kriegsjahre, den er mit seinen Zeichnungen 
illustrieren durfte. Für die erste Ausgabe wurden fünf Zeichnungen an-
gefertigt. In der zweiten Auflage erfuhren zwölf Seiten eine malerische 
Gestaltung. Zwei zentrale Themen konnte Isabekjan in diesem Kontext 
ausarbeiten: »Antwort an Haskert« und »Die Schlacht am Avarayr« stel-
len die Schlüsselszenen dar. Die Beschäftigung des Künstlers mit diesem 
Motiv entfaltete sich in folgenden Jahren weiter: Nach der Arbeit an den 
Illustrationen zum Buch widmete sich Isabekjan dem großen eigenstän-
digen Gemälde »Antwort an Haskert« (1960). Das großflächige Bild de-
monstriert die Einheit des Volkes und seine Beteiligung an der Geschich-
te, die nach seinem Willen und durch seine Teilnahme geschieht: Die 
Abfassung des wichtigsten Dokuments zur Zeit des Vardan-Krieges – des 
Briefes an den persischen König – ist der Darstellung Isabekjans zufolge 
keineswegs allein die Sache der Gelehrten gewesen. Vielmehr sind alle 
Schichten der Gesellschaft miteinbezogen. Meinungsunterschiede schei-
nen keine Rolle zu spielen, und alle – von den lauten und redegewand-
ten Charakteren bis zu den bescheidenen und ruhigen Persönlichkeiten 
– sind durch den einmaligen, leuchtenden, schicksalhaften ›Moment der 
Wahrheit‹ verbunden und in Andacht versunken. 

Die insgesamt 14 Bilder zum Roman bieten verschiedene Zugänge zur 
Situation aus dem 5. Jahrhundert, und es sind diese Bilder, die das Auf-
einandertreffen der zwei gegnerischen Mächte darstellen, den allmäch-
tigen starken Herrscher auf der einen Seite und den willensstarken Un-
tergebenen auf der anderen. Trotz Verzweiflung und Hoffnungslosigkeit 
sieht man den Willen zur Freiheit und die Wut der Armenier. Jede ge-
zeichnete Episode hat einen Bezug zur historischen Herausforderung 
oder Probe, zum äußeren Druck durch die Perser und zum Widerstand 
der Armenier. Durch die entsprechende Auswahl von Farbe und Licht 
sowie eine romantisierende Maltechnik wirken sie auf den Betrachter 
emotional und mitreißend (Stepanyan 2003: 156). 

Wie oben erwähnt, geht Isabekjans Beschäftigung mit dem Var-
dan-Krieg noch in die Vorkriegszeit zurück. 1939 nahm er sich der Dar-
stellung des Ereignisses übungshalber an. Zu jenem Zeitpunkt standen 
die Szenen der Schlacht als Komposition, Bewegungen, Dynamiken, 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


245

Elefanten und Kampfszenen im Zentrum seiner Aufmerksamkeit. 1942 
bekam er dann den Auftrag des Katholikos, ein Bild zur Avarayr-Schlacht 
zu malen. Dieses Gemälde befindet sich zurzeit in der Diözese Ararat in 
Armenien (Isabekyan 2003). 

In Verbindung mit Demirtschjans berühmtem Roman Vardanank setz-
te sich Isabekjan erneut mit den Ereignissen des 5. Jahrhunderts aus-
einander. Diesmal begeisterte ihn die Idee des selbstbewussten Wider-
standes, die ein so kleines Volk einem großen und mächtigen Herrscher 
entgegensetzte: Der persische König Haskert, dem die Hälfte der Welt 
gehörte, diktiert seinen königlichen Wunsch. Ein kleines Volk, das sei-
ne Eigenständigkeit bzw. Staatlichkeit verloren hat, wagt es, ihm Wider-
stand zu leisten, tapfer zu sein und zu gewinnen. Diese Fähigkeit, sich 
in einer vermeintlich hoffnungslosen Situation zu motivieren und zu or-
ganisieren, bildet die zentrale Idee Isabekjans, die er später in das Bild 
»Antwort an Haskert« goss. In dieser Idee ist für Isabekjan die beson-
dere Eigenheit der Armenier enthalten: etwas für den Fremden nicht Be-
greifbares, ein für andere Völker untypisches Verhalten. Dabei wird die 
entsprechende Denkweise als eine kontinuierliche gesehen und festge-
halten. Der Künstler hebt überdies den Aspekt des kollektiven Sieges, 
der kollektiven Tapferkeit, der kollektiven Handlung hervor. Der Prota
gonist des Romans von Demirtschjan ist dem Autor zufolge das Volk 
selbst, was auch der Künstler Isabekjan, dem die Illustrationen des Bu-
ches anvertraut wurden, hervorhebt: Wenn es nötig wird, den Geist des 
Volkes zu verteidigen, dann erwächst eine große gemeinsame Kraft. Alle 
Schichten kommen zusammen und erbringen eine gemeinsame Leistung. 
Ein solches Denken und Handeln ist nicht nur für eine bestimmte Peri-
ode typisch; es geschieht unabhängig von den epochalen Gegebenheiten 
(Isabekyan 2003: 161). 

Während der Arbeit an den Begleitbildern zum Roman freundete 
sich der Zeichner und Maler Edouard Isabekjan mit dem Schriftsteller 
Derenik Demirtschjan an, und dank seiner Erklärungen konnte er die 
geschilderten Situationen besser verstehen und darstellen. Der Künst-
ler Isabekjan hat einerseits mit dem Autor als Interpreten der Geschich-
te zusammengearbeitet und konnte sich bei seiner Arbeit andererseits 
wie ein Kämpfer auf dem Schlachtfeld fühlen. In seinem Werk wieder-
holen sich Botschaft und Potenzial der Abgrenzung von den anderen 
auf der einen Seite, der Zuordnung zur eigenen Gruppe, die Avarayr 
und Vardan in ihrer mythischen Form besitzen, auf der anderen. Jeder, 
der das Bild anschaut, so der Maler, soll sich wie einer der kämpfenden 
Armenier fühlen. Gleichzeitig betont der Künstler, dass sein Werk ei-
nem Fremden keinesfalls verständlich oder zugänglich sein könne. Das 
Glück und das Unglück der Einweihung in den Kreis des Verstehens 
dieses besonderen Zusammenhanges sind den Armeniern vorbehalten 
(Isabekyan 2003).

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246

Konstruktion und Entstehung des Vardan-Mythos im 20. Jahrhundert 
werden im Nachvollzug des künstlerischen Schaffens sichtbar. Vielfälti-
ge Verbindungen und Einflüsse lassen sich in der geschilderten Ausei
nandersetzung mit dem Stoff durch den Katholikos, den Schriftsteller 
und den Künstler beobachten. Dabei hat die religiöse Thematik keinen 
direkten Platz in dieser Interpretation. Die Suche nach den wesentlichen 
Elementen in der Geschichte sowie die Einschätzung und Feststellung der 
für das Kollektiv typischen Eigenschaften, die über alle Brüche und Kri-
sen hinweg wahrgenommen werden, die Verbindung von weit zurücklie-
gender Vergangenheit und eigener Gegenwart, der Mangel an Struktu-
ren, die alle Armenier vereinen, all dies hat die mythische Kraft Vardans 
zusammengeführt, neutralisiert und ersetzt. 

Grigor Chandschjan (1926–2000) hat eines der berühmtesten Bil-
der zum Vardan-Krieg geschaffen. Die Arbeiten an dem Bild dauerten 
fünf Jahre und wurden 1981 abgeschlossen. Vorstudien wurden erst auf 
Karton angefertigt und anschließend in einen Gobelin übertragen. Spä-
ter entstand auch ein Fresko auf Basis des Motivs. In der Darstellung 
Chandschjans sieht man kämpfende Krieger in theatralisch-heroischen 
Posen, die ein breites Panorama bilden. Ihre Gesichter sind gut zu erken-
nen. Sie sind gewissermaßen portraitiert: Als Teilnehmer der historischen 
Avarayr-Schlacht werden die herausragenden Persönlichkeiten der Ver-
gangenheit und der Gegenwart abgebildet. Die Zuschauer verbrachten 
– so ist dokumentiert – viel Zeit vor dem Bild auf der Suche nach be-
kannten Gesichtern. Die zentrale Botschaft lautet: »Der Vardan-Krieg ist 
nicht abgeschlossen, der Krieg geht auch heute weiter und wir sind ver-
pflichtet daran teilzunehmen, so wie dies unsere Vorfahren und die Er-
ben Vardans gemacht haben.« (Stepanyan 2003: 157)

In seiner eigenen Reflexion9 zum Werk hebt Chandschjan den berühm-
ten Spruch Yeghisches hervor: »Der verstandene Tod ist Unsterblichkeit«. 
Diesen Satz sieht er als Basis seiner Interpretation der Avarayr-Schlacht 
an und hat ihn in dieser Form auch in die Komposition integriert: Der 
Ausspruch findet sich am oberen Rand des Bildes, über den Kämpfen-
den, als eine Art Motto. Indem der Künstler die wichtigsten Persönlich-
keiten der armenischen Geschichte und Kultur zu Kämpfern auf der 
Avarayr-Ebene ernannte, betonte er ihren Beitrag zum Weiterleben Ar-
meniens und ihren Kampf für die armenische Existenz. Die Idee des 
Martyriums wird auf dieser Weise mit einer Erfüllung der bürgerlichen 
Plichten gleichgestellt. Es werden einerseits die religiösen Elemente durch 

9	  	Die Reflexionen habe ich der TV-Sendung Ajspes khosec (»So sprach«) 
entnommen, die 2010 auf Ararat-TV ausgestrahlt wurde. In der Sendung 
wurden Materialien des Kulturministeriums der Republik Armenien verwendet 
(online verfügbar unter https://www.youtube.com/watch?v=XGQjkPZfMLs, 
Zugriff: 24.11.2017).

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


247

weltliche ersetzt, andererseits wird, trotz des Mottos zum willentlich ein-
gegangenen Tod, das willentlich gelebte Leben thematisiert. 

»Dieses Bild«, schreibt Marina Stepanyan, »ist ein Appell zu Verant-
wortung und Aktivität und Zusammenhalt. Denn dies ist immer aktu-
ell. So sind die Figuren auf dem Bild dargestellt« (Stepanyan 2003: 157). 
Die Gestik Vardans, Ghevonds und anderer ist betont auffordernd. Die 
Figuren werden in einem entscheidenden Moment der Geschichte fest-
gehalten. Wir sehen sie in einem Augenblick, in dem eine Mobilisierung 
der sowohl körperlichen als auch geistigen Kräfte gefragt ist. Das The-
ma der Heldentat, des Kampfes und des dramatischen Konflikts, zentrale 
Topoi der klassischen Malerei, setzt der Künstler mit beliebten Darstel-
lungsmitteln um: einer strengen und klaren Struktur der Komposition, 
der Körper und Gegenstände. Chandschjan, der als intellektueller Künst-
ler gilt, findet einen Weg, das Augenblickliche mit dem Ewigen zu ver-
binden. Die analytische Basis seiner Methode legt er dabei selbst offen, 
indem er eine rationale Herangehensweise wählt: Er macht die zeitliche 
Distanz dadurch fühl- und überbrückbar, dass er den Helden der Vergan-
genheit die Gesichter seiner eigenen herausragenden Zeitgenossen gibt: 
so schafft er eine Verbindung von Vergangenheit und Gegenwart. Diese 
rationale Lösung ehrt den kollektiven Willen des Volkes, das im Laufe 
der 15 Jahrhunderte ununterbrochen für seine Existenz kämpfen muss-
te (Stepanyan 2003: 158). 

Vahan Chorenjan arbeitete fast 18 Jahre lang an seinem Werk »Var-
danank« (Vardanen). Er begann Ende der 1980er Jahre und stellte es 
erst zur Jahrhundertwende fertig. Das Bild entstand unter besonderen 
Umständen, am Ende der Sowjet-Zeit und zu Beginn der staatlichen Un-
abhängigkeit Armeniens. Die Kriegsjahre waren nun weitgehend über-
wunden, auch die Nachkriegszeit rückte in die Ferne. Nun standen an-
dere Konflikte und neue Auseinandersetzungen auf der Tagesordnung. 
Der Maler stellte sich die Aufgabe, auf einem sieben Meter langen Bild 
die Schlacht in ihren einzelnen Elementen und Handlungen darzustel-
len. Dazu gehören die Natur in der Zeit des Gefechts, der Monat Mai 
und die Mohnblumen, Sonne und Wolken, beides typisch für den Früh-
ling, und vielerlei Kampfszenen. Der Künstler selbst meint: Auf dem 
Bild führen die Soldaten und sonstigen Kämpfenden eine leidenschaft-
liche Auseinandersetzung, um sich selbst und das Ihrige (hajrenin) zu 
verteidigen. Chorenjan wollte eine feierliche Darstellung vermeiden und 
den Krieg stattdessen als einen Akt der täglichen Leistung, als alltägli-
ches Leiden zeigen, das ein ganzes Volk auf sich nimmt. Auch der An-
führer Vardan ist nicht feierlich dargestellt, er kämpft wie seine Sol-
daten, von denen er umgeben ist, um sich zu opfern und um sich zu 
retten. Die Angst um das eigene Leben ist den Kämpfern beider Arme-
en gleichermaßen anzusehen. Allen emotionalen Feinheiten wollte der 
Künstler gerecht werden, das Ganze in ein Bild einarbeiten, wobei die 

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248

zentrale Idee, der Sinn der Avarayr-Schlacht heißen sollte: Man geht in 
den Tod, um das Land, den Glauben, die Nation und ihre Zukunft zu 
retten (Khorenyan 2003: 164). 

Eine Skulptur des Helden Vardan fertigte der bekannte Künstler 
Jerwand Kotschar (1899–1979), der bereits durch seine Skulptur der epi-
schen Figur David von Sasun10 zu Ruhm gelangt war. Die Vardan-Statue 
wurde 1975 in Eriwan errichtet. Sie ist 15 Meter hoch, betont minima-
listisch gestaltet, nicht martialisch, leicht, sogar fein gearbeitet. Vardan 
ist eine explodierende Gestalt, die die historischen Barrieren überwinden 
soll: Der Reiter hat keine Stütze, er ›fliegt‹, die Zügel sind ihm aus der 
Hand gefallen, er hat sich in den Steigbügeln aufgerichtet, seine Arme 
sind weit geöffnet, in einer Hand trägt er das Schwert. Die Silhouette 
wurde bewusst in betont scharfen horizontalen und vertikalen Linien 
angelegt (Stepanyan 2003: 159). 

Der Künstler Jerwand Kotschar hat über die zentrale Idee seines Wer-
kes Folgendes gesagt:11 Vardan hat sich im 5. Jahrhundert, den Tod vor 
den Augen, gegen die Idee gewehrt, dass eine Nation die andere unter-
drücken und bezwingen will. Kotschars Vardan reitet daher mit seinem 
Pferd in den Kampf, aber er verteidigt sich nicht. Er braucht keinen 
Schutzschild. Er führt seinen Krieg nicht mit der Macht des Schwer-
tes, sondern mit der Macht des Geistes. Durch sein Martyrium möch-
te Vardan die falsche Überzeugung bekämpfen und zerstören, dass man 
mit Waffengewalt für die Freiheit der Seele eines Volkes kämpfen könne.

Vardan steht moralisch höher als seine Gegner, und seine Haltung ist 
die eines stolzen Siegers. Er ist offen und frei, denn er hat keine Angst 
vor dem Tod. Sein Pferd wiederholt seine Bewegungen. Die gesamte Sta-
tue muss in der Luft sein, sich im Sprung befinden. Daher wird das Pferd 
mit dem Reiter auf eine Staubsäule gesetzt. Die entsprechende Positio-
nierung ist eines der Charakteristika, die diese Statue in ihren statischen 
Eigenschaften auszeichnen. Auch die Sprungrichtung des Reiters hat der 
Künstler vorgegeben: Vardans Sprung ist mit seiner ganzen Kraft nach 
unten gerichtet, in die Armee des Gegners. Die Verteidigung kommt aus 
den armenischen Bergen.

10	 	David von Sasun ist eine der zentralen Figuren des armenischen Na-
tionalepos Sasna tsrer (»Draufgänger aus Sasun«). Die zugrunde 
liegende Märchenlegende stammt aus dem 9. Jahrhundert und wurde 
im 19. Jahrhundert niedergeschrieben. In Eriwan wurde 1959 vor dem 
Bahnhofsgebäude ein großes David-Denkmal errichtet. Diese Skulptur von 
Jerwand Kotschar wurde sehr populär und gehört zu den bekanntesten 
Wahrzeichen der Stadt. Wie Vardan sitzt auch David auf einem Pferd.

11	 	Diese und folgende Ausführungen basieren auf den Notizen des Autors über 
sein Werk, in die ich im Jerwand Kotschar Museum Einblick nehmen durfte 
bei meinen Recherchen zur Entstehung und der Geschichte des Denkmals 
am 10. April 2012.

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


249

In seinen Notizen stellt Jerwand Kotschar noch eine interessante Über-
legung zur Kleidung und zum Äußeren des Helden an: Er habe sich die 
Frage gestellt, wie der Anführer Vardan gekleidet sein solle, und von sei-
nen Geschichtskenntnissen ausgehend würde er ihn als Angehörigen der 
armenischen oder persischen Armee des 5. Jahrhunderts darstellen wol-
len. Entschieden habe er sich jedoch für ein römisches Aussehen, was 
historisch gesehen natürlich falsch sei. Als Erklärung für seine Entschei-
dung führt er das berühmte, beliebte und weit verbreitete Bild Vardans 
aus dem 19. Jahrhundert an. Er schildert die Entstehungsgeschichte die-
ses Portraits, das vermutlich aus den 1860er Jahren stammt und von 
Stepan Nersisjan geschaffen wurde. Kotschar betrachtet die Darstellung 
zwar als eine Verfälschung der historischen Gegebenheiten, schließt sich 
jedoch der populären Tradition an, weil er glaubt, das Volk würde das 
römische Aussehen akzeptieren und lieben. Dies zu korrigieren, hält er 
für einen größeren Fehler als die geschichtliche Ungenauigkeit. 

Vardan in der Zeitgeschichte: die militärisch-kämpferische Tradition

Die Geschichte Vardans und das Thema des Kampfes werden zeitge-
schichtlich in mehrfacher Hinsicht in einen Zusammenhang gebracht. 
Zentral sind zunächst die Auseinandersetzung mit Vardan als Kriegsfüh-
rer, seine strategische Haltung im Krieg, die taktischen Entscheidungen, 
Ressourcenverwaltung und Logistik der militärischen Unternehmung. 
An dieser Stelle bekommen die mythischen Inhalte eine andere Ausrich-
tung: Es wird nicht nach moralischem Sieg und faktischer Niederlage 
gefragt, sondern nach den stärkeren Machtfaktoren. So wird Vardans 
Armee als eine Einheit in den Fokus genommen, die das ehemals star-
ke Reich Armenien präsentierte: Wie hat Vardan gehandelt, was waren 
die Faktoren, die seinen Erfolg und Misserfolg bedingten? Das Ereignis 
der Niederlage erscheint nicht mehr als das Wichtigste in der Geschich-
te, sondern als eine eher nebensächliche Komponente. Über eine militä-
rische Tradition zu sprechen, heißt, eine umfassende Struktur vorauszu-
setzen bzw. von einer staatlichen oder anderen Organisation auszugehen, 
innerhalb derer sich strategisches Handeln vollzieht. Moralische Elemen-
te haben in dieser Perspektive kaum Platz. Ebenso wenig sind in diesem 
Zusammenhang innere Einstellungen einzelner Kämpfer, ihre Opferbe-
reitschaft und Zugehörigkeit zum Kollektiv von Bedeutung. 

Einschlägig für die Auseinandersetzung mit Vardan als Kämpfer ist 
ein Sammelband, der die Beiträge einer Eriwaner Tagung aus dem Jahre 
2001 zusammenfasst. Anlass der Konferenz war das 1500-jährige Jubi-
läum der Schlacht auf der Avarayr-Ebene (Nazaryan 2003). Eine Sektion 
trägt den Titel Avarayr als militärische Tradition und versammelt meh-
rere Aufsätze, die das Thema unter diesem Gesichtspunkt betrachten. 

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250

Nicht alle Autoren behandeln die Frage der Strategie. Nichtdestotrotz 
zeigt allein bereits die Tatsache, dass einer der drei großen Teile des Sam-
melbandes den genannten Titel trägt, die Bedeutung des militärischen 
Aspekts für die aktuelle Wahrnehmung des historischen Geschehens an 
– vor allem innerhalb des armenischen Staates. Am Anfang dieser Sek-
tion stehen zwei Aufsätze, die sich dem militärisch-strategischen Pro-
gramm und den Einzelheiten von Strategie und Taktik im Avarayr wid-
men. So arbeitet Sergej Harutjunyan in seinem Aufsatz »Allgemeines 
militärisch-strategisches Programm des armenischen Krieges 449–450« 
die militärische Strategie Vardans anhand der Kriegshandlungen heraus, 
die jener in den zwei Jahren vor der Schlacht unternahm (Harutjuyan 
2003). 

Noch radikaler verfährt der Autor des zweiten Aufsatzes zu militä-
risch-strategischen Fragen des Kriegsgeschehens im 5. Jahrhundert. In ei-
ner detaillierten Auseinandersetzung mit den damals existierenden Dar-
stellungen des Avarayr-Krieges entwickelt Hajk Hakobyan seine These, 
dass bisweilen ein falsches und unstimmiges Bild dieser Schlacht, vor al-
lem der militärischen Handlungen, vermittelt worden sei. Seine Auffas-
sung basiert auf der Annahme, dass die armenische Armee des 5. Jahr-
hunderts sehr gut organisiert und ausgebildet gewesen sei, was man 
bisher nicht genügend beachtet habe (Hakobyan 2003). 

Aus Hakobyans Aufsatz ist ferner ersichtlich, dass viele Historiker die 
Diskussion des militärischen Aspekts untersuchen oder zumindest an-
sprechen. Unter anderem widmet sich der Autor den Darstellungen und 
Zeichnungen in Lehrbüchern und Enzyklopädien und zeigt, wie diese 
sich in vielen Fällen widersprechen (Hakobyan 2003: 195). Derartige 
Ungereimtheiten existierten, obgleich – oder gerade weil – die Geschich-
te der Schlacht nach wie vor anerkannt, akzeptiert und populär sei. Vor 
diesem Hintergrund erschienen etwaige Lücken und Widersprüche in 
Darstellungen kaum relevant.12 Was zählte und die Rezeption des Stof-
fes bestimmte, sei das Konzept des ›moralischen Sieges‹. 

Darüber hinaus existieren zwei weitere Themenkomplexe, die in Ver-
bindung mit der Kriegsthematik der Vardan-Geschichte verhandelt wer-
den. Sehr verbreitet und etabliert ist die Betrachtung des Vardan-Krieges 
als Anfang eines ständig wiederholenden Musters der armenischen Un-
abhängigkeitsbewegungen im Laufe der Jahrhunderte. Im Unterschied 
zur bereits dargestellten Auseinandersetzung mit dem Kampfgeschehen, 

12	 	Der Text wurde auch in der Vergangenheit aus strategisch-militärischer Sicht 
untersucht, und die Fehler des Anführers, die zur Niederlage führten, wur-
den studiert. Ashot Voskanian weist in seinem Aufsatz auf eine Abhandlung 
von 1947, die die Voraussetzungen der Niederlage aus militärisch-strategi-
scher Sicht zeigt. Dies nimmt Voskanian allerdings als Grundlage für die Be-
hauptung, dass es bei der Schlacht um keinen militärischen Sieg ging (siehe 
Fußnote 22 in (Voskanian 2006: 31)). 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


251

die vom Standpunkt einer Großmacht und ihrer Strategien aus erfolgt, 
werden die Unabhängigkeitsbewegungen in einem staatslosen Kontext 
verortet, und es wird von einer kleineren Einheit in einer dominanten 
Mehrheitsgesellschaft ausgegangen. Man spricht von einem gewissen 
Grad der Organisation, aber nicht von einer umfassenden Struktur. Zen-
trale Bedeutung kommt der Idee und dem Akt des Widerstands zu, mit 
denen dem äußeren Druck begegnet wird. So werden zahlreiche ande-
re Widerstandskämpfe in eine Reihe mit der Avarayr-Schlacht gestellt. 

In einer Vielzahl militärischer Auseinandersetzungen identifiziert man 
ähnliche Muster und zeigt direkte und indirekte Verknüpfungen auf. 

In seinem Aufsatz aus dem oben genannten Sammelband »Avarayr 
und die armenischen Unabhängigkeitsbewegungen« stellt Vladimir 
Barkhudaryan (Barkhudaryan 2003) diese Bewegungen dar. Den Var-
dan-Krieg ordnet er in eine Reihe von Unabhängigkeitskämpfen aus 
verschiedenen Epochen ein. Bereits während der arabischen Herrschaft 
des 8. und 9. Jahrhunderts hatte es zahlreiche Volksaufstände gegen die 
jeweiligen Herrscher gegeben. Diese endeten jeweils erwartungsgemäß 
mit Niederlagen der Armenier. Mit geringen Kräften zur Waffe zu grei-
fen, den übermächtigen Herrscher zu bekämpfen und für die Freiheit zu 
sterben, war – in dieser Interpretationslinie – eine Fortsetzung des von 
Vardan und seiner Gefolgschaft eingeschlagenen Weges. Derartig wage-
mutige Aktionen weckten – so stellt es Barchudaryan dar – Hoffnung 
in der Bevölkerung, stärkten den Glauben und den Geist. Auf ähnliche 
Weise reiht David Bek die in den 1720er Jahren gegen die Türken ge-
führten Kämpfe in diese Tradition ein, insbesondere die 1727 in Hali-
zor und Meghri ausgetragenen Gefechte. 1826 leistete die Bevölkerung 
der in den Bergen gelegenen Stadt Zeitun der türkischen Armee mona-
telang bewaffneten Widerstand und erzielte am Ende einen glänzenden 
Sieg. An der Selbstverteidigung waren alle Schichten der Bevölkerung be-
teiligt. Durch Beharrlichkeit und Tapferkeit konnten sie – Barchudaryan 
zufolge – gewinnen und große Aufmerksamkeit und Bewunderung in ar-
menischen ebenso wie in nicht-armenischen Kreisen auf sich ziehen. An-
fang des 20. Jahrhunderts fügt sich die Schlacht von Sardarapat in die 
militärische Tradition ein. Hier fand im Mai 1918, nur wenige Kilome-
ter entfernt von der armenischen Hauptstadt Eriwan, eine entscheiden-
de Schlacht gegen die türkische Armee statt. Geführt wurde sie von Ge-
neral Movses Silikian. In seiner Ansprache bezog dieser sich direkt auf 
Vardan, und zwar vor allem als er sein Wort an die Armenierinnen rich-
tet: Sie sollten dem Beispiel der mutigen, feinen Frauen des 5. Jahrhun-
derts folgen, die ihre Männer im Krieg des »unsterblichen Vardans« zu 
großen Taten ermutigt hätten (Nazaryan 2003: 253).13 Im Mai 1918 

13	 	Der vollständige Text von Silikians Ansprache aus dem Jahr 1918 ist im An-
hang des genannten Sammelbandes zu finden, (Nazaryan 2003: 253).

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252

gelang es Silikian mit seiner Armee, das armenische Territorium und 
den Zugang zur Hauptstadt erfolgreich zu verteidigen. Die Erklärung 
der ersten unabhängigen Republik Armeniens ereignete sich im selben 
Monat, am 28. Mai 1918. Später wurde die entscheidende Schlacht von 
Sardarapat gemeinsam mit derjenigen von Avarayr in eine Reihe der 
wichtigen Mai-Kriege gestellt. Dabei lassen sich nicht alle Elemente der 
Maigeschehnisse späterer Jahrhunderte und vor allem des Jahres 1918 
mit der historischen Schlacht am Avarayr vergleichen. Die notwendi-
gerweise selektive Lesart des Vardan-Krieges hebt auf die Momente der 
Verteidigung sowie den Mut und die Überzeugung der Kämpfenden ab. 
Hier wird der Krieg am Avarayr zum Vorbild für Selbstverteidigung und 
Kampf für eine Unabhängigkeit, die freilich auch die Bereitschaft zum 
Opfer einschließt. Vladimir Barkhudaryan fügt am Ende noch die Aus-
einandersetzung um Berg-Karabach in den 1990er Jahren zur Reihe der 
Unabhängigkeitskämpfe hinzu und wertet diese als Ausdruck desselben 
Geistes der Freiheit (Barkhudaryan 2003: 187). Was alle genannten Be-
wegungen vereint, ist ihre nicht-staatliche Organisation. Sie sind an sich 
sehr verschieden, etwa in ihren Zielsetzungen und Erfolgen. In manchen 
Fällen geht es darum, die Stimmung hochzuhalten, in anderen, eine Stadt 
vor fremder Belagerung zu schützen; und schließlich darum das Territo-
rium zu verteidigen. 

Letztlich bringt die Vardan-Metaphorik die durch das Kollektiv an 
das Individuum gestellten Anforderungen zum Ausdruck. Dies wird 
besonders deutlich, wenn man die Behandlung des Themas in Bezug 
auf Soldaten und Zivilbevölkerung in Kriegssituationen betrachtet: 
Mut, Tapferkeit und vor allem Opferbereitschaft haben zentrale Be-
deutung. Dabei wird im unmittelbaren Kontext des Krieges von einem 
absoluten Opfer gesprochen. Hier, wie sonst in keinem anderen Kon-
text, kommt die Komponente des bewusst in Kauf genommenen To-
des zum Vorschein. Die religiöse Interpretation des Martyriums geht 
in eine säkulare oder semireligiöse Idee des Patriotismus über, verwan-
delt sich in eine Vorstellung des Opfers für die Heimat. Diese Inter-
pretation hat sich in der Diaspora und der Sowjet-Republik Armeni-
en teils in ähnlicher, teils in unterschiedlicher Weise weiterentwickelt. 
Während des Zweiten Weltkrieges wurde das Verbot nationaler Hel-
den und Heiliger aufgehoben, weil man sie brauchte, gewissermaßen 
zu Hilfe rief, um die Bevölkerung für den Krieg zu begeistern. Über-
liefert ist eine kurze Version der Vardan-Geschichte, die 1943 verfasst 
und an die Front gesendet wurde. Diese achtseitige Broschüre über 
Vardan war die erste in einer Reihe von Berichten über die Helden-
taten tapferer Armenier zum Zwecke der Ermunterung der Soldaten. 
Die armenische Zweigstelle der Sowjetischen Wissenschaftsakademie 
gab diese Hefte heraus. Die 1943 erschienene Broschüre hieß »Vardan 
Mamikonyan«. Auf dem Cover werden der Name und Nachname des 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


253

Helden durch einen feierlichen Kranz eingerahmt. Sein Bezug zur Kir-
che spielt keine Rolle.14 

Der Text beginnt mit Yeghisches Worten »Der verstandene Tod ist Un-
sterblichkeit«. Die Ereignisse des 5. Jahrhunderts werden in allgemein 
verständlicher Sprache wiedergegeben. Die Schilderung beginnt mit der 
Teilung Armeniens und dem Verlust der Unabhängigkeit im Jahre 432. 
Religiöse Fragen werden nur oberflächlich berührt, aber nicht vertieft. 
Kirchen gelten nur als allgemein armenische Symbole, während die Exis-
tenz des geistlichen Anführers Ghevond verschwiegen wird. Eine auffal-
lende Betonung erfährt hingegen der Gegensatz zwischen Vardan und 
Vasak, der in der Interpretation des Jahres 1943 die gesamte Geschich-
te durchzieht. In allen kriegerischen Szenen wird ihm Aufmerksamkeit 
geschenkt. Vardan gilt als ein tapferer, kluger, weitsichtiger und vor al-
lem dem eigenen Volk und der Heimat vollkommen ergebener Anfüh-
rer. Der Text feiert seine mehrfachen Siege bis zur schwierigen Situation 
auf der Avarayr-Ebene; die entscheidende Schlacht wird ebenfalls in all 
ihren Einzelheiten dargestellt. Dabei werden die Kämpfer von dem Ap-
pell »Wir sollen sterben, aber die Heimat soll leben« geleitet. Die Schil-
derung der historischen Begebenheiten endet nicht mit dem Tod des tap-
feren Helden. Der Kampf wird weitergeführt und anschließend mit der 
Einstellung der Kriegsmaßnahmen seitens der Perser erfolgreich been-
det. Der historischen Skizze folgen Abschnitte, die der Anerkennung für 
die tapferen gefallenen Soldaten gewidmet sind. Als Akte der Dankbar-
keit und Wertschätzung werden die literarischen Denkmäler, die zu Eh-
ren Vardans geschaffen wurden, eingeführt, die frühen historiografischen 
Werke ebenso wie das künstlerische Schaffen des 18. und 19. Jahrhun-
derts, aber auch solche aus älterer Zeit. Zwei von diesen Gedichten sind 
in der Vardan-Broschüre abgedruckt. Sie vermitteln einerseits eine Wert-
schätzung des Geschehenen und transportieren andererseits eine moti-
vierende und zukunftsgewandte Haltung. Der Kampf Vardans wird als 
Weg eines wahren Helden dargestellt, ein heldenhafter Tod als ein Weg 
in die Unsterblichkeit gepriesen. So heißt es am Ende, »dass Vardan, das 
Symbol für Patriotismus und Opferbereitschaft, in den Tagen des gro-
ßen Vaterländischen Krieges als Vorbild für den endgültigen Sieg über 
den Faschismus erscheint«.

Das zentrale Narrativ ist sehr interessant: Vardan hat gekämpft, ge-
wonnen, verloren und wurde verraten. Er musste aus Liebe zur Hei-
mat sterben, aber er bleibt unvergessen. Seine Bereitschaft zum Martyri-
um wird gepriesen und von der Hoffnung auf Belohnung begleitet. Ihm 
wird Unsterblichkeit versprochen. Der Tod wird zu einem vielleicht un-
vermeidlichen, möglicherweise aber notwendigen Element auf dem Weg 

14	 	Der Text von 1943 und die entsprechende Abbildung finden sich in (Nazaryan 
2003: 254ff.).

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254

zum Sieg. Mit der Beschreibung der Belohnung wird die Härte des Todes 
und des Opfers gewissermaßen abgemildert. Die Unsterblichkeit wird 
vor Augen geführt, ein Leben nach dem Tod in Form der Anerkennung 
späterer Generationen versprochen. 

An vielen Schlüsselstellen des Textes von 1943 wird die aktuelle Situ-
ation wiedergegeben und die Vardan-Erzählung wird ihr entsprechend 
angepasst. So heißt es zum Beispiel, die Völker hätten sich in brüderli-
cher Union zusammengeschlossen, um gegen Haskert zu kämpfen. Auch 
die Umstellung des Kalenders in der Zeit nach der Oktoberrevolution 
findet ihren Ausdruck in der zeitlichen Darstellung des großen Krieges: 
In der Ansprache an die Soldaten der Roten Armee wird der 2. Juni als 
Datum angegeben (Nazaryan 2003: 258). Diese Datierung wirkte aller-
dings nicht traditionsbildend. Es blieb beim Gedenken der Geschehnisse 
im Monat Mai. In diese Ordnung fügte sich dann auch der Tag des Sie-
ges im Vaterländischen Krieg, den man im Mai beging. 

Oben wurde bereits erwähnt, dass im Zweiten Weltkrieg der Roman 
Vardanank eine große Wirkung auf Soldaten und Zivilbevölkerung übte. 
Auch in der Diaspora trat das hier vorgeprägte Opfer-Held-Muster in 
Erscheinung: mit Blick auf die Attentäter der 1970er und 1980er Jahre. 
In seinem Aufsatz »Traditionelle Identität und politischer Radikalismus 
in der armenischen Diaspora« zeigt Khachig Tölölyan, wie sich die radi-
kalen armenischen Organisationen in jenen Jahren in ihren Programmen 
auf Vardan beriefen und das Opfer-Held Muster adaptierten. Tölölyan 
betrachtet die Geschichte Vardans als projektives Erzählmuster: »Die 
Identität der Terroristen besteht darin, als Märtyrer zu sterben, weil sie 
sich in ihrem Handeln auf projektive Erzählmuster beziehen und diese 
mit neuer Lebenskraft füllen. Ihr Opfer erinnert die Masse des armeni-
schen Volkes an jene traditionelle Auffassung, der zufolge die Identität 
der Kirche und der Nation in einem ähnlichen Opfer gründet« (Tölölyan 
1993: 218). Die in der Diaspora verübten bewaffneten Überfälle und ter-
roristischen Akte basieren auf den Symbolen des Kämpfers Vardan so-
wie des Märtyrers Vardan, der seinen Tod bewusst in Kauf nahm. Die 
Verbindung mit der Kirche wird hier aufrechterhalten und der religiöse 
Kontext nicht geleugnet.15 

Das jüngste Beispiel einer Aktualisierung der militärischen Maitradi-
tion lässt sich im Berg-Karabach-Konflikt der 1990er Jahre ausmachen: 
Hier ging es vor allem um einen Kampf um ein konkretes Territorium, 

15	 	»Die armenischen terroristischen Bewegungen ihrerseits haben sich die 
kirchliche Sprache des Märtyrertums angeeignet und sie zu einem wesentli-
chen Bestandteil des erzählerischen Apparats gemacht, mit dessen Hilfe die 
geopferten Leben der Terroristen sanktioniert und ihr Andenken kultiviert 
werden. Sie haben sowohl die Sprache der Kirche als auch den Stil der ha-
giographischen Märtyrererzählungen übernommen und sie ihren Zwecken 
angepasst, um so projektive Erzählungen und regulative Biographien zu 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


255

der sich um die bekannten Topoi von Kampf, Martyrium und Sieg herum 
darstellen ließ. Am Ende stand auch hier ein Triumph im Mai, der mit 
der Unabhängigkeit der Teilrepublik und ihrer Armee einherging. Der 
Kampf um die umstrittenen Gebiete konnte darüber hinaus die Diaspo-
ra mit der Republik Armenien in vielerlei Hinsicht vereinen. 

Auch in den Jahren 2007 und 2008 wurden kleine Broschüren für die 
Armee mit Texten zu Vardan herausgegeben. 2007, zum 15. Jubiläum 
der armenischen Armee, wurde die Rede Vardans am Vortag der großen 
Schlacht vollständig und mit einer feierlichen Einführung an die arme-
nische Armee abgedruckt. Die Broschüre aus dem Jahr 2008 besteht aus 
mehreren Texten, die die Armee ermutigt haben dürften. Vardan ist der 
erste in der Reihe, auf drei Seiten wird seine Wirkung und Bedeutung zu-
sammengefasst. In beiden Borschüren ist auch ein Portrait Vardans abge-
bildet.16 Damit wird der Bezug der Figur zu Kampftradition und zur Ar-
mee gepflegt, aber auch die schriftlichen Quellen zur Vardan-Geschichte 
werden so erneut in Umlauf gebracht. 

Besonders in Armenien ist als eine Besonderheit des 20. Jahrhunderts 
die universelle Beschäftigung und ›Suche nach Vardan‹ in allen Kunst-
bereichen und überhaupt in allen Lebensbereichen zu nennen. Man geht 
dabei von einer allgemein anerkannten Zentralität aus, die außer Frage 
steht und absolut ist. Des Weiteren wird ein Umgang mit der Thematik 
gepflegt, die die aktuelle Sichtweise auf alle historischen Etappen und 
Perspektiven überträgt. Die Protagonisten und Kontextinformationen 
werden als gegeben wahrgenommen und aus wissenschaftlicher, künstle-
rischer und institutioneller Perspektive entwickelt und ergänzt. Alle Auf-
sätze zu diesem Thema, die Spuren Vardans in der armenischen Kultur 
suchen, beginnen mit der Annahme, dass der gesamte Bereich – Literatur, 
Kunst, Architektur etc. – maßgeblich durch dieses Narrativ beeinflusst 
sei. Den empirischen Beleg bleibt man in der Regel allerdings schuldig. 
Diese wiederholte Betonung der Bedeutung des Narratives verweist auf 
die Präsenz der Geschichte und die Macht von Ritual und Mythos, aber 
auch auf die unzureichende Flexibilität und die Ambivalenz der Interpre-
tation. Einige Wurzeln dieses Zugangs sind in der Form des sowjetischen 
Nationalismus (nach 1965) zu suchen, der alle kulturellen Bereiche um-
fasste und eine Art religiösen Halt bot (Panossian 2006: 333). Gleich-
zeitig liegt hier auch ein Phänomen der gesellschaftlichen Transforma-
tion und der Suche nach neuen umfassenden symbolischen Formen vor. 

verfassen, in denen ihre eigenen Mitstreiter als wahre zeitgenössische Mär-
tyrer für die armenische Sache dargestellt werden.« (Tölölyan 1993: 215)

16	 	Die Titel dieser Broschüren lauten: »Das Wort Vardan Mamikonyans an die 
armenische Armee« (i.O. armenisch), Hajk hastatutjun, 2007; »Taron, die 
Lehre von Taron und die armenische Armee« (i.O. armenisch), hg. v. Var-
dan Grchenc, Gitutjun, Eriwan 2008.

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256

3.2 Empirische Falldarstellung

Die folgende Darstellung orientiert sich an den Leitfragen der Datenin-
terpretation und -analyse: Wie werden die Feierlichkeiten zu Ehren Var-
dans gestaltet? Welche symbolischen Konstellationen lassen sich beob-
achten? Wie geben diese den Mythos wieder? Die interpretierten Fotos17 
dokumentieren die Feierlichkeiten vom 30. Januar 2008 in Eriwan. Wie 
auch in den anderen zwei Falldarstellungen werden zu Beginn die tra-
genden und organisierenden Institutionen sowie der Rahmen der Veran-
staltung präsentiert und Informationen über die Vorbereitungen und die 
Konzeption des Festes gegeben. Dabei ziehe ich Material aus ethnografi-
schen Beobachtungen und Dokumenten heran. Anschließend beschreibe 
und analysiere ich die Feierlichkeiten. 

Diözese Ararat:  
Die Kirche und die Kirchengemeinde St. Sargis in Eriwan 

Zahlreiche Presseberichte und verschiedene Verweise stellen die Arara-
tian Diözese als die Organisatorin des Vardan-Festes dar. Die Diözese 
Ararat (Araratyan Hayrapetakan t‘em) ist die größte Diözese der Arme-
nischen Apostolischen Kirche und eine der ältesten der Welt. Sie ist zu-
ständig für die Stadt Eriwan und die Provinz Ararat in der Republik Ar-
menien.18 Die Diözese trägt den Namen des Berges Ararat – ein wichtiges 
Symbol der armenischen Nation. Ihre Hauptgeschäftsstelle befindet sich 
in der Hauptstadt Eriwan. Der Bischofssitz ist die Kathedrale St. Sargis 
(Surb Sargis). An diesem Hauptsitz wird auch das Vardan-Fest verwaltet. 

17	 	Die Bilderreihe enthält 96 Einzelbilder in chronologischer Ordnung. Sie 
wurden in mehreren Gruppensitzungen sequenzanalytisch interpretiert. 
Zwei Sitzungen fanden im Rahmen der Sozialwissenschaftlichen Werkstatt 
mit Mitarbeitern der Pädagogischen Hochschule in Bern statt. Eine weitere 
Gruppensitzung erfolgte im Rahmen des Forschungskolloquiums am Lehr-
stuhl von Prof. Dr. Tilman Allert an der Universität Frankfurt am Main. Die 
Teilnehmer besaßen jeweils (bis auf eine Ausnahme) nahezu kein Vorwissen 
über den Vardan-Mythos. Sie verfügten weder über Kenntnisse der arme-
nischen Sprache noch des Landes. Nach einer kurzen Präsentation des Pro-
jekts und des Materials wurde Bild für Bild interpretiert. Als Vorinformation 
erfuhren die Teilnehmer von mir lediglich, dass es um einen Kirchenfeier-
tag ging, das Zelebrieren eines Mythos in Form einer Prozession. Die Bilder 
habe ich von einer Mitarbeiterin des Ethnografischen Institutes der Wissen-
schaftsakademie Armeniens erhalten. Sie wurden nicht von mir unter mei-
ner Fragestellung aufgenommen, sondern von einem polnischen Doktoran-
den, dessen Forschungsthema mir nicht bekannt ist.

18	 	Hierzu siehe http://www.qahana.am/am (Zugriff: 23.02.2019).

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


257

Gebäude und Räumlichkeiten

Abgesehen von der Kirche ist die Kirchengemeinde durch angrenzende 
Gebäude um die Kirche herum vertreten. Ein separates Gebäude steht 
der Verwaltung und dem Pressezentrum der Gemeinde zur Verfügung. 
In diesem Haus finden diverse Veranstaltungen statt, Festlichkeiten, Sit-
zungen und Besprechungen. Sehr nahe an der Kirche, in einer Wohnung 
im Erdgeschoss, haben die Priester ihre Büros. 

Verwaltung

Während die Strukturen anderen säkular geprägten Verwaltungen äh-
neln, unterscheidet sich die Diözese durch ihre eigene interne Sprache, 
welche sich religiöser Ausdrücke und Gesten bedient – etwa bei Begrü-
ßungsformalitäten, Ansprachen und in den Hierarchien.19 Diese wer-
den mit einer Wichtigkeit und Selbstverständlichkeit als eine definitiv 
einzuhaltende Form kommuniziert. Zwei Mitarbeiterinnen des Verwal-
tungsbüros haben mir einige sehr allgemeine Informationen über Um-
fang und Ablauf des Vardan-Festes gegeben. Ihre Bemerkungen waren 
weder spezifisch auf die Hauptfigur oder die Idee, sondern hauptsäch-
lich auf die Form gerichtet. Sie betonten sowohl die starke Beteiligung 
der Jugend am Fest wie auch seine zentrale Bedeutung für die Gemein-
dearbeit. Den religiösen Bezug thematisierten sie weder auf Inhalte bezo-
gen noch den Termin betreffend. Die Mitarbeiterin ging von einem fes-
ten Termin des Feiertages aus, obwohl der Vardan-Tag sich, wie bereits 
besprochen, nach Ostern richtet und jedes Jahr an einem anderen Da-
tum gefeiert wird. Elemente des säkularen Zugangs zum Fest sind immer 
noch dominant. Auch nach Ende der Sowjetzeit scheinen sie in Armeni-
en wichtiger zu sein als die kirchliche Ordnung – selbst in der Kirchen-
gemeinde, zumindest in den Reihen der Verwaltung. 

Geistliche

Die Geistlichen sind sowohl innerhalb als auch außerhalb der Kirche 
durch ihre Kleidung klar erkennbar. Bei meiner ersten Begegnung mit ei-
nem der Priester dieser Gemeinde war aufgrund seines ausgefüllten Ta-
gesablaufs nur ein kurzes Treffen möglich, ich wurde in sein Büro einge-
laden. Er war sehr ausgelastet und brachte sofort zum Ausdruck, dass für 
mein Thema ein anderer Kollege zuständig sei. Von ihm selbst bekam ich 

19	 	Man findet Anweisungen zu Begrüßungsformen auch auf der Internetseite 
http://www.qahana.am/en/salutation (Zugriff: 23.02.2019).

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258

weder zum Fest noch zur Figur Vardans eine Stellungnahme. Auffällig 
war, dass dieses Thema offenbar in den Kompetenzbereich eines einzel-
nen Priesters fiel. Ich konnte nicht den Eindruck gewinnen, dass jeder, der 
im Dienst der Kirche steht, einen persönlichen Bezug zu der Veranstal-
tung und den Inhalten der Vardan-Erzählung hatte und die Gelegenheit 
suchte, darüber zu sprechen. Der genannte Priester berichtete mir hin-
gegen ausführlich von der Idee, Konzeption und dem Ablauf des Festes. 
Er erläuterte im Gespräch sowohl die inhaltlichen als auch die formalen 
Aspekte der Feier. Ihm war die Angelegenheit anscheinend sehr wichtig. 

Jugendorganisation

Die Jugendorganisation setzt Altersgrenzen für ihre Teilnehmer. Nur jun-
ge Leute im Alter zwischen 16 und 35 Jahren dürfen Mitglied werden. 
Der Verein organisiert zum Beispiel Pilgerreisen oder intellektuelle Wett-
bewerbe. Die Jugendarbeit wird in Form von Pressemitteilungen kom-
muniziert. Die Organisation engagiert sich bei festlichen Veranstaltun-
gen. Oft findet ein offenes und geselliges Zusammensein statt, bei denen 
Gäste immer erwünscht sind. Hierbei wird eine hierarchische Struktur 
sichtbar und die Geschlechter-Verhältnisse entsprechen den traditionel-
len Rollenverteilungen. Die Frauen engagieren sich tatkräftig bei den 
Treffen und übernehmen Arbeiten wie die Dekoration des Tisches etc. 
Manche Frauen sind zwar auch im Bereich der Berichterstattung aktiv, 
doch wenn es um Wahlen und führende Positionen geht, sind grundsätz-
lich Männer zuständig. So wurde die Jugendorganisation auch von ei-
nem männlichen Mitglied geleitet. Alle Positionen und Ämter haben ihre 
besonderen Bezeichnungen. Es wird in einer Sprache kommuniziert, die 
sich von der alltäglichen unterscheidet und sich älterer Wörter bedient. 
Dieser Sprachgebrauch bezieht sich auf verschiedene Begriffe, aber auch 
auf Personen und Gegenstände. Die Kirche ist ein »Tempel«, der Spre-
cher der Organisation hat eine mittelalterliche Bezeichnung (Atenapet) 
etc. Der Alltag setzt sich dadurch deutlich von der sprachlichen Entwick-
lung der letzten 50 Jahre ab, wobei säkulare Entwicklungen der Sow-
jet-Ära (vor allem die zahlreichen Russismen) umgangen werden. 

Weder bei den Mitarbeiterinnen des Pressebüros, bei den Priestern, 
den Sprechern der Jugendorganisation noch bei anderen Gemeindean-
gehörigen kam eine emotionale Bindung zum Vardan-Fest zum Aus-
druck. Niemand nutzte die Möglichkeit eines Interviews oder kurzen 
Gesprächs, um eigene Überlegungen zum Thema, zur Heldenfigur oder 
zur Festlichkeit mitzuteilen. Die Berichte waren sehr routiniert und grif-
fen weder die mythische Thematik auf noch ließen sie eine persönliche 
Bindung an die Symbolik erkennen. Über Vardan zu sprechen, schien 
vielmehr etwas Fremdes zu sein. Das Wissen zum Fest und darüber, was 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


259

gefeiert wird, konzentrierte sich auf einzelne Punkte: Hinweise auf Ex-
perten oder eine schriftliche Quelle. Ich bin jedes Mal an eine kompeten-
te und für dieses Fest zuständige Person verwiesen worden. Alle anderen 
fanden keine Worte oder hatten einfach keine Zeit, mit mir über das Fest 
zu sprechen. Die anderen Gesprächspartner brachten oft rundweg zum 
Ausdruck, dass sie nicht viel darüber wüssten. Merkwürdig fand ich vor 
allem, dass sie über so wenige ›fachliche‹ und persönliche Eindrücke ver-
fügten, um sie mir, einer Interessentin, mitzuteilen. Ich hätte ein kürzeres 
oder längeres Statement zu Vardan und seiner Tat erwartet, eine eigene 
Interpretation oder eine Meinung. Erhalten habe ich hingegen lediglich 
zwar begeisterte, aber sehr unspezifische Äußerungen, wie »ein großes 
Fest« oder »ein Fest der Jugend«. Gesprochen wurde nur über die Form 
des Ereignisses, nicht über seinen Inhalt. Da die anderen Gemeindemit-
arbeiter mich, wie gesagt, immer nur auf »Experten« verwiesen, ist da-
von auszugehen, dass das einschlägige Wissen nur zwischen den zustän-
digen Fachleuten zirkuliert und in notwendigen Situationen eingesetzt 
wird. Beim Sichten der Presseberichte las ich immer wieder Aussagen 
einer Pressebüromitarbeiterin, die zur Zeit meines Besuchs im Urlaub 
war. Darum konnte mir kaum jemand weiterhelfen. Für eine eingehen-
de Beschäftigung mit dem Thema scheint es kein Bedürfnis oder auch 
keine Notwendigkeit zu geben. Dieser Umgang mit dem Helden Vardan 
weist weniger auf eine allgemein gefeierte Festlichkeit hin als eher auf 
eine vom Arbeitsalltag her bekannte Veranstaltung, die im Verantwor-
tungsbereich einer bestimmten Person liegt. Das Wissen über das Var-
dan-Fest und allen inhaltlichen und sonstigen Einzelheiten sind Exper-
ten zugeordnet und liegen im Arbeitsbereich des darauf ›spezialisierten‹ 
Priesters und einer Pressesprecherin.

Neue Feste und die Vorbereitungsarbeiten der Diözese 

Eine weitere Ebene, auf die das Vardan-Fest im Rahmen der Gemeinde-
arbeiten gelangt, ist der Vergleich mit einer anderen von derselben Ge-
meinde organisierten neuen festlichen Prozession. »Wir feiern zwei große 
Feste: das Heilige Sargis-Fest und das Vardan-Fest«, so wurde mir gesagt. 
Das Fest des Heiligen Sargis wird Ende Januar gefeiert. Sargis ist der 
Heilige, der verliebte junge Menschen beschützt. Das Sargis-Fest gehört 
zu den Feierlichkeiten, die nicht in Vergessenheit gerieten. Auch wenn 
es von der Kirche nur in bescheidenem Rahmen gefeiert wurde, wur-
de die Tradition in den Familien weitergeführt. An diesem Tag wartete 
man nach einem kleinen Ritual mit Salzgebäck auf die Erscheinung der 
Braut oder des Bräutigams im Traum. Heute, im unabhängigen Armeni-
en, wird eine Prozession zu Ehren des Heiligen organisiert. Beide Feste 
werden ähnlich gefeiert: Ein verkleideter Ritter führt die Prozession an 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260

und beide Feste werden von der Gemeinde St. Sargis und der Jugendor-
ganisation organisiert. Unterschiede bestehen einerseits in der Anlage der 
gefeierten Figuren: Die eine (Sargis) ist, wie gesagt, der Patron von jun-
gen, insbesondere von verliebten jungen Menschen, die andere (Vardan) 
ist ein Held, dessen Bedeutung traditionell in der Bewahrung der Iden-
tität der Armenier, gerade auch in ihrer Existenz als Christen liegt. Die 
traditionell zugeschriebenen Bedeutungen richten sich an ein jeweils ver-
schiedenes Publikum und sind auf unterschiedliche Sinnzusammenhänge 
ausgerichtet. Das St. Sargis-Fest ist hinsichtlich seiner Botschaft wohlbe-
kannt und einfach, die angesprochenen Zusammenhänge erreichen die 
Jugend leicht und sprechen diese direkt an. Der Kontext des Vardan-Fes-
tes ist hingegen wesentlich komplizierter und weniger zugänglich. Beide 
Feste wurden ungefähr zur gleichen Zeit mit der gleichen Handschrift 
neu entworfen und von der Gemeinde mit ähnlichen Mitteln realisiert. 
Bei den Gesprächen wurde das Vardan-Fest in keiner Weise als spezi-
fisch hervorgehoben und eher in eine Reihe gesetzt mit vom Maßstab 
und möglicherweise auch der Form und Aufwand her vergleichbaren 
(Groß-)Veranstaltungen. 

Über die großen Veranstaltungen der Jugendorganisation wurde auf 
mehreren Postern im Eingangsbereich des Gemeindehauses informiert. 
Dazu zählten Bilder von etlichen Festlichkeiten wie von dem Vardan- 
und dem Sargis-Fest. Bei einem meiner Aufenthalte begegnete ich dem 
Sprecher der Organisation in diesem Raum und führte mit ihm ein kur-
zes Gespräch über die Organisation und ihre Tätigkeiten. Während er 
mir ihre Arbeit vorstellte, kam er spontan auf die Bilder zu sprechen, 
meinte aber nur: »Hier feiern wir das Vardan-Fest« bzw.: »Hier sind 
Bilder von Surb Sargis. Hier vernichten wir gründlich den Valentinstag 
(Valentitn lav jardum enq)«. Dem zweiten Fest wird also eine bestimmte 
Bedeutung verliehen, es steht für den Kampf gegen den westlichen Ein-
fluss oder allgemeiner gegen das Fremde. Das Vardan-Fest wird lediglich 
erwähnt. Dem Treffen folgten weitere Begegnungen mit Mitgliedern der 
Organisation und mit ihrem Sprecher, aber trotz allen Ankündigungen 
gelang es mir nicht, ausführlichere Informationen von ihm zu erhalten. 
Immer war etwas anderes wichtiger, aktueller, brennender. Beim besten 
Willen konnte er sich nicht auf das Vardan-Fest konzentrieren und mein-
te am Ende auch, dass andere Fragen gerade interessanter und aktueller 
seien als Vardan. Diese Aussage hat meine Beobachtung nur bestätigt.

Wenn man in diesem Zusammenhang den Ausdruck »Ordnung der 
Rituale« von Hans-Georg Soeffner anwenden wollte, könnte man von 
neu geschaffenen Ritualen sprechen, die jeweils ähnlich konzipiert wer-
den, aber unterschiedlich beliebt sind sowie unterschiedliche Funktio-
nen erfüllen. Das Vardan-Fest ist weder im Rahmen der organisieren-
den Gemeinde noch für die breite Öffentlichkeit ausschlaggebend. Die 
Deutungshoheit und Symbolverwaltung des Vardan-Mythos liegt nicht 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


261

in den Händen der Kirche, sondern immer noch in den Händen der In-
tellektuellen und Künstler, so wie es sich in der Sowjet-Zeit etabliert hat. 
Unter anderem deshalb konzipierte die Kirche eine neue Form der Feier. 

Während bei vielen Gesprächen eine emotionale Distanz zum Fest er-
kennbar war,20 nahm sich der ›spezialisierte‹ Priester eigens Zeit, um das 
Thema zu erläutern. Dabei brachte er eine deutliche emotionale Bindung 
sowie eine ideale Vision in Bezug auf den Helden zum Ausdruck. Aus 
dem Gespräch waren die aktive Teilnahme und das Engagement meines 
Gesprächspartners und seiner Kollegen bei der Organisation des Festes 
und der Ausarbeitung der Idee erkennbar. Offensichtig verwenden sie 
viel Zeit und Energie für die Veranstaltung des Vardan-Festes und sind 
von der exklusiven Wichtigkeit ihres Unternehmens ebenso überzeugt 
wie vom allgemein hohen Stellenwert des Helden für alle Armenier. Wir 
sprachen über die Symbolik der Vardan-Erzählung und die Prozession; 
der Gottesdienst als Teil des Festes wurde nicht angesprochen. Der Fei-
er außerhalb der Kirche kam die ganze Aufmerksamkeit zu. Sie wurde 
begründet mit dem Ziel, das Thema der Öffentlichkeit zugänglich zu 
machen. Dies bisherigen Beschäftigungen mit dem Thema werden nicht 
für ausreichend angesehen. In der sowjetisch-armenischen Republik ent-
standene Bilder des Helden Vardan (Vardan Mamikonyan) in der Lite-
ratur, Malerei und Geschichte spielen offenbar keine Rolle. Eine neue, 
bessere und »richtige« Version soll vermittelt werden, die die vernach-
lässigten Aspekte angemessen berücksichtigt. Dafür werden einerseits 
Elemente einbezogen, die dem Sowjet-Bürger unbekannt waren. Ande-
rerseits basiert die Feier jedoch auf bereits existierenden Mustern: etwa 
den bekannten Bilder Vardans, die für die Gestaltung des Flyers benutzt 
werden und auch seine Eigenschaften, die ihn als Helden auszeichnen. 

Die Diözese Ararat erarbeitet die Konzeption der Veranstaltung und 
bringt dabei die Elemente der kirchlichen Tradition zur Geltung, indem 
sie etwa den Tag festlegt, an dem das Fest gefeiert wird. Der Tag ist nur 
im Verzeichnis der religiösen Feiertage enthalten, nicht im säkularen Ka-
lender. Er fehlt aber nicht nur im offiziellen armenischen Kalender, son-
dern auch in der Alltagsplanung der Bürger des Staates.21 Ein anderes 
konzeptuelles Anliegen ist es, dass die Feier die Kirchenwände verlässt 
und ins Bewusstsein der Öffentlichkeit dringt: Dem Gottesdienst, der 
in erster Linie das Fest charakterisiert und schon immer gefeiert wurde, 
folgt noch eine Prozession durch die Stadt. Wo diese beginnt und wo sie 

20	 	Die Gespräche wurden im August, also einige Monate nach dem Fest ge-
führt, das im Zeitraum zwischen Ende Januar und Mitte März stattfindet. 

21	 	Der Kalender in Armenien ist wenig von den religiösen Festen beeinflusst, 
was noch mit der sowjetischen Tradition zu tun hat. Der Alltag wird nicht 
nach dem Kirchenkalender ausgerichtet, wobei man eine stetig wachsende 
Rolle der Kirche in dieser Hinsicht beobachten kann.

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262

endet und in welcher ästhetischen und symbolischen Form sie durchge-
führt wird, darüber entscheidet die Diözese. Ob und wie der Held prä-
sentiert sein soll, welche Symbole zusätzlich mitgetragen werden sollen, 
liegt ebenso in der Entscheidung der Organisationsgruppe der Diözese 
wie die Frage, wer am Umzug teilnehmen soll. Der ganzen Veranstaltung 
eine religiöse Note zu verleihen, den Helden enger an die Kirche zu bin-
den und die Wichtigkeit des kirchlichen Bezuges seiner Heldentat zu be-
tonen, sind die Ziele der Organisatoren. Die Verbreitung der kirchlichen 
Feiertradition ist der andere Beweggrund. Denn dem durchschnittlichen 
Bürger des armenischen Staates ist die Existenz des Festes nicht bekannt. 
Letztlich wird auf die pädagogische Wirkung Wert gelegt, obgleich man 
sie bei der Koordination weniger berücksichtigt.

Sowohl im Gespräch als auch in den Zeitungsberichten wurden Mitor-
ganisatoren des Vardan-Festes genannt, die die Diözese bei ihrer Arbeit 
unterstützten. In den Jahren 2006 und 2007 zählte dazu die Jugendfrak-
tion der Republikanischen Partei Armeniens, 2008 beteiligte sich die 
Stadtverwaltung der Stadt Eriwan. In den Berichten über die Feierlich-
keiten im Jahr 2009 werden beide Organisationen genannt. Die Repu-
blikanische Partei Armeniens, deren Jugendorganisation die Veranstal-
tung mitgestaltet hatte, war lange Jahre die regierende Partei des Landes: 
1999 übernahm die Partei die Regierung und stellte den Premierminis-
ter (varchapet). Nach den Wahlen zur dritten Nationalversammlung in 
Armenien am 25. Mai 2003 stellte sie zunächst die stärkste Regierungs-
fraktion. Der Partei gehörten fast alle führenden Persönlichkeiten der 
folgenden Regierungen an. Der Vorsitzende der Partei Sersch Sargsjan 
war bis März 2008 Premierminister. Im März 2008 gewann er die Prä-
sidentschaftswahlen und war bis 2018 armenischer Staatspräsident. Der 
in den Jahren 2008–2014 amtierende Premierminister Tigran Sargsjan 
war ebenfalls Mitglied der Republikanischen Partei Armeniens. Im Jahr 
2008 nahmen erstmals auch Schulklassen am Vardan-Fest teil. Die Schü-
ler bildeten zusammen mit den Studenten und anderen jungen Menschen 
eine große Gruppe in der Vardan-Prozession. Zusätzlich wurde in den 
Schulen der Stadt ein Wettbewerb »Bester Aufsatz zum Thema: ›Der he-
roische Krieg der Vardanen und das armenische Volk‹« durchgeführt. 
In den Fotografien des Festes aus dem Jahr 2008 sind sowohl der Bür-
germeister von Eriwan als auch einige der führenden bzw. regierenden 
Politiker des Landes zu sehen, etwa der damalige Premierminister (der 
spätere Staatspräsident) Sersch Sargsjan und Tigran Sargsjan (der spä-
tere Premierminister). 

Die Teilnahme von Politikern und Vertretern des Militärs geben der 
Prozession eine größere Reichweite, als dies in einer rein kirchlichen 
Veranstaltung möglich gewesen wäre. Die Veranstaltung verlässt nicht 
nur in räumlicher Hinsicht die Kirchenwände, sie überwindet die Gren-
zen der religiösen Institution auch in ihrer symbolischen Funktion und 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


263

bekommt eine staatliche Bedeutung. In diesem Rahmen erwähnt der zu-
ständige Priester lediglich dankbar die Anerkennung und Unterstützung 
der Kollegen. Einerseits kooperiert die Kirchenverwaltung mit staatli-
chen Organisationen und verleiht der eigenen Veranstaltung dadurch 
einen größeren Maßstab, da eine breitere Öffentlichkeit angesprochen 
wird. Politische Institutionen – Parteien, Staatsregierung – setzen das 
Fest zu ihrem Vorteil ein: einerseits, um ihm eine pädagogische Note zu 
verleihen (im Sinne der nationalen Erziehung) und die entsprechende 
moralische Botschaft durch die Teilnahme der Kirche zu untermauern, 
andererseits für eigene, politische Zwecke (als Wahlkampagne). Die be-
teiligten staatlichen Strukturen sind zwar mächtiger als die Diözese, spie-
len aber bei den Arbeiten nur eine unterstützende Rolle, die einen größe-
ren Umfang und ein weiteres Ausmaß der Veranstaltung ermöglicht. Die 
Ideengeber des Konzepts genießen zumindest die Zustimmung der politi-
schen Strukturen, die sie gern in Anspruch nehmen. Die verfolgten Ziele 
decken sich in manchen Punkten und gehen in anderen auseinander. Die 
Teilnahme, Einmischung und Unterstützung der Regierenden verleiht der 
Prozession neue Akzente und steuert in manchen Fällen ihre Wirkung. 

Das Verhältnis zwischen Staat und Kirche in der Republik Armenien

Die Frage nach dem Verhältnis zwischen Staat und Kirche ist in Armeni-
en einerseits durch die Verarbeitung der sowjetischen Vergangenheit ge-
prägt, andererseits durch die – historisch betrachtet – geringe Erfahrung 
unabhängiger Staatlichkeit und die Geschichte einer Kirche, die meisten-
teils außerhalb staatlicher Strukturen existierte. Vieles spiegelt sich in der 
gesetzlichen Grundlage, die das Verhältnis zwischen Staat und Kirche in 
Armenien regelt. Sowohl in der Verfassung als auch in einem speziellen 
Gesetz ist von der Beziehung zwischen beiden Institutionen die Rede. 
Staat und Kirche wollen zu einer früheren Aufgabenverteilung, wie man 
sie in den Jahren 1918−1920 realisiert sieht, zurückkehren und probie-
ren verschiedene Konstellationen aus. Die einzelnen Punkte im Gesetz 
mögen widersprüchlich sein, spiegeln aber dennoch und gerade die sich 
noch immer in der Herausbildung befindende Beziehung zwischen staat-
lichen und kirchlichen Institutionen wider. 

Die etwas weniger geachtete Position der Kirche in der UdSSR wurde 
durch Privilegien kompensiert, ihre historische Rolle wurde in der Ver-
fassung des Landes festgehalten und gewürdigt (siehe Verfassung Repu-
blik Armenien, Absatz 1, Artikel 8.1).22 Im ersten Absatz wird postuliert, 

22	 	Der vollständige Text der Verfassung der Republik Armenien (auf Arme-
nisch, Russisch, Englisch, Französisch) ist einsehbar unter: http://www.
parliament.am/parliament.php?id=constitution (Zugriff: 26.09.2017).

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264

dass die Kirche vom Staat getrennt ist. Im nächsten Absatz wird jedoch 
die Heilige Armenische Apostolische Kirche seitens des Staates als Natio-
nalkirche anerkannt und ihr exklusiver (historischer) Auftrag im spiritu-
ellen Leben des armenischen Volkes, in der Entwicklung der nationalen 
Kultur und im Aufrechterhalten der nationalen Identität ausdrücklich 
gewürdigt. Diese Formulierung verleiht der Kirche einen besonderen Sta-
tus und bindet sie stark an den Staat und die von ihm verfolgten Ziele 
und Aufgaben. Dadurch ergibt sich ein gewisser Widerspruch zum ers-
ten Absatz.

Das spezielle Gesetz über die religiösen Organisationen (sein vollstän-
diger Name lautet: »Gesetz über Gewissensfreiheit und religiöse Orga-
nisationen«) legt ebenfalls fest, dass die Armenische Kirche als Natio-
nalkirche des armenischen Volkes anerkannt wird und unerlässlich am 
Aufbau des geistlichen Lebens und der Aufrechterhaltung der nationa-
len Identität der Armenier beteiligt ist.23 Die Verhältnisse der religiösen 
Organisationen zum Staat werden in Details im 6. Absatz des Gesetzes 
ausgearbeitet. Der 17. Absatz kommt darauf zu sprechen, dass die Kirche 
der armenischen Republik vom Staat getrennt ist und dementsprechend 
der Staat dazu verpflichtet ist, sich nicht in die gesetzlich erlaubten Ak-
tivitäten der Kirche und ihre innere Organisation einzumischen. Ferner 
verbietet das Gesetz, dass die Kirche an der Staatsverwaltung mitwirkt 
oder staatliche Funktionen übernimmt. Anschließend werden die exklu-
siven Rechte bzw. Privilegien der armenischen Kirche aufgezählt: die 
freie Verbreitung des Glaubens im ganzen Land; die Wiederherstellung 
der historischen Traditionen, der Strukturen, der Organisationen, der Di-
özesen und der Gemeinden; der Bau neuer Kirchen bzw. die Instandset-
zung geschlossener Kirchen – sowohl auf Wunsch der Gläubigen hin als 
auch auf eigene Initiative; die geistliche Erziehung und kirchlich gere-
gelte Ausbildung auch in den staatlichen Ausbildungsstätten; die prakti-
sche Unterstützung der moralischen Erziehung des armenischen Volkes; 
und schließlich die Ausübung wohltätiger Aktivitäten. Der Staat finan-
ziert weder die Tätigkeiten der religiösen Organisationen noch die Ver-
breitung des Atheismus. Die im kirchlichen Dienst stehenden Personen 
dürfen am öffentlichen und politischen Leben des Staates teilnehmen wie 
jeder andere Staatsbürger (18. Absatz). Eine staatliche Kommission setzt 
sich mit einzelnen Fragen zwischen kirchlichen und staatlichen Organi-
sationen auseinander (Absatz 23).

Der Kirche werden Privilegien und manchmal Monopolstellun-
gen in Bereichen zugeschrieben, die sie weder selbst tragen kann noch 
grundsätzlich ausschließlich tragen darf. So werden Aktivitäten der 

23	 	Der vollständige Text des Gesetzes (auf Armenisch, Russisch und Englisch) 
ist einsehbar unter: http://www.parliament.am/legislation.php?sel=show&ID= 
2041&lang=arm&enc=utf8 (Zugriff: 26.09.2017).

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


265

Wohltätigkeit, der moralischen Erziehung oder der Bau neuer Kirchen 
von vielen Organisationen und Institutionen betrieben. Welchen Anteil 
die armenische Kirche an solchen Entscheidungsprozessen hat und wel-
che Position sie darin einnimmt oder einnehmen sollte, ist weiterhin in 
der Diskussion. Das für Armenier im Laufe der Geschichte stets funk-
tionierende Wechselspiel der ethnischen und religiösen Identifikation, 
auch in Begriffen der Nation, muss nun im Rahmen eines modernen de-
mokratischen Nationalstaats ausgehandelt werden: Wie lassen sich die 
zwei Ideen eines unabhängigen Staates und einer religiösen Zugehörig-
keit bzw. einer einflussreichen ›Nationalkirche‹ miteinander vereinen?

3.3 Die Prozession am Vardan-Fest in Armenien (2008)

Während in vielen Kirchen der Diaspora der Vardan-Tag kontinuier-
lich auch während der Sowjet-Ära gefeiert wurde, wurde im postsowje-
tischen Armenien eine neue Feierform entwickelt, zu der seit 2006 etwa 
auch eine Prozession, mit der armenischen Bezeichnung Khachert (eine 
Kreuzprozession oder Kreuzweg), durch die Innenstadt gehört. Wäh-
rend die Diaspora das Fest in geschlossenen Räumen feiert, findet es in 
Armenien unter dem freien Himmel statt. Allgemein gesprochen lässt 
sich eine Prozession als eine nach vorn gerichtete Bewegung mit einem 
praktischen Zweck definieren, die geordnet und feierlich ist, was ihr ei-
nen rituellen Ausdruck verleiht. Als eine Bewegung mehrerer Personen 
ist sie eine soziale Aktion, die an die Konventionen einer bestimmten 
Gruppe gebunden ist (Felbecker 1995: 34). Im Folgenden möchte ich 
die Vardan-Prozession in der armenischen Hauptstadt anhand der fol-
genden Elemente diskutieren: Konzeption und Verwaltung, Raum, Zeit 
und Ordnung in einer Prozession. 

Der feierliche Zug legt die Strecke von der »Kirche der Heiligen Mut-
ter Gottes« (Surb Zoravor Astvacacin)24 bis zum Vardan-Denkmal zu-
rück und beginnt unmittelbar nach dem Gottesdienst an der Kirche. 
Dort versammeln sich die teilnehmenden Schulgruppen. Es werden Flyer 
verteilt, auf denen die Organisatoren Informationen zum gefeierten Er-
eignis zusammengefasst haben. Der feierliche Zug ist wie folgt struktu-
riert: Als erstes sehen wir einen Mann, der als Ritter verkleidet ist. Un-
mittelbar nach ihm kommen zwei Diakone, die religiöse Symbole tragen 

24	 	In einer Kurzform nennt man diese Kirche auch Zoravor oder Surb Zora-
vor. Auf der offiziellen Webseite der Gemeinde (http://www.araratian-tem.
am/churches.php?id=28&lang=E) lautet die englische Bezeichnung »Holy 
Mother of God Zoravor Church«, denn das Wort Zoravor wird oft mit dem 
ähnlichen Zoravar (dt. »Anführer«) assoziiert bzw. sogar verwechselt. Da-
her verbindet man die Kirche häufig mit dem Anführer Vardan.

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266

(ein Kreuz und ein Mariensymbol), und zwei Fahnenträger, die die Na-
tionalfahne schwingen. Sie bilden zwei Reihen mit je einem Diakon und 
einem Fahnenträger. Die Fahnenträger sind Soldaten und tragen ihre 
Kampfuniform. Eine große Soldatengruppe schließt sich an die Fahnen-
träger an. Außerdem spielt ein militärisches Blasorchester, dem die Orga-
nisatoren der Veranstaltung und die Jugendlichen folgen. Die Schulgrup-
pen werden durch Transparente und Schilder vorgestellt, die einerseits 
den Namen oder die Nummer der Schule tragen, andererseits thematisch 
passende Sprüche. Auch junge Menschen, die nicht mehr zur Schule ge-
hen, nehmen an der Veranstaltung teil. Ob es sich dabei um Studenten 
handelt, lässt sich nicht feststellen. Dagegen sind viele der teilnehmen-
den jungen Menschen als Angehörige politischer Einheit zu erkennen. 
Ihre Zugehörigkeit zu einer Partei wird durch einheitliche Bekleidung 
signalisiert, auf der Botschaften abgedruckt sind, die sowohl ihre Par-
teizugehörigkeit als auch Wahlaufrufe zeigen. Schließlich lässt sich auf 
Basis des Bildmaterials eine Gruppe identifizieren, die aus führenden Per-
sönlichkeiten der Gesellschaft besteht, vorwiegend prominente Personen 
aus der Welt der Politik. Die Kirche ist durch einen Bischof und den für 
die Organisation des Festes zuständigen Priester repräsentiert. Die Pro-
zession wird in diesem Fall auf diese Weise zu einer Veranstaltung, die 
zum größten Teil aus staatlichen Elementen besteht. Die massive Präsenz 
von Militär überwiegt diejenige der Kirche. Selbst die oben erwähnten 
Jugendlichen, die offen als Repräsentanten einer politischen Partei auf-
treten, werden an diesem ursprünglich kirchlichen Fest zugelassen oder 
sind vielleicht willkommen. 

Dabei wirkt die kirchliche Symbolik überzeugender: Das Kreuz 
scheint schwer zu sein, die Diakone sind angemessen gekleidet, wäh-
rend die Nationalfahne nicht gerade würdevoll getragen wird. Anstatt 
diszipliniert und stramm zu marschieren, spazieren die Soldaten gelas-
sen, ohne sonderlich auf die Einhaltung einer gewissen Marschordnung 
zu achten. Ebenso unmotiviert wirken die Schulgruppen und ihre Beglei-
ter. Sie scheinen nicht zu wissen, was von ihnen erwartet wird, welche 
Haltung sie einnehmen und woran sie sich orientieren sollen. Die feier-
liche Prozession gleicht manchmal einem entspannten Sonntagsspazier-
gang ohne Ziel. 

Konzeption

Konzeption und Absicht sind wichtige Elemente einer Prozession: Wer 
hatte die Idee, wer konzipiert das Szenario, wer hat Einfluss worauf? 
Wenn es um den Mythos geht: Welche Ideen werden wie präsentiert und 
in ein Ganzes eingebunden? Was ist besonders? Denn Prozessionen sind 
gewollte und geplante, meist sorgfältig inszenierte Ereignisse. Sie setzen 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


267

eine Idee, ein Skript sowie einen oder mehrere Ideengeber voraus. Sie 
sind Kommunikationsereignisse: Einerseits sind sie Kommunikationsme-
dien, indem sie Ideen vermitteln. Andererseits sind sie Ergebnisse mehre-
rer Verhandlungen und Aushandlungen (Gengnagel et al. 2008b: 7). Das 
Endprodukt ist zwar von den Intentionen der Ideengeber geprägt, ge-
winnt aber eine eigene Dynamik durch die Beteiligung anderer Gruppen 
und ihrer Reaktion auf das Konzept. Inwieweit das Skript treu ins Leben 
übertragen wird und die erwünschte Wirkung erzielt, bleibt grundsätz-
lich unvorhersehbar. Die Frage ist, welche Geschichte die Autoren des 
Skriptes erzählen möchten und welche dann tatsächlich bei der Durch-
führung erzählt wird. Hinzu kommen einerseits ideale Vorstellungen und 
reale Möglichkeiten der Organisatoren, der Einfluss, den verschiedene 
Ideengeber der Prozession aufeinander und auf die erzählte Geschich-
te haben und auf der anderen Seite, wie dies von den anderen beteilig-
ten Gruppen aufgenommen und reflektiert wird. Weniger auf diskursive, 
sondern vor allem auf räumliche Weise wird in der Prozession ein The-
ma behandelt, und oft können die von den Organisatoren vorbereiteten 
Informationen nicht allen Beteiligten im gewünschten Sinne vermittelt 
werden (Gengnagel et al. 2008b: 9). 

Im Folgenden möchte ich einerseits die Ideengeber und Verwalter der 
feierlichen Prozession in Eriwan diskutieren und andererseits weitere As-
pekte und Elemente, die in dieser Prozession zusammenkamen und das 
Thema der Veranstaltung bestimmt haben. Wie in vielen anderen Fällen 
hat auch die Prozession am Vardan-Tag viele und unterschiedliche Väter. 
Die Idee mag von einem Einzelnen kommen, um aber das Kollektiv zu 
mobilisieren, bedarf es eines ganzen Apparates, insbesondere bei Ereig-
nissen, die auf Wiederholung angelegt sind. Die Ideen stammen von den 
selteneren Einzelnen über Gruppengremien bis hin zu Ämtern. Der Tra-
ditionsverwalter, die Diözese, initiierte die gedankliche Konzeption und 
arbeitete sie aus. Unterstützung boten staatliche Organisationen: Staat 
und Stadt springen gewissermaßen ein, wenn es um Fragen bestimm-
ter Regelungen, um Verantwortung oder Kostenübernahme geht. Somit 
kümmert sich der Staat um die meisten materiellen Angelegenheiten, 
während die Konzeption bei anderen liegt. Die vom Priester ausgearbei-
tete Idee setzt allerdings nicht nur religiöse Akzente, sondern betont die 
Zusammengehörigkeit von Kirche und Staat. Die Idee wurde zwar von 
einem Priester entwickelt, sieht aber die Teilnahme der höchsten kirchli-
chen Führung nicht vor. Dass Angehörige der Staatsverwaltung teilneh-
men, wird von der Kirchenverwaltung begrüßt. Die Kirche sieht darin 
eine Würdigung ihrer Idee, Wertschätzung der Veranstaltung, kann aber 
vorab nicht mit genauen Teilnehmerzahlen planen. Jedes Jahr erscheinen 
die wichtigsten Politiker in unterschiedlichen Konstellationen. Die durch 
den Bürgermeister repräsentierte Stadtverwaltung ist organisatorische 
Partnerin. Außerdem bringt sich die Republikanische Partei ein. Dabei 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268

handelt es sich nicht unbedingt um eine Zusammenarbeit, sondern eher 
um eine Zusammensetzung zweier Szenarien. Wenn die Realisierung der 
Veranstaltung in diesem Maße mehr von der Beteiligung der staatlichen 
Instanzen abhängt als von der religiösen Institution, wirkt sich das auch 
auf die Symbolik aus. Das, was der Staat zu zeigen und was er beigesteu-
ert hat, überwiegt. Das ist vom Konzept diktiert. 

Die Figur und der Auftritt Vardans in der Prozession ist ein Teil der 
Idee, die ich im Folgenden genauer betrachten möchte.

Vardans Rolle beim Fest

Sowohl in Wien als auch in Isfahan wurden zum Anlass des Vardan-Fes-
tes großformatige Bilder von Vardan aufgehängt. Vor allem auf der Büh-
ne war im Hintergrund ein großes Bild des Helden zu sehen. In beiden 
Fällen handelte es sich um allgemein bekannte Vardan-Darstellungen, 
wie sie jeder (aus Schulbüchern etc.) kennt. In Eriwan ist Vardan auf den 
Flyern abgebildet, die an die Teilnehmer verteilt wurden. Allerdings ist 
der Flyer kein zentrales visuelles Element bei der Prozession, eher eine 
Ergänzung. Vardan tritt bei der Prozession vor allem in Verkörperung 
eines als Ritter verkleideten Schauspielers und in Form seines Denkmals 
auf, an dem die Prozession endet. Man könnte sagen, dass Vardan hier 
lebendig wird. Da die Feierlichkeiten in der Republik Armenien, zumin-
dest in der beschriebenen Form, keine lange Tradition haben, ist eine 
Verkörperung Vardans wie durch den Ritter-Darsteller den Bürgern un-
bekannt. Es könnte ein neuer Vardan sein, eine aktuelle Interpretation. 

Wenn man den Ritter genauer unter die Lupe nimmt, um zu erschlie-
ßen, was seine Figur mitteilen will, ergibt sich das folgende Bild: Seine 
Kleidung, die ihn als eine historische Figur auszeichnen soll, ist aus auf-
fällig minderwertigen und heterogenen Elementen zusammengesetzt. Bei 
der Gestaltung des Heldenkostüms wurde keine einheitliche Logik ein-
gehalten. Außerdem ist unter der Verkleidung die Alltagskleidung des 
Darstellers zu erkennen; eine Wolljacke und Weste, die er trägt, um sich 
vor dem kalten Januarwetter zu schützen. Der Mann sitzt aber sicher 
auf dem Pferd und scheint ein erfahrener Reiter zu sein. Er ist jung und 
gutaussehend. Im Gegensatz dazu zeigt die allgemein bekannte Darstel-
lung einen deutlich älteren Vardan, der im Unterschied zum verkleideten 
Ritter lange Haare hat und einen Bart trägt. Sucht man nach Ähnlichkei-
ten des Ritters zu diesem Vardan-Bild, so reduzieren sich diese auf den 
Helm und den Umhang; zwei Kleidungsstücke, die stets auch auf den 
Vardan-Bildern zu sehen sind. Der verkleidete Vardan, der die Prozes-
sion leitet, sitzt also auf einem Pferd. Das Erscheinungsbild des Pferds 
fügt sich nicht in den feierlichen Kontext, es ist nicht geschmückt und 
wirkt nicht gesund. Das Tier trägt somit zwar weniger dazu bei, dass sein 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


269

Reiter ein edles Bild des Helden abgibt, aber doch dazu, dass tatsäch-
lich ein Ritter auf einem lebendigen Pferd durch die Stadt reiten kann.

Dieser ›neue‹ Vardan vermittelt noch keine neue Idee außer der eige-
nen Präsenz. Er zeichnet sich durch nichts Besonderes, Neues, Aktuelles 
aus, ähnelt aber auch den alten, etablierten Darstellungen kaum. In Ge-
sprächen mit den Teilnehmern wurde er als eine »armselige«, primitive«, 
beinahe lächerliche Nachahmung des Helden charakterisiert.25 Die Orga-
nisatoren beabsichtigten jedoch auf keinen Fall eine »lächerliche« Dar-
stellung des Helden. Aus dem Interview werden vielmehr die Mühe und 
der Wunsch deutlich, etwas Besonderes darzustellen, wie die Kontaktauf-
nahme mit dem Theater, die Einbeziehung des Ritters aus dem Ritterclub 
u.Ä. Die Schwäche des Ausdrucks ergibt sich nicht nur aus der beschrie-
benen Kleidung des Helden, sondern aus mehreren instabilen Elementen 
der Feier, die eine von Brüchen gezeichnete Konstruktion demonstrieren.

Texte: Transparente, Schilder, Sprüche

Wenn man von der etwas unseriös wirkenden Darstellung der Figur Var-
dans sowie von der Teilnahme prominenter Gäste absieht und stattdes-
sen nur auf die Gesichter und die Haltung der Teilnehmenden achtet, so 
könnte man von einer entspannten Veranstaltung von Schülern und Ju-
gendlichen sprechen. Auch wenn die Soldaten durch ihre Uniform ein-
deutig als Vertreter des Militärs gekennzeichnet sind, gleicht ihr informel-
les Auftreten nahezu demjenigen der Schüler. Die Inhalte, die mythischen 
Komponenten, die Fragen, die der Mythos stellt, werden weder durch die 
Konzeption noch durch die Außenwirkung der Prozession betont – kei-
nerlei Pathos ist erkennbar. Dieser Diagnose widersprechen aber die Tex-
te: Sie stehen in engerem Kontakt zur Geschichte. Texte finden sich auf 
den an der Prozession verteilten Flyern sowie auf den Transparenten, die 
speziell für diese Veranstaltung entworfen werden. An dieser Stelle sollen 
die Transparente als zentrale textuelle Elemente näher betrachtet werden.

Die Transparente werden auf dem ganzen Weg getragen, was in der 
Bildserie klar nachzuvollziehen ist. Auch am Endpunkt der Prozession 
sieht man sie. Die Transparente lassen sich vorerst in zwei Gruppen un-
terteilen: diejenigen, die von Schülern, und diejenigen, die von Soldaten 
getragen werden. Die letzteren werden von der Kirche vorgefertigt (die-
se Information erhielt ich bei meinem Besuch in der Gemeinde bei einem 
Interview mit dem Organisator) und sind formal (hinsichtlich Größe, 

25	 	Diese Bezeichnungen entnehme ich einer Interpretation in Konstanz im Rah-
men eines Workshops mit den armenischen Studenten und Doktoranden der 
Staatlichen Universität Eriwan und einzelnen Gesprächen mit Personen, die 
die Veranstaltung dokumentiert haben.

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270

Schrift, Material, Farben) weitgehend identisch. Die anderen werden von 
Repräsentanten der Schulen mitgebracht und unterscheiden sich von 
Schule zu Schule. Ob die Schultransparente von den Schülern bzw. ih-
ren Eltern oder von einem professionellen Grafiker entworfen wurden, 
ist nicht eindeutig erkennbar. Die Soldaten leisten zur Entstehung der 
Transparente, deren Gestaltung, Text und Bildauswahl keinen Beitrag.

An dieser Stelle wird die Frage nach der Konzeption aufs Neue beant-
wortet: Es gibt einen Autor, der ebenfalls die offiziellen, von den Solda-
ten, also von staatlichen Repräsentanten getragenen Texte verfasst. Da-
neben gibt es noch viele andere Autoren, die mit eigenen Transparenten 
ihre Aussagen in die Prozession einbringen. 

Was sagen die Schilder und Transparente aus? 

1. Gleich die ersten Bilder zeigen uns, wie eine Schulgruppe ihr Transpa-
rent aufspannt und sich auf die Prozession vorbereitet. Dieses Transpa-
rent sehen wir dann im Laufe der ganzen Prozession: bei der Vorberei-
tung, auf dem Weg und auch am Ende beim Denkmal. Auf einer Hälfte, 
auf der linken Seite, ist die armenische Nationalfahne abgebildet. Unten 
steht mit kleinen Buchstaben »Schule Nr. 7« und rechts steht mit großen 
Buchstaben geschrieben: »Schützt die uns vererbten Schätze!« (Pashtpa-
nek mez ktakac gancery).

2. Als nächstes sieht man ein Schild, worauf auf den ersten Abbildun-
gen nur »Schule Nr. 29« zu lesen ist. In einer Ecke sind als Dekoration 
noch einige Blumen gemalt. Auf späteren Bildern ist zu erkennen, dass 
auch die Rückseite dieses Schilds gestaltet ist. Während die eine Seite den 
Träger der Botschaft präsentiert, in diesem Fall die Schule, enthält die 
andere Seite die Botschaft. Der Spruch lautet diesmal: »›Der Befehl ist: 
Siegen!‹ Vardan« (Hramann e haghtel. Vardan). Auch auf diesem Schild 
hat die Nationalflagge ihren Platz, sie gehört zum Randmuster des Schil-
des. Am rechten Rand ist die armenische Trikolore von oben bis unten 
gerade durchgezogen. 

3. Auf dem dritten Schild steht der Spruch: »Siegend voran!« (Hagh-
telov aratsch). In der unteren Ecke wird – höchstwahrscheinlich als des-
sen Autor – Movses Khorenazi angegeben. Der Spruch ist allerdings so 
allgemein, dass er kaum auf eine bestimmte Person zurückgeführt wer-
den kann. Es könnte auch ein Hinweis auf das Motto der Schule sein. 
Alle drei Schilder sind mit unterschiedlichen Farben gestaltet, die Schrift-
farbe ist immer rot. 

4. Das vierte Schild in dieser Reihe – in diesem Fall ein Transparent – 
hat keine breite Farbpalette. Hier ist nur rot auf weiß Folgendes abge-
druckt: »Die Schule Nr. 170 wird immer gegen das Böse für den Sieg des 
Guten auftreten« (Tiv 170 dproc misht elnelu ynddem chari, hanun baru 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


271

haghtanaki). Diese mit einfacher Farbgebung gestaltete, allgemeine und 
– wie auch die vorherigen Sprüche – etwas unspezifische Aussage vereint 
zwei Informationen in einer: die Schulnummer und den Spruch zur Feier 
des Tages. Auffällig ist dabei, dass der Satz grammatikalisch nicht ganz 
korrekt geschrieben wurde, sondern kleine Fehler enthält. 

Auf den Bildern kann man zwar im Hintergrund noch einige andere 
Schilder erkennen, die sehr wahrscheinlich weitere Schulen vorstellen, 
sie sind aber nur gelegentlich und teilweise zu erkennen und so lassen 
sich keine näheren Details ausmachen. Einmal sind der Name und die 
Nummer der Schule erkennbar (sie ist nach Johannes Lepsius benannt). 
Vermutlich gilt bei allen die gleiche Struktur: Schulindex und Spruch.

Darüber hinaus kann festgehalten werden, dass drei der vier Sprüche 
auf den Schildern mit roten Buchstaben als im Imperativ gebildete Sät-
ze im Sinne einer Aufforderung, eines Befehls oder einer Verpflichtung 
formuliert sind. Drei von vier Sprüchen beziehen sich auf einen Sieg: Es 
wurde befohlen zu siegen, man soll siegend vorangehen, die genannte 
Schule wird für den Sieg des Guten antreten. Es wird immer ein Kampf 
vorausgesetzt: kämpfen gegen das Böse, kämpfen für den Sieg, kämpfen 
fürs Vorankommen, sich durchsetzen. Es geht um Durchhaltevermögen 
und Durchsetzungskraft. Das ist offensichtlich die wesentliche Botschaft.

Die Anspielung auf Kampf und Sieg könnte man auf die Schlacht Var-
dans und seinen moralischen Sieg beziehen und als Interpretation der 
Botschaft des Vardan-Mythos verstehen. Allerdings sind keine direkten 
religiösen Bezüge zu erkennen. Vardans Opferbereitschaft, die Aspekte 
eines christlichen Martyriums assoziieren lässt, wird nicht thematisiert, 
sondern ausschließlich seine Kampfbereitschaft: Die Entschlossenheit zu 
kämpfen und zu siegen. Was noch verwirrender ist, ist die Unklarheit, 
gegen wen gekämpft werden soll. Der genannte Gegner ist das Böse im 
Allgemeinen. Unkonkreter könnte es kaum sein. Auch das zu Schützende 
wird nur sehr allgemein formuliert: Geschützt werden sollen die »Schät-
ze der Vergangenheit«. 

Pathos und moralische Verpflichtung werden mit Vardan und seiner 
Geschichte assoziiert. Die unmittelbaren Aussagen sind so unspezifisch, 
dass sie in vielen anderen Kontexten auftauchen könnten. Sie könnten in 
unterschiedlichen kollektiven sowie individuellen Angelegenheiten plat-
ziert werden. 

Bilder und das Text-Bild-Verhältnis auf den getragenen Schildern  
bzw. Transparenten

Wie bereits erwähnt, haben die von Schülern getragenen Transparen-
te meist einen farbigen Hintergrund und enthalten ergänzend zum Text 
das eine oder das andere Bild. Die Berücksichtigung der zusätzlichen 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272

Bilder und ihr Verhältnis zum Text verleihen der Gesamtinterpretati-
on einige neue Züge. Zu bildlichen Mitteln haben, wie oben erläutert, 
die Angehörigen der 7. und 29. Schule gegriffen. Vardan und sein Befehl 
sind durch die Nationalfarben eingerahmt. Der nationale Bezug ist da-
mit nicht mehr zu übersehen; Vardan spricht zu denen, die sich mit die-
ser Fahne identifizieren. Ein religiöser Bezug wird auch auf den Bildern 
nicht hergestellt. Vardan wird in der breiten Öffentlichkeit nicht als re-
ligiöser Held oder als Heiliger wahrgenommen. Wie oben erwähnt, ist 
auch auf dem Transparent von Schule Nr. 7 die armenische Nationalflag-
ge zu sehen. 

Warum malt man eine Fahne, anstatt sie einfach in die Hand zu neh-
men? Eine auf solche Art dargestellte Symbolik zeigt einerseits Distanz 
zu der dahinter stehenden Bedeutung, ist aber andererseits zugleich eine 
Überhöhung, Idealisierung und auch ein Apell. Auf dem Transparent ist 
die Fahne stilisiert dargestellt: als getragene Fahne, die im Wind flattert 
oder geschwenkt oder als Standarte getragen wird. Auch hier bewirkt 
das Bild eine Ergänzung um ein Element nationaler Thematik. Die zu-
sätzliche Darstellung der gemalten Fahne postuliert eine Identifikation, 
die erst geschaffen oder aus der Vergessenheit in Erinnerung gerufen wer-
den soll: eine etwas unsichere, stilisierte ästhetisierte Selbstidentifikation 
mit dem Staat. Man könnte sie als eine erst zu erzeugende Selbstidenti-
fikation bezeichnen. Die Verbindung von Text und Bild ist nicht sehr of-
fensichtlich: Ist die nationale Flagge der vererbte Schatz? Worin besteht 
die Verbindung zur Vardan-Feier? Es handelt sich um zusammengesetz-
te Elemente ohne inhaltliche Kohärenz. Im Gegensatz zur Fahne ist der 
Spruch sehr reflektiert. Er deutet auf eine intellektuelle Beschäftigung mit 
der Geschichte hin, ist intellektuell überhöht. Wie im anderen Fall sind 
auch hier keine Kirchensymbole präsent.

Auf den von Soldaten getragenen Transparenten stehen schließlich die 
folgenden Sprüche:

•	 Vardanen (Gefolgsleute von Vardan) sind der Wegweiser unserer 
Pflichten (Vardanank urvagcum en mer partakanutjunneri chana-
parhy).

•	 Das armenische Volk ohne Glaube und Liebe zur Heimat würde 
einem Körper ohne Seele ähneln (Haj joghovurdn aranc havati ev 
hajrenasirutjan knmanvi marmni aranc hogu).

•	 Eine Nation, ein Glaube, eine Kirche (Mek azg, mek havatk, mek 
ekegheci).

•	 Liebe die heilige Armenische Apostolische Kirche und deine Heimat 
mit Vardans Liebe (Sirir Haj Arakelalkan surb Ekeghecin ev hajre-
nikd Vardananc sirov).

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


273

In diesen Aussagen wird Vardan etwas deutlicher als Vorbild themati-
siert. Gleichzeitig werden die Bereiche Heimat und Kirche klar hervor-
gehoben. Liebe und Pflicht gegenüber Heimat und Kirche werden ver-
langt. Auch hier dient das Pathos dazu, dem Mythos gerecht zu werden. 
Dieses textuelle Pathos unterscheidet sich stark vom allgemeinen Ablauf 
der Feierlichkeiten, der keinerlei pathetische Züge erkennen lässt. Nichts 
unterstreicht die Bedeutung, den Respekt, die Ehrfurcht, die Begeisterung 
gegenüber dem gefeierten Helden.

Die Sprüche sind auf Stoff in Rot auf weißem Hintergrund geschrie-
ben. Diese Transparente enthalten nur Text – keine Bilder, Fahnen oder 
andere Symbolik. Die Fahnen und sonstigen Symbole sind in der Kon-
zeption des Festes auf andere Art integriert. Die Organisatoren, oft zu-
gleich die Autoren der Sprüche (die sich häufig bekannter Formulierun-
gen bedienen und diese ggf. abändern), haben sowohl für die staatliche 
bzw. nationale Symbolik (die in doppelter Ausführung vorne getragene 
Flagge) als auch für die religiöse Symbolik (Kreuz und Mariendarstel-
lung) einen Platz vorgesehen. 

Die Sprüche reichen von Auszügen aus den ersten Quellen über Var-
dan und seinen Kampf (Yeghische) bis hin zu Sprüchen, die in den 1990er 
Jahren häufig zitiert wurden, als es mit der Unabhängigkeit Armeniens zu 
neuen Dialogen zwischen Staat und Diaspora kam, um z.B. Gemeinsam-
keiten zu klären. Die Sprüche sind zwar oft unspezifisch und beziehen sich 
manchmal nur entfernt auf Inhalte der Geschichte. Sie orientierten sich 
aber stets an einer etablierten Form. Eine intellektuelle, durch ununterbro-
chene schriftliche Tradition geprägte Beschäftigung mit dem Mythos ist 
kennzeichnend für die Vardan-Feier in Armenien. Sie wurde kontinuierlich 
weitergegeben und gepflegt. Die Identifikation mit dem Staat ist hingegen 
noch unsicher und befindet sich erst im Entstehen. Die staatliche Symbo-
lik hat ihren festen Platz auf den getragenen Schildern, wird aber etwas di-
stanziert wahrgenommen. Allgemein wird bei der Feierlichkeit der Staat-
lichkeit eine große Bedeutung zugesprochen, was aber wiederum keine 
starke, überzeugende Wirkung hat. Das Religiöse bleibt generell auf weni-
ge Symbole reduziert. Dennoch ist die Kirche die initiierende und organi-
sierende Einheit. Sie sucht aktiv nach neuen Formen für die Begehung des 
kirchlichen Feiertags. Schilder, Flyer, Transparente werden von der Kirche 
vorbereitet. Der Startpunkt der Prozession ist eine Kirche. Der Idee nach 
muss es ein stolzer Zug sein, gerät aber in der Realität zu einer verwirr-
ten und unklaren Bewegung. Die sorgfältig überlegte Konzeption, die die 
Nation und den Glauben im Symbol des Kreuzes verbindet, wird durch 
nicht geplante Elemente ergänzt. Die Art, wie die Soldaten zur Geltung 
kommen, gehört nicht zum Konzept. Wie die Gruppen sich präsentieren, 
ist ebenfalls von vielen anderen Konzepten abhängig, wovon die hochge-
haltenen Transparente ebenso zeugen wie andere Komponenten, die ihr 
Verhalten bestimmen – etwa der unterrichtsfreie Vormittag für die Schüler. 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274

Raum 

Die Prozession findet weit entfernt vom mythischen Schlachtfeld statt. 
Weder das Avarayr-Feld noch das Grab des Helden werden von der Pro-
zession berührt. Die Veranstaltung wird in Eriwan durchgeführt, der ar-
menischen Hauptstadt, im politischen Zentrum der Republik Armeni-
en; der Stadtteil selbst trägt den Namen ›Zentrum‹ – Kentron. Eriwan 
ist unter anderem auch ein kulturelles Zentrum für alle Armenier und 
symbolisiert die erhaltenen historischen Gebiete, den Bezug zum großen 
und alten Territorium und zur alten Geschichte.

Die hauptsächlich in sowjetischen Strukturen ausgearbeitete und aus-
geführte Idee der Zentralisierung lässt sich in dieser wie in vielen anderen 
Veranstaltungen erkennen. Eriwan wuchs in der Sowjet-Periode durch 
viele Maßnahmen zur armenischen Hauptstadt heran. Dieses Wachs-
tum wurde durch den Bau der U-Bahn und ähnliche Unternehmen be-
fördert.26 Die Maßnahmen bezogen sich aber nur auf den säkularen Be-
reich, die religiösen Institutionen konzentrierten sich nicht auf Eriwan, 
wo ganz im Gegenteil verhältnismäßig wenige alte Kirchen stehen. Heute 
ist Eriwan in vielerlei Hinsicht Zentrum des Staates; das religiöse Zen-
trum aber, die Mutterkirche, befindet sich in Etschmiatzin, einer Klein-
stadt nicht weit von Eriwan entfernt. 

Die räumliche Konzeption der Prozession betont den religiösen Bezug 
Vardans nicht durch das Hervorheben des religiösen Zentrums des Lan-
des, sondern durch religiöse Akzente im politischen Zentrum. Die Kirche 
Surb Zoravor in der Hauptstadt dient, wie gesagt, als Ausgangspunkt. 
Surb Zoravor wurde bereits 1693 fertiggestellt und gehört zu den Ele-
menten von Alt-Eriwan (Orbelyan 2009: 41). Die Stadt Eriwan wird oft 
für ihre lange Geschichte gerühmt. Die Gründung der Stadt (die man frü-
her »Erebuni« nannte) liegt weit in vorchristlichen Zeiten zurück. In den 
1920er Jahren erfuhr sie durch den Architekten Alexander Tamanjan 
eine neue starke symbolische Reorganisation. Er organisierte die Stadt 
im Sinne einer nationalen Symbolik, die die kulturellen Elemente und 
die Erinnerung an sowjetische Gepflogenheiten verträglich ins Nationa-
le einbettet– unter Auslassung der religiösen Symbolik. Dies bezieht sich 
vor allem auf die Integration des heiligen Berges Ararat in den Grund-
riss der armenischen Hauptstadt, bei der die Tatsache außer Acht gelas-
sen wurde, dass der Berg außerhalb der Grenzen des armenischen Staa-
tes liegt. Diese optische Integration in den Eriwaner Stadtplan durch die 
an seiner Lage ausgerichtete Strukturierung der Sichtachsen gibt den Ar-
meniern den heiligen Berg wieder zurück. Viele Kirchengebäude wurden 

26	 	Dies hatte sicherlich auch Einfluss auf die Wahrnehmung der Beziehungen 
zwischen der Sowjet-Republik Armenien und der armenischen Diaspora. 
Zur Entstehung dieser Beziehungen siehe (Panossian 2006: 338).

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


275

bei der Errichtung der modernen Eriwaner Architektur zerstört, einige 
aber auch im Rahmen der zentralistischen Konzeption der sowjetischen 
Stadt ›versteckt‹, indem man um sie herum Wohngebiete anlegte. Bei ei-
ner dieser verborgenen Kirchen im Stadtzentrum beginnt die Prozession 
und zieht sich durch die Hauptstraßen der Stadt, durchquert das Zen
trum und bewegt sich dann in die entgegengesetzte Richtung zum Denk-
mal des Helden. Die Betonung der von Tamanjan verborgenen Gebäude 
ist einerseits eine verbliebene Herausforderung des sowjetischen Erbes 
und zugleich seine ›Überwindung‹. Zur selben Zeit deckt sie aber auch 
viele andere Konflikte auf, die wiederum ein sehr verletzliches Selbstver-
ständnis ans Licht bringen.

In den Zeiten, als Armenien unter persischer Herrschaft stand, dien-
ten die Kirchen als Treffpunkt: Hier trafen sich die Armenier, um Fei-
ertage zu feiern und sich auszutauschen. Erst mit der russischen Herr-
schaft wurden die öffentlichen Parkanlagen gebaut und als die neuen 
Treffpunkte etabliert (Orbelyan 2009: 102). Nun folgt die Vardan-Pro-
zession einem ähnlichen Muster: Der Kirchhof als gewissermaßen his-
torischer Versammlungsort führt zurück in die Zeit unter der persischen 
Fremdherrschaft – auch wenn damals kulturelle Freiräume bestanden, 
die später von der sowjetischen Ideologie unterdrückt werden sollten. 

Ohne dies zu beabsichtigen oder bewusst geplant zu haben, haben 
diejenigen, die die Prozession konzeptionierten, eine Strecke festgelegt, 
die das von Tamanjan entworfene Eriwan gewissermaßen in Frage stellt. 
Allerdings werden durch die Prozession weder neue Straßen entworfen 
noch unbekannte Wege beschritten. Vielmehr werden im bereits existie-
renden Stadtzentrum einzelne Punkte hervorgehoben und miteinander 
verbunden, in diesem Fall die Kirche und das Vardan-Denkmal. Die Ma-
terialien aus dem Jahr 2008 weisen auf eine Prozessionsstrecke von der 
Kirche zum Denkmal hin, die durch das gesamte Zentrum führt und die 
Hauptstraßen (Mesrop Mashtoz, Teryan, Abovyan, Nalbandyan, Han-
rapetutjan [Alaverdyan]) mehrmals kreuzt. Alle diese Straßen tragen Na-
men von armenischen Intellektuellen, vor allem von Schriftstellern (bis 
auf Hanrapetutjan, dt. »Republik«). 

Der Weg aus dem Kirchhof ist nicht gerade, zwei kleine Straßenab-
schnitte – von der Kirche zur Straße und ein kleines Stück auf der Par-
pezi-Straße – müssen überquert werden, bevor die Prozession einer 
geraden Strecke durch die Tumanjan-Straße folgt, bis schließlich die 
Khanjian-Straße erreicht wird. Die Tumanjan-Straße ist eine der ältes-
ten und zentralen Straßen der Stadt, eine Straße mit alten und neuen Ge-
bäuden. Sie führt am Opernhaus und am Schwanen-Teich vorbei und 
kreuzt alle anderen wichtigen Hauptstraßen. In ihr finden sich zahlreiche 
Boutiquen, Markengeschäfte, Kaffeehäuser, Agenturen, Geschäfte und 
Clubs, wobei die Prozession vorwiegend an den beiden letztgenannten 
Stätten vorbeiführt. Diese Straße zählt zu den ältesten und beliebtesten 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276

Teilen der Stadt. Auf dem Weg zum Denkmal liegt jedoch kein einziges 
offizielles Zentrum oder staatliche Institution. Die Staatsrepräsentanten 
nehmen selbst am Umzug teil. Ihre Anwesenheit ist sehr offen und sehr 
deutlich; allerdings stoßen sie erst später dazu und sind nicht von An-
fang an dabei.

Die Route scheint 2008 und 2009 jeweils eine andere gewesen zu 
sein; auch 2012 hat sie sich ein wenig verändert. Diese kleinen Verän-
derungen haben auch Auswirkungen auf die Symbolik der Prozession. 
Zugleich weisen sie darauf hin, dass ihre Form sich noch in der Gestal-
tung befindet bzw. gerade die ständige Veränderung zum Konzept der 
Veranstaltung gehört.

Versteht man die Prozession als Verbindung von Startpunkt und End-
punkt, lassen sich symbolische Linien auf mehreren Ebenen ziehen. Ei-
nerseits führt der Weg über mehrere Kreuzungen durch den Straßenver-
kehr und lässt sich als eine Überwindung von Hindernissen begreifen, 
als Aufrechterhalten einer Idee trotz Widerständen. Die Tatsache, dass 
der Weg im Wesentlichen gerade ist und möglichst direkt auf das Ziel hi
naus läuft, spricht für die klare Vorstellung und schlichte Zielsetzung, die 
ohne unnötige Umwege verläuft. Andererseits führt der Weg durch viele 
Orte der Entspannung, des Konsums, der schnellen Bewegung, des Ver-
kehrs und stellt dadurch vielleicht einen Kontrast zum gewohnten All-
tag dar. Dass der Weg über eine belebte Straße in der Innenstadt führt, 
macht diesen Kontrast zentral und demonstrativ. 

Der Weg bezieht sich allerdings nicht direkt auf den Mythos. Es wer-
den weder mythische Ereignisse nachgespielt noch Routen abgelaufen, 
die im Mythos angesprochen werden. Dazu tragen die grundsätzlichen 
Umstände bei: Erstens hat die entscheidende Schlacht nicht auf dem Ter-
ritorium des heutigen Armeniens stattgefunden; zweitens wurde nicht 
für das Territorium, sondern für die Idee, für den Glauben gekämpft, ein 
Konzept, das man erst später mit einer nationalen Identifikation gleich-
setzte. Ähnliche Inszenierungen wurden auch in anderen Städten Arme-
niens durchgeführt (Gjumri 2009, 2010), was darauf schließen lässt, dass 
die räumliche Organisation nicht einmalig und durch den Mythos festge-
legt ist. Der Weg wird erst dadurch zum ›Vardan-Weg‹, dass der verklei-
dete Vardan den zu seinen Ehren gehaltenen Umzug anführt. Das Voka-
bular des Vardan-Mythos ist jedoch in den Straßennamen des heutigen 
Eriwan zu finden, und an einigen Stellen überschneidet sich diese sym-
bolische Konstruktion mit dem Weg des Vardan-Umzuges. 

Mit der Erlangung der Unabhängigkeit wurden vor allem im Stadtzen-
trum die meisten Straßennamen geändert. Schon in der sowjetischen Zeit 
hatte man Straßen umbenannt (die ehemalige Stalin-Straße wurde zur 
Lenin-Straße etc.). Anfang der 1990er Jahre begann man, in den Straßen-
bennenungen das Nationale zu betonen. Unter anderem wurde der Bezug 
zu Russland erst radikal entfernt, in den nachfolgenden Jahren jedoch in 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


277

etwas entschärfter Form wiederhergestellt. Am Vardan-Denkmal treffen 
die Jerwand-Kotschar-Straße (der Schöpfer der Vardan-Skulptur) und 
die Vardananz-Straße (Bezeichnung für Vardan und seine Gefolgschaft) 
aufeinander. Die letztere geht in die Yeghische-Straße über, die nach dem 
Autor der ersten Schrift über Vardan und den großen Krieg benannt ist. 
Diese kreuzt wiederum die Parpezi-Straße, die den Namen des anderen 
Geschichtsschreibers trägt, der ebenfalls die Ereignisse am Schlachtfeld 
zwischen Vardans und dem persischen Heer geschildert hat. Diese Ket-
te der ›mythischen‹ Straßen durchzieht die ganze Innenstadt und führt 
weit aus dem Zentrum hinaus. 

In einem Hinterhof nahe der Kreuzung der zwei nach den Geschichts-
schreibern benannten Straßen befindet sich die alte Kirche, die im 
Volksmund mit dem Namen Vardans assoziiert wird und die auch zum 
Startpunkt des heutigen Vardan-Festes wurde. Bereits nach der Unab-
hängigkeit wurde also durch die Umbenennung der Straßen eine sym-
bolische Linie durch die Stadt gezogen, die zur Statue führte und auch 
die Kirche einbezog. Diese Linie wurde aber in den späteren 1990ern un-
terbrochen, indem einige Straßen, die einen Bezug zu Russland hatten, 
wieder ihre alten Namen bekamen. So wurde aus der Yeghische-Straße 
wieder die Puschkin-Straße. Die Parpezi-Straße behielt ihren Namen; 
hier nimmt die jährliche Vardan-Prozession ihren Lauf. Sie verläuft al-
lerdings parallel zum ›mythischen Weg‹, der wiederum zum Denkmal 
führt. Die Organisatoren verzichten jetzt wieder auf die Begehung der 
nach Puschkin benannten Straße, die über die Vardan-Straße zum Denk-
mal führt, sondern lassen die Prozession über Tumanjan- und Khanji-
an-Straße zum Denkmal des Helden laufen. Die zwei nach dem wich-
tigsten armenischen Schriftsteller Howhannes Tumanjan (1869–1923; 
hinsichtlich seiner Wirkung mit Puschkin in der russischen Literatur ver-
gleichbar) und Aghasi Khanjian (1901–1936; erster Parteisekretär der 
kommunistischen Partei Armeniens, zusammen mit vielen armenischen 
Intellektuellen später Opfer des stalinistischen Regimes) benannten Stra-
ßen haben keinen Bezug zu den im Vardan-Mythos angesprochenen Ge-
stalten und Ereignissen. 

Für die Prozession müssen die Straßen der Stadt gesperrt sein. Dies 
erfolgt durch den Einsatz der Polizei, die den Zug auf seinem Weg be-
gleitet. Absperrungen erfolgen, nur soweit dies für die Sicherheit des 
Umzuges notwendig ist; auf der Gegenspur fahren Autos, die Geschäf-
te, Kaffeehäuser etc. können ihren Alltag fortführen, die Unterbrechung 
ist kurz und im Grunde genommen flüchtig. Die Prozession demons
triert ihre Symbole, zeigt ihr Ziel, Musik ertönt. All dies stört zwar den 
Straßenverkehr, blockiert ihn aber nicht. Die Straßen und Gebäude, an 
denen die Prozession im Zentrum vorbeiführt, stammen aus der ersten 
Hälfte des 20. Jahrhunderts. Aus heutiger Sicht sind es Altbauten. Diese 
aus dem typischen armenischen Baustoff, dem rosa Tuffstein, gebauten 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278

Gebäude wurden damals in Handarbeit mit großer Unterstützung der 
Bürger errichtet und entstanden schrittweise. Sie symbolisieren die Ent-
stehung des heutigen Eriwans und die Mühe und menschliche Kraft, die 
das Unternehmen gekostet hat.

Die Straßen, die die Prozession berührt, sind heute wie gestern beliebt. 
Ungewöhnlich ist die Richtung, denn die Prozession lässt, wie bereits an-
gedeutet, fast alle symbolischen großen Zentren wie das Opernhaus, den 
Republikplatz, die Manuskript-Sammlung links liegen. Ziel des Umzugs 
ist die 1975 von Jerwand Kotschar errichtete Statue des Vardan Mami-
konyan. Über den Ausdruck und die Interpretation der Statue habe ich 
am Anfang dieses Kapitels berichtet, ich möchte an dieser Stelle aber 
noch auf die politischen Hintergründe der Entstehung dieses Denkmals 
zu sprechen kommen, um dadurch die Umstände und Besonderheiten 
des sowjetischen Vardan herauszustellen. 

Die Person des Bildhauers trägt in sich selbst viele Zeichen seiner Zeit. 
Seine schwere, durch viele Brüche gezeichnete Biografie ist durch harte 
Repressionen der Sowjet-Zeit geprägt, aber auch durch sein einzigarti-
ges und gefeiertes künstlerisches Wirken in Armenien. Denn seine Werke 
sind zu armenischen Nationalsymbolen geworden.27 Das Vardan-Denk-
mal entstand am Ende seines Lebens, wenige Jahre vor seinem Tod. Die 
Anfänge seiner Idee zu der Vardan-Statue reichen bis zum Jahr 1965 zu-
rück, 1968 hatte er die Idee schon ausgearbeitet. Das Jahr 1965 stellte in 
Sowjet-Armenien einen bedeutenden Wendepunkt im nationalen Selbst-
bewusstsein dar. In diesem Jahr wurde es zum ersten Mal möglich, ei-
nen Gedenktag für die Opfer des Genozids zu feiern. Seitdem wurde ein 
immer größerer Raum für die Würdigung der nationalen Idee geschaf-
fen (siehe dazu Panossian 2006: 320ff.). Mit dem Amtsantritt des neu-
en Parteisekretärs Karen Demirtschjan im Jahr 1974 wurden neue Pro-
jekte realisiert, darunter das Vardan-Denkmal, das man Ende Dezember 
1975 enthüllte. Es steht mitten im Zentrum der Stadt, im grünen Ring, 
gegenüber vom Haus des Kinos. Die Enthüllung des Denkmals war ein 
öffentliches Ereignis, bei dem der Parteisekretär Demirtschjan persön-
lich anwesend war und der Direktor des Instituts für Geschichte der 
armenischen Wissenschaftsakademie Galust Galojan vor einem großen 

27	 	Kotschar wurde in Tiflis geboren und zunächst dort ausgebildet, bevor er 
nach Moskau und Europa ging. In Frankreich hatte er mit Picasso und Dalí 
erste Ausstellungen. Seine erste Frau und Tochter starben an Tuberkulose. 
Seine zweite Frau blieb in Frankreich, während er aus patriotischen Grün-
den nach Armenien reiste, das er nie mehr verlassen durfte: In Armenien 
kam er ins Gefängnis (1942–1943), wo er so schwer gefoltert wurde, dass 
er einen Hörschaden erlitt. Auch in der Kunstszene war sein Weg nicht ein-
fach. Zwei der wichtigsten und größten Statuen in Eriwan und zwei außer-
halb Eriwans stammen allerdings von ihm, während seine Malerei bis heu-
te als unterschätzt gilt.

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


279

Publikum eine Rede hielt. Kirchenvertreter werden nicht erwähnt. Soll-
ten sie anwesend gewesen sein, dann nur in geringer Zahl.28 Die beschrie-
bene Konstellation bei der Einweihung des Denkmals ähnelt derjenigen 
am Ende der Prozession sehr – mit einem Unterschied: Leitung, Domi-
nanz und Deutung haben hier nicht von Wissenschaftler inne, sondern 
Geistliche. 

Das Denkmal lässt sich als Ergebnis von Kampf und Widerstand ver-
stehen: Nicht nur der Bildhauer hat viele Schwierigkeiten auf sich ge-
nommen, um sein künstlerisches Wirken in Armenien entfalten zu dürfen 
und seinen Ideen nachgehen zu können; auch die nationale Stimmung in 
Armenien war nicht selbstverständlich und konnte erst nach und nach 
entstehen. Dieses Denkmal zählt zwar zur sowjetischen Kunst, hat aber 
seine Besonderheiten. Die Idee des nationalen Helden wurde in den Be-
richten zum Denkmal sorgfältig getarnt; religiöse Aspekte wurden sogar 
ganz ausgespart. Dabei wird bei den Führungen stets betont, dass in der 
Statue mehrfach die Figur eines Kreuzes zu erkennen sei, in Kombina-
tion mit dem Schwert. Das Schwert wird zum Kreuz. Der Kämpfer, der 
einen Schild trägt und nur mit dem Schwert den Gegner angreift, stellt 
ebenfalls durch seine ausgestreckten Hände ein Kreuz dar; auch Reiter 
und Pferd bilden ein Kreuz.29 Wir haben es folglich mit einer weiteren im 
Säkularen versteckten religiösen Darstellung zu tun, die an die Gegeben-
heiten und die Widrigkeiten der politischen Situation angepasst wurde.

Obgleich das Museum Jerwand Kotschars in die Konzeption der Ver-
anstaltung nicht einbezogen worden war, zeigten sich dessen Mitarbei-
ter erfreut, dass die Prozession zu Kotschars Statue führte. Sie betrachte-
ten dies als Anerkennung des, ihrer Auffassung nach, nicht angemessen 
gewürdigten Kunstwerkes. Am Vardan-Denkmal kommt die Prozessi-
on an ihr Ziel. Regierungsinstanzen spielen also keine Rolle: Die Bewe-
gung führt nicht zum Präsidenten, Parlament oder Gerichtshof, sondern 
zum Heldendenkmal. 

Zeit

»Prozessionen sind Orte der Ungleichzeitigkeit« (Gengnagel et al. 2008b: 
6). Die symbolische Definition einer Prozession ergibt sich aus zahlrei-
chen zeitlichen Referenzen, die an einem bestimmten ausgewählten Tag 
zusammengebracht werden. 

28	 	Den Ablauf der Eröffnungsfeier habe ich im Archiv des Kochar-Museums 
bei meinen Recherchen aus Pressemitteilungen des Jahres 1975 entnom-
men (siehe Berichte in Komsomolec, 20.12.1975 [russisch] und in Hajreniki 
Dzain, 24.12.1975 [armenisch]).

29	 	Diese Interpretation hörte ich bei einer Führung im Kotschar-Museum, bei 
meinem Besuch am 10. April 2012.

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280

Der Vardan-Tag liegt in der kalten Jahreszeit. Er fällt in den Zeitraum 
von Ende Januar bis Anfang März; 2008 fand er noch im Januar statt. 
Der feierliche Zug findet an einem Donnerstag, einem Arbeitstag, statt; 
Beginn ist ungefähr um 12:30 Uhr. Die Veranstaltung dauert 1,5 bis 2 
Stunden. Das Tempo verändert sich kaum, es gibt keine Haltepunkte, nur 
am Anfang und am Ende wird innegehalten: eine Art zeitlicher Schnitt-
punkt, an dem alle Beteiligten versammelt sind. Die Veranstaltung startet 
nach dem Gottesdienst, oder anders gesagt: Der Gottesdienst geht in die 
Prozession über. Die Uhrzeit ist auf die Mittagspause der teilnehmenden 
Politiker abgestimmt und ermöglicht dadurch deren Anwesenheit. Die 
Studierenden sind von ihren Veranstaltungen befreit. Während die Re-
präsentanten des armenischen Staates ihre Pause zur Verfügung stellen, 
richten sich die Repräsentanten der Kirche zeitlich nach den Ersteren. 
Für die Schulen stellt der Vardan-Tag hingegen einen Bruch in ihrer täg-
lichen Routine und eine Unterbrechung des Unterrichts dar. 2008 fiel die 
Prozession in die Wahlperiode und wurde für den Wahlkampf genutzt.

Die Strecke verbindet mehrere zeitliche Referenzen, ebenso wie die 
symbolische Repräsentation und die Form des gemeinsamen Gehens. Der 
Ausgangsort, die Kirche, wurde im 17. Jahrhundert erbaut, das Stadtzen-
trum Eriwans in den 1920er Jahren und die Vardan-Statue schließlich 
im Jahr 1975. Ich möchte an dieser Stelle kurz auf die 1970er Jahre ein-
gehen. Nachdem die Schrecken der Repressionen und die Nachkriegs-
zeit überwunden waren und die Situation in Armenien sich schrittweise 
normalisierte, entwickelte sich die Stadt zu einem kulturellen Zentrum. 
Man baute viel und förderte wissenschaftliche und kulturelle Instituti-
onen. 1975 wurde der Fußballverein Ararat zum sowjetischen Meister 
und qualifizierte sich für die Europameisterschaft. Noch heute feiert man 
diese Ereignisse und bezieht sich auf sie unter anderem über die Symbo-
lik von Kreuz und Flagge: Man betont das Christentum und die Arme-
nische Kirche, die Einführung der armenischen Schrift im 4. und 5. Jahr-
hundert sowie den armenischen Staat von 1918 und 1991. Die Schlacht 
von Avarayr, die im Zentrum des Vardan-Mythos steht, fand im Jahre 
451 statt. Auf diese Zeit beziehen sich die Teilnehmer mittels ihrer Kos-
tüme, wodurch eine gewisse Gleichzeitigkeit entsteht: Ritter, Soldaten 
und Diakone, führende Politiker und Geistliche stehen nebeneinander; 
traditionelle Kostüme der Geistlichen, Soldatenuniformen, Politiker in 
dunklen Anzügen, der Ritter in seiner Rüstung, die Jugendlichen in ih-
rer Alltagskleidung. 

Auch einzelne Elemente der Feierformen haben ihre zeitlichen Refe-
renzen: die Zusammenkünfte vor der Kirche und am Denkmal weisen 
jeweils auf eine bestimmte historische Periode hin; Demonstration und 
Parade sind ebenfalls prägende Formen, die ihren Ursprung in der ar-
menischen Unabhängigkeitsbewegung vom Ende der 1980er Jahre ha-
ben. Die Parade als Volksereignis geht wiederum auf die sowjetische 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


281

Zeit zurück, auf die Feierlichkeiten zum 1. Mai und andere große Fes-
te. So gesehen verdichtet die Prozession viele historische Abschnitte 
der armenischen Geschichte insgesamt, vor allem aber der Republik 
Armenien der letzten 100 Jahren und eine ungleichzeitige Gleichzei-
tigkeit entsteht.

Diese Zeitkomponente bringt sowohl säkulare als auch religiöse Span-
nungen zwischen den verschiedenen Symbolverwaltungen zum Aus-
druck: ob das Vardan-Fest nun an dem bekannten Datum im Mai oder 
an dem beliebigen von der Kirche vorgegebenen Wintertag gefeiert wer-
den muss. Auch an der Festlegung der Uhrzeit wird deutlich, wie wich-
tig die Teilnehmer sind und welche Position sie in der Hierarchie ein-
nehmen. Letztendlich bietet die Verbindung der einzelnen Referenzen zu 
einer Linie eine Interpretation der Rolle der Kirche, der neuen Staatlich-
keit, deren Einbeziehung in das Geschehen, aber auch einen Bezug zur 
jüngeren Vergangenheit, den Errungenschaften der Sowjet-Ära und eine 
Abgrenzung von ihr.

Ordnung

Als letzten Punkt möchte ich die Besonderheit der in der Prozession ein-
gehaltenen Ordnung diskutieren, die Frage, welcher Choreografie die 
Bewegung folgt und welche Inhalte dadurch vermittelt werden. Um die 
Choreografie der Prozession in ihren Elementen darzustellen und zu 
analysieren, betrachten wir sie im Detail. Der erste in der Kolonne ist 
ein als Ritter verkleideter Schauspieler, der den Anlass der Prozession 
verdeutlicht. Er soll den Mythos repräsentieren: den mythischen Hel-
den Vardan auf einem Pferd. Der Ritter repräsentiert weder Staat noch 
Kirche. Der mythische Held wird neutral dargestellt und trägt weder 
eindeutig kirchlich noch eindeutig staatlich definierte Symbole. Wir se-
hen einen sicheren Reiter auf dem Pferd. Ein gut aussehender junger 
Mann, glatt rasiert und mit ernstem Gesichtsausdruck erfüllt ruhig sei-
ne Aufgabe. Er sitzt auf dem Pferd und trägt historisch anmutende Klei-
dung. Beides bezeugt seine Distanz vom Alltag und von der Gegenwart. 
Als Ritter zu Pferde entspricht er den bekannten Darstellungen Vardans 
aus dem letzten Jahrhundert. Allerdings ist, wie oben bereits erwähnt, 
durch diese historische Verkleidung hindurch seine Alltagskleidung zu 
erkennen, die ihn doch alltäglich erscheinen lässt. In der Vardan-Figur 
treffen historisches Aussehen, Jahreszeit und Reitkunst aufeinander. Sie 
führt schweigend den Umzug an. Eine weitere Rolle hat sie nicht. Ihre 
Funktion, die sich aus der Choreografie der Prozession ergibt, ist zu 
führen, aber auch zu vereinen. Das erste, was der als Vardan verkleide-
te Held vereint, sind die hinter ihm getragenen kirchlichen und staat-
lichen Symbole.

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282

Dem Reiter folgen auf der rechten Seite ein Kreuz tragender Diakon 
und links ein die Nationalflagge schwenkender Soldat. In der nächsten 
Reihe werden die Symbole wiederholt: Dieses Mal steht ein Soldat mit 
Flagge auf der rechten Seite, während links ein Diakon ein Marien-Sym-
bol trägt. Die kirchlichen und staatlichen Symbole und ihre Träger sind 
also über Kreuz angeordnet; sie bilden zusammen ein Kreuz. Diese Über-
kreuzung haben die Veranstalter der Prozession bewusst eingesetzt. 

Den in Kreuzformation laufenden Soldaten und Diakonen folgen wei-
tere Soldaten. Diese tragen auf jeder Seite jeweils zu zweit ein mit einer 
Aussage bedrucktes Transparent. Damit sehen wir in diesem ersten Ab-
schnitt der Prozession zehn Soldaten und zwei Diakone, die dem Hel-
den folgen. Die Soldaten sind deutlich in der Überzahl, die Präsenz des 
Staates überwiegt. Die staatliche Symbolik variiert aber weniger als die 
kirchliche. Die zwei Diakone tragen jeweils ein anderes religiöses Sym-
bol, während die beiden ersten Soldaten die Nationalflagge schwenken. 
Die Redundanzen und die ›symbolische Armut‹ bei der Darstellung der 
staatlichen Symbole im Vergleich zu den Symbolen der Kirche und der 
Umgang mit der typischen Symbolik, die Art, wie diese getragen und prä-
sentiert wird, steht dem zahlmäßigen Übergewicht entgegen. Das große 
Kreuz ist schwer zu tragen, die Diakone wechseln sich auf halbem Weg 
ab. Ihre Gesichtsausdrücke entsprechen der schweren und heiligen Sym-
bolik. Die Staatsflagge hingegen scheint sehr leicht und instabil zu sein, 
und die Soldaten halten sie mit entspannter und gelassener Haltung so-
wie eher unseriösem Gesichtsausdruck hoch. Das Kreuz und sein Um-
gang mit ihm sind wie sein symbolischer Inhalt für die Diakone nicht 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


283

neu, während die Soldaten mit den von ihnen getragenen Transparenten 
eher wenig vertraut scheinen. Diese werden in der Gemeinde vorberei-
tet und den Soldaten erst am Vardan-Tag ausgehändigt. Sie können sich 
also gar nicht gründlich damit auseinander gesetzt haben. Den in zwei 
Reihen mit Transparenten voranschreitenden Soldaten folgt das Blasor-
chester, das sich durch seine Bekleidung von den übrigen Soldaten un-
terscheidet. Die Musiker tragen eine Parade-Uniform und laufen in sechs 
Reihen. Ihnen folgen wiederum Soldaten, die in zwei dichten Reihen das 
Militär abschließen. Sie lassen sich aufgrund der Farbe ihrer Uniformen 
in zwei Gruppen aufteilen. Die letzte Gruppe hält keine Symbole hoch, 
trägt aber dazu bei, die Präsenz der Armee und hiermit die Präsenz des 
Staates zu betonen. Während die Musiker etwas älter sind, erweisen sich 
die übrigen Teilnehmer als sehr jung.

Die Rolle der Armee in der Prozession

Bei einer der Sitzungen, in denen ich das Bildmaterial von Kollegin-
nen und Kollegen interpretieren ließ, wurde etwas angemerkt, das ich 
gerne aufgreifen möchte: »Es wirkt so, als ob die Armee für den An-
lass gemietet wäre«. Die Armee wirkt so unselbständig, weil außer der 
Uniform keine vereinheitlichenden Elemente zu erkennen sind: Sie mar-
schiert nicht, obwohl sie sich in einer Ordnung bewegt, Befehle befolgt 
und im Dienst ist. 

Die Beteiligung der Armee ist so stark, dass ihr eine wichtige Bedeu-
tung bei der symbolischen Aussage der gesamten Vardan-Feier zukommt. 
Alle Widersprüche der aktuellen Situation in Armenien vereint die Ar-
mee gewissermaßen in sich und trägt sie in die Veranstaltung hinein. Vor 
allem ist die Armee eines der wichtigsten Zeichen der Souveränität des 
Landes und geschützter Grenzen. Die armenische Armee hat sich nach 
dem Zusammenbruch der Sowjetunion im Jahre 1992 gebildet und ist 
in der Auseinandersetzung mit Aserbaidschan als solche ausgerückt. Den 
Krieg für Berg-Karabach konnte die armenische Armee für sich entschei-
den. Man verbindet damit also einen Erfolg und ein Verdienst der ar-
menischen Armee. Der Sieg in Berg-Karabach wird zu einem mächti-
gen Symbol und schlägt Brücken zu vielen historischen Ereignissen und 
Vorstellungen: Die verlorenen Gebiete, die verlorenen Schlachten wer-
den durch diesen Sieg in ihrer bedrückenden Wirkung entschärft. Jähr-
lich werden der Tag der Armee und ihre Erfolge gefeiert. Zugleich ist 
die Armee, wie viele andere staatliche Institutionen, wegen schlechter 
Bedingungen und korrupter Verhältnisse sehr umstritten. Man kennt 
skandalöse Geschichten über die Krankheits- und Todesfälle, körper-
lichen und seelischen Schäden, die den Wehrpflichtigen zugefügt wer-
den. Die Verbrechen werden rechtlich nicht verfolgt, die Opfer und ihre 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284

Familien werden damit alleine gelassen. Schließlich ist der Militärdienst 
in Armenien für alle Männer Pflicht, was ebenfalls unterschiedliche Re-
aktionen hervorruft. 

Am Vardan-Tag laufen die Soldaten in einer Linie mit den Diakonen. 
Auch in Sowjet-Armenien wurden die jungen Männer in die Armee be-
rufen, was aber keineswegs mit religiösen Gefühlen oder der Instituti-
on Kirche in Verbindung stand. Im unabhängigen Staat entstehen auch 
auf dieser Ebene Verbindungen zwischen kirchlichen und staatlichen In-
stitutionen. Neuerdings ist in der Armee zusammen mit dem medizini-
schen Personal und weiteren helfenden Instanzen die Anwesenheit eines 
Geistlichen eingeführt worden.30 Durch die Annäherung beider Institu-
tionen entsteht eine Ordnung, die relativ neu ist und sich weiterhin erst 
etablieren muss. Die Kirche soll zur Bewältigung der Probleme im Alltag 
der Armee beitragen, diese wenigstens entschärfen, Vertrauen und seeli-
schen Schutz der Soldaten gewährleisten. Der Vardan-Mythos wird nun 
so gelesen, dass er beide Institutionen einander annähert. Das Narrativ 
der säkularen Tradition, welches die Verteidigung der Grenzen, des Staa-
tes, Tapferkeit, Heldenhaftigkeit, Männlichkeit und Pflicht in den Vor-
dergrund bringt, wird mit religiöser Opferbereitschaft verbunden. Auch 
in der Prozession findet eine Annäherung von Kirche und Staat statt. 

Eine besondere Rolle für die Prozession spielt das Blasorchester. Es un-
terliegt dem Verteidigungsministerium und hat keinen Bezug zur Kirche. 
Das schon oben erwähnte Alter der Musiker lässt vermuten, dass sie viel 
Erfahrung und Übung haben. Die Anwesenheit der uniformierten Musi-
ker erweitert den Einsatz der Armee, aber auch das gemeinsame Gehen 
verbindet alle Teilnehmer durch die Musik.31 In einem Interview beton-
te der Organisator die Wirkung der Musik: »Sobald die Musiker anfan-
gen zu spielen, wird alles still und ein besonderes Herzklopfen ist da«. 
Gespielt werden keine religiösen, sondern patriotische Hymnen. Das Or-
chester verleiht der Prozession einen Rhythmus, was den militärischen 
Charakter der Veranstaltung erneut betont. Die Musiker spielen Lieder, 
die sie bereits zu anderen Anlässen mehrfach gespielt haben, sie sind gut 
vorbereitet und erfüllen ihre Aufgabe souverän. Es handelt sich um kei-
ne neue für diesen Anlass konzipierte Form. 

Das Orchester spielt nicht durchgehend (siehe Bilder). Am Zielpunkt 
beim Denkmal werden, wie wir den Fotos entnehmen, die Instrumen-
te auf den Boden gestellt, die Musiker werden nun zu Beobachtern oder 

30	 	2012 waren es 40 Geistliche, die im Dienste der Armee standen: je eine Per-
son in jeder großen militärischen Einheit (siehe https://armenpress.am/arm/
news/684543/, Zugriff: 02.10.2017)

31	 	Da das Hauptdatenmaterial aus Bildern besteht und nur wenige zusätzliche 
Daten aus dem Jahr 2009 einen Audio-Anteil haben, habe ich die musikali-
sche Ebene nicht im Detail analysieren können. 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


285

Zuhörern. Die Funktion des Orchesters ist mit der Ankunft am Ziel er-
füllt. Später werden in der Nähe des Denkmals Lautsprecher aufgestellt, 
aus denen Musik, später die Reden etc. ertönen. 

Die Armee wird thematisch eingebunden und durch viele Fäden mit 
den zentralen Institutionen verbunden. Diese Verbindungen sind aber 
noch nicht ausgereift, sondern noch in Erprobung. Sie sind nicht au-
thentisch. So wirkt die Armee trotz ihrer Beteiligung als Fremdkörper, 
als wäre sie nur »gemietet«. Das liegt womöglich daran, dass die Armee 
in dieser Veranstaltung nur ein Hilfsmittel der symbolischen Repräsen-
tation ist. Es geht nicht um die Armee. Ausschlaggebend sind die Regie-
renden und die Kirche. 

Das Verhältnis zwischen Kirche und Staat

Das Verhältnis der zwei zentralen Träger der Prozession ist letztlich das 
wichtige Thema der Vardan-Feier. Sowohl Kirche als auch Staat sind in 
ihrer heutigen Form ›junge‹ Institutionen und müssen sich in der Prozes-
sion zueinander positionieren und miteinander auskommen. 

Im Zentrum des Zugs stehen Ministerpräsident und Bischof, die rechte 
Seite besetzen die Politiker und die linke die Geistlichen, die in der Min-
derheit sind. In der zweiten und dritten Reihe laufen ausschließlich Poli-
tiker. Ihnen folgen Schüler, Jugendliche und andere Gruppen der Eriwa-
ner Stadtbevölkerung. Die Kirche arbeitet zwar das Feierkonzept aus und 
führt den Umzug an. In quantitativer Hinsicht ist sie bei der Durchfüh-
rung der Prozession den staatlichen Repräsentanten allerdings weit unter-
legen. Denn das Bild wird eindeutig von der Präsenz der Armee bestimmt. 

Auf dem Bildmaterial erkennt man die wichtigsten Politiker, die in 
zwei bis drei Reihen mit ihren Leibwächtern und sonstiger Begleitung bei 
der Prozession mitlaufen. Sie alle tragen Anzüge, Krawatten und Män-
tel. Die erste Reihe teilen sich die Regierungsmitglieder mit den Geistli-
chen, wobei letztere drei (höchstens vier) Positionen auf der linken Seite 
in der ersten Reihe einnehmen. In der Mitte treffen sich der Bischof und 
der damals im Wahlkampf für das Präsidentenamt stehende Ministerprä-
sident des Landes Sersch Sargsjan. Neben dem Ministerpräsidenten läuft 
der Bürgermeister der Stadt Eriwan Jerwand Zacharyan, neben dem Ter 
Navasard Erzbischof Kchoyan, der Priester Ter Hakob Khatchatryan, der 
die Konzeption und Organisation der Veranstaltung geleitet hat. In seiner 
Nähe ist noch ein weiterer Geistlicher zu erkennen. Die weltliche Macht 
ist in der ersten Reihe noch durch eine weitere Person repräsentiert: den 
Leiter der Jugendfraktion der Republikanischen Partei Armeniens, Karen 
Avagyan, und durch viele Teilnehmer in der zweiten Reihe: den Vorsitzen-
den der Zentralbank (und späteren Ministerpräsidenten) Tigran Sargsjan 
oder den Berater des Ministerpräsidenten Vigen Sargsyan. Wie erwähnt 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286

sind die Repräsentanten der weltlichen Macht denjenigen der kirchlichen 
hinsichtlich ihrer Anzahl und ihres Status weit überlegen. Die Spitze der 
Stadtverwaltung ist ebenfalls anwesend. 

Bei der wissenschaftlichen Analyse von königlichen Prozessionen spielt 
die Mittelachse eine wichtige Rolle. Sie ist für die Struktur und Allgemein-
wirkung entscheidend, vor allem das Zentrum und die Nähe zum Herr-
scher, der nämlich in der Mitte lief und nicht etwa als erster die Prozession 
anführte. Vom Herrscher ausgehend leiteten sich die weiteren hochran-
gigen Positionen innerhalb der Prozession ab. Obgleich die rechte Seite 
wichtiger war als die linke, galt vor allem das Grundprinzip, dass es bes-
ser sei, dem Herrscher nah als ihm fern zu sein. Mit der Entfernung vom 
Monarchen nahm das Prestige ab (Schwedler 2008: 124). Die Mittelachse 
der Vardan-Prozession verbindet die politische Spitze der Prozession mit 
dem Helden Vardan. Die politische Gefolgschaft läuft rechts, die Geistli-
chen laufen links von ihm. Auch hier reiht sich der zukünftige Präsident 
des Landes nicht in die erste Reihe ein, sondern läuft in der Mitte des Zu-
ges und nicht alleine. Die ersten Symbolträger, das Orchester und die Sol-
daten laufen als eine Figur, als ein zusammenhängender Körper, während 
die führenden Politiker und Geistlichen einen beträchtlichen Abstand zur 
Armee einhalten. Die Organisatoren sind nicht von der Gefolgschaft ab-
getrennt. Jugendliche und Erwachsene folgen den Organisatoren. 

Die Kräfteverteilung wird noch einmal deutlich, wenn alle am Ziel an-
kommen und die Reihen sich neu zusammensetzen. Alle Soldaten, Schü-
ler, Studenten, Musiker und sogar ›Vardan selbst‹ nehmen in den hinteren 
Reihen Platz. Vorne steht die Regierung; die Transparente, Flaggen und 
Kirchensymbole werden in einer Reihe vor den Politikern aufgestellt. Der 
Fokus liegt auf dem Denkmal, unter dem die Symbolträger stehen. Seit-
lich daneben wird ein Pult aufgebaut, an dem der Bischof seine Rede hält. 

Vertretung der Allgemeinheit

Die letzte Gruppe, die die Prozession schließt, besteht hauptsächlich aus 
Repräsentanten der Ausbildungsinstitutionen, die grundsätzlich neutra-
le Positionen vertreten. Studierende und Schüler sollen ebenso wie Lehr-
kräfte und möglicherweise Eltern an der Prozession teilnehmen. In den 
Reihen der jungen Generation sieht man hier und da ältere Bürger, in 
der Dokumentation von 2008 erkennt man aber auch parteipolitische 
Gruppen; junge Menschen, die durch ihre Bekleidung ihre Zugehörig-
keit zum anwesenden Präsidentschaftskandidaten demonstrieren. Die-
ser Vertretung der Allgemeinheit spielt in der symbolischen Struktur eine 
wichtige Rolle, denn sie stärkt die Idee, den Herrscher und demonstriert 
dessen Macht und Legitimität. Sie repräsentiert die Gefolgschaft und 
Nachkommen. 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


287

Durch Transparente machen die Schulgruppen auf sich aufmerksam. 
Auf ihnen steht neben dem Namen der Schule eine Aussage. Diese Trans-
parente verleihen der Prozession den Charakter einer Demonstration. Sie 
werden in einer ungeordneten Menschenmenge hoch gehalten. Man könn-
te meinen, sie würden zu Protesten aufrufen oder Forderungen stellen; 
manche von ihnen lassen sich auch so lesen. Laut den von mir geführten 
Interviews müssen auch Studenten anwesend gewesen sein. Sie haben al-
lerdings keinerlei demonstrative Zeichen verwendet. Da die Jugendfrak-
tion der Republikaner eine der Organisatoren ist, ist zu erwarten, dass 
auch sie sich unter diesen Gruppen findet. Die Jugendorganisation der Ge-
meinde und sonstige Angehörige der Kirche bilden sicherlich ebenfalls ei-
nen Teil der Gefolgschaft. Das lässt sich an den Bildern jedoch nicht ein-
deutig erkennen.

Aspekte der Machtdemonstration 

In ihren allgemeinen Zügen lässt sich die Prozession als ein Macht-Ri-
tual diskutieren, in dem Individuen und Gruppen mit ungleichen Res-
sourcen zusammenkommen. Manche von ihnen geben Befehle und Auf-
träge, denen die anderen zu folgen haben. Die unmittelbare Aktion wird 
von einer Gruppe dominiert. Dementsprechend werden die Rollen ver-
teilt und ausgeführt. Das Ergebnis dieses Rituals, das angestrebte Ziel, 
besteht nicht in der Überwindung der Grenzen zwischen den Gruppen 
mit verschiedenen Positionen oder der Erzeugung einer Gemeinschaft 
der Gleichen, sondern in der Darstellung und Festigung der Machtver-
hältnisse (Collins 2005: 112). Die Prozession am Vardan-Tag hat eine 
klare Reihenfolge von Anführern und Gefolgschaft. Die letztere ist in ih-
rer Entscheidung zur Teilnahme von den ersteren beeinflusst und zu der 
von ihr übernommenen Rolle aufgefordert worden. Sowohl die Teilnah-
me der Soldaten als auch die Anwesenheit der Schüler während der Un-
terrichtszeit ist so angeordnet worden. Alle Teilnehmer führen Rollen aus 
und tragen dazu bei, dass die Machtkonstellation zum Ausdruck kommt 
und die Intentionen der Autoren realisiert werden.

Sowohl Befehlshaber als auch Befehlsnehmer orientieren sich an do-
minanten Symbolen, die wiederum unterschiedlich gefärbt sind. Die 
Befehlshaber identifizieren sich mit den heiligen Objekten ihrer Ver-
anstaltung, betrachten sie als Ideale und erwarten von den anderen 
Ehrbezeugung ihnen gegenüber (Collins 2005: 114). Die dominanten 
Symbole dieser Veranstaltung sind trotz des Anlasses die unabhängige 
Staatlichkeit und die staatliche Gewalt. Dies reflektieren alle Gruppen 
durch ihre Haltung. Auch Vardan und der Mythos werden dahingehend 
interpretiert und in Bezug dazu gesetzt.

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288

Staat und Kirche. Konkurrenzen und Verwandtschaft

Als souveräne staatliche Einheit befindet sich Armenien in einer struktu-
rellen Labilität. Da keine vorgegebenen Strukturen existieren, steht es ge-
wissermaßen vor unterschiedlichen Alternativen. Es besteht ein Zwang, 
unter den unterschiedlichen, gesellschaftlich vorgeprägten Lebensent-
würfen eine Wahl zu treffen und diese zu legitimieren. Dabei können 
Ideen und Institutionen helfen. Keine von ihnen kann zwar selbst die 
Anforderungen erfüllen, sondern sie stehen mit den Möglichkeiten, über 
die sie verfügen, in Konkurrenz zu einander und zu den Strukturen, die 
kontinuierlich für das Land wichtig waren (Soeffner 2010: 179). Man 
könnte die drei symbolischen Einheiten wie folgt unterscheiden: den Na-
tionalstaat, die armenische Apostolische Kirche und die dritte, in diesem 
Fall weniger subjektbezogene, schriftliche säkulare Tradition. Diese drei 
Ideen werden in der Prozession stellvertretend repräsentiert und auch in 
den Ideen ihrer Organisatoren reflektiert. 

Die kirchliche und staatliche Symbolik repräsentiert jeweils eine Zeit, in 
der die jeweils andere nicht ausschlaggebend war: Die Kirche war beispiels-
weise stark, als es keinen eigenen Staat gab, während sich der Staat auf die 
Jahre der ersten Republik beruft. In dieser Weise ergibt sich eine Verwal-
tungskontinuität. Die Ressourcen werden nicht gegeneinander ausgespielt, 
sondern zusammengefügt, wodurch es möglich wird, die geschichtlichen 
Perioden in einem Gesamtkonstrukt zu vereinen. Ab- und ausgegrenzt ist 
die Sowjet-Zeit, und diese Abgrenzung von den Jahren der sowjetischen 
Herrschaft ist eine weitere gemeinsame Basis für beide genannten Symbol-
systeme. Die schriftliche Tradition hingegen zieht sich durch alle genann-
ten historischen Perioden und hat einen ihrer Höhepunkte im Gegensatz 
zur Kirche in der Sowjet-Zeit in der Republik Armenien erreicht. Aus die-
sem Grund nimmt man von den textuellen Vardan-Darstellungen der so-
wjetischen Zeit bewusst Abstand und zitiert lieber frühere Quellen. 

Die Idee eines Zentrums wird konstruiert und Grenzen werden gezo-
gen. Dabei wird das Netzwerk der durch die Welt verstreuten armeni-
schen Zentren dem Staat untergeordnet. Vielfalt und unterschiedliche 
Perspektiven werden weder berücksichtigt noch begrüßt. Zentrum und 
Einheit werden unter anderem durch Sprüche wie »eine Kirche, eine Na-
tion, ein Glaube« markiert. Sprachlich ist ebenfalls alles einheitlich ge-
staltet, es gibt keine Hinweise auf andere Sprachen oder auch auf nur 
die westarmenische Sprache. Die Kirche fungiert als einzige Trägerin der 
Tradition. Man strebt Einheit und klare Abgrenzung an. Dementspre-
chend bleiben andere religiöse und politische Institutionen, oppositio-
nelle Parteien, Minderheiten ausgeschlossen.

Ein geschütztes armenisches Territorium und die staatliche Sicherheit 
unterscheiden den armenischen Staat von den armenischen Zentren in der 
Diaspora. Die Grenzen und Souveränität sind eine neue Struktur, in der 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


289

der Staat unabhängig von der Kirche Macht hat. Das unterscheidet ihn 
von einer Gemeinde, die durch die Kirche verwaltet wird. Die Grenzen des 
Staates werden durch die Armee geschützt, die Grenzen des Armeniertums 
durch die Kirche. Die zahlreichen armenischen Diaspora-Zentren werden 
durch die Kirche vernetzt und zusammengehalten. Dadurch ergibt sich ein 
anderes Verständnis von Grenze und Gebiet. Die armenische Kirche hat 
wie der armenische Staat einen nationalen Charakter: Beide haben eine 
ähnliche nationale Bedeutung. Die Kirche verfestigt die unsichere Basis, 
auf der der Staat sich bewegt und erweitert gleichzeitig die Grenzen Ar-
meniens durch den Bezug zu Vergangenheit und Diaspora. Nicht zuletzt 
bedeutet das Zusammenkommen von religiösen und staatlichen Mächten 
eine Abgrenzung vom Modell der UdSSR. Denn zur Sowjet-Zeit hatte Ar-
menien Grenzen, Schutz, aber keinen unabhängigen Staat. Während sich 
Kultur und Sprache entwickelten, blieb die Religion eher im Hintergrund.

Den unsicheren Strukturen steht die schriftliche Tradition Armeniens 
entgegen, die unabhängig von Zusammenbrüchen der Staatsform stets 
bestehen geblieben ist. Eine ununterbrochene schriftliche Tradition ist 
weder dem Staat noch der Kirche zuzuschreiben; sie kommt auch in der 
Prozession viel stabiler zum Ausdruck und wird von allen Teilnehmern 
auf die gleiche Weise eingesetzt: Die Transparente werden von verschie-
denen Gruppen getragen und sind in ihrer Logik komplex. 

In der Prozession ist Vardan nur eines der vielen verschiedenen Sym-
bole, die präsentiert werden und dient als Verbindungsglied zwischen re-
ligiöser Idee und der Idee des bewaffneten Kampfes: Einerseits ist Vardan 
ein Held, andererseits ein Opfer und religiöser Märtyrer.

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290

Zwei Prozessionen in zwei Perioden staatlicher Unabhängigkeit:  
1919 und 2008 

Abschließend möchte ich die Prozessionen am Vardan-Tag in der ersten 
und dritten Republik vergleichen. Vieles in der heutigen Republik orien-
tiert sich an den Erfahrungen der ersten Republik. Dies zeigt sich auch 
an den Feierlichkeiten am Vardan-Tag, wie zum Anfang dieses Kapitels 
bereits erwähnt wurde. In der ersten Republik wurde der Vardan-Tag un-
ter Beteiligung der Armee gefeiert. Wie 90 Jahre später, in unseren Tagen, 
wurde schon damals eine Strecke durch das Zentrum der Stadt Eriwan 
gewählt. Wichtige den Staat repräsentierende Persönlichkeiten waren 
anwesend und brachten ihre Teilnahme auch mit festlichen Reden zum 
Ausdruck. In beiden Fällen ist die Kirche ein Schlüsselpunkt entweder 
am Anfang oder am Ende der Prozession, die weltliche Macht ist vor-
wiegend durch Personen repräsentiert und versammelt sich um die Kir-
che. Regierungsgebäude und Ministerien liegen nicht auf dem Weg der 
Prozession. In der aktuellen Variante laufen die Repräsentanten der Re-
gierung und Staatsmacht mit dem Zug mit. Der Staat ist in beiden Fäl-
len in Entstehung, wird erst konstruiert, indem die einzelnen Elemente 
zusammengebracht werden. Während in der ersten Republik die Kirche 
das Ziel der Prozession war und der Gottesdienst gleich vor der Kirche 
mit Beteiligung der Anwesenden gefeiert wurde, nahm die Prozession 
2008, 2009 und in den folgenden Jahren ihren Anfang bei der Kirche 
und bewegte sich von dort zum Vardan-Denkmal. Davor feierte man in 
der Kirche den Gottesdienst. 

Den Berichten zufolge bestand die Prozession hauptsächlich aus Sol-
daten, an die man auch die feierlichen Reden richtete. Heute sind auch 
andere Gruppen beteiligt. Die Kirche, die als Zielpunkt der Parade der 
ersten Republik gedient hatte, wurde später zerstört. In den darauffol-
genden Jahren und bis heute steht an ihrer Stelle ein großes Kino, das 
den Namen ›Moskau‹ trägt und in die spätere Architektur der Stadt Er-
iwan eingepasst ist. Die aktuelle Vardan-Feier betont, indem sie bei der 
Kirche startet, die Elemente der Stadt, die die bekannte Architektur der 
Stadt überwinden und alte religiöse Zentren aus ihrem ›Versteck‹ her-
vorholen. Der Weg ist in der aktuellen Prozession sehr viel länger und 
das gemeinsame Gehen zentraler als in der früheren. Sowohl zu Beginn 
des ersten armenischen Staates als auch am Anfang der dritten Republik 
stehen prägende bewaffnete Konflikte. Im ersten Fall handelt es sich um 
die Auseinandersetzungen mit der Türkei, im zweiten um den Konflikt 
mit Aserbaidschan. Der Bericht von der Parade Anfang des 20. Jahrhun-
derts stammt aus einer Zeit, in der der Konflikt akut war. Seine Folgen 
und die unmittelbare Bedrohung spielten damals eine entscheidende Rol-
le, was auch in den Reden des Tages thematisiert wurde, die sich, wie ge-
sagt, direkt an die Soldaten richteten. Die heutigen Prozessionen fanden 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


291

hingegen in einer Zeit statt, als der Konflikt um Berg-Karabach nicht 
unmittelbar im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit stand. Zumindest aus 
dem Bericht könnte man folgern, dass die Armee in der früheren Veran-
staltung eine wichtigere Rolle spielte als heutzutage. Dennoch verbanden 
beide Veranstaltungen religiöse und säkulare Elemente, um eine Symbo-
lik zu prägen, die dem neuen Staat einen Halt geben und die Tradition 
mit den staatlichen Gebilden verbinden könnte. 

Die darauffolgende Sowjetisierung brachte ein neues Gleichgewicht 
zwischen Tradition, Kultur und aktueller Staatsform hervor. Viele Tradi-
tionen wurden abgelehnt und konnten erst einige Zeit später durch neue 
Wege wieder in den Alltag integriert werden. Wie wir gesehen haben, trat 
auch Vardan in diesem Sinne wieder in das Bewusstsein der Armenier. 
Die dritte, heutige Republik ist einerseits ein auf die Abgrenzung von 
der sowjetischen Vergangenheit basierendes Gebilde, das sich in vielerlei 
Hinsicht an die erste Republik anzulehnen versucht. Andererseits spielt 
sie gleichzeitig eine ›versöhnende‹ Rolle zwischen den drei Etappen der 
Staatsentwicklung des heutigen Armeniens. Die zweite armenische Repu-
blik – die Sowjetrepublik Armenien – ist in ihrer Rolle noch nicht end-
gültig bewertet worden: eine gewisse Form der Souveränität, verschiede-
ne Attribute der Staatlichkeit und Elemente der Selbständigkeit sind in 
der Sowjetära geprägt worden. Da es sich aber im Falle der Sowjetrepu-
blik um eine Unterstruktur eines größeren Systems handelte, sind diese 
Prozesse nie durch explizite Formen der Selbstständigkeit, sondern durch 
geschickte Anpassungen geprägt gewesen. Das Streben nach Selbststän-
digkeit, die Interessenpolitik bestand darin, sich in einer dominanten 
Struktur durchzusetzen. Unabhängigkeit und Selbstständigkeit konnten 
nicht ohne Weiteres offen demonstriert werden, eine Form der Selbstdar-
stellung durch religiöse Prozession am Vardan-Tag oder am Tage eines 
anderen Heiligen wäre undenkbar gewesen. Wenn man die Feierlichkeit 
Vardans in dieser Periode vergleichend in den Blick nimmt, fehlen hier 
die öffentlichen Prozessionen und die staatliche Beteiligung. Es wurden 
stattdessen säkulare textuelle Formen in Umlauf gebracht, auch wenn 
der Vardan-Tag im kirchlichen Rahmen nach 1945 stets gefeiert wurde 
(siehe Zeitschrift Etschmiatzin). Die oben (Seite 200) beschriebene Er-
richtung des Denkmals rief ähnliche Konstellationen hervor, obgleich 
die symbolische Verwaltung in diesem Fall durch Wissenschaftler und 
Künstler übernommen wurde. Der Raum wird für den nationalen Hel-
den freigemacht, er bekommt seinen Platz in der Hauptstadt, es werden 
aber keine öffentlichen Bewegungen organisiert, die Schule feiert den 
Helden auf ihre Art, die Kirche auf ihre. Im Gegensatz hierzu begingen 
– vor und nach dieser Zeit – die erste und die dritte Republik den reli-
giösen Feiertag offiziell.

Die beschriebene Prozession am Vardan-Tag bewegt sich, wie schon 
mehrfach erwähnt, durch das Stadtzentrum Eriwans und endet beim 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292

›säkularen‹ Vardan, einer in Sowjet-Armenien erschaffenen Statue. Un-
vermeidlich bedient sich die Prozession der in Sowjet-Armenien gepräg-
ten Vardan-Bilder, ihrer Eigenschaften, Heldenvorstellungen etc. – sei es 
bei den Transparenten, sei es in den künstlerischen Darstellungen.

Bei den Medaillen, die Vardans Namen tragen, wurden die Ideen ent-
weder bewusst von der ersten Republik übernommen oder sind einfach 
der gleichen Staatsbildungslogik nach ähnlich in beiden Republiken ent-
standen. Der Orden trägt in der postsowjetischen Republik den säkula-
ren Namen Vardans (seinen Vor- und Nachnamen), während er zuvor in 
der ersten Republik nach dem Heiligen Vardan hieß.

3.4 Fazit: Das Vardan-Fest in Armenien 

Die unabhängige Republik Armenien hat sich nach dem Zusammen-
bruch der UdSSR im Jahr 1991 konstituiert. Das Land kann auf keine 
lange Tradition der Staatlichkeit zurückblicken. Die Bevölkerung Ar-
meniens besteht zu 97 % aus Armeniern; einige kleine ethnische Min-
derheiten (jesidische Kurden, Russen) bilden ca. 2,6 % der Bevölkerung 
(Volkszählung 2011).32 Die politische und wirtschaftliche Situation nach 
der Unabhängigkeit führte zu einer starken Auswanderung aus Armeni-
en sowohl nach Russland als auch in westliche Staaten. 

Im Jahre 2006 wurde eine neue Form des Vardan-Festes in Armenien 
eingeführt. Eine feierliche Prozession zu Ehren des Helden Vardan fin-
det in der Hauptstadt Eriwan statt. Organisiert wird das Fest von einer 
Kirchengemeinde, die dabei von der Stadt Eriwan und der Staatsregie-
rung unterstützt wird. Unter der Führung eines als Vardan verkleideten 
Ritters marschieren Angehörige der Kirche, Soldaten und Schüler in Be-
gleitung von Lehrern und Studenten durch die Hauptstadt Eriwan. Eine 
Gruppe aus der Staatsregierung schließt sich dem Zug an. Schüler und 
Soldaten tragen mit Sprüchen, kirchlicher und staatlicher Symbolik be-
schriftete Transparente.

Der Zug besteht aus mehreren Elementen, die historische und po-
litische Etappen des armenischen Staates zusammenführen. Vieles er-
innert an sowjetische Paraden: das Militär, die Transparente, Natio-
nalflaggen. Das hervorgehobene Kreuzsymbol und die Rolle der Kirche 
bei der Organisation verleihen der Veranstaltung den Charakter einer 
religiösen Prozession, was einen neuen bzw. lange vergessenen Aspekt 
darstellt. Erst nach der Unabhängigkeit Armeniens bekam die Kirche 
die Möglichkeit, ihre Aktivitäten zu erweitern und sich öffentliche For-
men zu geben. 

32	 	Siehe https://www.armstat.am/file/article/sv_03_13a_520.pdf (Zugriff: 
23.02.2019).

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


293

Die beschrifteten Transparente bilden einen Kontrast zur eher gelasse-
nen und nicht strengen Marschform, indem sie eine reflektierte Tradition 
der intellektuellen Beschäftigung mit dem Mythos aufweisen, die durch 
eine ununterbrochene schriftliche Tradition geprägt ist.

Eine als Vardan verkleidete Person führt die Prozession von der »Kir-
che der Heiligen Mutter« zum großen Denkmal von Vardan. Vardan ist 
also zugleich Anführer und Ziel. Ihm werden seitens der Organisatoren 
Eigenschaften wie Mut, Pflichtbewusstsein und Liebe zur Heimat zuge-
schrieben. Aus den Transparenten der Schüler geht besonders die Vor-
stellung eines Sieges hervor, die mehr auf das Durchhalten und Kämpfen 
angelegt ist als auf das Resultat. 

Der Held mit seinen Eigenschaften soll zur leitenden national staatli-
chen Idee werden, die alle diese Gruppen zusammenbringt. Jede Gruppe 
äußert sich, zeigt dadurch ihren eigenen Bezug zum Staat und zur Feier-
lichkeit. Die Konzeption des Staates wird zur zentralen Reflexionsebe-
ne, die Platz bietet für die jeweiligen Problemstellungen. Dabei weisen 
die Brüche in den Textstrukturen, der Umgang mit der Symbolik und mit 
heterogenen Präsentationsweisen auf viele Problemstellen hin, die daraus 
resultieren, dass die Bürger dem Staat wenig vertrauen und ihre Identi-
fikation mit ihm zerbrechlich ist. 

Die Organisatoren, die den Staat und die Kirche repräsentieren, su-
chen hingegen gerade nach wirkungsvollen Ausdrucksformen, Ressour-
cen und Möglichkeiten, Staatlichkeit sowie nationale oder religiöse Iden-
tität aus dem Mythos heraus zu generieren. Hier ist es besonders die 
Kirche, die mit neuen Einflussmöglichkeiten in einem säkularen Staat ex-
perimentiert. Die Grenzen zwischen den Motiven der Veranstalter blei-
ben jedoch weitgehend durchlässig. 

Die Beobachtung des Festes bringt eine vielschichtige Auseinanderset-
zung mit der Staatsbildung hervor. Während in den Diaspora-Ritualen 
die Bewahrung der Identität durch den Mythos behandelt wird, ist in Ar-
menien das Martyrium des Helden und seine Pflicht der Gemeinschaft, 
also hier dem Staat, gegenüber, das große Thema. Die gemeinschaftsstif-
tende Bedeutung des Mythos entspricht der Doppelrolle Vardans: Er ist 
sowohl kirchlicher Heiliger als auch politisch säkularer Führer, zugleich 
Held und Opfer in einer Person.	

FAZIT: DAS VARDAN-FEST IN ARMENIEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145 - am 28.01.2026, 09:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Die Diaspora-Gemeinde in Wien
	1.1  Geschichte und Struktur der Gemeinde
	1.2  Empirische Falldarstellung
	1.3  Das Vardan-Fest in der Wiener Gemeinde
	1.4  Fazit: Das Vardan-Fest in Wien. Ein Kampf um das armenische Selbstverständnis

	2.  Die Diaspora-Gemeinde in Isfahan (Iran)
	2.1  Geschichte und Struktur der Gemeinde
	2.2  Empirische Falldarstellung
	2.3  Das Vardan-Fest in Isfahan (Neu Dschulfa)
	2.4  ›Siege‹ und ›Niederlagen‹ der Gemeinde
	2.5  Fazit: Der moralische Sieg

	3.  Die Republik Armenien
	3.1  Die Geschichte der Republik Armenien und der Vardan-Mythos im 20. Jahrhundert
	3.1.1  Historische Skizze
	3.1.2  Der Vardan-Mythos in der ersten armenischen Republik
	3.1.3  Der Vardan-Mythos in Sowjet-Armenien
	3.1.4  Reflexionen zum Vardan-Mythos in Literatur, bildender Kunst und Zeitgeschichte

	3.2  Empirische Falldarstellung
	3.3  Die Prozession am Vardan-Fest in Armenien (2008)
	3.4  Fazit: Das Vardan-Fest in Armenien


