6. Die Anthroposophie

Aus der Auenperspektive ist die Anthroposophie Helmut Zanders Analyse zufolge eine
esoterische Weltanschauung, fiir die er zunichst drei zentrale Charakteristika aus-
macht. Sie beruht auf der Annahme einer »geistigen Welt« (1). Diese sei allerdings dem
Menschen nicht ginzlich verschlossen, sondern im Gegenteil durch eine spezifische
Wahrnehmungsschulung (durch Meditation und Beobachtung) objektiv erkennbar (2).
Die Erkenntnisse aus der geistigen Welt sollen Anthroposoph-innen in die Praxis (3)
tiberfithren, beispielsweise in die Pidagogik oder Landwirtschaft — auf diesem Selbst-
verstindnis beruhen die Institutionen der Anthroposophie (vgl. Zander 2019: 8). Wie
bereits in den oben erliuterten biografischen Stationen von Steiner angemerkt, sind die
anthroposophischen Schriften unter anderem von Aspekten des deutschen Idealismus
geprigt (im Besonderen durch Fichte, Hegel und Schelling), des Weiteren durch Goethes
naturwissenschaftlichen Erkenntnisanspruch, durch Elemente der Theosophie (spiritu-
eller Evolutionismus, Reinkarnationslehren und der Anspruch, objektive Erkenntnisse
iber das Geistige zu generieren) und, seit dem Bruch mit der Theosophie, durch eine
weiterentwickelte christliche Esoterik. Uberdies bilden weitere Einfliisse das Riickgrat
von Steiners Gedankengeriist, wie beispielsweise Haeckel (durch den er sein monisti-
sches Weltbild bestitigt sah) und, weniger konstitutiv, Nietzsche und Stirner (iiber die
er seinen Individualititsbegriff entwickelte)."

Aus der Binnenperspektive bewertet Selg die Anthroposophie als Erkenntnisweg, der
den Menschen als Zentrum? habe:

1 Oft rezipierte Steiner Werke dabei sehr selektiv und kleidete sie mit seinen Annahmen neu ein,
weshalb eine besondere Schwierigkeit darin besteht, Steiners Ansichten eindeutig einzuordnen,
da sein Werk nicht homogen ist und sich einige Schriften dartber hinaus widersprechen. Dies ist
zum Teil auch dadurch bedingt, dass Steiner bei Neuauflagen stark in die Texte eingriff.

2 Steiner selbst verwies in mehreren Vortragen auf die Anthroposophie als Menschenkunde, wie
auch1915:»Denn sie [die Anthroposophie] allein hat es in Bezug auf die gegenwartige Menschheit
mitdem Menschen als solchem zu tun, wirklich mit dem Menschen als solchem. Alles gehtjainder
gegenwartigen Menschheit dem Ziele zu, diesen Menschen als solchen zu verleugnen und anderes
als den Menschen hinzustellen als dasjenige, fiir das man kdmpfen, fiir das man arbeiten, an das
man denken soll« (GA 162: 44f).

hittps://dol.org/10.14:361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Mitder Anthroposophie entwickelte und lehrte Rudolf Steinerin einer entscheidenden
Ubergangs- und Krisenzeit der Moderne eine neue, umfassende Menschenerkenntnis,
in leiblicher, seelischer und geistiger Hinsicht. Er entfaltete eine hochdifferenzierte
Lehre der Inkarnation in Raum und Zeit, die das Bewusstsein von der geistigen Natur
des Menschen mit einem konkreten Wissen um die Strukturen und Prozesse seiner ir-
dischen Lebensform verband und zu neuen und weitreichenden Verstindnisperspek-
tiven des humanen Daseins fiihrte. (Selg 2012: 10)

Fir Lebedur, Pionier des Demeter-Obstbaus und ehemaliges Vorstandsmitglied der
weltweiten Dachorganisation der Okobewegungen IFOAM sowie Auszeichnungstri-
ger der Niklas-Medaille in Silber des Bundeslandwirtschaftsministeriums, ist die
Anthroposophie beziehungsweise die Biodynamik ein Synisthesierungsprozess von
Kulturbereichen: »Ihr geht es um eine Befruchtung aller heute in der Welt vorhandenen
Wissenschaften, der Naturwissenschaft, der Wissenschaft fiir Medizin, Pidagogik, Ar-
chitektur, Kunst und Religion, kurz um eine Befruchtung oder Erneuerung der grofRen
Kulturbereiche Wissenschaft, Kunst und Religion« (Lebedur 1988: 29).

Laut Gebhardt bot der Zusammenbruch der bis dahin geltenden staatstragen-
den und die Gesellschaft verbindenden Sinnsetzungssysteme der Kirchen und des
politischen Patriotismus nach dem Ersten Weltkrieg ein fruchtbares Umfeld fur die
Begeisterung unter jungen Menschen fiir die anthroposophische Sache. Immer mehr
junge Menschen, die aus dem Umfeld der Jugendbewegung oder Lebensreformbewe-
gung kamen, verschrieben sich der Anthroposophie: Sie kannten bereits Angebote der
Reformpidagogik, des Vegetarismus sowie der Alternativmedizin und insbesondere
Frauen wurden von Ausdruckstitigkeiten und Heilberufen angezogen. Die Anthroposo-
phie bot nun, anders als die Lebensreformbewegung, zusitzlich einen enzyklopidisch
ausbuchstabierten spirituellen Uberbau an. In diesem anthroposophischen Kaleidoskop
orientierten sich die Suchenden entweder mehr in Richtung des religidsen, 6kologi-
schen, wissenschaftlichen oder kiinstlerischen Bereichs (vgl. Gebhardt 2011: 235). Dieser
»Kairos der Zeit« und die sehr praxisnahen Sinnangebote der Anthroposophie verhalfen
ihr, im Laufe des 20. Jahrhunderts zur bedeutendsten esoterischen Bewegung vor allem
in den deutschsprachigen Lindern, den Niederlanden sowie in Skandinavien aufzustei-
gen, und derzeit bildet sie auch im aufiereuropiischen Raum Zweige aus (Clement 2017:
xxii).

Wer eine Botschaft, Weltanschauung, héhere Erkenntnis und spirituelle Praktiken
gesellschaftlich etablieren will, muf3 ein Mindestmafl an institutionellen Strukturen auf-
bauen. Diese Aufgabe sollte ab Anfang Februar 1913 mit der formellen Griitndung der An-
throposophischen Gesellschaft in Berlin erfiillt werden. Uber 2.200 Mitglieder der Deut-
schen Theosophischen Gesellschaft, insgesamt 92 Prozent, folgten Steiner damals in die
neugegriindete Gesellschaft, dessen Ehrenprasidium er iibernahm (vgl. Zander 2007:
164, 168).

Aufgrund von internen machtpolitischen Spannungen bis hin zu sektiererischen
Tendenzen und um die Statuten zu dndern, wurde 1923 die Nachfolgeorganisation, die
Allgemeine Anthroposophische Gesellschaft (AAG) aus der Taufe gehoben. Die zuvor
etablierte Anthroposophische Gesellschaft war mit 12.000 Mitgliedern Mitte der 1920er
Jahre allerdings die besser aufgestellte Organisation. Zum Vergleich: die AAG zihlte

hittps://dol.org/10.14:361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die Anthroposophie

Ende 1925 lediglich 1.150 Mitglieder (vgl. Zander 2007: 244f.). Sechs Jahre nach Steiners
Tod l6ste sich die Anthroposophische Gesellschaft im Jahr 1931 jedoch in der Folge
von internen Querelen vor allem zwischen Marie von Sivers und Ita Wegman auf. Die
Sympathisant-innen rund um Wegman griindeten gemeinsam mit ihr die Anthroposo-
phischen Arbeitsgemeinschaften (vgl. Martins 2023: 51). Im Jahr 1935 wurde die AAG im
Nationalsozialismus verboten, jedoch vereint sie seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs
wieder Beitrag zahlende Mitglieder weltweit.

Die AAG ist derzeit Triger der Freien Hochschule fiir Geisteswissenschaft am Goe-
theanum (Dornach, CH), deren zentrales Ziel es ist, die geistige Welt zu erforschen, sich
Fragen aus den Praxisfeldern anzunehmen sowie Weiterbildungsangebote fiir die Ar-
beitsfelder auszuarbeiten. Neben der allgemein anthroposophischen Fachsektion ist sie
in weitere zehn Fachsektionen® ausdifferenziert.

Die AAG zihlte 2019 rund 43.500 Mitglieder weltweit.* Gemessen an der derzeitigen
Reichweite und dem Bevolkerungswachstum ist kein proportionaler Mitgliederanstieg
zu konstatieren, im Gegenteil.* Wie im Bereich der religiés-spirituellen Angebote im
21. Jahrhundert iiblich, verlieren auch in der Anthroposophie feste Mitgliedschaften zu-
gunsten von temporiren, episodenhaften Bindungen sukzessiv an Bedeutung (vgl. Hero
2008: 215fT.). Gegeniiber der Zeitung Le Monde erliuterte das Vorstandsmitglied Justus
Wittich zudem, dass die Einnahmen im letzten Jahrzehnt dahingeschmolzen seien; im
Jahr 2021 seien lediglich 16 Millionen Euro in der Kasse gewesen, wihrend es 14 Jahre zu-
vor noch 25 Millionen gewesen seien (vgl. Tonet 2021). Mittlerweile verweist das Goethea-
num in seinen Weihnachtsbriefen an die Mitglieder zunehmend auf einen drohenden
Krisenzustand, auf den die Leitung aufgrund der hohen Kosten in Dornach zusteuere.
Invielerlei Hinsicht agiert die AAG zwar wie ein herkémmliches Unternehmen, aber wi-
re es dies, konnte eine kostensenkende Standortinderung diskutiert werden, doch unter
anderem aufgrund der spirituellen Bedeutung von Dornach kann die Geschiftstitigkeit
nicht in eine giinstigere Gegend verlegt werden (vgl. Swartz, Hammer 2020).

Im Jahr 2021 stellte sich die AAG auf ihrer Internetseite als Organisation dar, in der
jeder als Mitglied willkommen sei, »unabhingig von Weltanschauung, nationaler oder
kultureller Herkunft und Religion«. Ferner schreibt sie:

Nicht Bekenntnis ist gefragt, sondern Interesse. Jedes Mitglied kann sich mit anderen
zu Gruppen zusammenschliefien und die Fragen verfolgen, die fiir sein Erkennen und
Leben wichtig sind. So entsteht ein Netzwerk des lebensvollen spirituellen Austau-
sches (iber Anthroposophie in der Gegenwart—ob in Townships Stidafrikas oder Stock-
holm, einem der vielen Rudolf Steiner-Hauser in Deutschland oder auf einer Farm in

3 Konkret sind dies die Mathematisch-Astronomische Sektion, die Medizinische Sektion, die Natur-
wissenschaftliche Sektion, die Sektion fiir Landwirtschaft, die Padagogische Sektion, die Sektion
fiir Bildende Kiinste, die Sektion fiir Redende und Musizierende Kiinste, die Sektion fiir Schone
Wissenschaften, die Sektion fiir Sozialwissenschaften und die Jugendsektion (vgl. Goetheanum,
[94]).

4 E-Mail vom Mitgliedersekretariat am Goetheanum, 3.1.2020.

5 Laut Le-Monde-Recherchen kimpft die Anthroposophische Gesellschaft dariiber hinaus mit Nach-
wuchsproblemen, mittlerweile sind drei Viertel der Mitglieder in Frankreich tlber 60 Jahre alt (vgl.
Larousse 2021).

hittps://dol.org/10.14:361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. /dele Acces

149


https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Neuseeland. Gruppenarbeit vor Ort, Feste, Kurse, Vortrige und kiinstlerische Veran-
staltungen pragen das Leben der Anthroposophischen Gesellschaft ebenso wie inter-
nationale Kongresse.®

Auf der AnthroWiki-Seite prisentiert sich die Gesellschaft als »eine Gemeinschaft von
Menschen, die iiberzeugt sind, dass die Aufgaben, die Gegenwart und Zukunft stellen,
nur durch eine spirituelle Vertiefung des Lebens gelést werden kénnen«.” Des Weiteren
wird dort erwihnt, dass das Fundament die von Rudolf Steiner begriindete Anthroposo-
phie bildet.

Die Anthroposophie hat, wie erwihnt, »Karriere gemacht« und unterschiedliche
Praxisfelder etabliert, die von teilweise kapitalkriftigen und iiber Jahrzehnte gewachse-
nen Institutionen getragen werden und es der Anthroposophie ermdglichen, sich in der
Gesellschaft zu verankern — mehr oder weniger sichtbar. Die Anthroposophie besitzt
eine stabile institutionelle Dimension und unterhilt @iber diese Stiitzen als esoterische
Bewegung eine kulturprigende Kraft, wenngleich diese gesamtgesellschaftlich betrach-
tet eher marginal ausfillt. Im 21. Jahrhundert st6ft man auf die Anthroposophie in
Form von Waldorfschulen, heilpidagogischen Institutionen, Banken, Krankenhiusern
und Pflegeeinrichtungen, Kosmetik- und Homdopathieunternehmen, einem Verlags-
wesen, Spielzeugliden und natiirlich der Demeter-Landwirtschaft und den von ihr
vermarkteten Nahrungsmittel (vgl. Gebhardt 2011: 17).

6.1 Waldorfschulen

Die Waldorfschule ist woméglich die bekannteste Hinterlassenschaft Steiners, der die
Waldorfpidagogik im Jahr 1919 begriindete. Als Schule wurde sie zunichst fiir die Arbei-
terkinder der Stuttgarter Waldorf-Astoria-Zigarettenfabrik konzipiert. Steiner initiier-
te sie zusammen mit dem Fabrikanten Emil Molt; fiir die Inbetriebnahme brauchten sie
nur sechs Monate Vorbereitungszeit. Die Waldorfschule war 1919 die erste Gesamtschule
Deutschlands, die Schiler mit unterschiedlichen Hintergriinden und unterschiedlichen
Begabungen gemeinsam unterrichtete (vgl. Schmelzer 1991: 156).

Im Jahr 2018 zidhlte Deutschland 245 staatlich genehmigte Waldorfschulen, weltweit
waren es im gleichen Jahr iiber 1.000. Insbesondere in Osteuropa haben sich die Wal-
dorfschulen vermehrt etabliert, Ungarn beispielsweise zihlte 40 Waldorfschulen. Dar-
iiber hinaus sind sie auch in Brasilien und China im Aufwind (vgl. Schieren 2016: 9). In
der Schweiz gibt es 32 »Steiner-Schulen« (Stand 2019),® wie sie dort genannt werden.

In anthroposophischen Schuleinrichtungen richtet sich der Lehr- und Stundenplan
gemeinhin an den von Steiner angenommenen Bediirfnissen der Schiiler aus Kopf, Herz
und Hand. Die drei Bereiche sollen gleichermafien gefordert werden und deshalb ist die
Lehrerperson dazu angehalten, die kognitiven, musisch-kiinstlerischen, handwerklich-
praktischen und sozialen Lernbereiche gezielt zu gewichten und Fremdsprachen sowie

6 Goetheanum, [95].
7 Anthrowiki, [96].
8 Vgl. Bund der freien Waldorfschulen eV., [97].

hittps://dol.org/10.14:361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die Anthroposophie

das Erlernen eines Musikinstruments moglichst frith zu férdern — nach anthroposophi-
schem Selbstverstindnis wird iiber diese vielfiltige Fihigkeitenforderung ein ausgegli-
chener Unterricht gewiahrleistet. Daneben verzichten Waldorfschulen auf Notenzeug-
nisse, Klassenlehrer-innen begleiten die Schiiler-innen itber mehrere Jahre und das Ler-
nen findet in leistungsheterogenen Gruppen statt; sitzen bleibt niemand und der soge-
nannte Epochenunterricht fithrt dazu, dass dhnliche Themen in unterschiedlichen Fi-
chern gleichzeitig behandelt werden (vgl. Schieren 2016: 9ff.). Die Waldorfschulen geben
an, kein religios-weltanschauliches Dogma zu lehren, da die Anthroposophie nur indi-
rekt durch organisch strukturierte Lehrpline und Erziehungsimpulse vermittelt werden
konne. Organisation, Methodik und Didaktik leiten sich demnach lediglich implizit vom
anthroposophischen Lehrgebiude ab, wenngleich dies nach aufden nicht ausdriicklich so
kommuniziert wird, was fur Kritik sorgen kann (vgl. Majerus 2020a/2020b: 11f.).

Die Waldorfschulen unterscheiden sich von staatlichen Schulen tberdies durch
im Curriculum festgehaltene Aufmerksambkeits-, Wahrnehmungs- und Konzentrati-
onsitbungen. Demgemif3 soll gerade der naturwissenschaftliche Unterricht in jungen
Jahren das Staunen der Schiiler-innen anregen, denn auf das subjektive Interesse und
nicht auf Expertenwissen komme es in der Ausbildung an. Im Naturkunde-Unterricht
geht es in den Unterstufen demzufolge konkret nicht primir um die wissenschaftli-
che Erkenntnis, sondern nach dem goetheanischen Prinzip um das Hineinfiihlen in
Schaffensprozesse (vgl. Ullrich 2015: 71). Wer eine Waldorfschule besucht hat und sich
spiter fiir die biologisch-dynamische Landwirtschaft entscheidet, ist somit mit dem
weltanschaulichen Programm, in das die Priparate eingebettet sind, sowie mit den
Zielen von Methoden wie der Bildekrifteforschung zumindest vertraut.

Fir die Demeter-Landwirtschaft sind Waldorfschulen insofern von Bedeutung, weil
die meisten Schiiler-innen der Waldorfschule angehalten werden, ein Praktikum® aufei-
nem Demeter-zertifizierten Hof zu absolvieren. Einige Schiiler-innen der biologisch-dy-
namischen Landbauschule konnten durch diese Aufenthalte erste Einblicke in den De-
meter-Landbau gewinnen, die ihre spitere Berufsentscheidung beeinflusst haben. Wer-
den die Schiiler-innen nicht nachhaltig fiir Landwirtschaft begeistert, so sind sie doch
zumeist die Demeter-Kund-innen von morgen (vgl. Feldbericht 18.3.2017). Hiufig ist zu-
dem in der Nihe einer Waldorfschule ein biologisch-dynamisch bewirtschafteter Garten
angelegt, um dessen Gedeihen sich die Schiiler unter Anleitung ebenfalls kimmern. An
einigen Waldorfschulen finden Wochenmarkte statt, an denen Demeter-Hoéfe ihre Er-
zeugnisse verkaufen'® und auf einigen biodynamisch bewirtschafteten Héfen befinden
sich umgekehrt auch Waldorfkindergirten™.

9 Der Demeter-Verband preist dieses Praktikum als einzigartige Erfahrung: »Drei Wochen Prakti-
kum auf einem Demeter-Hof ist fir Schiilerinnen und Schiler an Waldorfschulen eine besondere
Erfahrung. Land zu bewirtschaften, sich selbst im Schaffen mit der Erde zu erleben und alters-
gemafd landwirtschaftliche Zusammenhinge zu erfassen, ist fester Bestandteil des Lehrplans der
Freien Waldorfschulen.«Allerdings kann die Praktikantenbetreuung aus Sicht der Landwirt-innen
einen erheblichen Mehraufwand bedeuten, wie an anderer Stelle dieses Textes dargelegt wird
(DemeterelV., [98]).

10 Vgl. Hof Klostersse e.V., [99].

1 Wie beispielsweise auf dem Goldenhof (familienPLUS Waldshut, [100]) oder auf dem Hof Mede-
wege (Hof Medewege, [101]).

hittps://dol.org/10.14:361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. /dele Acces

151


https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen
6.2 Die Eurythmie und die anthroposophische Medizin

An den meisten Waldorfschulen ist die Eurythmie bis heute Pflichtfach. Sie bildete sich
zwischen 1910 und 1913 als erstes Betitigungsfeld der Anthroposophie heraus, das maf3-
geblich in Zusammenarbeit mit Lory Smits, Mieta Waller und Marie von Sivers konzi-
piert wurde. Es handelt sich dabei um eine Tanzart, in der der Kérper zum Medium
kosmischer Harmonie transformiert werden soll und in der Grundgesten von Lauten
in eurythmischer Form dargestellt werden sollen. Dabei wird nahezu eine Entkérperli-
chung bewirkt, indem die Tinzer-innen in eine Art Ganzkdrperschleier gehiillt werden,
der dem Tanz einen 4therisch-schwebenden Anstrich verleiht (vgl. Lindenberg 2011: 560).
Laut Zander ist die Eurythmie eine idealistische Kopfgeburt Steiners, die nicht aus ei-
ner Praxis hervorging (vgl. Zander 2007: 1181f.). Spiter entstand die Heileurythmie im
Rahmen der anthroposophischen Medizin, die sich als eine Strémung der alternativen
Heilverfahren innerhalb der Anthroposophie herausgebildet hat. Neben der Heileuryth-
mie zihlen die Anwendung von Heilpflanzen (wie beispielsweise die Misteltherapie bei
Krebs), die Anwendung homgopathischer Priparate, Farbtherapien, rhythmische Mas-
sagen (von Ita Wegman ausgearbeitet) sowie kiinstlerische Therapien (Mal- und Musik-
therapien) zu den anthroposophischen Therapien.

Im Jahr 1920 trugen der Chemiker Oskar Schmiedel (der spitere Direktor der We-
leda-Werke) und weitere anthroposophisch gesinnte Mediziner-innen die Bitte an Stei-
ner heran, einen Fachkurs fiir sie zu ersinnen. Die Arztin Ita Wegman' trat neben Stei-
ner als Dozentin auf; sie war seine engste Mitarbeiterin und maflgeblich an der prakti-
schen Umsetzung der anthroposophischen Konzepte sowie an der Institutionalisierung
der anthroposophischen Medizin tiberhaupt beteiligt. Die im Anschluss verdffentlich-
ten Vortrige dieser Tagung vom Mérz/April 1921 in Dornach bilden quasi bis heute das
Fundament dieser Heilpraxis. Ein anderes Standardwerk beruht auf den Erfahrungs-
werten, die Rudolf Steiner und die Arztin ItaWegman in dem von ihnen gegriindeten
Klinisch-Therapeutischen Institut in Arlesheim sammelten (vgl. Jiitte 1996: 241f.). Es liegt
unter dem Titel Grundlegendes fiir eine Erweiterung der Heilkunst nach geisteswissenschaftli-
chen Erkenntnissen vor. Hierin bekunden beide ihr kooperatives Verhiltnis zur Biomedi-
zin: »Nicht um eine Opposition gegen die mit den anerkannten wissenschaftlichen Me-
thoden der Gegenwart arbeitende Medizin handelt es sich. Diese wird von uns in ihren
Prinzipien voll anerkannt« (GA 27: 1). Zudem heif3t es dort, nur fachlich ausgebildete
Arzt-innen sollen sich die anthroposophischen Prinzipien nach ihrem Studium aneignen
konnen. Trotzdem: Steiners Therapievorschriften beruhten auf fiir Dritte nicht nachvoll-
ziehbaren »héheren Erkenntnissen«, weshalb es bereits zu seinen Lebzeiten zuweilen in
der Miinchener Medizinischen Wochenschrift Kritik hagelte (vgl. Jiitte 1996: 249).

Nach anthroposophischem Selbstverstindnis bettete Steiner seine Medizin in ein
holistisches Weltbild ein. Die ganzheitliche Wahrnehmung einer Krankheit hat seitdem

12 Wegman wurde 1876 auf)ava geboren und studierte von 1906 bis 1911 in Ziirich und Minchen Me-
dizin. Bis zu ihrem Tod 1943 war sie mafigeblich in die anthroposophische Heilpddagogik und Me-
dizin involviert und begriindete 1921 die Ita-Wegman-Klinik in Arlesheim. Weitere Details lassen
sich in ihrer dreibiandigen Biografie nachlesen, die von dem Priester der Christengemeinschaft
Emanuel Zeylmans van Emmichoven verfasst und zwischen 19901992 publiziert wurde.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die Anthroposophie

fiir anthroposophisch Praktizierende Vorrang und soll den biologistischen Reduktionis-
mus der Biomedizin konterkarieren. Der Krankheitsbegriff artikuliert sich demnach in
einem geisteswissenschaftlich-anthroposophischen Verstindnis, in dem Mikrokosmos
und Makrokosmos miteinander verbunden sind. So wird Substanzen ein kosmischer Ur-
sprung zugesprochen. Dabei spielten anfinglich die sieben Metalle Blei, Zinn, Eisen,
Gold, Kupfer, Quecksilber und Silber eine zentrale Vermittlerrolle, denen iiber Analogie-
bildungen vermittelnde Krifte zugeschrieben wurden und die die Entititen Erde, Uni-
versum und Mensch miteinander verschrinken sollten (vgl. Karschuck 2018:109f.). Auch
Steiners Menschenbild, das er als aus vier Wesensgliedern konstituiert begriff, kommtin
der anthroposophischen Medizin zum Ausdruck: Konkret bestehe der Mensch aus einem
physischen Leib, einem Atherleib, einem Astralleib und der Ich-Organisation, deren Dis-
harmonie Krankheiten auslosen soll. Im Astralkérper, den Menschen wie Tiere besitzen,
entstiinden Instinkte, Leidenschaften und Verlangen, anders als Tiere sollen Menschen
diese Triebe jedoch iiber das Denken und die Ich-Individualitit bindigen kénnen (vgl.
Jork 1993: 152; Brandt, Hammer 2013: 125).

In Bezug auf die Mistel und iiber das holistische Seinsverstindnis der Anthroposo-
phie wurde die Verbindung zwischen Pathologie und Therapie eruiert. So brachte das
geisteswissenschaftliche Schauen Steiner zu der Feststellung, die Mistel eigne sich als
Parasit die dtherischen Lebenskrifte des Baumes an und kénne umgekehrt beim Men-
schen vermittels dieses Krifte-Uberschusses therapeutisch wirken.” Nach ihnlichem
Verfahren werden auch andere anthroposophische Heilmittel aus dem Zusammenhang
zwischen Mensch und Natur sowie der Wesensverwandtschaft zwischen Mensch und
Umwelt erfasst (vgl. Jutte 1996: 245ff.). Diese ganzheitliche Sicht ist vermutlich der
Aspekt, der die nachhaltige Implementierung der anthroposophischen Medizin bewirkt
hat: der Wunsch der Patient-innen, als Ganzes erfasst zu werden, als Menschen mit
einer Biografie, denen zugleich vermittelt wird, das Universum, der Kosmos, das Ele-
mentare habe etwas mit ihnen zu tun. In den anthroposophischen Kliniken sind die
Patient-innen keine statistischen Grofen, sondern Menschen mit einer individuellen
Lebensgeschichte und speziellen Herausforderungen (Zeugin, Liidddeckens, Schrimpf
2018: 204, 206). Das anthroposophische Sterbebegleitungsangebot, scheint zudem
Ohnmachtserfahrungen, also dem Gefiihl des »Ausgeliefertsein und Nichts-mehr-Tun-
Konnen« entgegenzuwirken (Zeugin 2020: 205).

Wie es fiir andere Praxisfelder der Fall ist, diffundiert die Anthroposophie tiber
ihre porésen Auflengrenzen durch ihre medizinischen Angebote in die Mehrheitsge-
sellschaft: Nutzer-innen dieser anthroposophischen Heilangebote sind in der Mehrzahl
Nicht-Anthroposoph-innen. Es sind grofdtenteils Personen, die nach Angeboten suchen,
die sowohl auf der universitiren Medizin (anthroposophische Arzt-innen absolvie-
ren zundchst eine universitire medizinische Ausbildung) sowie ebenso auf einem
»ganzheitlichen« Komplementirangebot beruhen (Zeugin, Liddeckens, Schrimpf 2018;
Zeugin 2020). Dieser Komplementarititstrend ist nicht neu, sondern begann vor iiber
100 Jahren. Gebhardt schreibt, dass bereits zu Beginn des 20. Jahrhunderts die ersten

13 Unter dem Namen »lscador« werden die Mistelpraparate bis heute vertrieben, sie bleiben in der
wissenschaftlichen Literatur jedoch umstritten. Anthroposoph-innen hingegen wollen ihre Wirk-
samkeit mit Fallstudien belegen, wie in Kapitel 8erldutert werden wird.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. /dele Acces

153


https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Schwichen der Schulmedizin erkennbar wurden. Zwar hatte sich damals schon ein
beachtliches Krankhaus- und Krankenkassenwesen ausgebreitet, die Patient-innen
hitten sich in diesen Institutionen jedoch nicht selten auf einen Kérper, eine Nummer
reduziert gefiihlt. In den Jahren vor dem Ersten Weltkrieg sei deshalb der Zulauf zu
alternativen und spirituellen Heilverfahren rapide angestiegen (vgl. Gebhardt 2011:
241£)).

Zum Zeitpunkt der Fertigstellung der vorliegenden Arbeit ist die anthroposophische
Medizin in Deutschland und der Schweiz staatlich anerkannt, fillt jedoch unter Sonder-
regelungen. Einige anthroposophische Einrichtungen haben sich derweil zu modernen
Einrichtungen weiterentwickelt, an die Forschungs- und Ausbildungszentren angeglie-
dert sind (vgl. Jiitte 1996: 260). Die Klinik in Arlesheim zihlte 2019 82 stationire Betten
und wird von den Schweizer Zusatzkrankenkassen anerkannt.” Dariiber hinaus befin-
den sich in der Schweiz ebenfalls das Paracelsus-Spital Richterswil sowie ein Spital im
Engadin. Auf der Website der Anthro-Kliniken sind fiinf Akut-Krankenhiuser aufgelis-
tet, wie die Gemeinschaftskrankenhiuser Havelhohe und Herdecke in Deutschland, drei
Fachkliniken fiir Psychiatrie, Psychotherapie, Psychosomatik und Psychotherapeutische
Medizin und drei Reha- und Kurkliniken. Aufderhalb des deutschsprachigen Raums be-
findet sich jeweils eine weitere Einrichtung in Italien und in Schweden.” Neben den un-
terschiedlichen Kliniken ist derzeit die Firma Weleda mit Sitz in Arlesheim (CH) das an-
throposophische Medizinerbe mit dem wohl bedeutendsten Einfluss. Weleda vertreibt
jedoch primar Naturkosmetik und nur sekundir Arzneimittel.”

Aktuell versucht sich die anthroposophische Medizin vermehrt an die evidenzbasier-
te Wissensproduktion anzunihern sowie ihre Methoden und Weltanschauung an das
akademische Milieu heranzutragen. 2008 wurde gar ein Masterplan zur Akademisierung
der Anthroposophischen Medizin von Harald Mattes zusammengestellt, der zuvorderst eine
Habilitationsforderung vorsieht (vgl. Uhlenhoff 2011: 583). Laut Philipp Karschuck sind
die aktuellen Debatten innerhalb der anthroposophischen Medizin von der Offenlegung
ihrer theoretischen Modelle sowie einer Verschiebung hin zu einer Verwissenschaftli-
chung der Vorgehensweisen gekennzeichnet (vgl. Karschuck 2018: 187).

Wo allerdings die Grenze zwischen esoterischen Vorannahmen und empirischem
Wissen fiir Anthroposoph-innen verliuft, scheint bis auf Weiteres in den Kreisen der an-
throposophischen Medizin unklar zu bleiben, denn im Tatigkeitsbericht der Sektion aus
dem Jahr 2012 heif’t es, dass es in den kommenden Jahrzehnten darum gehen solle, »das
>Geistparadigmacakademisch zu legitimieren«. In diesem Zusammenhang bedauert Mi-
chaela Glockler, dass die »gegenwirtige Medizin [...] durch das naturwissenschaftliche
Paradigma des materialistischen Reduktionismus bestimmt« werde. Die spirituelle Sei-

14 Vonden 82 Betten sind 20 Betten der Psychosomatik zugeordnet, 22 der Psychiatrie, 15 Betten der
Onkologie und 25 der Inneren Medizin (Stand 2019, vgl. Klinik Arlesheim, [102]).

15 Verband anthroposophischer Kliniken, [103].

16 Vorallem hohe Margen im Bereich der Naturkosmetik begriindeten eine Umorientierung in Rich-
tung des Kosmetikmarkts, wihrend gleichzeitig unrentable Medikamente aus dem Sortiment aus-
gegliedert wurden. Auch aus der Herstellung des Krebsgegenmittels Iscador hat sich Weleda zu-
riickgezogen (vgl. Karschuck 2018:189).

hittps://dol.org/10.14:361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die Anthroposophie

te der Welt, die sich im Inneren des Menschen abspiele, bleibe jedoch Privatsache, be-
klagt sie, hier gelte es, »an einem Paradigmenwechsel zu arbeiten«.”

Die etablierte Biomedizin reagiertihrerseits auf solche Vorhaben. Auf MedWatch, ei-
nem Blog von Wissenschaftsjournalist-innen, der Teil der »Initiative Transparente Zivil-
gesellschaft« ist, untersucht Christian Honey, Wissenschaftsjournalist und promovier-
ter Hirnforscher, die Studien und Debatten rund um die Misteltherapie. Die Initiative
will einer breiten Offentlichkeit vermitteln, dass eine Metastudie der Cochrane Collabo-
ration, die eine Untersuchung von 21 ausgewihlten Studien enthilt, keine stichhaltigen
Beweise fiir die Wirkung von Mistelextrakten bei Krebstherapien ergeben habe.’® Arz-
te, die zu diesem Zeitpunkt im anthroposophischen Krankenhaus Witten/Herdecke ti-
tig waren, veroffentlichten daraufhin ebenfalls ein Review, fiir dessen Meta-Analyse, wie
deren Autoren schreiben, auch Studien von mangelhafter Qualitit ausgewertet wurden.
In ihrem Fazit gewichten sie die Datenlage anders und schreiben, die Studien wiirden
darauf hin weisen, dass Misteltherapien die Sterblichkeitsraten senken wiirden. Honey
kommentiert diese Replik folgendermafen: »Dies ist ein Muster, dass sich im Litera-
tur-Grabenkampf zwischen anthroposophischen und nicht-anthroposophischen Medi-
zinern immer wieder findet: Auf der einen Seite stehen naturwissenschaftlich orientier-
te Arzte, die qualitativ ungeniigende Evidenz bemingeln. Auf der anderen Seite stehen
die Anhinger der Anthroposophie, die dieselben Daten als Wirksamkeitsnachweis ver-
teidigen«.” Wie in Kapitel 8.4. dargelegt werden wird, lisst sich dieses Muster ebenfalls
bei den Debatten um den wissenschaftlichen Nachweis der Priparate-Wirkung in der
Landwirtschaft wiederfinden.

Gleichwohl sollte dieses anthroposophische Praxisfeld nicht als homogener, stati-
scher Monolith aufgefasst werden. Die anthroposophisch ausgerichtete Medizin ist von
einer hohen Pluralitit gekennzeichnet. Verschiedene interne Stromungen interpretie-
ren Steiner unterschiedlich und das Praxisfeld selbst unterliegt wie seine »Geschwister«
einem historischen Wandel: Alte Schwerpunkte entfallen, neue kommen hinzu. So wer-
den in der Schweiz seit Mitte der 1990er Jahre Konzepte zur anthroposophischen Sterbe-
begleitung ausgearbeitet. Seitdem wird neben der konventionellen Palliativmedizin die
anthroposophische Palliativ Care angeboten. Dabei wird ein Prozess offenkundig, der
sich auch in anderen Tochterbewegungen der Anthroposophie feststellen lisst: »Da sich
die teils hochkomplexe und abstrakte [anthroposophische] Theorie nur teilweise fiir den
klinischen Alltag eignet, wurden die Konzepte durch anwendungsorientierte Selektion,
Reduktion und Reinterpretation angepasst« (Karschuck 2018: 185).

Zwischen anthroposophischer Medizin und Biodynamik ist eine gewisse Nihe fest-
zustellen: So sind einzelne biologisch-dynamische Landbaubetriebe beispielsweise Roh-
stofflieferanten fiir Hersteller von anthroposophischen Heilmitteln und Kosmetika (vgl.
Egle 2019). Interesse besteht ferner bei den Demeter-Produzent-innen an anthroposo-
phischen Heilverfahren sowie an anthroposophischer Homdopathie, und zwar nicht nur

17 Medizinische Sektion am Goetheanum, [104].

18 Im Wortlaut der Forscher: »The evidence from RCTs to support the view that the application of
mistletoe extracts has impact on survival or leads to an improved ability to fight cancer or to
withstand anticancer treatments is weak« (Horneber, van Ackeren 2008: 2).

19 Honey, [105].

hittps://dol.org/10.14:361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. /dele Acces

155


https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

fiir menschliche Belange, sondern wie im folgenden Kapitel angesprochen wird, eben-
falls fiir Tiere, die korperliche Beeintrichtigungen oder seelische Verstimmungen auf-
weisen sollen.

Das nichste Kapitel geht nun auf das Naturverstindnis in Steiners Schriften und
Vortrigen sowie auf die derzeit stattfindenden Debatten zwischen Quereinsteiger-in-
nen und iiberzeugten Anthroposoph-innen innerhalb der Demeter-Landwirtschaft ein.
Ein weiteres Mal schilt sich dabei das Profil der Demeter-Landwirtschaft heraus: ihre
monistische Weltsicht, ihre inhirente Anthropozentrik, aber auch die interne Dynamik
und Pluralitit dieser Bewegung.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

