
6. Die Anthroposophie

Aus der Außenperspektive ist die Anthroposophie Helmut Zanders Analyse zufolge eine

esoterische Weltanschauung, für die er zunächst drei zentrale Charakteristika aus-

macht. Sie beruht auf der Annahme einer »geistigen Welt« (1). Diese sei allerdings dem

Menschen nicht gänzlich verschlossen, sondern im Gegenteil durch eine spezifische

Wahrnehmungsschulung (durch Meditation und Beobachtung) objektiv erkennbar (2).

Die Erkenntnisse aus der geistigen Welt sollen Anthroposoph∙innen in die Praxis (3)

überführen, beispielsweise in die Pädagogik oder Landwirtschaft – auf diesem Selbst-

verständnis beruhen die Institutionen der Anthroposophie (vgl. Zander 2019: 8). Wie

bereits in den oben erläuterten biografischen Stationen von Steiner angemerkt, sind die

anthroposophischen Schriften unter anderem von Aspekten des deutschen Idealismus

geprägt (imBesonderen durch Fichte,Hegel und Schelling), desWeiteren durchGoethes

naturwissenschaftlichen Erkenntnisanspruch, durch Elemente derTheosophie (spiritu-

eller Evolutionismus, Reinkarnationslehren und der Anspruch, objektive Erkenntnisse

über das Geistige zu generieren) und, seit dem Bruch mit der Theosophie, durch eine

weiterentwickelte christliche Esoterik. Überdies bilden weitere Einflüsse das Rückgrat

von Steiners Gedankengerüst, wie beispielsweise Haeckel (durch den er sein monisti-

sches Weltbild bestätigt sah) und, weniger konstitutiv, Nietzsche und Stirner (über die

er seinen Individualitätsbegriff entwickelte).1

AusderBinnenperspektive bewertet SelgdieAnthroposophie als Erkenntnisweg,der

denMenschen als Zentrum2 habe:

1 Oft rezipierte Steiner Werke dabei sehr selektiv und kleidete sie mit seinen Annahmen neu ein,

weshalb eine besondere Schwierigkeit darin besteht, Steiners Ansichten eindeutig einzuordnen,

da sein Werk nicht homogen ist und sich einige Schriften darüber hinaus widersprechen. Dies ist

zum Teil auch dadurch bedingt, dass Steiner bei Neuauflagen stark in die Texte eingriff.

2 Steiner selbst verwies in mehreren Vorträgen auf die Anthroposophie als Menschenkunde, wie

auch 1915: »Denn sie [die Anthroposophie] allein hat es in Bezug auf die gegenwärtigeMenschheit

mit demMenschen als solchemzu tun,wirklichmit demMenschen als solchem.Alles geht ja in der

gegenwärtigenMenschheit demZiele zu, diesenMenschen als solchen zu verleugnenund anderes

als den Menschen hinzustellen als dasjenige, für das man kämpfen, für das man arbeiten, an das

man denken soll« (GA 162: 44f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

MitderAnthroposophie entwickelte und lehrteRudolf Steiner in einer entscheidenden

Übergangs- und Krisenzeit der Moderne eine neue, umfassendeMenschenerkenntnis,

in leiblicher, seelischer und geistiger Hinsicht. Er entfaltete eine hochdifferenzierte

Lehre der Inkarnation in Raum und Zeit, die das Bewusstsein von der geistigen Natur

des Menschen mit einem konkretenWissen um die Strukturen und Prozesse seiner ir-

dischen Lebensform verband und zu neuen und weitreichenden Verständnisperspek-

tiven des humanen Daseins führte. (Selg 2012: 10)

Für Lebedur, Pionier des Demeter-Obstbaus und ehemaliges Vorstandsmitglied der

weltweiten Dachorganisation der Ökobewegungen IFOAM sowie Auszeichnungsträ-

ger der Niklas-Medaille in Silber des Bundeslandwirtschaftsministeriums, ist die

Anthroposophie beziehungsweise die Biodynamik ein Synästhesierungsprozess von

Kulturbereichen: »Ihr geht es um eine Befruchtung aller heute in derWelt vorhandenen

Wissenschaften, der Naturwissenschaft, der Wissenschaft für Medizin, Pädagogik, Ar-

chitektur, Kunst und Religion, kurz um eine Befruchtung oder Erneuerung der großen

KulturbereicheWissenschaft, Kunst und Religion« (Lebedur 1988: 29).

Laut Gebhardt bot der Zusammenbruch der bis dahin geltenden staatstragen-

den und die Gesellschaft verbindenden Sinnsetzungssysteme der Kirchen und des

politischen Patriotismus nach dem Ersten Weltkrieg ein fruchtbares Umfeld für die

Begeisterung unter jungen Menschen für die anthroposophische Sache. Immer mehr

junge Menschen, die aus dem Umfeld der Jugendbewegung oder Lebensreformbewe-

gung kamen, verschrieben sich der Anthroposophie: Sie kannten bereits Angebote der

Reformpädagogik, des Vegetarismus sowie der Alternativmedizin und insbesondere

Frauenwurden von Ausdruckstätigkeiten undHeilberufen angezogen.Die Anthroposo-

phie bot nun, anders als die Lebensreformbewegung, zusätzlich einen enzyklopädisch

ausbuchstabierten spirituellenÜberbau an. In diesemanthroposophischenKaleidoskop

orientierten sich die Suchenden entweder mehr in Richtung des religiösen, ökologi-

schen,wissenschaftlichen oder künstlerischen Bereichs (vgl. Gebhardt 2011: 235). Dieser

»Kairos der Zeit« und die sehr praxisnahen Sinnangebote der Anthroposophie verhalfen

ihr, im Laufe des 20. Jahrhunderts zur bedeutendsten esoterischen Bewegung vor allem

in den deutschsprachigen Ländern, denNiederlanden sowie in Skandinavien aufzustei-

gen, und derzeit bildet sie auch im außereuropäischen RaumZweige aus (Clement 2017:

xxii).

Wer eine Botschaft, Weltanschauung, höhere Erkenntnis und spirituelle Praktiken

gesellschaftlich etablierenwill,mußeinMindestmaßan institutionellenStrukturenauf-

bauen.Diese Aufgabe sollte ab Anfang Februar 1913mit der formellen Gründung der An-

throposophischenGesellschaft in Berlin erfüllt werden.Über 2.200Mitglieder derDeut-

schenTheosophischen Gesellschaft, insgesamt 92 Prozent, folgten Steiner damals in die

neugegründete Gesellschaft, dessen Ehrenpräsidium er übernahm (vgl. Zander 2007:

164, 168).

Aufgrund von internen machtpolitischen Spannungen bis hin zu sektiererischen

Tendenzen und um die Statuten zu ändern, wurde 1923 die Nachfolgeorganisation, die

Allgemeine Anthroposophische Gesellschaft (AAG) aus der Taufe gehoben. Die zuvor

etablierte Anthroposophische Gesellschaft war mit 12.000 Mitgliedern Mitte der 1920er

Jahre allerdings die besser aufgestellte Organisation. Zum Vergleich: die AAG zählte

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die Anthroposophie 149

Ende 1925 lediglich 1.150 Mitglieder (vgl. Zander 2007: 244f.). Sechs Jahre nach Steiners

Tod löste sich die Anthroposophische Gesellschaft im Jahr 1931 jedoch in der Folge

von internen Querelen vor allem zwischen Marie von Sivers und Ita Wegman auf. Die

Sympathisant∙innen rund umWegman gründeten gemeinsam mit ihr die Anthroposo-

phischen Arbeitsgemeinschaften (vgl. Martins 2023: 51). Im Jahr 1935 wurde die AAG im

Nationalsozialismus verboten, jedoch vereint sie seit dem Ende des ZweitenWeltkriegs

wieder Beitrag zahlendeMitglieder weltweit.

Die AAG ist derzeit Träger der Freien Hochschule für Geisteswissenschaft am Goe-

theanum (Dornach, CH), deren zentrales Ziel es ist, die geistigeWelt zu erforschen, sich

Fragen aus den Praxisfeldern anzunehmen sowie Weiterbildungsangebote für die Ar-

beitsfelder auszuarbeiten. Neben der allgemein anthroposophischen Fachsektion ist sie

in weitere zehn Fachsektionen3 ausdifferenziert.

Die AAG zählte 2019 rund 43.500Mitglieder weltweit.4 Gemessen an der derzeitigen

Reichweite und dem Bevölkerungswachstum ist kein proportionaler Mitgliederanstieg

zu konstatieren, im Gegenteil.5 Wie im Bereich der religiös-spirituellen Angebote im

21. Jahrhundert üblich, verlieren auch in der Anthroposophie feste Mitgliedschaften zu-

gunsten von temporären, episodenhaften Bindungen sukzessiv an Bedeutung (vgl.Hero

2008: 215ff.). Gegenüber der Zeitung Le Monde erläuterte das Vorstandsmitglied Justus

Wittich zudem, dass die Einnahmen im letzten Jahrzehnt dahingeschmolzen seien; im

Jahr 2021 seien lediglich 16Millionen Euro in der Kasse gewesen,während es 14 Jahre zu-

vornoch25Millionengewesen seien (vgl.Tonet 2021).Mittlerweile verweist dasGoethea-

num in seinen Weihnachtsbriefen an die Mitglieder zunehmend auf einen drohenden

Krisenzustand, auf den die Leitung aufgrund der hohen Kosten in Dornach zusteuere.

In vielerleiHinsicht agiert die AAGzwarwie ein herkömmlichesUnternehmen, aberwä-

re es dies, könnte eine kostensenkendeStandortänderungdiskutiertwerden,dochunter

anderem aufgrund der spirituellen Bedeutung von Dornach kann die Geschäftstätigkeit

nicht in eine günstigere Gegend verlegt werden (vgl. Swartz, Hammer 2020).

Im Jahr 2021 stellte sich die AAG auf ihrer Internetseite als Organisation dar, in der

jeder als Mitglied willkommen sei, »unabhängig von Weltanschauung, nationaler oder

kultureller Herkunft und Religion«. Ferner schreibt sie:

Nicht Bekenntnis ist gefragt, sondern Interesse. Jedes Mitglied kann sich mit anderen

zu Gruppen zusammenschließen und die Fragen verfolgen, die für sein Erkennen und

Leben wichtig sind. So entsteht ein Netzwerk des lebensvollen spirituellen Austau-

sches über Anthroposophie in der Gegenwart – ob in Townships Südafrikas oder Stock-

holm, einem der vielen Rudolf Steiner-Häuser in Deutschland oder auf einer Farm in

3 Konkret sind dies dieMathematisch-Astronomische Sektion, dieMedizinische Sektion, die Natur-

wissenschaftliche Sektion, die Sektion für Landwirtschaft, die Pädagogische Sektion, die Sektion

für Bildende Künste, die Sektion für Redende und Musizierende Künste, die Sektion für Schöne

Wissenschaften, die Sektion für Sozialwissenschaften und die Jugendsektion (vgl. Goetheanum,

[94]).

4 E-Mail vomMitgliedersekretariat am Goetheanum, 3.1.2020.

5 Laut Le-Monde-Recherchen kämpft die Anthroposophische Gesellschaft darüber hinaus mit Nach-

wuchsproblemen,mittlerweile sind drei Viertel derMitglieder in Frankreich über 60 Jahre alt (vgl.

Larousse 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Neuseeland. Gruppenarbeit vor Ort, Feste, Kurse, Vorträge und künstlerische Veran-

staltungen prägen das Leben der Anthroposophischen Gesellschaft ebenso wie inter-

nationale Kongresse.6

Auf der AnthroWiki-Seite präsentiert sich die Gesellschaft als »eine Gemeinschaft von

Menschen, die überzeugt sind, dass die Aufgaben, die Gegenwart und Zukunft stellen,

nur durch eine spirituelle Vertiefung des Lebens gelöst werden können«.7 DesWeiteren

wird dort erwähnt, dass das Fundament die vonRudolf Steiner begründete Anthroposo-

phie bildet.

Die Anthroposophie hat, wie erwähnt, »Karriere gemacht« und unterschiedliche

Praxisfelder etabliert, die von teilweise kapitalkräftigen und über Jahrzehnte gewachse-

nen Institutionen getragen werden und es der Anthroposophie ermöglichen, sich in der

Gesellschaft zu verankern – mehr oder weniger sichtbar. Die Anthroposophie besitzt

eine stabile institutionelle Dimension und unterhält über diese Stützen als esoterische

Bewegung eine kulturprägende Kraft,wenngleich diese gesamtgesellschaftlich betrach-

tet eher marginal ausfällt. Im 21. Jahrhundert stößt man auf die Anthroposophie in

Form von Waldorfschulen, heilpädagogischen Institutionen, Banken, Krankenhäusern

und Pflegeeinrichtungen, Kosmetik- und Homöopathieunternehmen, einem Verlags-

wesen, Spielzeugläden und natürlich der Demeter-Landwirtschaft und den von ihr

vermarkteten Nahrungsmittel (vgl. Gebhardt 2011: 17).

6.1 Waldorfschulen

Die Waldorfschule ist womöglich die bekannteste Hinterlassenschaft Steiners, der die

Waldorfpädagogik im Jahr 1919 begründete. Als Schule wurde sie zunächst für die Arbei-

terkinder der Stuttgarter Waldorf-Astoria-Zigarettenfabrik konzipiert. Steiner initiier-

te sie zusammenmit dem Fabrikanten Emil Molt; für die Inbetriebnahme brauchten sie

nur sechsMonateVorbereitungszeit.DieWaldorfschulewar 1919 die ersteGesamtschule

Deutschlands, die Schülermit unterschiedlichenHintergründen und unterschiedlichen

Begabungen gemeinsam unterrichtete (vgl. Schmelzer 1991: 156).

Im Jahr 2018 zählte Deutschland 245 staatlich genehmigteWaldorfschulen,weltweit

waren es im gleichen Jahr über 1.000. Insbesondere in Osteuropa haben sich die Wal-

dorfschulen vermehrt etabliert, Ungarn beispielsweise zählte 40 Waldorfschulen. Dar-

über hinaus sind sie auch in Brasilien und China im Aufwind (vgl. Schieren 2016: 9). In

der Schweiz gibt es 32 »Steiner-Schulen« (Stand 2019),8 wie sie dort genannt werden.

In anthroposophischen Schuleinrichtungen richtet sich der Lehr- und Stundenplan

gemeinhin an den von Steiner angenommenenBedürfnissen der Schüler aus Kopf,Herz

undHand.Die drei Bereiche sollen gleichermaßen gefördert werden und deshalb ist die

Lehrerperson dazu angehalten, die kognitiven,musisch-künstlerischen, handwerklich-

praktischen und sozialen Lernbereiche gezielt zu gewichten und Fremdsprachen sowie

6 Goetheanum, [95].

7 Anthrowiki, [96].

8 Vgl. Bund der freien Waldorfschulen e.V., [97].

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die Anthroposophie 151

das Erlernen einesMusikinstrumentsmöglichst früh zu fördern – nach anthroposophi-

schem Selbstverständnis wird über diese vielfältige Fähigkeitenförderung ein ausgegli-

chener Unterricht gewährleistet. Daneben verzichten Waldorfschulen auf Notenzeug-

nisse, Klassenlehrer∙innen begleiten die Schüler∙innen über mehrere Jahre und das Ler-

nen findet in leistungsheterogenen Gruppen statt; sitzen bleibt niemand und der soge-

nannte Epochenunterricht führt dazu, dass ähnliche Themen in unterschiedlichen Fä-

chern gleichzeitig behandelt werden (vgl. Schieren 2016: 9ff.).DieWaldorfschulen geben

an, kein religiös-weltanschauliches Dogma zu lehren, da die Anthroposophie nur indi-

rekt durch organisch strukturierte Lehrpläne undErziehungsimpulse vermittelt werden

könne.Organisation,Methodik undDidaktik leiten sich demnach lediglich implizit vom

anthroposophischenLehrgebäude ab,wenngleichdies nach außennicht ausdrücklich so

kommuniziert wird, was für Kritik sorgen kann (vgl. Majerus 2020a/2020b: 11f.).

Die Waldorfschulen unterscheiden sich von staatlichen Schulen überdies durch

im Curriculum festgehaltene Aufmerksamkeits-, Wahrnehmungs- und Konzentrati-

onsübungen. Demgemäß soll gerade der naturwissenschaftliche Unterricht in jungen

Jahren das Staunen der Schüler∙innen anregen, denn auf das subjektive Interesse und

nicht auf Expertenwissen komme es in der Ausbildung an. Im Naturkunde-Unterricht

geht es in den Unterstufen demzufolge konkret nicht primär um die wissenschaftli-

che Erkenntnis, sondern nach dem goetheanischen Prinzip um das Hineinfühlen in

Schaffensprozesse (vgl. Ullrich 2015: 71). Wer eine Waldorfschule besucht hat und sich

später für die biologisch-dynamische Landwirtschaft entscheidet, ist somit mit dem

weltanschaulichen Programm, in das die Präparate eingebettet sind, sowie mit den

Zielen vonMethoden wie der Bildekräfteforschung zumindest vertraut.

Für die Demeter-Landwirtschaft sindWaldorfschulen insofern von Bedeutung,weil

diemeisten Schüler∙innen derWaldorfschule angehaltenwerden, ein Praktikum9 auf ei-

nemDemeter-zertifiziertenHof zu absolvieren.EinigeSchüler∙innender biologisch-dy-

namischen Landbauschule konnten durch diese Aufenthalte erste Einblicke in den De-

meter-Landbau gewinnen,die ihre spätere Berufsentscheidung beeinflusst haben.Wer-

den die Schüler∙innen nicht nachhaltig für Landwirtschaft begeistert, so sind sie doch

zumeist dieDemeter-Kund∙innen vonmorgen (vgl. Feldbericht 18.3.2017).Häufig ist zu-

dem inderNähe einerWaldorfschule ein biologisch-dynamisch bewirtschafteterGarten

angelegt, um dessen Gedeihen sich die Schüler unter Anleitung ebenfalls kümmern. An

einigen Waldorfschulen finden Wochenmärkte statt, an denen Demeter-Höfe ihre Er-

zeugnisse verkaufen10 und auf einigen biodynamisch bewirtschafteten Höfen befinden

sich umgekehrt auchWaldorfkindergärten11.

9 Der Demeter-Verband preist dieses Praktikum als einzigartige Erfahrung: »Drei Wochen Prakti-

kum auf einem Demeter-Hof ist für Schülerinnen und Schüler anWaldorfschulen eine besondere

Erfahrung. Land zu bewirtschaften, sich selbst im Schaffen mit der Erde zu erleben und alters-

gemäß landwirtschaftliche Zusammenhänge zu erfassen, ist fester Bestandteil des Lehrplans der

FreienWaldorfschulen.« Allerdings kann die Praktikantenbetreuung aus Sicht der Landwirt∙innen

einen erheblichen Mehraufwand bedeuten, wie an anderer Stelle dieses Textes dargelegt wird

(Demeter e.V., [98]).

10 Vgl. Hof Klostersse e.V., [99].

11 Wie beispielsweise auf dem Goldenhof (familienPLUS Waldshut, [100]) oder auf dem Hof Mede-

wege (Hof Medewege, [101]).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

6.2 Die Eurythmie und die anthroposophische Medizin

An den meistenWaldorfschulen ist die Eurythmie bis heute Pflichtfach. Sie bildete sich

zwischen 1910 und 1913 als erstes Betätigungsfeld der Anthroposophie heraus, das maß-

geblich in Zusammenarbeit mit Lory Smits, Mieta Waller und Marie von Sivers konzi-

piert wurde. Es handelt sich dabei um eine Tanzart, in der der Körper zum Medium

kosmischer Harmonie transformiert werden soll und in der Grundgesten von Lauten

in eurythmischer Form dargestellt werden sollen. Dabei wird nahezu eine Entkörperli-

chung bewirkt, indem die Tänzer∙innen in eine Art Ganzkörperschleier gehüllt werden,

derdemTanzeinenätherisch-schwebendenAnstrich verleiht (vgl.Lindenberg2011: 560).

Laut Zander ist die Eurythmie eine idealistische Kopfgeburt Steiners, die nicht aus ei-

ner Praxis hervorging (vgl. Zander 2007: 1181f.). Später entstand die Heileurythmie im

Rahmen der anthroposophischen Medizin, die sich als eine Strömung der alternativen

Heilverfahren innerhalb der Anthroposophie herausgebildet hat.Neben derHeileuryth-

mie zählen die Anwendung von Heilpflanzen (wie beispielsweise die Misteltherapie bei

Krebs), die Anwendung homöopathischer Präparate, Farbtherapien, rhythmische Mas-

sagen (von Ita Wegman ausgearbeitet) sowie künstlerischeTherapien (Mal- und Musik-

therapien) zu den anthroposophischenTherapien.

Im Jahr 1920 trugen der Chemiker Oskar Schmiedel (der spätere Direktor der We-

leda-Werke) und weitere anthroposophisch gesinnte Mediziner∙innen die Bitte an Stei-

ner heran, einen Fachkurs für sie zu ersinnen. Die Ärztin ItaWegman12 trat neben Stei-

ner als Dozentin auf; sie war seine engste Mitarbeiterin und maßgeblich an der prakti-

schen Umsetzung der anthroposophischen Konzepte sowie an der Institutionalisierung

der anthroposophischen Medizin überhaupt beteiligt. Die im Anschluss veröffentlich-

ten Vorträge dieser Tagung vom März/April 1921 in Dornach bilden quasi bis heute das

Fundament dieser Heilpraxis. Ein anderes Standardwerk beruht auf den Erfahrungs-

werten, die Rudolf Steiner und die Ärztin ItaWegman in dem von ihnen gegründeten

Klinisch-Therapeutischen Institut inArlesheimsammelten (vgl. Jütte 1996: 241f.).Es liegt

unter dem Titel Grundlegendes für eine Erweiterung der Heilkunst nach geisteswissenschaftli-

chen Erkenntnissen vor. Hierin bekunden beide ihr kooperatives Verhältnis zur Biomedi-

zin: »Nicht um eine Opposition gegen die mit den anerkannten wissenschaftlichen Me-

thoden der Gegenwart arbeitende Medizin handelt es sich. Diese wird von uns in ihren

Prinzipien voll anerkannt« (GA 27: 1). Zudem heißt es dort, nur fachlich ausgebildete

Ärzt∙innen sollen sichdie anthroposophischenPrinzipiennach ihremStudiumaneignen

können.Trotzdem:SteinersTherapievorschriftenberuhtenauf fürDritte nicht nachvoll-

ziehbaren »höheren Erkenntnissen«, weshalb es bereits zu seinen Lebzeiten zuweilen in

derMünchenerMedizinischenWochenschrift Kritik hagelte (vgl. Jütte 1996: 249).

Nach anthroposophischem Selbstverständnis bettete Steiner seine Medizin in ein

holistischesWeltbild ein. Die ganzheitlicheWahrnehmung einer Krankheit hat seitdem

12 Wegman wurde 1876 auf Java geboren und studierte von 1906 bis 1911 in Zürich undMünchenMe-

dizin. Bis zu ihrem Tod 1943 war sie maßgeblich in die anthroposophische Heilpädagogik undMe-

dizin involviert und begründete 1921 die Ita-Wegman-Klinik in Arlesheim. Weitere Details lassen

sich in ihrer dreibändigen Biografie nachlesen, die von dem Priester der Christengemeinschaft

Emanuel Zeylmans van Emmichoven verfasst und zwischen 1990–1992 publiziert wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die Anthroposophie 153

für anthroposophisch Praktizierende Vorrang und soll den biologistischen Reduktionis-

mus der Biomedizin konterkarieren. Der Krankheitsbegriff artikuliert sich demnach in

einem geisteswissenschaftlich-anthroposophischen Verständnis, in dem Mikrokosmos

undMakrokosmosmiteinander verbunden sind.SowirdSubstanzen einkosmischerUr-

sprung zugesprochen. Dabei spielten anfänglich die sieben Metalle Blei, Zinn, Eisen,

Gold,Kupfer,Quecksilber und Silber eine zentrale Vermittlerrolle, denen über Analogie-

bildungen vermittelnde Kräfte zugeschrieben wurden und die die Entitäten Erde, Uni-

versumundMenschmiteinander verschränken sollten (vgl.Karschuck 2018: 109f.). Auch

SteinersMenschenbild,das er als aus vierWesensgliedernkonstituiert begriff, kommt in

der anthroposophischenMedizin zumAusdruck:Konkret bestehederMenschaus einem

physischenLeib, einemÄtherleib, einemAstralleib undder Ich-Organisation,derenDis-

harmonie Krankheiten auslösen soll. ImAstralkörper, denMenschenwie Tiere besitzen,

entstünden Instinkte, Leidenschaften und Verlangen, anders als Tiere sollen Menschen

diese Triebe jedoch über das Denken und die Ich-Individualität bändigen können (vgl.

Jork 1993: 152; Brandt, Hammer 2013: 125).

In Bezug auf die Mistel und über das holistische Seinsverständnis der Anthroposo-

phie wurde die Verbindung zwischen Pathologie und Therapie eruiert. So brachte das

geisteswissenschaftliche Schauen Steiner zu der Feststellung, die Mistel eigne sich als

Parasit die ätherischen Lebenskräfte des Baumes an und könne umgekehrt beim Men-

schen vermittels dieses Kräfte-Überschusses therapeutisch wirken.13 Nach ähnlichem

Verfahren werden auch andere anthroposophische Heilmittel aus dem Zusammenhang

zwischen Mensch und Natur sowie der Wesensverwandtschaft zwischen Mensch und

Umwelt erfasst (vgl. Jütte 1996: 245ff.). Diese ganzheitliche Sicht ist vermutlich der

Aspekt, der die nachhaltige Implementierung der anthroposophischenMedizin bewirkt

hat: der Wunsch der Patient∙innen, als Ganzes erfasst zu werden, als Menschen mit

einer Biografie, denen zugleich vermittelt wird, das Universum, der Kosmos, das Ele-

mentare habe etwas mit ihnen zu tun. In den anthroposophischen Kliniken sind die

Patient∙innen keine statistischen Größen, sondern Menschen mit einer individuellen

Lebensgeschichte und speziellen Herausforderungen (Zeugin, Lüddeckens, Schrimpf

2018: 204, 206). Das anthroposophische Sterbebegleitungsangebot, scheint zudem

Ohnmachtserfahrungen, also dem Gefühl des »Ausgeliefertsein und Nichts-mehr-Tun-

Können« entgegenzuwirken (Zeugin 2020: 205).

Wie es für andere Praxisfelder der Fall ist, diffundiert die Anthroposophie über

ihre porösen Außengrenzen durch ihre medizinischen Angebote in die Mehrheitsge-

sellschaft: Nutzer∙innen dieser anthroposophischen Heilangebote sind in der Mehrzahl

Nicht-Anthroposoph∙innen. Es sind größtenteils Personen, die nach Angeboten suchen,

die sowohl auf der universitären Medizin (anthroposophische Ärzt∙innen absolvie-

ren zunächst eine universitäre medizinische Ausbildung) sowie ebenso auf einem

»ganzheitlichen« Komplementärangebot beruhen (Zeugin, Lüddeckens, Schrimpf 2018;

Zeugin 2020). Dieser Komplementaritätstrend ist nicht neu, sondern begann vor über

100 Jahren. Gebhardt schreibt, dass bereits zu Beginn des 20. Jahrhunderts die ersten

13 Unter dem Namen »Iscador« werden die Mistelpräparate bis heute vertrieben, sie bleiben in der

wissenschaftlichen Literatur jedoch umstritten. Anthroposoph∙innen hingegen wollen ihre Wirk-

samkeit mit Fallstudien belegen, wie in Kapitel 8erläutert werden wird.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Schwächen der Schulmedizin erkennbar wurden. Zwar hatte sich damals schon ein

beachtliches Krankhaus- und Krankenkassenwesen ausgebreitet, die Patient∙innen

hätten sich in diesen Institutionen jedoch nicht selten auf einen Körper, eine Nummer

reduziert gefühlt. In den Jahren vor dem Ersten Weltkrieg sei deshalb der Zulauf zu

alternativen und spirituellen Heilverfahren rapide angestiegen (vgl. Gebhardt 2011:

241f.).

ZumZeitpunkt der Fertigstellung der vorliegenden Arbeit ist die anthroposophische

Medizin in Deutschland und der Schweiz staatlich anerkannt, fällt jedoch unter Sonder-

regelungen. Einige anthroposophische Einrichtungen haben sich derweil zu modernen

Einrichtungen weiterentwickelt, an die Forschungs- und Ausbildungszentren angeglie-

dert sind (vgl. Jütte 1996: 260). Die Klinik in Arlesheim zählte 2019 82 stationäre Betten

und wird von den Schweizer Zusatzkrankenkassen anerkannt.14 Darüber hinaus befin-

den sich in der Schweiz ebenfalls das Paracelsus-Spital Richterswil sowie ein Spital im

Engadin. Auf der Website der Anthro-Kliniken sind fünf Akut-Krankenhäuser aufgelis-

tet,wie dieGemeinschaftskrankenhäuserHavelhöhe undHerdecke inDeutschland,drei

Fachkliniken für Psychiatrie, Psychotherapie, Psychosomatik und Psychotherapeutische

Medizin und drei Reha- und Kurkliniken. Außerhalb des deutschsprachigen Raums be-

findet sich jeweils eine weitere Einrichtung in Italien und in Schweden.15 Neben den un-

terschiedlichen Kliniken ist derzeit die FirmaWeledamit Sitz in Arlesheim (CH) das an-

throposophische Medizinerbe mit dem wohl bedeutendsten Einfluss. Weleda vertreibt

jedoch primär Naturkosmetik und nur sekundär Arzneimittel.16

Aktuell versucht sichdie anthroposophischeMedizin vermehrt andie evidenzbasier-

te Wissensproduktion anzunähern sowie ihre Methoden und Weltanschauung an das

akademische Milieu heranzutragen. 2008 wurde gar ein Masterplan zur Akademisierung

der AnthroposophischenMedizin vonHaraldMattes zusammengestellt, der zuvorderst eine

Habilitationsförderung vorsieht (vgl. Uhlenhoff 2011: 583). Laut Philipp Karschuck sind

die aktuellen Debatten innerhalb der anthroposophischenMedizin von der Offenlegung

ihrer theoretischen Modelle sowie einer Verschiebung hin zu einer Verwissenschaftli-

chung der Vorgehensweisen gekennzeichnet (vgl. Karschuck 2018: 187).

Wo allerdings die Grenze zwischen esoterischen Vorannahmen und empirischem

Wissen für Anthroposoph∙innen verläuft, scheint bis aufWeiteres in denKreisen der an-

throposophischenMedizin unklar zu bleiben, denn imTätigkeitsbericht der Sektion aus

dem Jahr 2012 heißt es, dass es in den kommenden Jahrzehnten darum gehen solle, »das

›Geistparadigma‹ akademischzu legitimieren«. IndiesemZusammenhangbedauertMi-

chaela Glöckler, dass die »gegenwärtige Medizin […] durch das naturwissenschaftliche

Paradigma desmaterialistischen Reduktionismus bestimmt« werde.Die spirituelle Sei-

14 Von den 82 Betten sind 20 Betten der Psychosomatik zugeordnet, 22 der Psychiatrie, 15 Betten der

Onkologie und 25 der Inneren Medizin (Stand 2019, vgl. Klinik Arlesheim, [102]).

15 Verband anthroposophischer Kliniken, [103].

16 Vor allem hoheMargen im Bereich der Naturkosmetik begründeten eine Umorientierung in Rich-

tungdes Kosmetikmarkts, während gleichzeitig unrentableMedikamente aus demSortiment aus-

gegliedert wurden. Auch aus der Herstellung des Krebsgegenmittels Iscador hat sich Weleda zu-

rückgezogen (vgl. Karschuck 2018: 189).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die Anthroposophie 155

te der Welt, die sich im Inneren des Menschen abspiele, bleibe jedoch Privatsache, be-

klagt sie, hier gelte es, »an einem Paradigmenwechsel zu arbeiten«.17

DieetablierteBiomedizin reagiert ihrerseits auf solcheVorhaben.AufMedWatch,ei-

nemBlog vonWissenschaftsjournalist∙innen, der Teil der »Initiative Transparente Zivil-

gesellschaft« ist, untersucht Christian Honey, Wissenschaftsjournalist und promovier-

ter Hirnforscher, die Studien und Debatten rund um die Misteltherapie. Die Initiative

will einer breiten Öffentlichkeit vermitteln, dass eineMetastudie der Cochrane Collabo-

ration, die eine Untersuchung von 21 ausgewählten Studien enthält, keine stichhaltigen

Beweise für die Wirkung von Mistelextrakten bei Krebstherapien ergeben habe.18 Ärz-

te, die zu diesem Zeitpunkt im anthroposophischen Krankenhaus Witten/Herdecke tä-

tigwaren, veröffentlichten daraufhin ebenfalls ein Review, für dessenMeta-Analyse,wie

deren Autoren schreiben, auch Studien vonmangelhafter Qualität ausgewertet wurden.

In ihrem Fazit gewichten sie die Datenlage anders und schreiben, die Studien würden

darauf hin weisen, dass Misteltherapien die Sterblichkeitsraten senken würden. Honey

kommentiert diese Replik folgendermaßen: »Dies ist ein Muster, dass sich im Litera-

tur-Grabenkampf zwischen anthroposophischen und nicht-anthroposophischen Medi-

zinern immerwieder findet: Auf der einen Seite stehen naturwissenschaftlich orientier-

te Ärzte, die qualitativ ungenügende Evidenz bemängeln. Auf der anderen Seite stehen

die Anhänger der Anthroposophie, die dieselben Daten als Wirksamkeitsnachweis ver-

teidigen«.19Wie in Kapitel 8.4. dargelegt werden wird, lässt sich diesesMuster ebenfalls

bei den Debatten um den wissenschaftlichen Nachweis der Präparate-Wirkung in der

Landwirtschaft wiederfinden.

Gleichwohl sollte dieses anthroposophische Praxisfeld nicht als homogener, stati-

scher Monolith aufgefasst werden. Die anthroposophisch ausgerichtete Medizin ist von

einer hohen Pluralität gekennzeichnet. Verschiedene interne Strömungen interpretie-

ren Steiner unterschiedlich und das Praxisfeld selbst unterliegt wie seine »Geschwister«

einem historischenWandel: Alte Schwerpunkte entfallen, neue kommen hinzu. So wer-

den in der Schweiz seitMitte der 1990er Jahre Konzepte zur anthroposophischen Sterbe-

begleitung ausgearbeitet. Seitdem wird neben der konventionellen Palliativmedizin die

anthroposophische Palliativ Care angeboten. Dabei wird ein Prozess offenkundig, der

sich auch in anderen Tochterbewegungen der Anthroposophie feststellen lässt: »Da sich

die teils hochkomplexe und abstrakte [anthroposophische]Theorie nur teilweise für den

klinischen Alltag eignet, wurden die Konzepte durch anwendungsorientierte Selektion,

Reduktion und Reinterpretation angepasst« (Karschuck 2018: 185).

Zwischen anthroposophischer Medizin und Biodynamik ist eine gewisse Nähe fest-

zustellen: So sind einzelne biologisch-dynamische Landbaubetriebe beispielsweise Roh-

stofflieferanten für Hersteller von anthroposophischen Heilmitteln und Kosmetika (vgl.

Egle 2019). Interesse besteht ferner bei den Demeter-Produzent∙innen an anthroposo-

phischenHeilverfahren sowie an anthroposophischerHomöopathie, und zwar nicht nur

17 Medizinische Sektion am Goetheanum, [104].

18 Im Wortlaut der Forscher: »The evidence from RCTs to support the view that the application of

mistletoe extracts has impact on survival or leads to an improved ability to fight cancer or to

withstand anticancer treatments is weak« (Horneber, van Ackeren 2008: 2).

19 Honey, [105].

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

für menschliche Belange, sondern wie im folgenden Kapitel angesprochen wird, eben-

falls für Tiere, die körperliche Beeinträchtigungen oder seelische Verstimmungen auf-

weisen sollen.

Das nächste Kapitel geht nun auf das Naturverständnis in Steiners Schriften und

Vorträgen sowie auf die derzeit stattfindenden Debatten zwischen Quereinsteiger∙in-

nen und überzeugten Anthroposoph∙innen innerhalb der Demeter-Landwirtschaft ein.

Ein weiteres Mal schält sich dabei das Profil der Demeter-Landwirtschaft heraus: ihre

monistischeWeltsicht, ihre inhärente Anthropozentrik, aber auch die interne Dynamik

und Pluralität dieser Bewegung.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006 - am 14.02.2026, 06:40:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

