Einleitung

Foucaults archédologische Historiographie ist fiir das akademische Publikum im-
mer noch ungewohnte Kost. Alles, was diese ,philosophische® Geschichtsschrei-
bung ausmacht, vermag heute noch Befremden auszul6sen: ihr Materialreichtum,
die Bandbreite ihrer diskursiven Bezugnahmen — die so unterschiedliche Wis-
sensfelder wie pathologische Anatomie, Zuchthausberichte, Kantische Anthropo-
logie, Theorien des Verbs, symbolistische Poesie usw. betreffen —, ihre gewun-
dene Argumentation, ihre aphoristischen Zusammenziehungen und labyrinthi-
schen Gabelungen, ihre selbstverstindliche Ubertretung von Disziplingrenzen. Es
ist nahezu unmdoglich, dem Problembogen Foucaults gerecht zu werden, der bei-
spielsweise zwischen zwei thematisch so weit entfernten und doch zeitgleich er-
schienenen Untersuchungen wie Raymond Roussel und Geburt der Klinik auf-
spannt wird. In diskursontologischer Hinsicht handelt es sich dabei um den Bo-
gen zwischen den Seinsweisen des wissenschaftlichen Diskurses und des ,,Ge-
gen-Diskurses*“ der Literatur.'

Die Vielfalt und Originalitdt von Foucaults Problematisierungen fiihren dazu,
dass allzu oft die Mafstibe einer strengen Lektiire seines Werkes zu fehlen
scheinen und dass man dazu tendiert, sich anhand von Foucaults eigenen, cher
lockeren und gespriachsweise artikulierten Angaben zu seinem Werk zu orientie-
ren. Doch im Kontext eines Untersuchungstyps wie desjenigen der Archdologie,
der gerade die Funktion des Autors suspendieren will, sollten derlei Angaben
keinen autoritativen Status geniefen und auf keinen Fall als Lektiireanweisung
eingestuft werden.

Angesichts dieser Schwierigkeiten scheint der einzige Weg einer giiltigen
Foucaultlektiire darin zu liegen, dass man nicht nur Foucault liest, sondern zu-
gleich beobachtet, wie Foucault selber liest. Denn die Archdologie ist in erster

1  Es gehort zu den Vorannahmen dieser Arbeit, dass die Darstellung des Archéologi-
schen Zirkels genau diesen Problembogen sichtbar zu machen vermag.

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 | EINLEITUNG

Linie als eine Lesekunst zu bestimmen, die sich schreibend artikuliert.? Diese
Lesekunst hat Foucault in Archdologie des Wissens als ein Verfahren der réécri-
ture gekennzeichnet, worauf am Schluss der vorliegenden Arbeit ndher einge-
gangen wird.” Jedenfalls will diese Arbeit in erster Linie eine Lektiire des archio-
logischen Diskurses erproben, die sich fortwihrend an den MaBstiben der
archdologischen Lesekunst selbst zu orientieren versucht. Die Eigentiimlichkei-
ten einer solchen Lektiire werden im Folgenden vorgestellt.

2 So berichtet Michel de Certeau von einer Begebenheit in Belo Horizonte (Brasi-
lien). Als man Foucault nach seinem intellektuellen Ort und seiner Spezialisierung
fragte, antwortete er einfach: ,,Wer ich bin? Ein Leser.“ Certeau (1987): 51-52.

3 Siehe Kapitel 16 der vorliegenden Arbeit. Inwiefern der réécriture — ohne Riickgriff
auf die genannte Autorfunktion — eine methodologische Schliisselrolle zugespro-
chen werden kann, wird an den entsprechenden Stellen dieser Darstellung noch zu
iberpriifen sein.

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE LEITENDE FRAGE UND DER ARCHAOLOGISCHE ZIRKEL | 15

1. Die leitende Frage und der archdologische Zirkel

Der Ausgangspunkt dieser Arbeit ist die Frage nach dem Standort von Foucaults
eigenem (archéologischem) Diskurs. Welche Stelle nimmt dieser Diskurs selbst
in der von ihm erzéhlten Geschichte des Diskurses ein?

Diese Frage gehort zu jenem Typ von Fragen, die den Blick von der gewohn-
ten Fixierung auf das Ziel oder die Intention einer Handlung 16sen, um ihn auf
den Beginn und den Ansatz derselben zu lenken. Gemif einer vertrauten Praxis
des philosophischen Diskurses schldgt die Beantwortung solcher Fragen fiir ge-
wohnlich den Weg der Reflexion ein, der allerdings bald die Ebene der Handlung
verldsst und auf der tiefer liegenden Ebene einer fundamentalen und urheberli-
chen Instanz der Handlung ankommt. In anderen Worten: Der philosophische
Diskurs antwortet auf solche Fragen mit der Geste der Begriindung. Foucaults
Arbeit jedoch stemmt sich insgesamt gegen diese Tendenz der Philosophie, zu-
gleich Reflexion und Begriindung zu sein. Sie artikuliert sich zwar als Reflexion,
versagt sich aber die Funktion der Begriindung. Als Reflexion fiihrt sie an die
Schwelle und Wurzel der diskursiven Handlung heran, verldsst aber nicht die
spezifische Ebene dieser Handlung, um eine fundamentale und fundierende In-
stanz zu beschworen. Eine solche von der Begriindung abgekoppelte Reflexion
vermag, auf den ersten rudimentidren Ansatz des Diskurses — d.h., grob gespro-
chen, der im Element eines historischen Wissens funktionierenden Sprache —
zurtickzufithren und damit eine von allen begriindenden Projektionen unberiihrte
Ebene freizulegen: die Ebene der Seinsweise der Sprache. Es handelt sich somit
um den Einsatz von Sprache zur Freilegung der Seinsweise von Sprache. Fou-
cault kennzeichnet seinen Diskurs, der eine solche Reflexionsleistung erbringen
soll, als einen ,,Diskurs iiber Diskurse**.

Daher muss die Frage nach Foucaults diskursivem Standort der Eigenart sei-
nes Diskurses, das heiflt, dem reinen Reflexionscharakter des archiologischen
Diskurses entsprechen. Die Frage muss gewissermallen in die archéologische
Denkbewegung selbst hineingleiten und sich davor hiiten, dass die Reflexion,
gemil der genannten Grunddisposition des philosophischen Diskurses, in Be-
griindung abgleitet. Von daher erhélt die Antwort auf die Frage nach dem diskur-
siven Standort der Archiologie den Charakter einer kldrenden Intervention, denn
sie ist ihrerseits — nicht anders als die Frage und ihr Gegenstand — diskursiver
Natur. Erst als ein Akt der diskursiven Intervention 14sst die Antwort den archéo-
logischen Diskurs als einen reflektierten Diskurs zutage treten und erhilt den
Charakter einer Darstellung, die nie die Objektebene des Diskurses zugunsten
etwa einer Metaebene verldsst, sondern auf der Ebene eines in sich kreisenden
Diskurses bleibt. Diesen sichtbar gewordenen, reflektierten, in sich kreisenden
Diskurs Foucaults nenne ich den ,,archidologischen Zirkel*.

4 AW:292.

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 | EINLEITUNG

Eine solche Darstellung, die die Ebene des dargestellten Diskurses nicht ver-
lasst, vermag tiberhaupt erst so etwas wie eine spezifische Ebene des Diskurses
freizulegen. Das Verfahren einer solchen Darstellung ist als réécriture oder Wie-
derschreibung zu bezeichnen.” Worin dieses Verfahren besteht, wird deutlich,
nicht indem man dessen Theorie entwirft — das hat auch Foucault nie wirklich
gemacht —, sondern indem man es einfach auszuiiben versucht. Wiirde man nim-
lich eine Theorie der réécriture entwerfen, so miisste man dies sprechend tun und
sich folglich auf die Ebene einer Metasprache zuriickziehen. Damit wiirde man,
wie auch bei der Tendenz zur Begriindung, die Ebene des (wiederschreibenden)
Diskurses verlassen haben. Die einzige legitime Weise, Foucaults Ausfithrungen
zu ,verstehen®, liegt m. E. darin, es ihm nachzumachen: mit dem archéologischen
Diskurs genauso zu verfahren wie dieser es mit anderen, ihm fremden und ver-
gangenen Diskursen tut. Das wiirde implizieren, dass man den archiologischen
Diskurs wiederschreibend bis zu jener (historisch-genealogischen) Schwelle zu-
riickverfolgt, an der er sich aus den Elementen anderer ihm fremder und bereits
auseinander gebrochener Diskurse konstituiert. Den entscheidenden Hinweis zu
diesen anderen, fremden Diskursen entnimmt man der archdologischen Historio-
graphie selbst. Im Ausgang von den diskursgeschichtlichen Angaben der Archéo-
logie sicht man sich damit instand gesetzt, die Schwelle zur Existenz des archéo-
logischen Diskurses selbst auszuloten.

Die Methode der Darstellung des archdologischen Zirkels ist also jenes Ver-
fahren der Wiederschreibung, das Foucault selbst in seiner zugleich deskriptiven
und analytischen Historiographie eingesetzt hat. Wiederschreibung beinhaltet,
bildlich gesprochen, dass man auf das Fahrzeug eines historisch konstituierten
Diskurses springt, das Steuer an sich reiflt, und es einem neuen Ziel entgegen-
fiihrt. Sie gibt also einerseits einen Diskurs wieder, unter Aufrechterhaltung der
Form seiner AuBerlichkeit: jener Ausbreitung verketteter Aussagen oder Exis-
tenzmodalititen von Zeichenmengen, von denen in ,,Archdologie des Wissens®
die Rede ist.® Andererseits aber fiihrt sie eine Differenz auf der Ebene des diskur-
siven Ziels ein, und bewirkt eine Transformation der vom wiedergeschriebenen
Diskurs verfolgten Strategie. Worin kann eine solche Differenz oder Transforma-
tion im Falle einer Wiederschreibung des archiologischen Diskurses selbst be-
stehen?

Was Foucaults Diskurs der sechziger Jahre anstrebt, ist eine archéologisch-
genealogische Analytik der Humanwissenschaften und des ,,Menschen® als Sub-
jekt und Objekt dieser Wissenschaften. Auf dem Wege dieser Analytik, gelangt
aber Foucaults eigener Diskurs in sein diskursives Sein. Die Archéologie klart
die Vorginge der Entstehung und des eventuellen Verschwindens des Menschen
der Humanwissenschaften auf, indem sie ihr eigenes diskursives Sein ins Spiel

5 Die réécriture ist ,,nicht mehr und nicht weniger als eine erneute Schreibung: das
heift in der aufrecht erhaltenen Form der AuBerlichkeit eine regulierte Transforma-
tion dessen, was bereits geschrieben worden ist“. AW: 200.

6 Siehe z. B. AW: 1551t

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE LEITENDE FRAGE UND DER ARCHAOLOGISCHE ZIRKEL | 17

bringt. Thre Aufklarung ist zugleich Intervention. Mehr noch: Es gilt zu tiberprii-
fen, in wie fern Foucaults Archédologie den bevorstehenden Tod des Menschen
gerade durch die bloBe Ankiindigung dieses Todes bewirkt. Der Gang der
archdologischen Analytik bewirkt eine Destabilisierung des Bodens, auf dem sie
steht und geht: ,,Von neuem gerit unter unseren Schritten diese Oberfldche in
Unruhe.*” Daher miissen meine einleitenden Bemerkungen weiter prizisiert wer-
den: Gegen die philosophische Praxis der Reflexion und Begriindung setzt die
Archéologie eine neue und eigentiimliche Verbindung aus Reflexion und Ent-
griindung. Es handelt sich somit um eine Reflexion, die nicht sichernd und
grundlegend, sondern verdndernd vorgeht.

Im Verlauf der vorliegenden Widerschreibung des archiologischen Diskurses
verwandelt sich also das archéologische Ziel der Destabilisierung des Bodens des
Anthropologismus in das anders geartete Ziel der Offenbarung der Seinsweise
des archédologischen Diskurses selbst.

Dass die Archéologie zugleich eine Beschreibung und eine Intervention leistet,
impliziert, dass die Bedingung der archéologischen Analytik des anthropologisti-
schen® Diskurses identisch ist mit der Bedingung der Abschaffung dieses Diskur-
ses. Eine Bedingung also und zwei Effekte. Diese den beiden Effekten gemeinsa-
me Bedingung ist die Seinsweise des archdologischen Diskurses selbst, die in der
Sammlung der anthropologistisch zerstreuten Seinsweisen der Sprache besteht.

Um diese Bedingung in den Blick zu bekommen, ist es erforderlich, zuerst
den von der Archiologie aufgewiesenen Vorgang der Entstehung des anthropo-
logistischen Diskurses in Erinnerung zu rufen: ndmlich die vierfache Zerstreuung
der Seinsweise der Sprache zu Beginn der nachklassischen Moderne. Diese Zer-
streuung, die sich aus dem Zusammenbruch des klassischen Diskurses ergibt,
lasst die Sprache gleichzeitig in vier unterschiedlichen und unvereinbaren Seins-
weisen erscheinen: einer philologisch-objektiven, formalisierbaren, interpretier-
baren, und literarischen Seinsweise. Zugleich konsolidiert sich die Figur des
Menschen als eine Vierheit aus Doppelungen. Die Zerstreuung der Sprache ist an
den Zusammenbruch des klassischen Diskurses gekoppelt und gibt die Bedin-
gung fiir die Konsolidierung der Figur des Menschen ab. Sobald aber die Sprache
sich rekonsolidiert, zerstreut sich die Figur des Menschen. Diese Rekonsolidie-
rung der Seinsweisen der Sprache geschicht im Raum des archéologischen Dis-
kurses selbst, der auch der in Archéiologie des Wissens spezifizierte Raum der
diskursiven Formation ist. Der archidologische Diskurs muss sich also als Raum

7 OD:28.

8 Mit ,anthropologistisch“ wird in der vorliegenden Arbeit jene Denkdisposition cha-
rakterisiert, die erst im neunzehnten Jahrhundert aufgekommen ist und die in den
Kapiteln 8 und 9 der Ordnung der Dinge aufgeschliisselt wird. Somit hat dieser Be-
griff einen groBeren Umfang als der Begriff ,,anthropologisch®, der im engeren phi-
losophieinternen Bezug zur Frage ,,Was ist der Mensch?* steht. Es scheint ratsam,
diesen terminologischen Unterschied — auch wenn sie bei Foucault selbst nicht vor-
kommt — zwecks Vermeidung von Missverstindnissen und Fehllektiiren einzufiih-
ren.

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 | EINLEITUNG

der Sammlung der Sprache konstituieren, um in der Lage zu sein, vom Entstehen
und Vergehen des Anthropologismus zu berichten. Durch die blofe Konsolidie-
rung der Sprache im archdologischen Diskurs aber tritt das Verschwinden des
von ihm beschriebenen Anthropologismus ein.

Das heifit: Der archédologische Diskurs erdffnet den Blick auf eine Diskursge-
schichte, die bis zur Schwelle seiner eigenen Existenz als Diskurs fithrt. Dennoch
ist der archédologische Diskurs keineswegs gegeniiber der von ihm beschriebenen
Geschichte priexistent. Er existiert nur, indem er die diskursive und diskontinu-
ierliche Herkunft seiner eigenen Existenz beschreibt. Oder: Er existiert nur, in-
dem er die historische Bedingung seiner eigenen diskursiven Existenz artikuliert.
Er kann den Tod des Menschen feststellen, nur indem gerade diese Feststellung
den Menschen tétet. In einem Aufsatz {iber Maurice Blanchot legt Foucault ein
Modell seiner eigenen, archidologischen Sprechweise vor: den Satz Ich spreche,
dessen Selbstbeziiglichkeit die zirkuldre Form einer unaufhérlichen Selbstbestd-
tigung annimmt.”

Diesen ganzen Komplex aus reflexiven Zusammenhéngen nenne ich den
»archdologischen Zirkel®. Die vorliegende Arbeit ist der Versuch einer systema-
tischen Darstellung des archdologischen Zirkels unter Einsatz einer selektiven
réécriture des archdologischen Diskurses. Eine solche Darstellung beschreibt die
Seinsweisen der Sprache, die von der archidologischen Historiographie freigelegt
werden — die Seinsweisen der Ahnlichkeit (Epoche der Renaissance, Teil T dieser
Arbeit), der Doppelung der Reprdisentation (Epoche der Klassik, Teil II dieser
Arbeit), der ontologischen Zerstreuung (Epoche des Menschen, Teil III dieser
Arbeit) — bis zu jener Schwelle, an der die Archéologie selbst als Diskurs in Er-
scheinung tritt und die ihr eigentiimliche Seinsweise der Sprache offenbart. Diese
dem archdologischen Diskurs selbst zukommende Seinsweise der Sprache ist
diejenige des archdiologischen Zirkels. Sie ist kennzeichnend fuir die Epoche der
Archéologie selbst, die im Teil IV dieser Arbeit sichtbar gemacht wird: als die
vierte sprachontologische Epoche nach den Zeitaltern der Renaissance, der Klas-
sik und des Menschen.

9 DA: 54 ff.

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GRUNDZUGE DER ARCHAOLOGISCHEN HISTORIOGRAPHIE | 19

2. Grundziige der archdologischen Historiographie

Das Augenmerk der archéologischen Historiographie ist weder das Was noch das
Wie vergangener Aussagen, sondern das blanke Faktum ihres Ausgesprochen-
seins. Die Archdologie geht also davon aus, dass nicht jederzeit jede Aussage
auftauchen kann, sondern zu unterschiedlichen Zeiten und unter unterschiedli-
chen Bedingungen und Begrenzungen. Damit transformiert die Archdologie das
kantische Unternehmen, sie verschiebt die Problematik der Bestimmung der
Moglichkeit und RechtméBigkeit der Erkenntnis auf die Ebene des Diskurses.
Denn nicht nur die Moglichkeit der Erkenntnis steht unter Bedingungen und Be-
grenzungen, sondern auch die Existenz gesagter Dinge. Im Unterschied zum kan-
tischen Unternehmen einer reflexiven Erkenntnis der transzendentalen Bedin-
gungen der Moglichkeit gegenstindlicher Erkenntnis ist die Archédologie eine
sprechende Erforschung der historischen Bedingungen der Sagbarkeit und des
Gesagtseins gesagter Dinge, wozu freilich auch die Bedingungen der Sichtbarkeit
der darin gesagten und gesichteten Dinge gehdoren.

Folglich muss jede Auseinandersetzung mit der Archéologie als Verfahren
den Begriff der Aussage beleuchten. Das geschieht, indem man entweder die his-
torischen Aussagen selbst beschreibt, und damit bereits das Verfahren zu ihrer
Vereinzelung und Isolierung gegeniiber anderen Aussagemengen anwendet und
demonstriert, oder eine ,Methodenreflexion® beziiglich des Begriffs der Aussage
unternimmt, d.h. Aussagen iiber die archéologische Heraushebung und Wieder-
schreibung der historischen Aussagen macht. Die zwei letzten Archéologien der
sechziger Jahre — Die Ordnung der Dinge und Archdologie des Wissens — befin-
den sich auf der gleichen Ebene, insofern sie versuchen, der Frage nach der Aus-
sage nachzugehen, bzw. auf die Frage: ,,Was heilit Sprechen?* sprechend zu
antworten. Die Ordnung der Dinge versucht zu spezifizieren, was Sprechen in
den drei Epochen der Renaissance, der Klassik, der Epoche des Menschen heiflen
kann. Die Archdologie des Wissens versucht zu kldren, was Sprechen in der Epo-
che der Archéologie heiflen kann.

Im Rahmen ihres Anspruchs, vergangene Sprechweisen zu kléren, beschreibt
die archéologische Historiographie unterschiedliche historische Wissensordnun-
gen zugleich als Bruch und Doppelung. Will sie etwa eine Archdologie der an-
thropologistischen Modernitét sein, so muss sie diese als Bruch mit dem klassi-
schen Wissen und als Zusammenbruch der klassischen Ordnung beschreiben, die
auf dem unhinterfragten Primat der Reprisentation beruhte. Zugleich muss die
Archéologie diese ihr selbst zeitgendssische anthropologistische Wissensordnung
als eine instabile Disposition zu Doppelungen beschreiben: Doppelungen zwi-
schen dem Positiven und dem Fundamentalen, dem Transzendentalen und dem
Empirischen, dem Cogito und dem Ungedachten, dem Ursprung und seiner be-
vorstehenden Wiederkehr. Insgesamt also handelt es sich um eine Doppelung des
Menschen mit sich selbst auf diesen vier Ebenen. Wihrend aber diese anthropo-

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 | EINLEITUNG

logistische Wissensweise von der ihr vorausgehenden klassischen Ordnung los-
brechen will, ist das klassische Wissen seinerseits als Bruch und Doppelung zu
kennzeichnen: als Bruch mit der Episteme der Renaissance, d.h. als Bruch zwi-
schen den Figuren der Reprisentation und der Ahnlichkeit, und als Doppelung
der Reprisentation mit sich selbst und als die sich daraus ergebenden drei Wis-
sensordnungen: als die Ordnung des Diskurses (Gegenstand einer Allgemeine
Grammatik), als das Tableau der endgiiltig klassifizierten Wesen (wissenschaftli-
ches telos einer Naturgeschichte) und als der Kreislauf des Tausches von Werten
(Gegenstand einer Analyse der Reichtiimer). Die klassische Représentation ist
nichts als Kritik, d.h. Unterscheidung der Ahnlichkeit bzw. der #hnlichen Dinge
in identische und differente. Zugleich ist sie Kritik ihrer eigenen Kritizitat, d.h.
Kritik der Représentation selbst anhand einer iterierten Représentation der Re-
préasentation, der Unterscheidung und Auffécherung ihrer Elemente mit Hilfe von
Zeichen und Wortern, mit Hilfe also des Diskurses, bis daraus die wahre Ord-
nung der Dinge hervorgeht. Das klassische Wissen ist Unterscheidung der Ahn-
lichkeit der Dinge und darin Bruch mit der Ahnlichkeit selbst als der ihm voraus-
gehenden Wissensfigur. Zugleich ist es Anwendung des Bruchs auf sich selbst,
ein in sich gedoppelter Bruch, wobei es in seine Elemente auseinander fillt und
sich selbst als Ordnung manifestiert. Dieses Wissen gliedert in einer einzigen
Geste die Welt und sich selbst. Es ist noch nicht auseinander gebrochen in eine
empirische und eine kritische Wissenschaftlichkeit.

Die Ebene, auf der eine Ordnung als Bruch und Doppelung, oder als ein in
sich gedoppelter Bruch gekennzeichnet wird, ist die Ebene dessen, was Foucault
als ,,Positivitit™ kennzeichnet. Sehr vereinfacht gesagt, beinhaltet der Begriff der
Positivitdt eine polemische Absetzung gegeniiber dem Bachelardschen Begriff
eines Unbewussten aus epistemologischen Hindernissen'® und tendenziell iiber-
haupt eine (archéologische) Kritik an jedwedem Negativismus im Begriff des
Unbewussten. Diese Kritik, die in Foucaults archdologische Arbeiten der sechzi-
ger Jahre eher in der Weise eines Lektiireverfahrens eingestreut ist, wird spéter in
Der Wille zum Wissen in der Weise eines heiteren Staunens iiber die Repres-
sionshypothese zur Sprache gebracht. Die Archéologie ist zwar ein kritisches und
aufklirerisches Unternehmen, dennoch wird in ihrem Gebrauch eines ,,positiven
Unbewussten”'" jeder herkommliche Apriorismus zum Problem. Es handelt sich
also um eine die Kritik selbst problematisierende Kritik. Gerade darin also, dass
die Archidologie den Kritizismus zu einer sprechenden und sich selbst sprechen-
den Kritik der Représentation verschérft, geschieht eine Wiederkehr der klassi-
schen Einheit von kritischer und empirischer Wissenschaftlichkeit auf der Ebene
des Diskurses.

10 Vgl. den dritten Punkt des Vorworts zur deutschen Ausgabe von Ordnung der Din-
ge [OD: 11].
11 Ibid.

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GRUNDZUGE DER ARCHAOLOGISCHEN HISTORIOGRAPHIE | 21

Die Archéologie liest also die historischen Diskurse auf der Ebene der Posi-
tivitdten, auf jener Ebene also, auf der die Sprache als solche sich ereignet. Und
genau auf dieser Ebene erscheint die Ordnung als genau das, was sich auf der
Grundlage des Ereignisses ergibt. Und was heiit Ereignis? Das Ereignis ist
nichts als Bruch und Doppelung, in sich gedoppelter Bruch: (A) In sich gedop-
pelter Bruch mit der Figur der Ahnlichkeit, woraus die Ordnung der Reprisenta-
tionen hervorgeht; (B) Anthropologistischer Bruch mit der Reprisentation, das
heifit (1) Aufbrechen der Oberflichenkontinuitit des klassischen Tableaus, (2)
Offenbarung einer gespaltenen Tiefe der Empirizitidten (Leben, Arbeit, Sprache)
einerseits und des Transzendentalen der Bedingung der Moglichkeit von Repré-
sentation andererseits, (3) Das Ordnen der zwei Tiefen zu den Doppelungen des
Menschen; (C) Gedoppelter Bruch mit dem Anthropologismus im Zeichen der
Autonomie und Selbstbeziiglichkeit eines Sprechens, dass sich zuerst im (Ge-
gen-)Diskurs der Literatur meldet.

Dieser Zusammenhang aus Bruch und Doppelung kennzeichnet nicht nur die
allgemeinen Wissensfelder, sondern ebenso sehr die darin auftauchenden einzel-
nen Aussagen. Man kann beispielsweise jede Aussage der Allgemeinen Gram-
matik, der Naturgeschichte und der klassischen Okonomie als eine Absage an
den Primat der Ahnlichkeit lesen: Absage an die Ahnlichkeit zwischen den Din-
gen; Absage an die Ahnlichkeit zwischen den Wértern und Dingen. Ferner kann
man jede dieser Aussagen als eine doppelte Unterscheidung lesen: (1) Unter-
scheidung zwischen der reprisentierenden Idee und dem représentierten Objekt
(2) Unterscheidung zwischen der Représentation als solcher und ihrer Darstel-
lung im Diskurs.

Ebenfalls kann man jede Aussage der Biologie, der Politischen Okonomie
und der Philologie des neunzehnten Jahrhunderts als zwiespéltige Absage an den
Primat der Reprisentation lesen: Absage an die wesentliche und bedingungslose
Reprisentierbarkeit der Dinge (im Namen der drei Empirizititen sowie, auf einer
grundlegenderen Ebene, im Namen einer transzendentalen Kritik) und Absage an
die Représentierbarkeit der Représentation im Diskurs (das leisten die vier in-
kompatiblen Behandlungen von Sprache: Philologie, Formalisierung, Interpreta-
tion, Literatur). Man kann also jede anthropologistische Aussage als ein Oszillie-
ren zwischen zwei Begriindungsimperativen lesen: Begriindung der Reprisenta-
tion und Begriindung des Diskurses. Im Phanomen der Literatur, so wie sie sich
seit Ende des achtzehnten Jahrhunderts bietet, begriindet sich der Diskurs selbst
und wird damit zu einem quasi-begriindeten, der Begriindung gar nicht bediirfti-
gen, blanken Sprechen: Sprechen um des Sprechens willen, wobei die Reprasen-
tation und ihre Doppelung nur noch um dieses Sprechens willen — d. h. im Mo-
dus der Fiktionalitét — geschieht.

Die archdologische Beschreibung in Ordnung der Dinge unternimmt also
eine Reihe unterschiedlicher Bestimmungen. Sie bestimmt einen geschichtlichen
Vorgang, der zu der Denkweise heranfiihrt, die uns zeitgendssisch ist. Dazu be-
stimmt sie die wandelnden Seinsweisen der Sprache, sowie die damit einherge-

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 | EINLEITUNG

henden unterschiedlichen Wissensordnungen. Das alles lédsst sie als kohérente
Verkettungen der von ihr wiedergeschriebenen Aussageereignisse erscheinen. Im
Rahmen dieser Geschichtsschreibung werden drei Figuren beschworen, mit deren
Hilfe die anthropologistischen Diskurse der Politischen Okonomie, der Biologie
und der Vergleichenden Philologie in ihren historischen Schichtungen sichtbar
werden: die Ahnlichkeit, die Reprisentation und der Mensch. Und die jeweilige
Seinsweise der Sprache steht in einer spezifischen und genau angebbaren Bezie-
hung zu diesen Grundgestalten des Wissens.

Denn die Seinsweise der Sprache im Besonderen ist nicht unabhéngig von
der Seinsweise der Zeichen im Allgemeinen. Und die Seinsweise der Zeichen
ihrerseits ist nicht unabhingig von der Seinsweise der Welt, einschlieBlich der
Welt der Menschen. Eine Beschreibung der historischen Seinsweisen der Spra-
che setzt eine Darstellung der historischen Seinweisen der Zeichen bzw. der Welt
voraus. Das heiflt: Die historischen Seinsweisen der Sprache stehen in einem ir-
reduziblen Verhiltnis zu den historischen Seinsweisen des Wissens, denn man
konnte im allgemeinen den Zusammenhang der Zeichen und der Welt in ihrer
jeweiligen und von einander abhingigen Seinsweise als den Zusammenhang des
Wissens kennzeichnen. Daraus ergibt sich ein untrennbares Band zwischen einer
historischen Ontologie der Sprache und einer Archéologie des Wissens.

Und doch wird in dieser Arbeit — ,in analytischer Absicht® — versucht, dieses
untrennbare Band gewissermaflen zu durchtrennen, das heiflt, die mit einer
Archiologie des Wissens notwendig mitgelieferte historische Ontologie der
Sprache hervorzuheben und gewissermallen zu isolieren. Denn, sofern sich das
Interesse dieser Arbeit auf die Sprechweise der Archiologie selbst richtet, sind
wir gendtigt, die ,angemessene* Proportion zwischen einer Archéologie des Wis-
sens und einer historischen Ontologie der Sprache zugunsten der letzteren zu
verzerren. Deshalb wird die archidologische Beschreibung in Ordnung der Dinge
unter dem Gesichtspunkt dieser Verzerrung dargestellt. Es wird sich also im Sin-
ne dieser methodologisch erforderlichen Disproportionalitit um eine ,groteske’
Darstellung handeln.

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKURS UND SPRACHE | 23

3. Diskurs und Sprache

Der grofite Teil der vorliegenden Arbeit besteht aus einer Wiederschreibung der
Ordnung der Dinge. Dieses Werk kann man in Anlehnung an Gérard Lebrun als
eine besondere Form von Kritik kennzeichnen, die in erster Linie keine implizi-
ten Bedingungen enthiillt, sondern das zu Kritisierende einfach situiert:
»|...]situieren ist etwas anderes als kritisieren, die Koordinaten eines Platzes zu
bestimmen ist etwas anderes als unerkannte Voraussetzungen ins Licht zu ri-
cken.“' Die archdologische Analyse, die sich in Ordnung der Dinge entfaltet,
lasst sich in diesem Sinne als eine ,topische Kritik® kennzeichnen, die aber we-
sentlich komplexer ist als Kants transzendentale Topik, in der es lediglich um die
Alternativen Verstand und Sinnlichkeit als mogliche Orte der Erkenntnisse geht.
Im Unterschied dazu gibt es in der archidologischen Topik eine Mehrzahl der
Wissensorte. Diese sind die Epistemen, die gemél einer historischen Transfor-
mationslogik aus einander hervorgehen. Die Archédologie ,kritisiert® die histori-
schen Kenntnisse, indem sie diese situiert, das heifit, sie in Epistemen verortet,
anstatt sie gemifl ideengeschichtlichen Kategorien wie Mentalitdt, Tradition,
Einfluss usw. zu klassifizieren. In der vorliegenden Arbeit geht es um den Ver-
such einer Fortsetzung dieser in Ordnung der Dinge vorgelegten topischen Kri-
tik: im Sinne einer Verlédngerung der darin vorgestellten Serie epistemischer Or-
te, zum Zweck der Sichtbarmachung des epistemischen Ortes der Archdologie
selbst am Ende dieser Serie.

Man kann die in Ordnung der Dinge vorgestellte Geschichte als eine Genea-
logie der Reflexionsfiguren kennzeichnen, die fiir eine jeweilige Episteme ent-
scheidend sind. Diese sind: (1) die Doppelung der Welt auf der Grundlage der
Denkfigur der Ahnlichkeit; (2) die Doppelung der Reprisentation auf der Grund-
lage der Denkfigur der Reprisentation; (3) die Doppelung des Menschen unter
der archéologischen Bedingung der anthropologistisch zerstreuten Sprache; (4)
Die Doppelung des Diskurses auf der Grundlage der literarischen Selbsbeziig-
lichkeit der Sprache. Es kommt in dieser Arbeit darauf an, die vierte dieser Re-
flexionsfiguren als den ,,Archdologischen Zirkel* sichtbar zu machen. An der
Wurzel der Sprechweise der Archdologie selbst kreist die Selbstbeziiglichkeit
einer fiktionalisierenden Sprache, die nur noch sich selbst sagt, indem sie die
Welt sagt. Diese vierte Reflexionsfigur aber vermag erst die anderen drei in
ihrem genealogischen, das heilit transformationslogischen Zusammenhang in
Erscheinung treten zu lassen.

Was aber bei der Darstellung der Reflexionsfigur des archdologischen Zirkels
als positives Ergebnis angestrebt wird, ist eine Kldrung des Begriffs Diskurs, die
unerlédsslich ist zur effektiven Einschitzung und Anwendung der vielfiltigen
Analyseverfahren Foucaults. Das erste, was beim Versuch einer solchen Klarung

12 Lebrun (1988): 29.

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | EINLEITUNG

auffillt, ist die historische Kontingenz und wesentliche Homonymie selbst dieses
fiir die Archdologie zentralen Begriffs, der — nicht anderes als Begriffe wie
Wahnsinn, Wissen, Wahrheit usw. — in Positivitidten und Epistemen eingebettet
ist. So zeigt die archdologische Analyse in Ordnung der Dinge, dass es vier
unterschiedliche Begriffe des Diskurses gibt und dementsprechend auch vier dis-
kursontologische Epochen, die sich dem Blick der Archdologie bieten. In der
letzten dieser Epochen sammelt sich die Sprache und ergibt den Diskurs im
archiologischen Verstindnis.

In dieser Arbeit wird der Ausdruck ,,Sprache® iiberhaupt in naiver Weise
verwendet, woraus hervorgeht, dass ihm keine terminologische Stabilitit zuzu-
sprechen ist. Das hat mit der eben genannten prinzipiellen Homonymie der Wor-
ter zu tun, die einen wesentlichen Aspekt der archdologischen Auffassung von
Bedeutung darstellt. Danach haben die Worter in unterschiedlichen historischen
Wissensfeldern unterschiedliche Bedeutungen. In diesem Sinne kénnte man Fou-
caults erste grofle archidologische Arbeit, Wahnsinn und Gesellschaft als eine
transformationslogische Aufreihung unterschiedlicher Bedeutungen des Aus-
drucks Wahnsinn in unterschiedlichen Epochen lesen. Die Bedeutung eines Aus-
drucks entstammt also einem Feld des Wissens. Das Feld des Wissens aber ist
untrennbar verflochten mit den strategischen Verkettungen eines Dispositivs der
Macht. Das heilit: Der Ausdruck ,,Wahnsinn® erhilt seine Bedeutung nicht nur
vermoge linguistischer Regeln oder des psychologischen, medizinischen, meta-
physischen Wissens iiber den Wahnsinn, das in Gestalt von Diskursen existiert.
Noch entscheidender ist das allgemeine Spannungsfeld der Ausschlieffung und
die Aufgabe der Vernunft, sich von ihrem Anderen zu unterscheiden und sich
damit selbst erst zu erfinden. Es ist folglich erst im Zusammenhang einer Politik
der Ausschliefung des Anderen — bzw., im Zusammenhang der nachkantischen
Moderne, der Einschlieffung —, dass der Ausdruck Wahnsinn eine Bedeutung er-
hélt. Die Diskurse tiber den Wahnsinn erhalten ihren Ort im Kraftfeld solcher
Politik.

Wie jeder andere Ausdruck sind also auch die methodologisch zentralen
Ausdriicke Sprache und Diskurs einer semantischen Erosion auf Grund ihrer ir-
reduziblen historischen Homonymie ausgesetzt. Aus dieser Tatsache geht so et-
was wie ein archédologisches Definitionsverbot hervor. Anstelle kontextfreier De-
finitionen und terminologischer Fixierungen tritt der Gebrauch eines Wortes in
einem #historischen Feld des Wissens und der Macht in Erscheinung. So wird in
der vorliegenden Arbeit versucht, anhand einer selektiven réécriture der archio-
logischen Historiographie in Ordnung der Dinge die Aufreihung unterschiedli-
cher epochenbedingter Bedeutungen der Ausdriicke Sprache und Diskurs sicht-
bar zu machen. Der Diskurs erscheint dabei als ein bedingter Einsatz von Spra-
che: Sprache in ihrer epistemischen Verfasstheit, Sprache mit einer einheitlichen
Seinsweise. In diesem Sinne ist in den Epochen der Renaissance und der Klassik
Sprache wesentlich Diskurs: In ihrem Verhéltnis zur Welt und zu sich selbst hat
sie eine einheitliche Seinsweise. Am Ende des klassischen Zeitalters aber zer-

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKURS UND SPRACHE | 25

streut sich die Sprache und nimmt vier unterschiedliche und inkompatible Seins-
weisen an, so dass da von einem Verschwinden des Diskurses die Rede sein
kann. Erst wenn sich die Sprache erneut sammelt, erst wenn sich die Sprache
innerhalb eines ,einzigen‘ (heterotopen) Raumes sammelt, vermag sie erneut als
Diskurs zu funktionieren. Es gehort in diesem Sinne zu den Aufgaben der
Archéologie, den Diskurs dadurch erneut auftauchen zu lassen, dass sie selbst im
Modus des Diskurses spricht. Zu den wichtigsten und zugleich verborgensten
Aufgaben der Archdologie gehort also so etwas wie eine pragmatisch-perfor-
mative Wiedereinfiihrung des Diskurses. Diesen Zusammenhang darzustellen ist
die Aufgabe dieser Arbeit.

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 | EINLEITUNG

4. Methodologische Beschrankungen

Das theoretische Anliegen dieser Arbeit ist also sehr begrenzt, insofern es darin
um eine besondere Form der Kldrung des Diskursbegriffs in seiner Anwendung
durch Foucault geht. Diese Klarung geschieht auf der Grundlage einer besonde-
ren Art der Darstellung archdologischer Zusammenhénge: der Darstellungsweise
der réécriture von Foucaults Ausfithrungen in Ordnung der Dinge und Archéio-
logie des Wissens. Es handelt sich dabei um eine Aufnahme der gesagten Dinge
in diesen beiden Werken auf der Ebene ihrer diskursiven AuBerlichkeit, woraus
Herkunft und Machart des archdologischen Diskurses selbst hervorgehen soll.

Eine unmittelbare Konsequenz aus Problemstellung und Vorgehensweise
dieser Arbeit ist die Beschrankung der réécriture auf die archiologischen Arbei-
ten der sechziger Jahre. Diese Beschrankung bedarf freilich der Ergdnzungen
durch Erlauterungen und historische Bezugnahmen, die anhand von Exkursen
und léngeren essayartigen FuBnoten geschieht. Somit hat der Text dieser Arbeit
streckenweise eine zweistockige Form. Im oberen Stockwerk wird, mit Ausnah-
me der Exkurse, der Text der réécriture entfaltet. Im unteren Stockwerk werden
erginzende Anmerkungen und Bezugnahmen unterschiedlichster Art vorge-
nommen, sofern diese der Darstellung des archdologischen Zirkels dienlich sind.
Die Arbeiten Foucaults der siebziger und der frithen achtziger Jahre bleibt auf-
grund des Problemrahmens auf3er acht.

Denn erst eine Klarung des Diskursbegriffs gestattet beispielsweise eine Kla-
rung des Begriffs des Dispositivs. Der Diskurs ist dann gegeben, wenn die
sprachlichen AuBerungen nicht nur gemiB ihrer Inhalte oder ihrer Form zum
Gegenstand der Analyse werden, sondern insofern sie existieren, das heif}t, inso-
fern sie von der Vertikalitdt der Aussagefunktion durchzogen sind. Ebenso ist ein
Dispositiv gegeben, wenn die sprachlichen AuBerungen nicht nur gemiB ihrer
Inhalte oder ihrer Form oder sogar ihrer Existenz als Aussagen zum Gegenstand
der Analyse werden, sondern insofern sie von den Linien der Macht durchzogen
sind. Dies ist aber der Fall, in so fern die Sprache nicht nur im Feld des Wissens
funktioniert, im Zusammenhang einer Vielzahl heterogener AuBerungen, die alle
zusammen Positivitdten ergeben, sondern auch im Feld heterogener Elemente
wie Diskurse, Institutionen, Techniken usw. Ein solches Feld der Einbettung der
Diskurse ist das Dispositiv. Erst also wenn die Aussagen nicht nur in ihrer Exis-
tenzfunktion erscheinen, sondern auch in ihrer strategischen Verkettung im
Rahmen eines Dispositivs, verwandelt sich die archdologische Diskursanalyse in
eine Analytik der Macht. Man entnimmt den Diskursen die Strategien der Macht,
deren Elemente die Diskurse eben sind. In diesem Sinne bleibt der Boden von
Foucaults Arbeit bis zur letzten Etappe seines Forschungsweges die Diskursana-
lyse, die erstmals in den archéologischen Arbeiten erprobt wird.

Insgesamt werden in dieser Arbeit zwei Problembereiche ausgespart: (1)
Diesseits des Diskurses: eine Explikation von Foucaults Sprachontologie im

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE BESCHRANKUNGEN | 27

Lichte der philosophischen Entwiirfe des zwanzigsten Jahrhunderts, etwa der
seinsphilosophischen Ausfithrungen Heideggers. Das hat damit zu tun, dass es
nicht das Anliegen dieser Arbeit ist, den archéologischen Diskurs in eine von der
herkommlichen Ideengeschichte bereitgestellte Geschichte der Philosophie ein-
zubetten. Vielmehr gehort es zu den Aufgaben dieser Arbeit, den archdologi-
schen Diskurs in eine von ihm selbst entworfene und implizierte Diskursge-
schichte der Philosophie einzubetten und aufzuzeigen, wie er selbst aus den
Transformationsprozessen gerade dieser Geschichte hervorgeht. Dies geschieht
anhand der Exkurse tiber Descartes, Kant und Nietzsche. (2) Jenseits des Diskur-
ses: die Verldangerung einer Ontologie der Sprache in die Richtung einer Analytik
der Macht. In dieser zweifachen Reduktion des Problemfeldes liegt die Moglich-
keit einer Isolierung des Problems der Eigentlimlichkeit des Foucaultschen Dis-
kursbegriffs. Erst eine solche Abdeckung weiterer Problemverflechtungen ergibt
auch fiir diese Arbeit die Effizienz jener ,,partiellen Methodologie®, die Foucault
in seinem Gesprich mit Paulo Caruso beschwort."

In anderen Worten: Diese Arbeit ist wesentlich Lektiire, der Versuch einer
moglichst genauen, aber auch einer moglichst naiven Lektiire des archiologi-
schen Diskurses, ohne dabei eine Philosophiegeschichte im ideengeschichtlichen
Sinne vorauszusetzen. Diese Art der ,Voraussetzungslosigkeit® ist fiir den
archiologischen Diskurs selbst konstitutiv. So nennt Foucault bereits in der ers-
ten Einleitung zu Wahnsinn und Gesellschaft seinen eigenen Diskurs ,,un di-
scours sans appui‘: einen Diskurs ohne Stiitze."* Es ist genau diese ,Vorausset-
zungslosigkeit*, die Foucaults Diskurs als eine réécriture ermoglicht: als die ,,er-
neute Schreibung dessen, was bereits geschrieben worden ist.“'* Die Methode der
in dieser Arbeit priasentierten Lektiire ist somit die Anwendung genau desjenigen
Leseverfahrens, das Foucault selbst auf die historischen Diskurse anwendet.

Damit ist freilich nicht gemeint, dass Foucaults Diskurs lediglich aus Wie-
derschreibungen bestiinde. Man braucht dabei nur an so verschiedene Mittel zu
denken wie Bildbeschreibung, epistemlogische Ausfithrungen, Bezugnahmen auf
Aktualitdten usw., von denen Foucault ausgiebig Gebrauch macht, und die er in
Gespriche, Zeitungsartikel, wissenschaftliche Abhandlungen, Buchbesprechun-
gen usw. nach Bedarf einstreut. Allerdings genieft unter all diesen Verfahren die
réécriture einen gewissen Vorrang, insofern sie die einzige Schreibweise dar-
stellt, die einer historischen Ontologie der Sprache, das heifit, einer spezifisch
archdologischen Diskursanalyse, gemif3 wire. Denn das Augenmerk der réécri-
ture ist nicht die Form oder der Sinn historisch vorgekommener Sprachtatsachen,
sondern dartiber hinaus die historische Existenz der in Diskursen und Positivité-
ten funktionierenden Aussagen.

13 ,,Gespriach mit Michel Foucault™ in SW: 18.
14 WG: 15/DE I, Nr. 4: 166 (m).
15 AW: 200.

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | EINLEITUNG

Da diese Arbeit im Wesentlichen eine Lektiireiibung ist, kommt es darin im
besonderen Mafle auf Textnidhe an. Das erfordert eine entsprechende Reduktion
der Textgrundlage. Die Methode der réécriture beruht nicht auf einer kontextlo-
sen Vielfalt und Zerstreuung verfiigbarer historischer Aussagen und noch weni-
ger auf einem blinden Gebot der Uberschreitung der von einer Textauswahl an-
gezeigten Werk- und Disziplingrenzen. Entscheidend fiir die Methode der réécri-
ture ist vielmehr ihr Modus der Wiedergabe vergangener Diskurse. Foucaults
gesamter Forschungsweg, der in der Regel in drei Abschnitte eingeteilt wird —
den archéologischen, den genealogisch-machtanalytischen und den ethischen im
Rahmen einer ,Reise nach Griechenland“!® —, stiitzt sich auf die Analyse von
Diskursen. Spéter, in der Einleitung zu Sexualitit und Wahrheit 2, unterscheidet
Foucault zwischen Archéologie und Genealogie, insofern die erstere eine Ge-
schichte der Problematisierungsformen freizulegen hat und die letztere eine Ge-
schichte der Formierung der Problematisierungspraktiken.'” Da aber Problemati-
sierungen in Diskursen wurzeln, genauer, von einer inhdrenten Diskursivitit sind,
erscheint eine Geschichte der Problematisierungsformen unmittelbar als eine Ge-
schichte der Diskurse und die Schreibung einer solchen Geschichte als eine wie-
derschreibende Diskursanalyse. Deshalb kommt es in der vorliegenden Arbeit
darauf an, am Leitfaden einer textnahen Lektiire den Begriff des Diskurses zu
Kkldren, der Foucaults Forschungen als eine Art operationeller Evidenz begleitet
hat. Damit héngt auch die Einschriankung der Textgrundlage zusammen. Die vor-
liegende Lektiire mochte gerade von ihrem Gelesenen das Lesen lernen und das
Gelernte probehalber auf bestimmte Texte der Philosophiegeschichte anwenden.
Deshalb hat sich eine zweifache Reduktion des Textmaterials angeboten:

(1) Es werden die spiteren Arbeiten Foucaults nicht nur ausgeschlossen, son-
dern auch Riickprojektionen im Ausgang von ihnen vermieden. So wird der Dis-
kurs nicht gleich als Element von Dispositiven oder in Verbindung mit Techno-
logien des Selbst behandelt, sondern als das, als was ihn Foucault in den sechzi-
ger Jahren wiederholt und nicht zuletzt auch zwecks Abgrenzung vom Struktura-
lismus bestimmt und behandelt: als die dinghaft greifbare Gestalt einer histori-
schen Seinsweise der Sprache, als RegelméBigkeit und Zusammenhang gesagter
Dinge.

(2) Zum Zweck der Darstellung des archdologischen Zirkels erschien es als
erforderlich, auch die réécriture des archiologischen Diskurses im Wesentlichen
auf Ordnung der Dinge und auf Archdologie des Wissens zu beschranken. Denn
erst im diskursiven Zusammenhang dieser zwei Archédologien konnen die Kontu-
ren einer Geschichte der Seinsweisen der Sprache in Erscheinung treten. So kon-
nen, im Ausgang von einer selektiven Lektiire von Ordnung der Dinge und

16 Schmid (1987).

17 Siehe Sexualitit und Wahrheit Bd. 2.: Der Gebrauch der Liiste, Foucault (1984):
19. Siehe auch ,,Polemics, Politics and Problematizations,” Foucault (1994), Schrif-
ten IV, Nr. 342: 751 f. Siehe auch Kapitel 16, Abschnitt 53.3 der vorliegenden
Arbeit.

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE BESCHRANKUNGEN | 29

Archéologie des Wissens, die beiden Werke als eine einzige zweiteilige Darstel-
lung behandelt'® und die vier bereits genannten Epochen der Seinsweisen der
Sprache freigelegt werden: Die Epochen der Renaissance, der Klassik, des Men-
schen — die sich in Ordnung der Dinge dargestellt finden — und schlieBlich die
Epoche der Archéologie selbst, die erst in Archdologie des Wissens zur Sprache
kommt. Diese epochenbezogene Einteilung der Geschichte der Seinsweisen der
Sprache liefert somit auch das Prinzip der Gliederung dieser Arbeit, die folglich
die Archdiologie des Wissens in erster Linie nicht als methodologisches Traktat,
sondern als sprachontologische Behandlung der vierten Epoche aufnimmt."” Vor
diesem Hintergrund scheint die wesentliche Beschrinkung unserer réécriture auf
diese zwei Werke die erforderlich Konzentration und Prézision bei der Heraus-
arbeitung der Figur des archédologischen Zirkels zu versprechen. Damit ist nicht
gesagt, dass andere Arbeiten Foucaults ginzlich ignoriert werden. So werden
beispielsweise die Schriften zur Literatur™; oder der Bataille gewidmete Aufsatz
,Vorrede zur Uberschreitung®, der eine Art Wendepunkt der archiologischen
Kantlktiire darstelltzl; oder Foucaults Nietzschelektiire® nach Bedarf in den An-
merkungen und Exkursen besprochen.

18 Siehe Kapitel 16 Abschnitt 53 dieser Arbeit.

19 Dieser Zusammenhang wird im Kapitel 16 dieser Arbeit entfaltet.

20 Siehe Kapitel 12 Abschnitt 43 und Kapitel 15 Abschnitt 52.1 dieser Arbeit.
21 Siehe Kapitel 15 Abschnitt 52.1.

22 Siehe Kapitel 13 Abschnitt 44.3.

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG | 30

5. Archdologie und Philosophiegeschichte

Neben der réécriture des archédologischen Diskurses werden im Folgenden auch
Beispiele einer archédologisch informierten Lektiire von Texten aus den Schriften
von Descartes (Kapitel 4), Kant (Kapitel 15) und Nietzsche (Kapitel 13) einge-
schaltet. Denn Foucaults Archdologie der Humanwissenschaften beinhaltet, wie
Gerard Lebrun bemerkt, ,,zumindest den Grundrif3 einer Geschichte der Philoso-
phie“?, so dass man darin , Hinweise auf eine erneute Lektiire von Descartes,
Kant und Husserl finden‘®* kann. Wiirde man Lebrun zufolge dieser philosophie-
geschichtlichen Dimension von Ordnung der Dinge ,,nicht die geniigende Beach-
tung schenken, so liefe man Gefahr, das Werk auf eine zwar brilliante, aber doch
etwas willkiirliche ,archéologische® Montage zu reduzieren. Und ist man erst
einmal auf dieser Bahn, so diirfte man sehr schnell der Versuchung erliegen, aus
Foucault einen Autoren zu machen, der allein mit der Methodologie der Human-
wissenschaften beschéftigt war — einen keimfreien, von seinen [nicht zuletzt auch
philosophischen] Quellen und seinen je momentanen Zielsetzungen abgeschnit-
tenen ,Klassiker.“* Tatsichlich hat bereits eine gewisse Kanonisierung Fou-
caults stattgefunden, mit der auch die iibliche Blindheit gegeniiber dem Werk
eingesetzt hat. So kommt es in der Foucaultrezeption eher selten zu einer Uber-
priifung der philosophiegeschichtlichen Konsequenzen von Foucaults Archéolo-
gie des Wissens.?

Man miisste jedoch versuchen, Foucaults archéologische Texte der sechziger
Jahre zu entkanonisieren und sie einer naiven und ,voraussetzungslosen‘ Lektiire
zu unterziehen — ,naiv‘, wie gesagt, im Sinne der spezifischen Voraussetzungslo-
sigkeit der réécriture —, um zusehen zu kénnen, wie in diesen Texten die ,regula-
tive Idee® des Diskurses mit immer groflerer Prézision zum Einsatz kommt und
zu erkennen, welche Konsequenzen daraus fiir die Geschichte der Philosophie
hervorgehen. In der vorliegenden Arbeit wird, neben der Hauptarbeit einer réé-
criture des archdologischen Diskurses, der Versuch einer archédologisch infor-
mierten Lektiire des jungen Descartes, des jungen Nietzsche und des vorkriti-
schen Kant unternommen. Hauptgegenstand der Lektiire ist jeweils gerade nicht
einer der kanonischen Texte dieser Philosophen, sondern — am Leitfaden der ver-
streuten Problematisierungen Foucaults — Texte, die von der herkdmmlichen
(ideengeschichtlichen) Philosophiegeschichte eher am Rande wahrgenommen
werden. So werden bei Descartes gerade nicht die Meditationen oder Die Prinzi-
pien der Philosophie archiologisch tiberpriift, sondern die Regulae. So werden
bei Kant in erster Linie nicht die drei Kritiken untersucht, sondern eine kleine
vorkritische Abhandlung mit dem Titel: ,,Versuch einer Einfithrung der negativen

23 Lebrun (1988): 15.

24 Ibid.

25 Ibid.: 16.

26 Zu den Ausnahmen gehoren in letzter Zeit Han (1998) und Hemminger (2004).

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARCHAOLOGIE UND PHILOSOPHIEGESCHICHTE | 31

GroBen in die Weltweisheit™. Und von Nietzsche wird gerade nicht Also sprach
Zarathustra oder Die fréhliche Wissenschaft oder Die Genealogie der Moral he-
rangezogen, sondern ein kleiner zu seinen Lebzeiten nicht veréffentlichter Essay
iiber Sprache und Wahrheit: ,,Ueber Wahrheit und Luege im aussermoralischen
Sinne®. Jeder dieser drei Texte gehort zum Frithwerk des jeweiligen Denkers,
alle diese drei Werke tragen die Insignien eines ,.epistemischen Bruchs**’. So
soll die Lektiire nicht nur klarstellen, wie sich ein epistemischer Bruch innerhalb
der Geschichte der Philosophie niederschldgt, sondern in einem weiteren Schritt
dazu anregen, die Werke dieser Philosophen neu einzubetten: nicht in eine Ge-
schichte der philosophischen Ideen, sondern eine Geschichte der Problematisie-
rungen.”®

Diese eingeschobenen Beispiele einer archidologisch gelenkten Lektiire von Tex-
ten aus der Geschichte der Philosophie haben im Gang dieser Darstellung eine
paradoxe Stellung: Sie werden im Ausgang von Foucaults archidologischen Be-
funden gelesen, in erster Linie vom Befund eines jeweiligen Epochenbruchs;
umgekehrt aber wird ihre Lektiire eingesetzt, um den archéologischen Diskurs
selbst schérfer ins Auge zu fassen.

27 Was konkret darunter zu verstehen ist, wird hoffentlich im Verlauf dieser Darstel-
lung deutlich werden.

28 Auch dieser Begriff wird im Verlauf dieser Arbeit und in Anlehnung an Foucaults
Versuche ihrer Begriffsbestimmung néher erldutert.

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG | 32

6. Der ontologische Raum der Sprache

Foucault ist keinesfalls als ein ,,Erbe Kants“ einzustufen, wie ihn Andrea Hem-
minger kennzeichnet.”” Was ihn als ,,Erbe® Kants erscheinen lésst, ist die Tatsa-
che, dass der archdologisch-genealogische Diskurs ebenso repréasentationskritisch
ist, wie jedes kritische Denken seit Kant. Entscheidend ist, aber, dass im kanti-
schen Kritizismus die Zeit als Grundlage und Medium des Denkens auszuma-
chen ist. Als innere Anschauungsform hat die Zeit bei Kant ihren Ort in der Tiefe
der transzendentalen Subjektivitit und man konnte meinen, dass Foucault diese
kantische Entdeckung aufgreift und radikalisiert, denn bei ihm hat alles, was
ehemals auBerhalb der Zeit zu stehen schien, eine Geschichte: Es gibt eine Ge-
schichte des Denkens, der Wahrheit, der Prinzipien und Evidenzen, selbst das
kantische Apriori findet sich historisiert, als das ,historische Apriori“. Was aber
bei einer solchen Feststellung tibersehen wird, ist das den archéologischen Dis-
kurs prigende Verhiltnis zwischen Wahrheit und ,Fiktion”®® und dass es bei
Foucault um so viele Geschichten diskursiven Produktion geht: Produktion der
Wahrheit, der Gegenstinde, der Begriffe, der Themen, der Aussagen, usw. Diese
Produktivitit geschieht aber von einem Raum aus, weshalb Raum zu den wich-
tigsten Metaphern des archdologischen Diskurses gehort. Deshalb spricht Fou-
cault vom Raum der Reprisentation, dem Raum des Denkens, dem Formations-
raum des Diskurses, dem weillen Raum der Diskontinuitit, usw. und evoziert vor
allem einen Raum, in dem das ,,groBe Spiel der Sprache*" sichtbar wird, der sich
im Verlauf der vorliegenden Arbeit als der Raum seines eigenen Diskurses er-
weisen wird. Wahrend also Kant an der Wurzel der transzendentalen Subjektivi-
tit die Zeit ausmacht, entdeckt Foucault an der Wurzel der Zeit einen neuartigen
Raum. Es handelt sich dabei freilich um eine andere Art von Raum als denjeni-
gen, den Kant als reine Anschauungsform ausweist, der aber gegeniiber der Zeit
von sekunddrer Bedeutung ist. Im Verlauf unserer Darstellung des archiologi-
schen Zirkels wird dieser neuartige Raum mehrfach auftauchen und als der ,onto-
logischen Raum der Sprache* zu kennzeichnen sein. Dabei wird er als genau der
Raum auszuweisen sein, den Foucault, wie gesagt, mehrfach als den Raum des
Aufen, der Diskontinuitit, des Epochenbruchs usw. bedacht hat, und schlieSlich
tiberhaupt als der Raum, von dem aus der archéologische Diskurs selbst seinen
ontologischen Ausgang nimmt.*

29 Siehe Hemminger (2004).

30 Néheres dazu in den Kapiteln 13 und 16.

31 ,In einem einzigen Raum das grofle Spiel der Sprache wiederzufinden, konnte
ebenso heiflen, einen entscheidenden Sprung zu einer vollig neuen Form des Den-
kens zu machen, wie auch, einen im vorangegangen Jahrhundert eingefithrten Wis-
sensmodus in sich selbst abzuschlieen. OD: 371.

32 Siehe AW: 30. Da bekennt sich Foucault zum Unternehmen der Freilegung eines
»weillen Raumes®, von dem aus gerade gesprochen wird, der aber, wie im Verlauf
dieser Arbeit deutlich werden soll, nichts anderes ist als der ontologische Raum der

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ONTOLOGISCHE RAUM DER SPRACHE | 33

Erst dieser ontologische Raum, der, wie im Kapitel 13 dieser Arbeit zu zei-
gen ist, beim jungen Nietzsche auftaucht und der die vierte Epoche der Seinswei-
sen der Sprache charakterisiert, gestattet es, den archiologischen Diskurs selbst
als Anzeige eines Epochenbruchs zu lesen.*® In Entsprechung zur Gliederung der
archdologischen Diskursgeschichte in vier Seinsepochen der Sprache legt der
vierte und letzte Teil dieser Darstellung den ontologischen Raum der Sprache in
seinen Grundziigen frei. Erst vor dem Hintergrund dieses Raumes wird Foucaults
diskursive Formation als der Raum des archdologischen Diskurses selbst und als
der Raum der Sammlung der anthropologistisch zerstreuten Seinsweisen der
Sprache auszuarbeiten sein.

Sprache, in dem sich der archdologische Diskurs selbst konsolidieren und in Er-
scheinung treten kann.
33 Siehe Kapitel 13 Abschnitt 44.

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2028, 16:42:05. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (I KEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

