4. Die tragische Aufklarung und die Emanzipation

4.1 Die tragische Aufkldrung und ihre Lehren

Nietzsche ist Aufklirer. Sein Gesamtwerk ist eine ,,Arbeit der Tiefe®, das Resul-
tat eines ,,Bohrenden, Grabenden, Untergrabenden (KSA 3, 11), eine radikale
Subversion der abendlidndischen Glaubensgewissheiten, deren Wahrheiten sich
dem radikal Zweifelnden zum Irrtum verkehrten. Die Philosophie ist ihm die
,.Kunst des Misstrauens (KSA 11, 487), das riicksichtslose ,,Aufsuchen alles
Fremden und Fragwiirdigen im Dasein“ (KSA 6, 258). Nietzsche teilt mit der
Tradition philosophischer Aufkldarung den tiefen Verdacht, dass es weit ,,mehr
Gotzen als Realitidten in der Welt” (57) gibt. Alle Aufkldrung zielt darauf, den
Irrtum zu identifizieren und ihn mittels philosophischer und wissenschaftlicher
Kritik aus der Welt zu schaffen. Aufklirung will Wahrheit.! Wahrheit selbst aber
gilt als absoluter Wert. Sie ist als solcher untrennbar konjugiert mit dem Guten.
Seit Platons Hohlengleichnis gilt es als ausgemacht, dass Wahrheit befreit, die
Erkenntnis allein das Gliick verbiirgt und das Telos des Denkens die vergottli-
chende Einsicht in das Wesen des Seins ist, welches sich als die ,,Idee des Gu-
ten*? dem wahrhaften Philosophen zu erkennen gibt. Mit der Idee des Guten als
ewige, ungewordene und unteilbare Einheit, die als Grund aller Griinde sowohl
der Seins- als auch der Erkenntnisgrund alles Daseienden ist — die ,,Urheberin al-
les Richtigen und Schonen®, der ,,Wahrheit und Einsicht*® — entwirft Platon das
Paradigma abendldndischen Vernunftdenkens und préludiert ihr Versprechen in
nuce: Das wahrhafte bzw. philosophische Denken kann sich vom Schein befreien
und zur Wahrheit des Seins vordringen, welche der Logos ist, der als ewige Ver-
nunft als Garant der Einheit von Wahrheit, Freiheit und Gliick fungiert. Hinter

1 Vgl Giinther Mensching: Das Vorurteil und die Aufkldrung, in: Peggy H. Breiten-
stein, Peggy u.a. (Hg.), Geschichte — Kultur — Bildung. Philosophische Denkrich-
tungen, Hannover 2007, S. 118-33.

2 Platon: Der Staat, S. 303.

3 Ebd., S. 303.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

392 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

diese Vorstellung, die Nietzsche als den dominanten Strang abendldndischen Phi-
losophierens entlarvt, setzt die tragische Aufklirung ihr zweifelndes, subversives
und zutiefst verstorendes Fragezeichen: ,,Ich habe den Geist Europas in mich ge-
nommen — nun will ich den Gegenschlag thun!* (KSA 9, 399).

Auch Nietzsches Aufkldarung will ,,den Menschen aus dem Schein herauszie-
hen®, und zwar ,auf jede Gefahr hin“ (620). Trotz aller Kritik an der Tradition,
der Wissenschaft und der Logik, war Nietzsche weder Ikonoklast noch wissen-
schaftsfeindlicher Irrationalist. Nietzsche verehrte die abendlidndische Tradition;
nicht selten stand er mehr in ihrer Schuld, als er zuzugeben gewagt hat. Seine
Kritik an der Wissenschaft und der Logik, die nicht wenig zu seinem zweifelhaf-
ten Ruhm in der Postmoderne beitrug, gilt ihrem metaphysischen Optimismus als
deren uneingestandenem Fundament. Keineswegs zielt sie auf die Absage an
Wissenschaftlichkeit und Logik, was der Selbstaufgabe des aufklirerischen Den-
kens gleichkédme. Das Gegenteil ist der Fall: Nietzsche verachtete nichts mehr als
ein Denken, welches der ,,Strenge in Gewissenssachen des Geistes” (KSA 6,
227) nicht nachkam (bisherige Philosophie) oder, weit schlimmer, nicht einmal
nachzukommen glauben musste (Religion). Bis zum Schluss seiner Existenz als
Philosoph galt Nietzsche jegliches Denken, welchem ,,die Wissenschaftlichkeit
nicht das Gewissen fiihrt™ (KSA 13, 587), als im Kern defizitdr. Seine Ausbil-
dung zum peniblen Philologen galt ihm Zeit seines Lebens, trotz ihrer stupiden
Geistlosigkeit, in diesem Punkt stets als vorbildhaft: die Philologie ist die ,,ehr-
wiirdige Kunst* der unbestechlichen Kennerschaft des ,,Wortes* (KSA 3, 17).
Der unreine Geist war Nietzsche zuwider, er roch fiir den Aufklidrer nach hoff-
nungslos verdorbener Unredlichkeit: ,,ich verstehe unter ,Freiheit des Geistes*
etwas sehr Bestimmtes: hundert Mal den Philosophen und anderen Jiingern der
,Wahrheit‘ durch Strenge gegen sich iiberlegen sein, durch Lauterkeit und Muth*
(KSA 13, 594). Und Zarathustra verkiindet: ,,Wo meine Redlichkeit aufhort, bin
ich blind und will auch blind sein. Wo ich aber wissen will, will ich auch redlich
sein, namlich hart, streng, eng, grausam, unerbittlich* (KSA 4, 312). Nietzsches
eigener Anspruch an den freien Geist ist hiermit hinlédnglich charakterisiert. Wer
sich nicht der strengen Zucht des Geistes unterwirft und wissenschaftliche Er-
kenntnisse meint ignorieren zu konnen, wem die Uberzeugung und die Behag-
lichkeit wertvoller ist als die Wahrheit, verfillt der bedingungslosen Kritik der
,intellektuellen Sauberkeit” (KSA 3, 600), der Militanz der Vernunft: ,,Wie viel
Wabhrheit ertrigt, wie viel wagt ein Geist? das wurde fiir mich immer mehr der
eigentliche Werthmesser* (KSA 6, 259).

Nach der Darlegung der Genesis der tragischen Weltauffassung ist der Kurs
der ,,Schiffe”, die nach dem Tod Gottes unter einem ,,frei* gewordenen ,,Hori-
zont* in das ,,wieder offen* gewordene ,,Meer” (KSA 3, 574) stechen, unschwer
zu erraten: Sie segeln am Abgrund, ,,Verdiisterung und Sonnenfinsternis“ (573)
sind ihre stindigen Begleiter. Nietzsches Aufkliarung zielt auf die in Platons Hoh-
lengleichnis paradigmatisch inaugurierte Konzeption von Aufkldrung als co-
evolutiondrem Fortschritt von Denken, Wahrheit und Gliick. Fiir Nietzsche gibt

am 14.02.2026, 09:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 393

es keine Alternative zur Aufklidrung der menschlichen Existenz. Im Unterschied
zu den dominanten Gestalten der abendlédndischen Tradition zeitigt diese aller-
dings ganz andere als die einst erhofften Ergebnisse, ndmlich, dass ,,die Zersto-
rung einer Illusion noch keine Wahrheit ergiebt, sondern nur ein Stiick Unwis-
senheit mehr* (KSA 11, 486). Dies kennzeichnet Nietzsches Aufkldrung als tra-
gisch. Sie folgt einer ,,ungeheuren Logik von Schrecken* (KSA 3, 573). Die
,»Neugierde* fiir das ,,Labyrinth ( KSA 13, 602) fiihrt iiber die ,,hdBlichen
Wahrheiten (491) in die ,,Holle” (488): die ,,furchtbare Kammer der Wahrheit*
(KSA 10, 602), deren essentielles Konstituens, die Dynamik der Logik des
Schreckens begriindend, der tragische Verdacht ist, dass ,,das Vertrauen in die
Vernunft [...], als Vertrauen, ein moralisches Phdnomen* (KSA 3, 15) ist. Die
,.Lust am Vernichten®, die den ,,tragischen Philosophen* (KSA 6, 312), als des-
sen erstes Exemplar sich Nietzsche begreift, auszeichnet, ist stets aber, trotz bis-
weilen verbalradikaler Tduschungsmandver, mit Trauer iiber das Verlorengegan-
gene durchtrinkt: Nietzsches (vermeintlicher) Antipode, ist ihm stets, jenseits al-
ler Ironie, der ,,gottliche Plato* (KSA 1, 87). Nietzsches Philosophie ist durchlit-
tene ,,Gotzendimmerung — auf deutsch: es geht zu Ende mit der alten Wahrheit
..." (KSA 6, 354).

Bevor wir Nietzsches Weg in das Labyrinth der Erkenntnis aufnehmen und
seinem Schrecken ohne Ende folgen, mag ein vorab gegebener Umriss des Fun-
daments des eigenen Interpretationsansatzes zur Verdeutlichung des Darzulegen-
den behilflich sein.

Im Folgenden wird Nietzsche aus der Perspektive der Tradition des dialek-
tisch-materialistischen Denkens gelesen und als radikalste Herausforderung einer
auf Emanzipation zielenden kritischen Theorie begriffen: Nietzsche hat die Harte
und die Tragik der Aufkldrung wie kein Zweiter intellektuell durchlitten. Was es
fiir das Individuum heiflen wiirde, als autonomes im Verein der Freien und Glei-
chen zu leben, ldsst sich an den Anspriichen, welchen ein freier Geist nach Nietz-
sche gerecht werden miisste, ablesen. Der hochste Wert, die individuelle Freiheit,
ist Nietzsche nicht weniger als Marx, ein den ganzen Menschen herausforderndes
Gut — ,,der grosse Ernst“ (339). Nietzsches Denken kreist, hier sind ihm die Be-
griinder der klassischen kritischen Theorie gefolgt, um die Kosten von Emanzi-
pation und Aufkldrung, zu der er trotz ihrer Dialektik keine Alternative kennt.
Die so missverstindliche Figur des Ubermenschen gemahnt ex negativo daran,
dass der bisherige Weg der Menschheit ein scheiternder ist. Es ist ein nicht weni-
ger einschneidendes als andauerndes Ereignis in der abendldndischen (Geis-
tes)Geschichte, in dem sich die Krise der europdischen Weltgeschichte reflek-
tiert. Nietzsches Philosophie will Besinnung des modernen Nihilismus sein. Sie
nimmt die erfahrene Krise an und bejaht sie in der Hoffnung, dass sie nicht allein
Vernichtung zeitigt, sondern das Tor zu einer neuen Zukunft aufstoBt, die als
iiber-menschliche sich dadurch auszeichnet, dass sie den bisherigen, seinem We-
sen nach missratenen Prozess der Zivilisation zu iiberwinden vermag: neue Ziele
statt Vernichtung der Menschheit. Nichts weniger als dieser Wendepunkt in der

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

394 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

(europdischen) Geschichte wollte Nietzsches Philosophie sein; sie sei unmittelba-
rer Ausdruck einer ,,Krisis, wie es keine auf Erden gab* (365).

Diese Einschidtzung wird in den folgenden Ausfithrungen ernst genommen
und kritisch hinterfragt. Wenn auch auf die Darlegung der Beziige zu Denktradi-
tionen, so, wie etwa die (pyrrhonische) Skeptik, die antike Sophistik oder aber
auch der franzosische Materialismus Argumente gegen die idealistische Tradition
vorbrachten, die zumindest als Antizipation der tragischen Aufklirung gelten
konnen und deren Provokationen ,nicht so grundstiirzend* erscheinen lassen
wie Nietzsche dachte, aus Platzgriinden verzichtet werden muss, so werden die
MaBlosigkeiten — ihre Schritte vom Erhabenen zum Lécherlichen — und proble-
matischen Aspekte seines Denkens, wie es nach wie vor iiblich ist, nicht ver-
drangt: Nietzsche ist Denker radikaler Individualitit, die er aber apodiktisch nur
den Wenigen, den Groflen, den Auserwihlten zuerkennt; alles andere ist Masse
und soll bzw. wird Masse resp. Sklave bleiben. Fasst man das Politische eng, ist
sein gesamtes politisches Denken reaktiondr und gehort mit seinen radikalsten
Ausfillen, so oft dies auch geleugnet wird, qua Sozialistenhass und trotz allem
Anti-Antisemitismus und Antinationalismus in die geistige Vorgeschichte des
Faschismus. Systematisch betrachtet, ist allerdings gravierender, dass Nietzsches
Werk durch unaufhebbare Widerspriiche und ,,uniiberbriickbare[n] Gegens’aitze“5
gekennzeichnet ist, die nicht als spielerische Ambivalenzen eines schillernden
Perspektivismus wegzuinterpretieren sind. Sie sind fundamental und verunmog-
lichen den von ,der Postmoderne‘ unternommenen Versuch, Nietzsches Philoso-
phie zum Ausgangspunkt eines Denkens jenseits der perhorreszierten Dialektik
zu machen. Die Aporien, die als solche auch benannt werden, verhindern kei-
neswegs aber eine Gesamtinterpretation, die auf Kohérenz zielt. Das Universum
der nietzscheschen Experimentalphilosophie ,,bewegt sich in Widerspriichen und
sucht in allen das Extreme*‘, woraus Unvereinbarkeiten entspringen. Eine auf
Kohirenz zielende Interpretation wird daher, mehr noch als in Bezug auf Werke
anderer Denker, eine bestimmte und somit begrenzte Perspektive einnehmen
miissen, die bisweilen vielleicht selbst Wesentliches ausklammern muss und da-

4 V. Gerhardt: Pathos und Distanz, S. 184.

5 W. Miiller-Lauter: Nietzsche, S. 7. Miiller-Lauter kommt in Abgrenzung zu anderen
klassischen Nietzschestudien zu einer Einschitzung, die ich teile: ,,Weil fiir Nietz-
sche von vornherein das Ganze der Wirklichkeit durch den ,Kampf‘ von Gegensit-
zen bestimmt wird, deshalb sieht er sich im Vollzuge seines Philosophierens geno-
tigt, die Gegensitze im einzelnen in aller Schirfe herauszuarbeiten. Zwar ist sein
Ziel die Synthese dessen, was schon durch sein Gegeneinander in eigentiimlichen
Beziehungen zueinander steht. SchlieBlich bricht jedoch immer wieder auseinander,
was Nietzsche zu in sich gegliederter Einheit zu bringen sucht. Die Unvereinbarkeit
tritt an die Stelle des Gegeneinander. Je entschiedener er jene zu tiberwinden trach-
tet, desto deutlicher tritt sie hervor. Aus seiner Philosophie der Gegensitze erwach-
sen so die uniiberbriickbaren Gegensitze seines Philosophierens® (S. 7). Dieser
Sachverhalt begriindet nicht allein die Dynamik von Nietzsches Denkbewegung,
sondern auch die UnabschlieSbarkeit ihrer Interpretationen.

6 V. Gerhardt: Pathos und Distanz, S. 162.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 395

her nicht beanspruchen kann, den einzig wahren Gehalt, die Substanz von Nietz-
sches Denkbewegung zu eruieren. Es gilt: ,,Nietzsche philosophisch Ernst neh-
men, kann aber nur bedeuten, dass man ihn selbstindig weiterdenkt, um in Auf-
nahme und Abgrenzung selbst ein ,freier Geist‘ zu sein.”” Und Nietzsche selbst
gemahnt: ,,Sei ein Mann und folge mir nicht nach, — sondern dir!* (KSA 3, 457).
Dennoch, will sie denn nicht beliebig sein, hat die Interpretation sich am Text
selbst als schliissig auszuweisen. Dies geschieht nicht zuletzt tiber FuBnoten, in
denen ich iiber zahlreiche Textverweise meine Aussagen zu untermauern versu-
chen werde, in dem Wissen, dass sich nicht selten kontrire Argumentationen in
Nietzsches Texten finden lassen und Quantitét kein Argument ist. In summa: Ich
lese Nietzsche als tragischen Aufklérer, der nicht die Alternative zu, sondern den
diisteren Unruheherd in der Tradition des dialektisch-materialistischen Denkens
darzustellen vermag. Jenseits falscher Gewissheiten, fiir die paradigmatisch Lu-
kdcs Denunziation Nietzsches steht, hat sich die kritische Theorie dem Spreng-
satz — ,,Ich bin kein Mensch, ich bin Dynamit*“ (365) — der tragischen Aufkldrung
zu stellen, die in ihren tiefsten Abgriinden zwischen Wahnsinn und kosmischem
Empfinden schwankt, eine Ambivalenz, die sich in der Sprache des vielleicht
sensibelsten aller Denker, in ihrer Spannung von feinster Zirtlichkeit und bruta-
ler Gewalt spiegelt. Dieser Einsicht eine Bresche zu schlagen, dienen die folgen-
den Einlassungen.

Eingestiegen wird dort, wo meine Darstellung der marxschen Theorie endet:
beim Begriff der Freiheit. Freiheit und Subjekt als zentrale Begriffe neuzeitlichen
Philosophierens werden von Nietzsche radikal entmystifiziert. Sein Destruk-
tionsversuch zielt, wie das folgende Kapitel verdeutlicht, auf die abendldndische
Moral. Die erkenntnisleitenden Fragen werden sowohl die nach der Schliissigkeit
der sehr weitgehenden Thesen als auch die nach dem Gehalt dieser Aufkldrung
fiir eine politische Theorie der Emanzipation des Nichtidentischen sein. Glei-
ches gilt fiir das dritte Kapitel, welches den Themenkomplex von Wissenschaft,
Wabhrheit und Logik in ihrem Verhiltnis zu Metaphysik und Moral umfasst. Ka-
pitel 4 resiimiert die Ergebnisse der tragischen Aufkldrung unter dem Stichwort
des Nihilismus und des weltenstiirzenden Ereignisses des Todes Gottes. Das letz-
te Kapitel widmen sich dann einerseits der Lehre des Willen zur Macht, die als
positives Zentrum von Nietzsches Philosophie von Kapitel 1 an gegenwiirtig ist,
hier aber erst explizit in seinen Grundziigen dargestellt wird. Andererseits wird
Nietzsches Wiederkunftsgedanke sowohl in seinem Verhéltnis zum Willen zur
Macht als auch zum Ubermenschen als der spezifischen Zukunftsperspektive
Nietzsches erortert. Es gilt hier, das Zentrum und die tiefsten Abgriinde von
Nietzsches Denken zu explizieren. Der zweite Abschnitt umfasst dann, mit direk-
tem Seitenblick zu Marx, ein Kapitel iiber Nietzsches Sozialismuskritik und ein

7 Volker Gerhardt: Vom Willen zur Macht. Anthropologie und Metaphysik der
Macht am exemplarischen Fall Friedrich Nietzsches, Berlin/New York 1996, S.
339. Vgl. den Epilog von C. Tiircke: Der tolle Mensch, S. 1671f.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

396 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

abschlieBendes, zur Schlussbetrachtung der Emanzipation des Nichtidentischen
iiberleitendes Kapitel iiber eine bestimmte emanzipatorische Dimension der tragi-
schen Aufkldrung.

4.1.1 Die Entthronung des Subjekts und die Negation des Willens

War fiir Marx die menschliche Befidhigung zur Freiheit, die er als soziale in den
Produktivkriften — Ausdruck wachsender Freiheit von unmittelbarem Natur-
zwang — sich materialisierende dachte, eine Selbstverstindlichkeit, so durchzieht
Nietzsches Schriften eine ambivalente Leugnung der menschlichen Freiheit wie
ein roter Pfaden. Bedingung der Moral, als dem priméren Objekt von Nietzsches
Kritik, ist die Freiheit des Willens. Wihrend die Dimension sozialer Freiheit in
Nietzsches Schriften, wenn tiberhaupt, peripher thematisiert wird, steht die tradi-
tionelle Moralphilosophie des Abendlandes und ihre Konzeption des Menschen
als freies und seiner Taten verantwortliches Subjekt im Zentrum der Uberlegun-
gen: Wo andere die Wiirde des Menschen zu verorten meinen, sieht Nietzsche
nichts als Selbsttduschungen und Illusionen iiber den eigentlichen Grund des
menschlichen Daseins. Vernunft und Autonomie als differentia spezifica des
animal rationale haben in der idealistischen Tradition die ontologische Prioritit
des Humanen in einer Welt des hierarchischen Logos begriindet. Dieser Trug
einer wie auch immer im Einzelnen konzipierten Fundierung des eigentlich
Menschlichen — der Vernunft und der Freiheit — in der Partizipation an dem gott-
lichen Logos bzw. des verniinftigen Gottes als dem Grund allen Seins steht bei
Nietzsche zur Disposition, ihr gilt seine philosophische Destruktion. Das ver-
niinftige Denken und das moralisch motivierte Handeln sind ihm keineswegs
gottlicher oder auch nur harmloser Provenienz, sondern das Ergebnis eines grau-
samen Zivilisationsprozessess, welcher seinem Wesen nach auf der durch und
durch gewaltsamen Internalisierung (aggressiver) Triebe basiert. Die Verinnerli-
chung von Gewalt und Herrschaft bildet das Konstituens von Vernunft und Mo-
ral: ,,Ah, die Vernunft, der Ernst, die Herrschaft iiber die Affekte, diese ganze
diistere Sache, welche Nachdenken heisst, alle diese Vorrechte und Prunkstiicke
des Menschen: wie theuer haben sie sich bezahlt gemacht! Wie viel Blut und
Grausen ist auf dem Grunde aller ,guten Dinge‘!...““ (KSA 5, 297). Was hier re-
giert ist allein das Geschehen des tobenden Kampfes des Willens zur Macht. Dort
wo die philosophische Tradition den Wert des Menschen begriindet sah, setzt
Nietzsche sein Fragezeichen, hier hebt sein Verdacht an: ,,Im Menschen ist so
viel Entsetzliches!... Die Erde war zu lange schon ein Irrenhaus!...* (333).

8 Gerhard Gamm bringt die Intention Nietzsches auf den Punkt: ,Fillt der logozen-
tristische Legitimationsrahmen in der Konstitution des abendldndischen Ver-
nunft/Seele-Begriffs hinweg, so kommt augenblicklich [...] der durch die spekulati-
ve Gleichsetzung von Vernunft und Wirklichkeit verdeckte Konstitutions/Pro-
duktionszusammenhang von Macht und Wirklichkeit an die Oberflidche. Gerhard
Gamm: Die Erfahrung der Differenz. Zur Interpretation der Genealogie der Moral,

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 397

Das Bewusstsein der Krise schldgt bei Nietzsche in eine Krise des Bewusst-
seins um’: ,,Es ist die Phase der Bescheidenheit des Bewusstseins® (KSA 10,
654) — ,,Sum, ergo cogito* (KSA 3, 521). Nietzsches Kritik richtet sich gegen die
Illusionen des sich autonom diinkenden Subjekts (der Philosophie) in toto. Ziel
seines Angriffs ist die gesamte Tradition abendlédndischen Denkens: Die plato-
nisch-aristotelische Vorstellung der Vernunft als Lenker und Regent der Leiden-
schaften'’, die christliche Vorstellung der unsterblichen Seele'', die cartesiani-
sche res cogitans'> und das Transzendentalsubjekt der reinen Apperzeption'’.
Kurzum, die Vorstellung eines einheitlichen sich selbst bewussten Subjekts — der
,reine Geist ist reine Liige* (KSA 6, 175) — soll des triigerischen Scheins iiber-
fiihrt werden:

,Subjekt: das ist die Terminologie unseres Glaubens an eine Einheit unter all den ver-
schiedenen Momenten hochsten Realititsgefiihls: wir verstehen diesen Glauben als
Wirkung Einer Ursache, — wir glauben an unseren Glauben so weit, dass wir seinetwil-
len die ,Wahrheit‘, ,Wirklichkeit‘, ,Substanzialitit® iiberhaupt imaginieren. Subjekt ist
die Fiktion, als ob viele gleiche Zustinde an uns die Wirkung eines Substrats wiren:
aber wir haben erst die ,Gleichheit‘ dieser Zustéinde geschaffen* (KSA 12, 465).14

in: Philip Rippel, Der Sturz der Idole. Nietzsches Umwertung von Kultur und Sub-
jekt, Tiibingen 1985, S. 123-64, hier S. 150.

9 Folgende Ausfithrungen bilden allein oberfldchliche Stichworte zu Nietzsches Ar-
gumentation; eine umfassende Erorterung der Bewusstseinsproblematik wiirde jeg-
lichen Rahmen sprengen. Vgl. fiir eine ausfiihrliche Darstellung der Thematik die
ergiebige Studie von Erwin Schlimgen: Nietzsches Theorie des BewulBtseins, Ber-
lin/New York 1999.

10 Vgl. z.B. KSA 6, 69-73 u. 155-57.

11 Vgl. z.B. KSA 5,27 u. 280f.; KSA 6, 174f., 181 u. 373f.

12 Vgl. z.B. KSA 5, 29-31 u. 73; KSA 11, 526, 597f. u. 637-40.

13 Vgl.z.B.KSA S, 73.

14 Vgl. zur Destruktion des Subjekts auch KSA 3, 107-9 u. 598f.; KSA 5, 279f.; KSA
9, 283, 286, 443, 502, 543f. u. 582; KSA 10, 127, 284f., 358 u. 653f.; KSA 11, 108,
161, 276f., 282, 434, 448, 464, 484, 526, 576-78, 597f., 637-39, 650 u. 668; KSA
12, 29, 40, 102, 106-08, 317, 398 u. 486; KSA 13, 301f., 329f. u. 414. Auf die emi-
nente Bedeutung von Nietzsches Angriff auf das Subjekt bzw. Ich fiir seine Ge-
samtphilosophie hat Stephanie Zerm in ihrer Dissertationsschrift verwiesen: Der
Glaube an das substanzielle und einheitliche Ich ist das Fundament der Ding-
Ontologie, welche im Gegensatz zum ewigen Werden des Lebens steht, es entwertet
und gleichzeitig dem Menschen eine illusorische (moralische) Bedeutung und Stel-
lung im Kosmos zuspricht. Vgl. Stephanie Zerm: Moral als Selbsterschaffung. Eine
Untersuchung zum moralischen Perfektionismus in der Philosophie Nietzsches,
Hannover Diss. 2005, S. 44-49. Dass jenseits des Fragmentarischen Nietzsches un-
zihlige Perspektiven einem systematischen Interesse folgen, werden auch meine
Ausfiithrungen zu verdeutlichen suchen: Leistungen, Grenzen und konstitutive Apo-
rien der tragischen Aufklarung konnen so evident werden.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

398 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Aus der Perspektive Nietzsches pri-psychoanalytischer Subversion' erweist es
sich als Wesen des stolzen Intellekts, das ,,blinde Werkzeug* (KSA 3, 98) der
Triebe zu sein. Die menschliche Verstandestitigkeit ist ein spites ,,Resultat aus
den verschiedenen und sich widerstrebenden Trieben* bzw. das ,,Verhalten der
Triebe zu einander selbst™ (558f.). Das Bewusstsein des animal rationale erweist
sich als das ,letzte Glied einer Kette”, deren Ineinandergreifen nicht Resultat
unmittelbar sich gegenseitig bedingender ,,Gedanken® ist, sondern der Affekte
als das ,eigentliche verkniipfte Geschehen, welches sich ,,unterhalb unseres
BewuBtseins*“ (KSA 12, 26) abspielt:

,.In summa: das, was bewusst wird, steht unter causalen Beziehungen, die uns ganz und
gar vorenthalten sind, — die Aufeinanderfolge von Gedanken, Gefiihlen, Ideen im Be-
wubBtsein driickt nichts dariiber aus, dass diese Folge eine causale Folge ist: es ist aber
scheinbar so, im hochsten Grade. Auf diese Scheinbarkeit hin haben wir unsere ganze
Vorstellung von Geist, Vernunft, Logik, usw. gegriindet [...]. Gewohnlich nimmt man
das Bewusstsein selbst als Gesamt-Sensorium und oberste Instanz: indessen ist es nur
ein Mittel der Mittheilbarkeit [...]. Es ist nicht die Leitung, sondern ein Organ der Lei-
tung* (KSA 13, 68).'

Fiir Nietzsches Psychologie, die er ersichtlich ,,wieder als Herrin der Wissen-
schaften anerkannt* (KSA 5, 39) wissen will, ist das menschliche Ich ,,zur Fabel
geworden® (KSA 6, 91) und das ,,.Bewusstsein ein mehr oder weniger phantasti-
scher Commentar iiber einen ungewussten, vielleicht unwissbaren, aber gefiihlten
Text“ (KSA 3, 113). Galt des Menschen Geist ehemals als ,,Beweis seiner hohe-
ren Abkunft, seiner Gottlichkeit™ (KSA 6, 180), so entpuppt er sich in Nietzsches
physio-psycho-sozialen Destruktion der idealistischen Tradition als die ,,letzte
und spiteste Entwicklung des Organischen® (KSA 3, 382), als Ausdruck eines
Mangels bzw. als Werkzeug einer Spezies, deren Wesen der Mangel ist — der
Mensch: ,,das missrathenste Thier (KSA 6, 180)."” Der Ursprung des Bewusst-
seins ist die spezifische Stellung des Homo sapiens in der Natur: Es stellt eine
Reaktion seines ,,Mittheilungsbediirfnisses* dar, welches darin griindet, dass der
Mensch ,,als das gefihrdetste Thier, Hiilfe, Schutz, [...] Seinesgleichen* (KSA 3,
591) bedurfte.'® Das Bewusstsein ist letztlich Natur, die mit sich selbst im Kamp-

15 Vgl. zum Verhiltnis von Nietzsche und Freud den Beitrag von Giinter Godde:
Nietzsches Perspektivierung des Unbewussten, in: Nietzsche-Studien 31 (2002), S.
154-94. Dort auch ausfiihrliche Literaturangaben.

16 Vgl. zur triebtheoretischen Entthronung des Bewusstseins auch KSA 3, 98, 113f.,
116f. u. 119; KSA 5, 364f.; KSA 9, 211f., 216 u. 229; KSA 10, 274; KSA 11, 282,
621 u. 647; KSA 12, 15, 17 u. 25f.; KSA 13, 54.

17 Siehe zu diesem Aspekt das Kapitel iiber die emanzipatorische Dimension der tragi-
schen Aufkldrung.

18 Vgl. zum Bewusstsein als Ausdruck des Mangels und sozialer Funktionalitit auch
KSA 3, 31f, 41, 382f. u. 590-92; KSA 5, 322f.; KSA 6, 180f.; KSA 9, 215f.; KSA
11, 356 u. 448; KSA 12, 533f.; KSA 13, 39.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 399

fe liegt, seine Genesis eine Geschichte der ,,Vergeistigung und Vertiefung der
Grausamkeit” (KSA 5, 166). Die Seele ist das Produkt der gewaltsamen ,,Verin-
nerlichung* der sozial gedchteten tierischen ,,Instinkte* (322)." Hinter der See-
lenqual wird die Seele selbst als eigentliche Ursache der Qual bzw. als die Qual
selbst entlarvt: Sie ist das ,,Leiden des Menschen am Menschen* (323).20

Nietzsches Kritik zielt, so ldsst sich festhalten, auf die Vorstellung eines ein-
heitlichen Ich und der philosophisch tradierten Pridvalenz von Vernunft, Geist
und Bewusstsein als Signien des Humanen; sie antizipiert das Programm, , mit
der Kraft des Subjekts den Trug konstitutiver Subjektivitit zu durchbrechen‘*'.
Dem Denken der Tradition hélt Nietzsche eine Konzeption entgegen, die zum
einen den Leib, die Triebe und Instinkte gegen ihre idealistisch-christliche Ver-
achtung rehabilitiert” und zum anderen die erhabenen Begriffe von Seele, Ich
und Geist als falsche Verdinglichungen der Sprache entmystifiziert. ,,Einheit;
Identitdt, Dauer, Substanz, Ursache, Dinglichkeit, Sein“ sind der Psycho-
Linguistik Nietzsches allein ,,Vernunft-Vorurtheil[e]* (KSA 6, 77), die sich not-
wendig aus der ,,Grammatik* (78) der Sprache ergeben und ,herausprojicirt®
sind aus dem Glauben an ,,innere[n] Thatsachen* (91) wie Wille, Geist und Ich —
,,Folge der allergrobsten und plumpsten Beobachtung™ (KSA 13, 53). Die Des-
truktion des Ich als vermeintlich urspriingliche ,,Ursdchlichkeit* (KSA 6, 90) von
Handlungen selbst aber zielt auf den Willen und seine Freiheit: Nietzsches ,,psy-
chologische Analyse hat einen [...] philosophischen Gegenstand, d.h. sie zielt auf
ein, ja auf das Grundproblem der praktischen Philosophie.**

Nietzsches Kritik an der moralphilosophischen Vorstellung der Freiheit des
Willens kommt in der ,,Fabel von der intelligibelen Freiheit (KSA 2, 62) zur

19 Vgl. hierzu ausfiihrlich das néchste Kapitel.

20 Vgl. zu diesen Aspekten Tiircke: Der tolle Mensch, bes. S. 82-93. An dieser Stelle
sei an den bedeutendsten Nietzscheaner des 20. Jhs. erinnert: ,,Die Seele: Effekt und
Instrument einer politischen Anatomie. Die Seele: Gefiangnis des Korpers. Michel
Foucault: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefiingnisses, Frankfurt/Main
1994, S. 42.

21 Th. W. Adorno: Negative Dialektik, S. 10.

22 Vgl. zur Rehabilitierung des idealistisch Verfemten besonders die gern und oft zi-
tierte ,,grosse Vernunft” des Leibes im Zarathustra (KSA 4, 39-41). Siehe hierzu die
ausfiihrliche Interpretation von Volker Gerhardt: Die ,grosse Vernunft® des Leibes.
Ein Versuch iiber Zarathustras vierte Rede, in: ders. (Hg.), Also sprach Zarathustra,
Berlin 2000, S. 123-63. Was Nietzsche nicht intendiert ist eine Absage an die ,klei-
ne Vernunft‘, den Geist; dieser klirt sich vielmehr iiber sich selbst auf. Nietzsches
Kritik ist daher (primédr) gegen einen metaphysischen Leib/Seele- bzw. Kor-
per/Geist-Dualismus, gegen die Hypertrophie und Deifikation des Geistes gerichtet
und zielt darauf, die Instinkte, die Triebe, das Unbewusste und die Leidenschaft,
kurzum, den Korper in seiner begehrenden ,Materialitét* als konstitutive und unhin-
tergehbare Bedingung menschlicher Existenz gegeniiber der Selbsttduschung des
Geistes zu rehabilitieren. Vgl. etwa KSA 3, 382f.; KSA 5, 332ff. KSA 6, 72f., 75f,,
82-85, 90, 158-60, 181f., 367 u. 372-74.; KSA 10, 225 u. 284f.; KSA 11, 565 u.
576f.; KSA 13, 131, 310, 313 u. 329f.

23 V. Gerhardt: Wille zur Macht, S. 221.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

400 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Exposition. Nietzsche sieht den ,,Irrthum von der Freiheit des Willens* (63) in
einer sich steigernden Missinterpretation menschlichen Handelns begriindet. In
den primitiven Anfingen der moralisch urteilenden Menschheit wurden die ein-
zelnen Handlungen jenseits ihrer Motive als gut und bose ,.allein der niitzlichen
oder schéddlichen Folgen wegen® (62) bezeichnet. Diese Herkunft vergessend
folgt die Beurteilung der ,,Handlungen an sich, ohne Riicksicht auf deren Folgen*
(62) als gut und bose. Auf diese Verkehrung von Wirkung und Ursache folgt na-
heliegenderweise die moralische Beurteilung der Motive selbst, von der dann ab-
schlieBend auf das ,,Wesen* (63) des Menschen als Ursache seiner Taten ge-
schlossen wird: ,,So macht man der Reihe nach den Menschen fiir seine Wirkun-
gen, dann fiir seine Handlungen, dann fiir seine Motive und endlich fiir sein We-
sen verantwortlich® (63). Nietzsche vermag in dieser Kette nichts als eine Auflis-
tung von Fehlschliissen zu sehen. Diesen liegt die stolze Illusion der Willensfrei-
heit zu Grunde: Der Mensch bzw. sein fiir die Motive und Handlungen verant-
wortliches Wesen ist aber ,,ganz und gar notwendige Folge [...] aus den Elemen-
ten und Einfliissen vergangener und gegenwirtiger Dinge™ (63). Von daher ist
,.Niemand®, so Nietzsches radikaler, aber notwendiger Schluss, ,,fiir seine Thaten
verantwortlich, Niemand fiir sein Wesen; richten ist soviel als ungerecht sein*
(64). Die Beurteilung von Handlungen als moralisch bose beruht also auf dem
Fehlurteil der Willensfreiheit des Menschen.

Nietzsches Negation des freien Willens speist sich aus mehreren Motiven, die
sein gesamtes Werk durchziehen: Wihrend gesellschaftstheoretisch der in der
,Genealogie der Moral® ausfiihrlich dargelegte Verdacht im Zentrum steht, dass
der Moralitit der ,,Zwang* (96) voraus geht, wird triebpsychologisch sowohl da-
fir argumentiert, dass gute Handlungen ,,sublimierte bose” (104) Handlungen
sind als auch, dass die Illusion der Willensfreiheit dem Trug entspringt, dass
Freiheit gegeben sei, wo man ,,sich belebt fiihlt* (545) und keine ,,Ketten* (546)
spiirt. Abgesehen von der Tatsache, dass, wenn alles Notwendigkeit ist, es sich
von selbst versteht, dass ein Urteil iiber die bisherige Geschichte zwangslaufig
ein Fehlurteil ist, ist es fiir Nietzsche konstitutiv, diese Irrtiimer als notwendig
und lebensférdernd zu bejahen: ,,Ohne die Irrthiimer, welche bei jeder seelischen
Lust und Unlust thétig sind, wiirde niemals ein Menschenthum entstanden sein®
(547). Die gattungsspezifische Illusion ist zudem individualpsychologisch drin-
gend geboten: ,,Wer die Unfreiheit des Willens fiihlt, ist geisteskrank: wer sie
leugnet, ist dumm* (KSA 10, 70).** Die Konstruktion der Differenz von Gut und
Bose selbst als gegensitzliche Entititen wird sprachphilosophisch als Ideologie

24 Der (freie) Wille wird von Nietzsche wie das Ich, die Substanz, das Ding etc. als
einverleibte und lebensnotwendige 1llusion verstanden; eine Einverleibung der dio-
nysischen Wahrheit wiirde das menschliche Leben zerstoren: ,,die letzte Wahrheit
vom Fluf} der Dinge vertragt die Einverleibung nicht, unsere Organe (zum Leben)
sind auf den Irrthum eingerichtet” (KSA 9, 504). Vgl. hierzu Wolfgang Miiller-
Lauter: Freiheit und Chaos. Nietzsche-Interpretationen II, Berlin/New York 1999,
S. 48-61.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 401

dechiffriert: ,,Durch Worte und Begriffe werden wir jetzt noch fortwihrend ver-
fiihrt, die Dinge uns einfacher zu denken, als sie sind, getrennt von einander, un-
theilbar, jedes an und fiir sich seiend. Es liegt eine philosophische Mythologie in
der Sprache versteckt [...]. Der Glaube an die Freiheit des Willens [...] hat in der
Sprache seinen bestidndigen Evangelisten und Anwalt* (KSA 2, 547). Zudem
sind Gut und Bose immer perspektivischer Schein. Weder das Gute noch das Bo-
se an sich existieren unter dem Gesichtspunkt der ,,Okonomie” (KSA 6, 87) des
Ganzen, dem ,,alles Bose so nothwendig wie das Gute* (KSA 11, 203) ist. Die
immoralische Leugnung der Willensfreiheit ist dabei moralisch motiviert. Primér
wider den christlichen Schuld- und Siihnekifig soll die ,,Unschuld* heilig ge-
sprochen und die ,,Menschheit* aus einer ,,moralischen® in eine ,,weise* (KSA 2,
105) transformiert werden. Bewegt ist diese Umwertung der Werte im Innersten,
entgegen aller verbalen Kraftmeierei und der Hoffnung auf eine zukiinftige
iibermenschliche Menschheit, was sich als typisch fiir die gesamte Denkbewe-
gung Nietzsches bezeichnen ldsst, durch tiefe Trauer tiber das Verlorengegange-
ne: ,,Die vollige Unverantwortlichkeit des Menschen fiir sein Handeln und sein
Wesen ist der bitterste Tropfen, welchen der Erkennende schlucken muss* (103).
Nietzsches Leugnung der Willensfreiheit terminiert im Laplaceschen Univer-
sum totaler Determination: ,,Alles ist nothwendig, jede Bewegung mathematisch
auszurechnen. So ist es auch bei den menschlichen Handlungen; man miisste jede
einzelne Handlung vorher ausrechnen kénnen, wenn man allwissend wire [...].
Der Handelnde selbst steckt freilich in der Illusion der Willkiir [...]. Die Téu-
schung des Handelnden iiber sich, die Annahme des freien Willens, gehort mit
hinein in diesen auszurechnenden Mechanismus® (103). Auch Glaube und Un-
glaube an das ,,Fatum sind Fatum* (420). Jenseits aller Nuancen und Differenzen
geht daher jedes Urteil welches menschliche Handlungen als moralisch gut oder
bose qualifiziert, notwendig fehl: ,,Wir klagen die Natur nicht als unmoralisch an,
wenn sie uns ein Donnerwetter schickt und uns nass macht: warum nennen wir
den schiadigenden Menschen unmoralisch? Weil wir hier einen willkiirlich wal-
tenden Willen, dort Nothwendigkeit annehmen. Aber diese Unterscheidung ist
ein Irrthum® (99). Diese Radikalnaturalisierung des Menschen ist der Ausgangs-
punkt fiir Nietzsches Destruktion des Willens als des vermeintlichen Fundaments
menschlicher Freiheit. Als Basis des Geschehens und primiren Antrieb mensch-
lichen Handelns gibt Nietzsche zu diesem Zeitpunkt noch den Uberlebenstrieb —
die ,,Selbsterhaltung (101) — an. Diese spezifisch biirgerlich-neuzeitliche Be-
stimmung des Selbsterhaltungstriebes als Urgrund menschlichen Agierens lédsst
Nietzsche alsbald aber hinter sich. An ihre Stelle tritt die Kraft bzw. das ,,Kraft-
gefiihl* (KSA 10, 268) als letzte Ursache des Handelns. Der Mensch handelt
nicht, um Gliick zu erlangen oder des ,,Nutzens wegen‘ und auch nicht, um ,,Un-
lust abzuwehren®, sondern um eine ,,gewisse Kraftmenge* (269) auszulassen:

»Wo wir einem Widerstand begegnen und ihm nachgeben miissen, fithlen wir uns un-
frei: wo wir ihm nicht nachgeben, sondern ihn zwingen, uns nachzugeben, frei. D.h. es

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

402 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

ist das Gefiihl unseres Mehr von Kraft, welches wir mit ,Freiheit des Willens* bezeich-
nen“ (KSA 11, 506): ,,Wo Lebendiges ist, da giebt es plotzliche Explosionen von Kraft:
das subjektive Gefiihl ist ,freier Wille* dabei. Die Zahl und die Michtigkeit dieser Ex-
plosionen bestimmt zunichst den Werth eines Lebendigen: dann die diesen gegebene
Richtung. Wenn wir von ,Motiven zum Handeln‘ reden, meinen wir immer nur ,die
Motive zur Richtung**“ (KSA 10, 506).

Der Begriff der Kraft weist den Weg zur Lehre des Willens zur Macht®, die so-
wohl die Einheit der aufgelisteten Aspekte von Nietzsches Kritik fundiert als
auch eine ambivalente Radikalisierung dieser kennzeichnet. In den frithen
1880ern bezeichnete Nietzsche das ,,,Leben‘“ als eine ,,Vielzahl von Krif-
ten* (650), als ein ,,Chaos der Krifte* (KSA 9, 502). Die ,,Welt: ein Ungeheuer
von Kraft“ KSA 11, 610). Die Kraft selbst ist ,ewig gleich und ewig thitig*
(KSA 9, 523), ihr ,,Wesen aber fliissig, spannend, zwingend*“ (KSA 11, 537).
Diese Konzeption kommt in der Lehre des Willens zur Macht zu sich selbst: der
,siegreiche Begriff ,Kraft® [...] bedarf noch einer Ergénzung, welche ich be-
zeichne als ,Willen zur Macht* (563).

In Bezug auf den Begriff des Willens fiihrt Nietzsches zentrale Lehre auf eine
Dekonstruktion der uniformierenden und simplifizierenden Hypostasierung eines
umfinglichen Triebgeschehens — ,,,Wille‘ — eine falsche Verdinglichung* (KSA
12, 26) — durch die gewaltsame und falsch schlieBende, dennoch aber notwendi-
ge®® Abstraktion begrifflichen Denkens bzw. der Sprache:

,.wir kommen in ein grobes Fetischwesen hinein, wenn wir uns die Grundvoraussetzun-
gen der Sprach-Metaphysik, auf Deutsch: der Vernunft, zum Bewusstsein bringen. Das
sieht iiberall Thiter und Thun: das glaubt an Willen als Ursache iiberhaupt [...] Am An-
fange steht das grosse Verhdngnis vom Irrthum, das der Wille Etwas ist, das wirkt, —
dass Wille ein Vermogen ist ... Heute wissen wir, dass er bloss ein Wort ist ...“ (KSA 6,
7).

Der Wille als eine einheitliche Entitit, die die erkenn- und verstehbare Basis
menschlichen Handelns abgibt, ist eine Illusion — ,,Etwas, das nur als Wort eine
Einheit ist“ (KSA 5, 32). Er stellt allein eine sprachliche Abstraktion fiir ein un-
fassbares Geschehen von miteinander im Kampfe liegenden Trieben dar, deren

25 Vgl. zum Begriff der Kraft in Bezug auf die Thematik der Willensfreiheit und ihre
Handlungsmotive KSA 5, 32f.; KSA 9, 225; KSA 10, 315; KSA 11, 275, 282 u.
606f.; KSA 12, 20, 26 u. 248.

26 Der Glaube an das Ich, den Willen und die Realitét ist eine Denknotwendigkeit:
,unser Denken selbst involviert jenen Glauben (mit seiner Unterscheidung von
Substanz-Accidenz, Thun, Thiter usw.), ihn fahren lassen heif3t nicht-mehr-denken-
diirfen” (KSA 13, 317). Das primdre Skandalon ist fiir Nietzsche daher, dass die
bisherige Philosophie aus notwendigen Bestimmungen des Denkens unkritisch auf
ihre Existenz in der Wirklichkeit bzw. auf eine Korrespondenz von Denken und
Sein schloss. Hinter den apagogischen Schluss von der Notwendigkeit auf die
Wabhrheit setzt Nietzsche sein Fragezeichen.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 403

inneres Movens die Verausgabung von fluktuierenden und sich gegenseitig
iberwiltigenden Kraftpartikeln — ,,ein Meer in sich selber stiirzender und flut-
hender Krifte* (KSA 11, 610) — ist: ,,Jeder Gedanke, jedes Gefiihl, jeder Wille
ist nicht geboren aus Einem bestimmten Triebe, sondern er ist ein Gesamtzustand
[...] und resultiert aus der augenblicklichen Macht-Feststellung aller der uns
constituierenden Triebe — also des eben herrschenden Triebes sowohl als der ihm
gehorchenden oder widerstrebenden (KSA 12, 26). Der Mensch ist nicht titiges
Subjekt hinter ,,Trieb, Wille, Wirken®, sondern ,,eben dieses Treiben, Wollen,
Wirken selbst“ (KSA 5, 279).” Der Mensch ist eine ,,Vielheit von ,Willen zur
Macht‘“, deren in Erscheinung tretende Leidenschaften selbst, nicht anders als das
Bewusstsein, ,,nur fiktive Einheiten (KSA 13, 25) von fluktuierenden Kraft-
quanten sind.

In ,Jenseits von Gut und Bose® wird deutlich, inwiefern sich Nietzsches Kri-
tik des freien Willens gegeniiber seiner fritheren Konzeption im Kontext der Leh-
re des Willens zur Macht verschiebt. Gegeniiber der einst selbst geteilten An-
nahme einer universalen Determination, der eine Verdinglichung der Begriffe
., Ursache® und ,Wirkung‘* inhériert und die nun als ,,mechanistische[n] Tolpe-
rei (KSA 5, 35) kritisiert wird, wird nicht allein der Begriff des freien Willens,
sondern auch der des unfreien Willens als ,,Mythologie* bezeichnet: ,,im wirkli-
chen Leben handelt es sich nur um starken und schwachen Willen* (36), die
selbst wieder nichts Anderes sind als Ausdriicke des ewigen Geschehens sich
austobender Machtquanten — ,,Willenspunktuationen, die bestdndig ihre Macht
mehren oder verlieren® (KSA 13, 36f.). Nietzsche betont, dass seine Losung der
Frage nach der Freiheit des Willens deren Negation ist: ,,Das Nachdenken iiber
,Freiheit und Unfreiheit des Willens* hat mich zu einer Losung des Problems ge-
fiihrt [...] — némlich zur Beseitigung des Problems [...]: es giebt gar keinen Wil-
len, weder einen freien noch einen unfreien (KSA 12, 275).%® Der ,,Glaube an
den Willen* ist letztlich der uralte ,,Glaube an magisch wirkende Krifte* (KSA
3,482).

Nietzsche trennt offenbar zwischen dem personellen Willen, der sich als
freier als ,,causa sui“ (KSA 5, 36) missversteht und dem Geschehen des Lebens,
welches nichts anderes sein soll als das negierte selbst: Willen. Ohne zu weit
vorzugreifen, muss der Wille zur Macht, soll Nietzsches Konzeption nicht in die-

27 V. Gerhardt fasst lakonisch, aber treffend Nietzsches (physio-psychologische)
Leugnung der Existenz des freien Willens zusammen: ,,Wo immer Nietzsche auch
sucht — er findet den Willen nicht! Uberall dort, wo andere das Phinomen namhaft
machen, entdeckt er Lust oder Unlust, Trieb, Drang oder Gewohnheit, Gehorsam,
Befehl und Erfolgswunsch [...]. Auf den Willen als Grund oder Ursache einer
Handlung trifft er nicht. Sobald er die unserem Selbstverstindnis integrierte Tatsa-
che des Wollens niher betrachtet, zerflieBt sie im Gelidnde der psychischen Welt.*
Ders.: Wille zur Macht, S. 221. Vgl. neben der Ausfithrung zur Destruktion des
Jchs® u.a. KSA 3, 98f., 107-9., 115, 117, 119f. u. 482f.; KSA 5, 32f.; KSA 6, 90-92
u. 180f., KSA 10, 274 u. 357.

28 Vgl. KSA 10, 348 u. 663; KSA 11, 216 u. 437; KSA 13, 414.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

404 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

ser absurden Aporie verharren, verdeutlicht werden: Der Wille zur Macht ist das
Leben, einschlieflich der vermeintlich handelnden Subjekte, als das Geschehen
selbst. Unsere ,,Welt der Begierden und Leidenschaften* (54) als die einzig uns
beschriankt zugingliche Welt ist nichts anderes als eine ,,Ausgestaltung und Ver-
zweigung* (55) des Willens zur Macht®, der dem Leben von der kleinsten Zelle
bis zur Weltgesellschaft als ,,,characteristicum universalis““® zu Grunde liegt.
Der Wille zur Macht ist weder in Analogie zu dem destruierten Personalwillen
vermeintlicher Subjekte zu begreifen noch als Variante schopenhauerischer Wil-
lensmetaphysik. W. Miiller-Lauter, dem ich hier folge, hat in seiner ausfiihrli-
chen Rekonstruktion der Willensproblematik bei Nietzsche seine fiir neue, jen-
seits von Heidegger situierten, Nietzscheinterpretationen konstitutive Erkenntnis
zusammengefasst: ,,Der Wille zur Macht ,existiert* weder als etwas Gesondertes
fiir sich noch ist er ,Seinsgrund‘. Er ist das Eins (die Einheit) allein als die Quali-
tit aller faktischen Einheiten (als jeweils geeinte Vielheiten). Diese werden dann,
ihrem Wesen entsprechend, von Nietzsche als (Vielheiten von) Willen zur Macht
aufgefasst.”’! Der Wille zur Macht ist folglich nicht der einheitliche Grund des
Seins, das Wesen der Erscheinungen, sondern das sich selbst auslegende Gesche-
hen des Lebens selbst. Der Wille zur Macht ist der Prozess der Selbstsinngebung
des Lebens’?, der universale Trieb alles Lebendigen, sich als Leben (machtvoll)
auszutoben. Dies ist der Kontext, aus dem Nietzsches paradoxes Anliegen, den
Willen als Vermogen zu leugnen, als Geschehen des Lebens selbst aber zu uni-
versalisieren, verstindlich wird: Freiheit und Unfreiheit des Willens sind Selbst-
interpretationen menschlicher Existenz®® — Macht, die sich selbst begehrt. So, wie
die Freiheit des Willens etwa die ,,Erfindung herrschender Stinde* ist, die ihre
,.gesellschaftlich-politischen* Positionen ,,auf das allerletzte metaphysische Ge-
biet iibertragen* (KSA 2, 545), so ,,verrith sich“, wer ,,Unfreiheit herausfiihlt*
(KSA 5, 36), als schwach und gedriickt.*

29 Vgl. bes. KSA 13, 300f.

30 V. Gerhardt: Wille zur Macht, S. 236.

31 W. Miiller-Lauter: Freiheit und Chaos, S. 77. Dass eine solche Interpretation nicht
durchgiéngig haltbar ist, wird sich allerdings u.a. an Nietzsches Moralkritik zeigen.

32 Vgl.ebd,, S. 83-85.

33 Vgl. ebd., S. 86-88, und V. Gerhardt: Wille zur Macht, S. 224-29.

34 Nietzsche gibt neben den herrschenden Stidnden auch die Theologen — Représentan-
ten der Schwachen und Beherrschten — als Erfinder des freien Willens aus. Der freie
Wille sei ,,das anriichigste Theologen-Kunststiick (KSA 6, 95). Dies widerspricht
sich aber nur oberfléchlich, da auch der Theologenwunsch des ,,Strafen- und Rich-
ten-Wollens* (95), ein Ausdruck des Willens zur Macht, ein Verlangen nach Herr-
schaft ist. Nietzsche gerit insbesondere in seinen Spétschriften in die Nahe der
Priestertrugstheorie. Seine Invektiven gegen Priester und Theologen gehen zuneh-
mend in eine Richtung, die nicht mehr ein hintergriindiges, notwendiges Machtge-
schehen dechiffrieren, sondern den Gescholtenen personliche Verantwortung fiir
den Niedergang des Lebens zuschreiben: ,,Gegen den Priester hat man nicht Griin-
de, man hat das Zuchthaus* (254).

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 405

Worum es Nietzsche jenseits der im Folgenden abschlieBend explizit zu be-
nennenden Aporien seiner Argumentation geht, ist daher die Forcierung einer
Umwertung bisheriger Interpretationen, die den Inhalt des folgenden Kapitels
antizipieren. Nietzsches Kritik am freien Willen zielt auf ein neues Verstindnis
von Freiheit, welches jenseits von Gut und Bose das Geschehen des Lebens von
der moralischen Missinterpretation der Schuld zu befreien trachtet.”> Das Leben
ist jenseits von ,,Zweck* (KSA 5, 96) und ,,Verantwortlichkeit* (97) situiert.*® Es
geht Nietzsche um nicht weniger, als das Dasein, den ewigen Prozess von Wer-
den und Vergehen, aus seiner moralischen Aburteilung ,,zu befreien” und der
menschlichen Existenz neue Sinnhorizonte zu eroffnen: ,,Erst die Unschuld des
Werdens giebt uns den grofiten Muth und die grofite Freiheit!* (KSA 10, 341).
Das ,,Gefiihl der Freiheit” ist aus seinem ,,Gegensatz des Zwangs* (590) zu 16-
sen, der Schuld und Strafbegriff aus der Welt zu tilgen und die ,,Metaphysik des
Henkers* (KSA 6, 96) — das Christentum — zu iiberwinden:

,.Niemand ist dafiir verantwortlich, dass er tiberhaupt da ist, dass er so und so beschaf-
fen ist, dass er unter diesen Umsténden, in dieser Umgebung ist. Die Fatalitit seines
Wesens ist nicht herauszulosen aus der Fatalitéit alles dessen, was war und sein wird. Er
ist nicht die Folge einer eignen Absicht, eines Willens, eines Zwecks [...] Man ist no-
thwendig, man ist ein Stiick Verhingnis, man gehort zum Ganzen, man ist im Ganzen, —
es giebt nichts, was unser Sein richten, messen, vergleichen, verurtheilen, konnte, denn
das hiesse das Ganze zu richten |...] dies erst ist die grofse Befreiung [...]: damit erlosen
wir erst die Welt“ (96f.; kvV.).

Dies ist nicht nur gegen jede Abwertung des Lebens, die sich im Begriff ,,Gott*
(97) als die ,,Todfeindschaft gegen das Leben* (374) komprimiert, gerichtet,
sondern als Perspektive des starken, lebenswilligen und im Idealfall dionysischen
Menschen konzipiert: Der (Uber)Mensch kann sich als ,.eine Nothwendigkeit
mehr fiir Alles, was kommt und sein wird (87) begreifen, d.h. ,als aktive Kraft

35 Vgl. neben bereits angefiihrten Stellen KSA 9, 88 u. 245; KSA 12, 486 u. 495.

36 Vgl. zur Entteleologisierung des Seins, deren emanzipatorischer Grund darin liegt,
dass das Leben jenseits zweckbestimmter Heteronomie als Geschehen selbst zum
Zweck an sich wird, bes. Nietzsches Reflexionen in KSA 3, 120-22, welche das
Reich der ,,grossen kosmischen Dummheit”, das Zusammentreffen vermeintlicher
wZwecke®, des ,,Willens* und der ,,Zufdlle” im ewigen ,,Spiel der Nothwendigkeit*
thematisieren. Zarathustra fithrt hierzu aus: ,,Denn alle Dinge sind getauft am Borne
der Ewigkeit und jenseits von Gut und Bose [...]. Wahrlich ein Segen ist es und
kein Lidstern, wenn ich lehre: iiber allen Dingen steht der Himmel Zufall, der
Himmel Unschuld, der Himmel Ohngefihr [...]. ,Von Ungefédhr® — das ist der &ltes-
te Adel der Welt, den gab ich den Dingen zuriick, ich erloste sie von der Knecht-
schaft unter dem Zwecke. Diese Freiheit und Himmels-Heiterkeit stellte ich gleich
azurner Glocke iiber alle Dinge, als ich lehrte, dass tiber ihnen und durch sie kein
,ewiger Wille® — will“ (KSA 4, 209). Nietzsches Kritik gilt dem ,,Wahn der sittli-
chen Weltordnung* (KSA 3, 328), die die Schuld - Gut und Bose — in das Wesen
der Sache selbst verlegte.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

406 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

innerhalb eines groBen Kraftstroms**’ erfahren. Diese Perspektive bezeichnet die

ethische Dimension des Wiederkunftsgedankens38, der ein vollig neues, das
,.grosste Schwergewicht* auf das Leben jedes Einzelnen legt und seinen Wert,
aber auch die Last der Verantwortung unermesslich steigert:

Wenn jener ,,Gedanke™ der ewigen Wiederkehr ,iiber dich Gewalt bekidme, er wiirde
dich, wie du bist, verwandeln und vielleicht zermalmen; die Frage bei Allem und Jedem
,willst du dies noch einmal und noch unzihlige Male?‘ wiirde als das grosste Schwer-
gewicht auf deinem Handeln liegen! Oder wie miisstest du dir selber und dem Leben
gut werden, um nach nichts mehr zu verlangen, als nach dieser letzten ewigen Bestiiti-
gung und Besiegelung?* (KSA 3, 570).

Der ,,Wille zur Macht* gibt sich in diesem Kontext als ,,Instinkt der Freiheit*
(KSA 5, 326) des Einzelnen zu erkennen, der die Notwendigkeit des Ganzen, in
das er unschuldig geworfen und mit dem er untrennbar verwoben ist, bis in alle
Zukunft mitgestaltet: ,,Unsere erschreckende Miindigkeit! In die Welt hinein ge-
stolen!* (KSA 9, 329). Der Tod Gottes ist das Ereignis, welches den Menschen
sowohl aus einer falschen Schuld und Abhéngigkeit befreit als auch die Biirde
der Verantwortung allein dem Einzelnen iibertrdgt. Der Mensch ist auf sich ge-
stellt zur Freiheit verdammt: ,,Wir aber sind frei: was wisst ihr von der Qual der
Verantwortlichkeit gegen sich selber!” (KSA 10, 205). Die Macht wird zur Frei-
heit, die Freiheit zur Macht — ,,Trieb nach Macht, — man nennt diesen Trieb
,Freiheit*“ (KSA 12, 18) — die der menschlichen Existenz in der Welt neue Be-
deutung verleiht. Zerm fasst in ihrer Schrift zum ,moralischen Perfektionismus*
in der Philosophie Nietzsches diesen Sachverhalt treffend zusammen: ,,Freiheit
und Souverinitét sind ebenso im ,Willen zur Macht® begriindet wie Unverant-
wortlichkeit und Notwendigkeit. Allein der Umgang mit den verschiedenen
MachtiuBerungen entscheidet iiber den Grad der Freiheit eines Individuums. Je
grofer der Grad der Vernunft ist, der die verschiedenartigen Machtwillen kulti-
viert und organisiert, desto grofier ist der Grad der Freiheit.** Zuletzt ist die
hochste Form des Willens zur Macht, des a-rationalen Spiels der Kraftquanten,
die Vernunft selbst”’, die Nietzsche nicht verwirft, sondern in ihrer Bedeutung

37 W. Miiller-Lauter: Freiheit und Chaos, S. 98.

38 Eine ausfiihrlichere Interpretation der Wiederkunftslehre folgt in Kapitel 5.

39 S.Zerm: Moral als Selbsterschaffung, S. 170. KvV. Vgl. ebd., S. 77-79 u. 130.

40 Die Beantwortung der systematisch betrachtet entscheidenden Frage, ob diese Ver-
nunft aktiv erlangt und ausgebildet werden kann oder ob sie unbeeinflussbares Re-
sultat des Willens zur Macht bzw. der sich selbst organisierenden Willensquanten
und Triebe ist, bleibt bei Zerm allerdings allein ,,dahingestellt”. S. Zerm: Moral als
Selbsterschaffung, S. 82. Nietzsches Aporien werden auch von Zerm letztlich nicht
iiberwunden, sondern, wie es m. E. auch nicht anders moglich ist, einseitig aufge-
16st. Diese Problematik macht Zerm in ihrer Studie aber nicht, wie es die Sache ver-
langt, explizit deutlich.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 407

nicht weniger schitzt als die idealistische Tradition, wenn er sie fraglos auch
ginzlich different begriindet.

Freiheit ist fiir Nietzsche das Resultat der ,,schopferischen Selbstproduktion
des sich selbst erschaffenden Menschen“!', die, was auf den rationalen Sinn der
Figur des Ubermenschen verweist, niemals abgeschlossen und als Ausdruck des
Willens zur Macht stets auf Steigerung bedacht ist. Autonomie ist auch das Telos
von Nietzsches Darlegungen. Es ist das ,,souveraine Individuum®, welches die
~Zwangsjacke der ,,Sittlichkeit der Sitte (KSA 5, 293), d.h. die heteronom ge-
setzte und iiber die Jahrtausende des Zivilisationsprozesses introjizierte Moral
sozialer Normierung, sprengt. Das ,,autonome {iibersittliche Individuum* ist nicht
mehr Produkt eines gewaltsamen Prozesses, sondern Ausdruck eines ,,eignen un-
abhingigen langen Willens®, welcher ihm ,leibhaft geworden ist“ (293). Sein
,.Bewusstsein‘ aber ist reines ,,Macht- und Freiheitsbewusstsein* (293), welches
seine Kraft aus der Befreiung von einstiger moralischer Heteronomie gewinnt
und seine Wiirde darin hat, dass er Herr seiner eigenen Tugend ist: er hat ,,sein
eigenes Gesetz zu vollziehen und muf3 verbindlicher Ausdruck seines eigenen
Willens sein.“*? Erst dieses Bewusstsein einer ,,seltenen Freiheit®, die als ,,Ge-
wissen* zum ,,dominierenden Instinkt“ geworden ist, hat das ,,Privilegium der
Verantwortlichkeit (294) in einer Welt der Unschuld: ,,.Denn was ist Freiheit!
Dass man den Willen zur Selbstverantwortlichkeit hat (KSA 6, 139). Die Be-
freiung von der Sittlichkeit der Sitte ist kein Selbstzweck, sondern dient einem
neuen Erdenernst. So stellt Zarathustra die Gewissensfrage an den sich Befreien-
den: ,,Frei nennst du dich? Deinen herrschenden Gedanken will ich héren und
nicht, dass du einem Joche entronnen bist. [...]. Frei wovon? Was schiert das Za-
rathustra! Hell aber soll mir dein Auge kiinden: frei wozu? Kannst du dein Boses
und dein Gutes geben und deinen Willen iiber dich aufhéngen wie ein Gesetz?
Kannst du dir selber Richter sein und Réicher deines Gesetzes? (KSA 4, 81).
Hierzu wire ein freier Geist notig, der eine solche ,,Freiheit des Willens* verkor-
perte, dass er auf jeden ,,Wunsch nach Gewissheit* Verzicht leisten konnte — der
,.Fanatismus ist ndmlich die einzige ,Willensstérke®, zu der auch die Schwachen
[...] gebracht werden konnen* — und noch an ,,Abgriinden* zu ,,tanzen* (KSA 3,
583) verstinde: ,,das Ideal eines Geistes, der [...] mit Allem spielt, was bisher
heilig, gut, unberiihrbar, gottlich hiess* und mit dem, ,,trotzalledem, vielleicht der
grosse Ernst erst anhebt™ (637).

Ein solcher (Uber)Mensch verstinde sich nicht nur auf das ,,Schweben iiber
Menschen, Sitten, Gesetzen® (KSA 2, 55), sondern auch darauf, ,,ohne Lob,
Vorwiirfe, Ereiferung® (54) zu leben und das Dasein zu bejahen. Nach dem ,,Du-
sollst*“ des tugendhaften Kamels und dem ,,ich will“ (KSA 4, 30) des sich be-
freienden Lowen bedarf es einer letzten Bejahung: ,,Unschuld ist das Kind und
Vergessen, ein Neubeginnen, ein Spiel, ein aus sich rollendes Rad, eine erste

41 Ebd., S. 170.
42 V. Gerhardt: Nietzsche, S. 211.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

408 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Bewegung, ein heiliges Ja-sagen* (31). Die dionysische ,,Amor fati“ (KSA 3,
521) — ,,Formel der hochsten Bejahung* (KSA 6, 311) — ist das letzte Bekenntnis
des (Uber) Menschen zur eigenen Freiheit und Verantwortlichkeit — zum ,,Betei-

ligtsein des Einzelnen am Schicksa
hen

1“* — in einem vollig unschuldigen Gesche-

* Hiermit ist der Wert des Einzelnen, nach dem Tod der christlichen Seele,

43

44

H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 211. Ottmann liefert auf we-
nigen Seiten (203-215) eine fein abwigende, geistesgeschichtlich situierende und
zugleich problemorientierte Interpretation des Immoralismus.

Eine solch neue Konstellation von Freiheit und Fatum hat Nietzsche im Nachlass
der frithen 1880er als Moglichkeit umrissen: ,,Jede Handlung schafft uns selber wei-
ter, sie webt unser buntes Gewand. Jede Handlung ist frei, aber das Gewand ist no-
thwendig. Unser Erlebnifl — das ist unser Gewand* (KSA 10, 211). Freiheit, dies ist
— ob berechtigt oder nicht sei dahin gestellt — gegen die bisherige rationalistische
Moral gerichtet (vgl. bes. KSA 6, 72f., 85, 90 u. 373f.), wire dann eine gelungene
Synthesis, ein Zusammenspiel von instinktiver Kraft und hochstem Bewusstsein,
von Leidenschaft und Vernunft: ,.Die freieste Handlung ist die, wo unsre eigenste
stirkste feinstens eingeiibte Natur hervorspringt und so dass zugleich unser Intellekt
seine dirigierende Hand zeigt. — Also die willkiirlichste und doch verniinftigste
Handlung!* (258). Vgl. KSA 13, 310f. u. 313. ,,Wille zur Macht* ist hier ,,Selbst-
erhohung und Verstirkung® (KSA 12, 208) — ,,Macht iiber sich selbst* bzw.
Selbstherrschaft. S. Zerm: Moralphilosophischer Perfektionismus, S. 69. Der Wille
zur Macht ,,negiert” den ,,Dualismus* Korper/Welt und Geist, Triebgeschehen und
Bewusstsein/Ratio, indem er ,,diese zu einem sich wechselseitig bedingenden Gan-
zen zusammenfasst® (S. 59). Die Vernunft ist in dieser Konzeption nicht mehr eine
den Leidenschaften kontrire ,Instanz, sondern die ,,organisatorische und regulativ
wirkende Kraft [...], welche ihre spezifische Funktion in der Zusammenfassung und
Organisation des Einzelnen zu einen einheitlichem Ganzen besitzt. Dieses Zusam-
menfassen des Vielen zu einer spezifischen Einheit bezeichnet eine hochste Ver-
korperung des Machtwillens* (S. 77) — ,,ihre Einheit ist der Wille zur Macht* (KSA
13, 17). ,,.Dann“, so Nietzsche im Nachlass, ,,wohnt ein iiberstromender Reichthum
vielfiltigster Krifte und zugleich die behidndeste Macht eines ,freien Wollens‘ und
herrschaftlichen Verfiigens in einem Menschen liebreich bei einander, der Geist ist
dann ebenso in den Sinnen heimisch und zu Hause, wie die Sinne in dem Geiste zu
Hause und heimisch sind* (KSA 11, 680). Diese Stellen untermauern die Legitimi-
tét einer Interpretation, die die Bedeutung von Geist, Vernunft und Bewusstsein im
Denken Nietzsches hervorhebt. Dennoch, und dies sei hier einmal exemplarisch
dargelegt, ist dies eine von mir zwar geteilte, nichtsdestotrotz beschrinkte Perspek-
tive auf Nietzsche, die Wesentliches, der Interpretation Widersprechendes aus-
klammern muss. So diktiert Nietzsche, ,,dal nicht Vermehrung des Bewusstseins
das Ziel ist, sondern Steigerung der Macht (KSA 13, 37) und dass das ,,Bewusst-
werden nur ein Mittel mehr in der Entfaltung und Machterweiterung des Lebens*
(KSA 12, 533) ist. Nietzsche iiberwindet nicht nur falsche Dichotomien, sondern
kehrt teilweise die Gegensitze schlicht und krude um: ,,Wir miissen in der That das
vollkommene Leben dort suchen, wo es am wenigsten mehr bewufit wird” (KSA
13, 313); ,,Alles Gute ist Instinkt (KSA 6, 90); ,,solange das Leben aufsteigt, ist
Gliick gleich Instinkt* (73); ,,wir leugnen, dass irgend Etwas vollkommen gemacht
werden kann, so lange es noch bewusst gemacht wird*“ (181). Eine von Nietzsches
Perspektiven ist dieser Radikal-Naturalismus, dem Vernunft, Bewusstsein und Re-
flexion als erkrankte Natur gilt und welcher das vollkommene Leben mit bewusst-
loser Instinktivitdt gleichsetzt. Dieser reduktionistische Argumentationsstrang wird
von Zerm unterschlagen. Sehr viel angemessener ist daher als Gesamtinterpretation

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 409

aber in das Unermessliche gesteigert und die Freiheit des Einzelnen, die Nietz-
sche fraglos hierarchisch stratifiziert, als Zentrum seines Denkens benannt:
,.Nietzsches Philosophie bleibt bis zu seinem Abbruch von dem inneren Span-
nungsverhéltnis seines Verstindnisses von Notwendigkeit (im Wiederkunftsge-
danken ausgeprigt) und Freiheit (als Instinkt des Willens zur Macht) bewegt.
Doch noch im amor fati kommt zuletzt die Freiheit (als Ja-Sagen) zum Vor-
schein.**’

Freilich bleibt dies Interpretation, die zum einen explizit widersprechende
AuBerungen Nietzsches ausklammern muss und zum anderen auch zu einer ver-
einheitlichenden Rekonstruktion des Textkonvoluts gezwungen ist, deren Gren-
zen evident sind: Sollen Widerspriiche nicht in Aporien verharren, muss der
Interpret einen einheitlichen Sinn schaffen, der nicht allen Perspektiven gerecht
werden kann. So bleibt Nietzsches Leugnung des freien Willens an vielen Stellen
defizitir und geht an seinem moralphilosophischen Erzfeind Kant vorbei.*® Wie
bereits angedeutet fillt Nietzsche mit seiner Kritik hinter das Reflexionsniveau
von Kant zuriick. G. Schweppenhiuser hat, ausgehend von der kantschen Er-

der Philosophie Nietzsches die Studie von Margot Fleischer: Der Sinn der Erde und
die Entzauberung des Ubermenschen. Eine Auseinandersetzung mit Nietzsche,
Darmstadt 1993. Fleischer entwickelt in einer detaillierten und streng immanenten
Kritik die Aporien in die Nietzsche angesichts seiner Verabsolutierung der Seins-
these vom Willen zur Macht gerit. Fleischer benennt die hier exemplarisch nur an-
gedeuteten, nicht zu l6senden Widerspriiche im Denken Nietzsches (vgl. bes. S.
152ff. u. 217-220) und zeigt auf wie dennoch mit diesem produktiv zu philosophie-
ren ist — d.h. aber selbststindig weitergedacht werden muss, wenn denn nicht das
Denken sich will aufgeben in zwanglose, unbegriindete Assoziationen der Phanta-
sie, was nicht Nietzsches Absicht war. Sowohl der Intention nach als auch in den
inhaltlichen Ausfithrungen mag ich an dieser Stelle daher die Bedeutung von Flei-
schers Studie fiir die vorliegenden Ausfithrungen einmal explizit wiirdigen: Sie
nimmt Nietzsche ernst, gerade indem dessen Widerspriichlichkeit nicht selektiv ver-
schwiegen, sondern zum Ausgangspunkt zum Weiterdenken genommen wird. Im
Folgenden ist es nicht moglich jeweils argumentativ begriindbare Kontrapositionen
zu meiner Interpretation anzudeuten. Dies ist hier nur einmal beispielhaft vorge-
bracht wurden, um den Status meiner Interpretation nochmals zu verdeutlichen: sie
liest Nietzsche selektiv unter dem Aspekt, was seine Philosophie fiir eine radikale
Aufkldarung in Perspektive auf die Emanzipation des Nichtidentischen zu bieten hat.

45 W. Miiller-Lauter: Freiheit und Chaos, S. 29.

46 V. Gerhardt fasst Nietzsches Fehlinterpretation treffend zusammen: Es ist ,,Scho-
penhauers substantialistischer Willensbegriff, der Nietzsches Widerspruch heraus-
fordert. Das ist nicht ohne Tragik, denn durch Schopenhauers Anspruch, der einzige
legitime Erbe Kants zu sein, bleibt Nietzsche verborgen, dass sich sein Lehrer nir-
gendwo in einem groferen Gegensatz zu Kant befindet als gerade in der Anlage des
Willens. Er kann daher glauben, seine Kritik treffe mit Schopenhauer auch dessen
Kronzeugen Kant, ja letztlich den iiberlieferten Willensbegriff tiberhaupt. Und in
der Tat prisentiert er beachtliche Beweisstiicke gegen Schopenhauer und traditio-
nelle Metaphysik, nur an dem einzigen, den seine Argumente widerlegen miif3ten,
wenn tatsdchlich Neuland betreten werden soll, gehen sie vorbei. In gewissem Sinn
steht Kant bereits dort, wo Nietzsche hin will.* Ders.: Vom Willen zur Macht, S.
222. Vgl. zu diesem Aspekt ebd., S. 219f., 222f. u. 235-39.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

410 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

kenntniskritik und Moralphilosophie*’, Nietzsches (friihe) Leugnung der Willens-
freiheit treffend kritisiert:

,.Nietzsches Reduktion des Willens auf mechanisch-materialistisch gefasste Motive ist
abstrakte Negation des tatsdchlich antinomischen Charakters von Naturkausalitit und
Kausalitét aus Freiheit. Sie begibt sich in Widerspruch zu sich selbst, denn sie ist ihrer-
seits ja nur durch die Spontanitit der Reflexion moglich, durch eben die Freiheit, die sie
leugnet. Zudem verbirgt sich in Nietzsches unreflektiertem positivistischen Materialis-
mus geheime Metaphysik: Die Leugnung der Willensfreiheit geschieht nur kraft der af-
firmativen Beziehung auf Naturnotwendigkeit [...] als [...] einem schlechthin Ersten.
Die positivistische Negation der ,Fiktionen* Freiheit und Autonomie schldgt so um in
schlechte Metaphysik“48.

Dieses Argument ldsst sich konkretisieren und fiihrt direkt in das Zentrum der
bereits bekannten Aporien, die sich zu erkennen geben, wenn nach dem erkennt-
nistheoretischen Stellenwert, der Begriindung und der ,Wahrheit‘ von Nietzsches

47 Um Missverstdndnissen vorzubeugen: Keineswegs wird hier davon ausgegangen,
dass die kantsche Philosophie das non plus ultra der Reflexion ist. Thre ungeschlich-
teten Dichotomien von Ding an sich und Erscheinung, intelligiblem und empiri-
schem Charakter, von Natur und Freiheit, des Verhiltnisses von theoretischer und
praktischer Philosophie sind offenkundig, Kants Losungsversuche problematisch.
Wohl aber wird bezweifelt, dass Nietzsches Denkansatz diese Probleme 16st und
somit einen addquateren Weg der Reflexion einschligt. Vgl. zu Potential und Gren-
zen des kantschen Ansatzes der Verteidigung menschlicher Freiheit den instrukti-
ven, auf aktuelle, aber geschichtsvergessene Formen ihrer Negierung eingehenden
Aufsatz von Klaus Diising: Spontanitiit und sittliche Freiheit bei Kant und Fichte,
in: ders. u.a. (Hg.), Geist und Willensfreiheit. Klassische Theorien von der Antike
bis zur Moderne, Wiirzburg 2006, S. 107-26. Vgl. auch die dortige Einleitung, die,
ohne diese Frage zu thematisieren, zu verdeutlichen vermag, dass alle aktuellen
(physikalistischen, hirnphysiologistischen, biologistisch-genetischen, psychologis-
tisch-triebtheoretischen und soziologistischen) Varianten der Leugnung menschli-
cher Freiheit von Nietzsche bereits antizipiert wurden, und zwar samt ihren unzu-
lidnglichen Begriindungen, Reduktionismen und Aporien.

48 G. Schweppenhiuser: Nietzsches Uberwindung der Moral, S. 43. ,,Die Nichtobjek-
tivierbarkeit des Subjekts im positivistischen Erkenntnisbegriff ist fiir Nietzsche
Beweis seiner Nichtexistenz. [...]. Aus der Nichtfeststellbarkeit des Subjekts seine
Nichtexistenz herleiten zu wollen, setzt voraus, dass der Bereich moglicher Existenz
mit demjenigen der empirisch kontrollierten Existenzurteile zusammenfillt. So
Gerd Kimmerle in seiner herausragenden Studie: Die Aporie der Wahrheit. Anmer-
kungen zu Nietzsches Genealogie der Moral, Tiibingen 1983, S. 76f. Nietzsche
,.teilt” unkritisch und eigene Einsichten verdringend das ,,positivistische Pathos der
eigentlichen [...] Wirklichkeit” (S. 93): ,,Alles, was unmittelbar Gegebenheit (ge-
nauer: was er als solche deutet) tibersteigt, wird von Nietzsche zu metaphysischer
Uberweltlichkeit erklirt* (S. 76). Kimmerles abschlieBendem Urteil ist beizupflich-
ten: ,,In positivistischer Unmittelbarkeitssehnsucht schreibt Nietzsche der (Wissen-
schaft der) Physiologie einen befreienden Blick auf die Dinge zu [...]. Er vertraut
dem wissenschaftlichen Erkennen in subjektfreier Objektivitit, als hétte er niemals
die Perspektivitit alles Erkennens [...] bedacht (S. 188f.).

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 411

Aussagen gefragt wird.** Gegen eine solche Argumentation, die auf die Wider-
spriichlichkeit von Nietzsches Leugnung der Wahrheit und Freiheit zielt, die et-
wa Miiller-Lauter als ,,diinnbliitige Widerlegungsversuche* denunzierte, die den
wirklichen Skeptiker gar nicht erreichen“*’, hat Heidegger Einspruch erhoben,
indem er den Umkehrschluss stark macht:

,.Dann ist doch wenn Nietzsche konsequent sein will [...] auch der Satz Nietzsches iiber
die Wabhrheit eine Illusion [...]. Der leere Scharfsinn [...] erweckt den Anschein, als sei
nun alles erledigt. Er vergisst allerdings bei seiner Widerlegung von Nietzsches Satz
iiber die Wahrheit als Illusion das Eine, da3, wenn Nietzsches Satz wahr ist, nicht allein
Nietzsches eigener Satz als ein wahrer zur [llusion wird, sondern dass dann ebenso not-
wendig der hier als Widerlegung Nietzsches vorgebrachte Folgesatz eine ,Illusion* sein
muB. !

Heidegger meint, den regressus ad infinitum der Argumentation aufzeigend, dass
das Problem hiermit erledigt sei, weil die vermeintliche Widerlegung Nietzsches
Behauptung ,,nicht einmal beriihrt.*>> MLE. ist der leere Scharfsinn weit mehr auf
Seiten Heideggers zu lokalisieren als in einer Reflexion auf die Bedingung der
Moglichkeit von Nietzsches Aussagen iiber Freiheit und Wahrheit, denen ein
identischer Widerspruch zu Grunde liegt. Wenn Nietzsche die Moglichkeit von
Freiheit und Wahrheit leugnet, sie zur Illusion degradiert, so ist auch dies ein
Akt des Denkens, welcher als solcher das Geleugnete voraussetzt. Noch die
Leugnung des reflexiven Denkens als Akt der freien Spontaneitit setzt eine In-
stanz voraus, die die Tdauschung zu entlarven vermag und somit nicht selbst wie-
der determiniertes Produkt dieser sein kann. Alle Aussagen Nietzsches bediirfen
einer Instanz, die diese zu treffen vermag. Wire das Denken total determiniert,
konnte es sich als determiniertes nicht einmal begreifen, weil die Erkenntnis hie-
riiber der Differenz bzw. Selbststindigkeit des Denkens gegeniiber seinem Ob-
jekt bzw. sich selbst bedarf: das Reflexionsvermogen. Auch die Erkenntnis der
Illusion setzt ein Selbstbewusstsein voraus, welches sich der Wahrheit seiner Be-
stimmungen gewiss sein muss. Die Moglichkeit der Leugnung der Wahrheit ist
nur auf der Basis des Wissens um die Bedingungen moglicher Wahrheit zu leis-
ten, das selbst aber wieder nur Resultat der Freiheit des Bewusstseins sein kann,
welches diese Bedingungen zu erkennen vermag. Diese Argumentation tangiert
den Wahrheitsgehalt von Nietzsches Provokationen daher sehr wohl: Die Kritik

49 Vorgriffe und Wiederholungen sind hier leider nicht zu vermeiden. Die Redundanz
meiner Kritik ist durch den Gegenstand selbst indiziert: Nietzsches differenzierte
Perspektiven verweisen in ihren Aporien immer wieder auf dieselbe Problematik.
D.. die Systematik der vermeintlich fragmentarischen Perspektiven: die dionysi-
sche Ontologie. Mit Riickverweisen sollen unnétige Wiederholungen im Folgenden
vermieden werden.

50 W. Miiller-Lauter: Nietzsche, S. 102.

51 Martin Heidegger: Nietzsche I, 5. Aufl. Pfullingen 1989, S. 501f.

52 Ebd., S. 502.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

412 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

an diesen endet nicht im regressus ad infinitum, sondern lieBe der Argumentation
Heideggers nur einen Ausweg, ndmlich das radikal-skeptizistische, den Anspruch
auf jede Moglichkeit von Erkenntnis fahren lassende Schweigen des Kratylos,
,.der zuletzt gar nichts mehr glaubte, sagen zu diirfen*>.

Ob in den letzten Abgriinden von Nietzsches Denken etwas von einem sol-
chen kosmischen Schweigen zu vernehmen ist, welches als solches indessen sei-
ne wesentlichen Lehren ad acta gelegt hitte, mag (vorerst) dahingestellt sein. Si-
cher ist aber allemal, dass Nietzsche nicht schwieg und auch nicht der pyrrhoni-
schen epoché fronte, deren zutiefst humanen Gehalt er ein literarisches Denkmal
setzte.” Die pyrrhonische Skepsis gegeniiber den Wissensanspriichen vernunft-
begabter, aber endlicher und fehlbarer Wesen, die keineswegs dogmatisch die
Moglichkeit von Wahrheit, wohl aber ihre endgiiltige Demonstrierbarkeit leug-
net, war Nietzsches Sache nicht. Statt in radikale Skepsis zu verfallen, schldgt
Nietzsches Denkbewegung vielmehr immer wieder in einen naiven radikalen
Realismus um™, der sich als vorkritische Ontologie zu erkennen gibt. Um seine
weitgehenden Behauptungen zu stiitzen, greift Nietzsche stets auf vermeintliche,
keiner weifl wie gewonnenen Erkenntnisse iiber die wahre — dionysische — Wirk-
lichkeit zuriick, die der eigenen Erkenntniskritik widersprechen. M.a.W.: auch
die Behauptung der Inadiquanz von Sein und Denken setzt eine urteilende In-
stanz voraus, die ein Wissen iiber das Sein des Werdens beanspruchen muss, um
dieses Wissen als Unwissen zu wissen. Diese Instanz aber ist das Denken selbst.
Hier wird die Aporie konstitutiv, die Heidegger als leeren Scharfsinn abqualifi-
zieren zu konnen glaubte und an dem sich der Zirkel der Widerspriichlichkeit
schlieBt. Nietzsches Aussagen sind Bestimmungen des begrifflichen Denkens,
die, wollen sie auch nur kommunizierbar sein, das zu ihrer notwendigen Bedin-
gung haben, nidmlich die Freiheit und Spontaneitit des erkennenden Selbstbe-
wusstseins, gegen was sie Sturm laufen: ,,auch Nietzsche kennt eine Enthiillung
der an sich seienden Wahrheit, welche die hdchsten und an sich seienden Ideen
als Erzeugnisse ihres Gegenteils entschleiert. Der Kritiker der Verabsolutierung
des absolut Ersten bleibt also der Gefangene der principia per se nota.”>® Nietz-
sche wirkt am Ende wie ein spiegelverkehrter Hegel.”” Nicht weniger als dieser
kampft er gegen die beriihmten Schranken der kantschen Erkenntniskritik, die als

53 Aristoteles: Metaphysik, 1010a.

54 ,,Pyrrhon: Ich werde den Menschen sagen, dass ich schweigen muss und dass sie
meinem Schweigen misstrauen sollen.[...] — Der Alte: Ach Freund! Schweigen und
Lachen — ist das jetzt deine ganze Philosophie? — Pyrrhon: Es wire nicht die
schlechteste* (KSA 2, 646).

55 ,,.Dal} ein Beefsteak nur eine Erscheinung sein soll, eigentlich das Ding an sich, so
etwas wie das Absolutum oder der liebe Gott: das glaube, wer ---“ (KSA 11, 272).
Dies sei der ,,Unfug Kant’s mit ,Erscheinung* (273).

56 G. Mensching: Principia per se nota, S. 38.

57 Zu Nietzsche als ,,Antipode und Erbe Hegels“ vgl. auch G. Kimmerle: Die Aporie
der Wahrheit, S. 215-18.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 413

,.uniibersteigbare Kluft“>® des Dings an sich dem Denken ein ,,unzulingliches
Jenseits*> aufgibt, welches der anti-metaphysischen Aufkldrung nicht weniger
ein Horror vacui ist als dem Panlogismus des absoluten Idealismus.*

Auch Nietzsches amor fati ist streng genommen dem Ziel des ,dionysischen
Ja* Widersprechend“: Wie alles wire auch dieses nur fatum, das Herrwerden

58 G.W.F. Hegel: Enzyklopidie I, S. 116.

59 Ebd., S. 122.

60 Nietzsches tragische Aufkldrung will freilich nicht die Wirklichkeit der Vernunft
und die Vernunft der Wirklichkeit, sondern ihr Gegenteil, den tragisch-dionysischen
Charakter der Werde-Welt, beweisen. Seine Kritik an der Transzendentalphiloso-
phie erweist sich hierbei als wesentlicher Bestandteil seiner Kritik an der Willens-
freiheit: ,,Die Denkbarkeit der Freiheit beruht auf der transcendentalen Asthetik.
Kommen Zeit und Raum den Dingen als solchen zu, so sind die Erscheinungen
gleich den Dingen an sich, so ist zwischen beiden keine Erscheinung moglich, so ist
die Freiheit schlechterdings unmoglich* (KSA 12 269). Der ,.faule Fleck des Kanti-
schen Kriticismus® (185) — das Ding an sich — wird in Nietzsches Spétphilosophie
vermehrtes Ziel ihrer Attacken: Nietzsche unterstellt Kant nicht nur, dass er, damit
die ,,menschliche Erkenntni3* den ,,Wiinschen“ des ,Herzens genugthut®, eine
,.wahre Welt* erschafft ,,im Verhiltnis zu welcher unsere erkennbare Welt nur T#u-
schung ist“ (254), sondern als ,Moral-Fanatiker” ein ,,Dogmatiker durch und
durch® (340) ist: die ,,transcendente Welt erfunden, damit ein Platz bleibt fiir ,mora-
lische Freiheit (bei Kant)* (430). In Kants Philosophie leben die ,,alten Ideale* fort
— ,,darum eine ErkenntniBtheorie, welche ,Grenzen setzt‘, d.h. erlaubt ein Jenseits
der Vernunft nach Belieben anzusetzen ...“ (443). Eine solche ,,,Philosophie der
Hinterthiiren**“ (KSA 6, 121) ist ,,Erbstiick des Priesters* (178) und ,,liisterne[n] As-
keten-Zwiespiltigkeit (KSA 5, 364) und somit bar jeder ,intellektuellen Recht-
schaffenheit” (KSA 6, 121). Als ,,Widernatur® aus ,.Instinkt (178) ist Kant als
,,Hemmschuh* (177) der aufkldrerischen Kritik das ,,gro3te[n] Ungliick der neueren
Philosophie” (KSA 13, 536): ,.Dank einer verschmitztklugen Skepsis“ hat er ein
Jenseits des Denkens etabliert, welches, ,,wenn nicht beweisbar, so doch mehr wi-
derlegbar [ist; d. Verf.] ... Die Vernunft, das Recht der Vernunft reicht nicht so weit
..." (KSA 6, 176). Kurzum: dass ,,alle obersten Fragen, alle obersten Werth-Pro-
bleme (...) jenseits der menschlichen Vernunft* sind, dass es hier ,,Grenzen der
Vernunft* gibt (238f.), wird von Nietzsche in seinem Spatwerk nicht nur vehement
anti-skeptizistisch bestritten, sondern auch ganz und gar positivistisch attackiert.
Zur Fundierung seiner vorkritischen Ontologie des dionysischen Werdens setzt er
am Ende seiner Denkbewegung einen radikalen Antagonismus zwischen Wissen-
schaft und Religion/Metaphysik: ,,Der ,Glaube‘ als Imperativ ist das Veto gegen die
Wissenschaft™ (225), er muss die ,,Vernunft, die Erkenntnis, die Forschung in Miss-
kredit bringen® (190). ,,,Glaube‘ heisst Nicht-wissen-wollen, was wahr ist* (233).
Die subtile Dechiffrierung verborgener oder uneingestandener Metaphysik in der
Wissenschaft wird, um die ,Wahrheit* des Dionysischen um jeden Preis zu fundie-
ren, eskamotiert. Nicht nur sind Nietzsches Angriffe auf Kant weithin nichts als
populidre Fehlinterpretationen. Weit schwerer wiegt, dass sie seinen eigenen Dog-
matismus zum Erscheinen bringen, der in einem uniiberbriickbaren Gegensatz zu
seiner erkenntnistheoretischen Leugnung von Wahrheit steht. Wer hier meint, ver-
harmlosend nur verschiedene Perspektiven konstatieren zu konnen, stellt Nietzsche
jenseits von Kritik und erweist ihm somit einen Birendienst: Als solch irrationaler
Phantast, der er nie sein wollte, der alles und nichts behauptet, bediirfte er wahrlich
keiner Aufmerksamkeit.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

414 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

iiber Notwendigkeit und Zufall triigerischer Schein.®” Dass man die amor fati
nicht aporetisch interpretieren muss, ist gezeigt worden. Wesentlicher scheint be-
reits die Briichigkeit ihrer behaupteten Notwendigkeit. Nietzsches diesbeziigliche
Argumentation, dass namlich, wer nur einen Augenblick im Dasein bejaht, not-
wendig alle Augenblicke rechtfertigt, da diese untrennbar miteinander verbunden
sind bzw. alles, was ist, sich notwendig bedingt“, ist nicht zwingend. Ihr ist ent-
gegenzuhalten, dass die gewiinschte Bejahung des Lebens in Quantitit und Qua-
litat wachsen wiirde, wenn das den Augenblick bedingende Ganze der Vergan-
genheit ein anderes, besseres gewesen wire. Die von Nietzsche anvisierte Steige-
rung der Lebensbejahung bedarf daher der Kritik des Bestehenden. Zugespitzt:
wer konnte meinen, dass Auschwitz sein musste und es sich ewig wiederholen
sollte, nur weil er zur Abwechslung mal eine gliickliche Stunde (v)erlebt. Die
emanzipatorische Dimension des Immoralismus und der Unschuld des Werdens
bei Seite gelassen, schlidgt die Verteidigung des Lebens gegen den Willen zum
Tode in die pathologische Glorifizierung des rein Faktischen um. Die Beschidi-
gung des Lebens, die Nietzsches Denken im Innersten bewegt, wird am Ende
weghalluziniert: Wenn Nietzsche ,.die ,Seligkeit aus einer fixen Idee‘ ins Irren-
haus verweist, so konnte man den Ursprung des amor fati im Gefingnis aufsu-
chen.“®* Die Liebe zur Welt, mag man entgegenhalten, beruht nicht auf der ,,Ver-
herrlichung des Allerabsurdesten“®, sondern, wie jede gelungene Partnerschaft
auf Gegenseitigkeit und Solidaritét: so ,,ist keine Schonheit und kein Trost mehr
aufer in dem Blick, der aufs Grauen geht, ihm standhélt und im ungemilderten
Bewusstsein der Negativitit die Moglichkeit des Besseren festhilt. %

Mit Nietzsche ist zuletzt, will man denn, wie es mein Vorschlag ist, den Zug
in seinem Denken stirken, dessen Movens die Verwirklichung individueller
Freiheit ist, gegen Nietzsche selbst anzudenken, sein Diktum zu wenden: Wer

61 Vgl. zu den diesbeziiglichen Aporien bes. M. Fleischer: Der Sinn der Erde, S. 221-
32.

62 ,.Die Vergangenen zu erlosen und alles ,Es war umzuschaffen in ein ,So wollte ich
es!‘ — das hiesse mir erst Erlosung!“ (KSA 4, 179). Wenn Nietzsche hier empha-
tisch vom Willen als ,,Befreier und Freudebringer* spricht, steht dies nur terminolo-
gisch im Widerspruch zu seiner Negation des Willens: Wille ist hier nicht eine
(metaphysische) Entitét, sondern sprachliches Zeichen fiir das Spiel der Krifte als
Ausdruck des Geschehens der Willen zur Macht. Der starke, ja erlosende Wille ist
eine Bezeichnung fiir die gelungenste Organisation der Krifte-Dynamik in einem
Individuum. Die Qualitit des Willens selbst driickt sich im Umfang seiner Kraft zur
Bejahung des Daseins aus.

63 Eine schone Variante der Argumentation lautet ,,Sagtet ihr jemals Ja zu Einer Lust?
Oh, meine Freunde, so sagtet ihr auch Ja zu allem Wehe. Alle Dinge sind verkettet,
verfidelt, verliebt, — wolltet ihr jemals Ein Mal Zwei Mal, spracht ihr jemals ,du ge-
fallst mir, Gliick! Husch! Augenblick‘ so wolltet ihr Alles zuriick! — Alles von neu-
em, Alles ewig, Alles verkettet, verfadelt, verliebt, oh so liebtet ihr die Welt* (KSA
4, 402).

64 Th. W. Adorno: Minima Moralia, S. 110.

65 Ebd., S. 110.

66 Ebd., S. 26.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 415

Freiheit unter dem realexistierenden Zwang heteronomer Vergesellschaftung
fiithlt, muss verriickt sein; wer die Mdoglichkeit ihrer (sozialen) Verwirklichung
leugnet, aber dumm. Es ist gegen Nietzsches Versuch qua radikal-naturalistischer
Reduktion des Willens den Geist und die mit ihm gedachte Freiheit abstrakt zu
negieren, an seine jugendliche Erkenntnis zu gemahnen, die den antinomischen
Charakter des Menschen — ganz Naturwesen zu sein und doch als vernunftbegab-
tes die pure Unmittelbarkeit der Natur transzendierend — treffend und nahezu
kantisch charakterisiert: ,,die fatumlose, absolute Willensfreiheit wiirde den Men-
schen zum Gott machen, das fatalistische Princip zu einem Automaten* (BAW 2,
62).

4.1.2 Die Fundamente der Moral-Zivilisation:
Gewalt und Grausamkeit

Nietzsches Moralkritik geht von dem Vorwurf an die bisherigen Philosophen aus,
dass sie den Wert der Moral als unhinterfragt ihren Philosophien zu Grunde leg-
ten: ,,In aller bisherigen ,Wissenschaft der Moral‘ fehlte, so wunderlich es klin-
gen mag, noch das Problem der Moral selbst: es fehlte der Argwohn dafiir, dass
es hier etwas Problematisches gebe* (KSA 5, 106). Der Anspruch Nietzsches ist
es, diese Ignoranz subversiv zu untergraben, indem er die Selbstverstdndlichkeit
des Wertes der schlicht ,,als gegeben* angenommenen Werte® der Naivitit iiber-
fiihrt, die sowohl die unmoralischen Urspriinge der Moral ausblendet als auch
nur ,,im Entferntesten® je daran ,,gezweifelt” hat, dass die abendléndische Hierar-
chie der Moralwerte ein ,,Missverstindnis* (253) seine konnte. Seine Erkldrung
fiir die Betriebsblindheit der Moralphilosophen ist, dass die ,,Gewalt der morali-
schen Vorurtheile* so ,.tief in die geistigste, in die anscheinend kélteste und vo-
raussetzungsloseste Welt gedrungen ist“, dass die ,,Physio-Psychologie® der Mo-
ral mit den stirksten ,,unbewussten Widerstinden im Herzen des Forschers zu
kdmpfen* (38) hat. Jeder ,,Schritt der Erkenntnis, jede neue Wahrheit bedingt,
dass man ,,fast Alles [...], woran sonst das Herz, woran unsere Liebe, unser Ver-
trauen zum Leben hiangt* (KSA 6, 230), preisgeben muss. Dies ist das Wesen des
Tragischen in der Aufkldrung, dies ist die Erfahrung, die Nietzsches Denkbewe-
gung durchzieht. Nietzsche ist kein Triumphator; an seiner Umwertung der Wer-
te, ein Krieg nicht zuletzt gegen sich selbst, ist er zu Grunde gegangen. Das
Schlieffen gegen die einverleibten (Vor)Urteile ist indessen die Hirte der Er-
kenntnis, der sich jede zukiinftige Philosophie stellen muss, wenn sie denn ihren
Namen verdienen will. Hinter den altehrwiirdigen Fassaden der religidsen und

67 Nietzsches Moralkritik ist demselben Problembewusstsein geschuldet wie Marx’
Okonomiekritik. Dies zeigt sich bis in die sprachliche Formulierung hinein: Die
Politische Okonomie ,,hat niemals auch nur die Frage gestellt, warum dieser Inhalt
[Arbeit; d. Verf.] jene Form [Wert; d. Verf.] annimmt*“ (MEW 23, 95): ,,Sie hat
nicht das Interesse, die verschiednen Formen genetisch zu entwickeln [...], weil sie
von ihnen als gegebnen Voraussetzungen ausgeht” (MEW 26.3, 491).

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

416 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

metaphysischen ,,Eitelkeit” ist der ,,schreckliche Grundtext* menschlicher Exis-
tenz aufzudecken und in die Welt zu schreien:

,Den Menschen ndmlich zuriickiibersetzen in die Natur; iiber die vielen eitlen und
schwirmerischen Deutungen und Nebensinne Herr werden, welche bisher iiber jenen
ewigen Grundtext homo natura gekritzelt und gemalt wurden; machen, dass der Mensch
fiirderhin vor dem Menschen steht, wie er heute schon, hart geworden in der Zucht der
Wissenschaft, vor der anderen Natur steht, mit unerschrockenen Oedipus-Augen und
verklebten Odysseus-Ohren taub gegen die Lockweisen alter metaphysischer Vogelfédn-
ger, welche ihm allzu lange zugeflotet haben: ,du bist mehr! Du bist hoher! Du bist an-
derer Herkunft!““* (169).

Von dieser Position aus, die (nicht nur) zwischen den Zeilen von Nietzsches in-
neren Kidmpfen Zeugnis ablegt, formuliert dieser seine ,,neue Forderung: wir ha-
ben eine Kritik der moralischen Werthe nothig, der Werth dieser Werthe ist
selbst erst einmal in Frage zu stellen — und dazu thut eine Kenntnis der Bedin-
gungen und Umsténde noth, aus denen sie gewachsen, unter denen sie sich ent-
wickelt und verschoben haben® (253). Nietzsche expliziert seine Moralkritik als
durch vier ,,getrennte Aufgaben® bestimmt: 1. Analyse der ,,gegenwirtig™ herr-
schenden Moral, 2. ,,Deutung und Auslegung* der herrschenden Moral, 3. ,,Ent-
stehung* dieser Moral und dies in toto 4. mit dem Ziel der ,,Kritik derselben*
(KSA 12, 23). In folgenden Ausfithrungen werden die Punkte 1-3 zusammenge-
fasst und Punkt 4 ergénzt um die Frage nach dem emanzipatorischen ,Wert® des
Immoralismus.

In aller Kiirze lassen sich die ersten beiden Aspekte von Nietzsches Moralkri-
tik wie folgt benennen: Die herrschende Moral ist die christliche, die sich, wie
ihre verschiedenen philosophischen Auslegungen, als absolute und unhinterfrag-
bare versteht, auf der Illusion der moralisch fundamentalen Kontradiktion von
,Gut und Bose® — ,.der Glaube an die Gegensitze der Werthe® (KSA 5, 16) — als
vermeintlicher Entitdten basiert und deren Sittenkodex sowohl auf der Vorstel-
lung der Siindhaftigkeit und Verdorbenheit des Naturwesens Mensch als auch auf
dessen metaphysischer Schuld und Verantwortlichkeit beruht.®® Nietzsche deutet

68 Nietzsche entdeckt hinter der ,,Entselbstungs-Moral*“ (KSA 6, 372), die Mitleid und
Selbstverleugnung predigt, die ,,Phantasterei von Kerkermeistern und Henkern*
(KSA 3, 26), deren ,,Willen, gegen das Leben sich wendend*, ein ,,Symptom* des
,.Nihilismus* (KSA 5, 252) darstellt. So ist der sokratisch-moralische ,,Fanatismus*
der ,,Verniinftigkeit“ (KSA 6, 72) im ,,Widerstand gegen Instinkte* nicht weniger
Ausdruck einer ,,Widernatur* (82) als der christliche ,,Castratismus* (83): ,,Christ-
lich ist der Hass gegen den Geist, gegen Stolz, Muth, Freiheit, libertinage des Geis-
tes; christlich ist der Hass gegen die Sinne, gegen die Freuden der Sinne, gegen die
Freude iiberhaupt* (188) — ,.Die Zeugung des Menschen mit dem schlechten Gewis-
sen verschwistern! (KSA 3, 73). Sowohl die Moral der ,,,Vernunft um jeden
Preis‘“ (KSA 6, 72) als auch der christliche Hass auf die Natur beruhen auf falschen
Interpretationen des Lebens, die sich als Verabsolutierung einer bestimmten Per-
spektive, ndmlich die des Niedergangs, zu erkennen geben. Was hier unter dem mo-

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 417

diese Moral in letzter Instanz als Ausdruck einer ,,Widernatur® (KSA 6, 374), als
Kriegserkldrung der Schwachen gegen die wohlgeratene, aber grausame und bru-
tale Natur. Die Moral: eine listige Macht, die aus der Ohnmacht stammt und de-
ren vergiftende Wirkung bzw. die Entfaltung ihrer Macht gerade aus der perfiden
Leugnung des Wunsches nach Macht und Herrschaft bezieht. Als Wahrheit der
Moral erweist sich so die Liige, deren Macht auf ihrer Verleugnung basiert. Phy-
logenetisch ist die Genesis, was Punkt 3 von Nietzsches Forschungsprogramm
benennt, der okzidentalen Moral im Kern der zivilisationsgeschichtliche (miss-
gliickte) Versuch, qua Herrschaft iiber die innere wie duflere Natur die elementa-
re Gewalt der menschlichen Urgeschichte zu iiberwinden. Die ,,Naturgeschichte
der Moral*“ (KSA 5, 105) entlarvt diese als Reproduktion des Naturzwangs auf
erweiterter Stufenleiter. Nietzsches Moralkritik zielt auf die Dialektik der Auf-
kldarung, deren Essenz der naturwiichsige Charakter der bisherigen Zivilisation ist
und deren Scheitern in der verfehlten Emanzipation qua Repetierung von Herr-
schaft fundiert: ,,Jeder Versuch, den Naturzwang zu brechen, indem Natur gebro-
chen wird, gerét nur um so tiefer in den Naturzwang hinein. So ist die Bahn der
europiischen Zivilisation verlaufen.“” Ontogenetisch korrespondiert dem, dass
die Verinnerlichung moralischer Standards die Introjektion von Gewalt und
Herrschaft ist, deren primire StoBrichtung die Generierung eines instrumentalis-
tischen Selbstbezugs qua Gewissensqual ist, dessen Telos die unmoralische, weil
gewaltsame Zurichtung des Naturwesens Mensch zum Moralwesen ist. Die Mo-
ral, ,,Plato’s Erfindung vom reinen Geiste und vom Guten an sich* (12), ist somit
nicht allein als historisch geworden charakterisiert, mithin als absolute der Rela-
tivitdt tiberfiihrt, sondern sie ist als Ausdruck eines vollig unmoralischen Macht-
geschehens dechiffriert: Das Wissen um Gut und Bose ist nicht gottlich-
metaphysischer Herkunft, sondern das kulturell relative und kontingente Resultat
einer Zivilisationsgeschichte, deren elementares phylo- wie ontogenetisches
Konstituens die grausame Folter eines ehemaligen Naturwesens ist: ,,Fast Alles,
was wir ,hohere Cultur‘ nennen, beruht auf der Vergeistigung und Vertiefung der
Grausamkeit” (KSA 5, 166), welche ,.als eine[r] der &ltesten und unwegdenkbar-
sten Cultur-Untergriinde* (KSA 6, 352) zu bezeichnen ist.”

ralischen Gewande wiitet, sind Hass und Rache — der sich verbergende und verkeh-
rende Wille zur Macht. Die absolute Moral ist die AnmaBung einer Perspektive, die
iiber das Leben als Ganzes zu richten konnen glaubt. Das vermeintlich an sich Gute,
die Universalitdt der Moral, entpuppt sich als Mittel der Macht der ,,decadence*
(73).

69 Adorno/Horkheimer: Dialektik der Aufklarung, S. 19. Auf die Problematik zivilisa-
tionstheoretischer Spekulation, ndmlich die fundamentale Differenz zwischen kapi-
talistischer und vorkapitalistischer Vergesellschaftung einzuebnen, habe ich bereits
oben auf S. 177 verwiesen.

70 Dies ist eine These, die zu verifizieren Horkheimer und Adorno in der ,Dialektik
der Aufkldrung‘, welche dem Geist Nietzsches so tief verwandt ist, angetreten sind:
,JFurchtbares hat die Menschheit sich antun miissen, bis das Selbst, der identische,
zweckgerichtete, médnnliche Charakter des Menschen geschaffen war, und etwas

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

418 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Wenn Nietzsche die Moral ,,als Lehre von Herrschafts-Verhéltnissen [...],
unter denen das Phidnomen ,Leben‘ entsteht (KSA 5, 34), analysiert, macht er
die Gegenrechnung auf. Die abendldndische Moral wird nicht abstrakt negiert,
sondern qua genealogischer Kritik dialektisch aufgehoben. Ihre Essenz ist Dele-
gitimation der Moral mittels historischer Relativierung, deren primires Anliegen
in der Freilegung der unmoralischen Wurzeln der Moral besteht: Die ,,Selbstauf-
hebung der Moral“ (KSA 3, 16) bzw. der ,,Selbstmord der Moral ist ihre eigene
letzte moralische Forderung® (KSA 9, 640), welche ihren Grund in der ,,zweitau-
sendjidhrigen Zucht zur Wahrheit (KSA 3, 600) hat. Das moralische Gewissen
wendet sich aus intellektueller ,,Redlichkeit* (KSA 12, 206) — ,,Ekel vor Falsch-
heit und Verlogenheit™ (125f.) — schlussendlich reflexiv gegen sich selbst, um
»-am Ende den ,,stdrksten Schluss®, den ,,Schluss gegen sich selbst zu ziehen®;
ein ,,Schauspiel in hundert Akten, das den néchsten zwei Jahrhunderten Europa’s
aufgespart bleibt, das furchtbarste, fragwiirdigste und vielleicht auch hoffnungs-
vollste aller Schauspiele” (KSA 5, 410f.) — ,,Die Selbstiiberwindung der Moral
aus Wahrhaftigkeit“ (KSA 6, 367). Nietzsches Immoralismus, der sich als Dia-
gnostik und Katalysator des Nihilismus versteht, ist folglich eine Moralkritik aus
Moralitit: ,,der Moral das Vertrauen gekiindigt — warum doch? Aus Moralitit!*
(KSA 3, 16). V. Gerhardt urteilt in seinem malgeblichen Beitrag zur Moral des
Immoralismus: In ,,der Tat versteht sich Nietzsche als Vollstrecker dieser inneren
Konsequenz der Moral. Er kritisiert sie, bei aller Distanz gegeniiber ihren einzel-
nen Erscheinungsformen, von innen her. [...]. Indem er der Moral Widerspriich-
lichkeit, Tduschung und Liige vorrechnet, spricht er nicht nur als Anwalt des Le-
bens, sondern immer auch als Moralist. Es ist sein Moralismus, der ihn zum Im-
moralismus treibt. Hinter dem Pathos der Kritik steht das Ethos eines nach eige-
nen Vorstellungen gefiihrten Lebens.*”!

Nietzsche schitzt den Wert der moralischen Ziichtung des abendlidndischen
Menschen: Das Wesentliche und Unschétzbare an jeder Moral ist, dass sie ein
langer Zwang ist. [...] — all dies Gewaltsame, Willkiirliche, Harte, Schauerliche,
Wiederverniinftige hat sich als das Mittel herausgestellt, durch welches dem
europdischen Geist seine Stirke, seine riicksichtslose Neugierde und feine Be-
weglichkeit angeziichtet wurde [...] — diese Tyrannei, diese Willkiir, diese Stren-
ge und grandiose Dummbheit hat den Geist erzogen (KSA 5, 108f.). , Tiefste
Dankbarkeit* herrscht , fiir das, was die Moral geleistet hat* (KSA 12, 206). Thre
,.vier Irrthiimer — die Verabsolutierung menschlicher Perspektiven, die Annah-
me eines freien Willens, die menschliche Sonderstellung in der Natur und Verab-
solutierung historisch-kontingenter Erfahrung — stellen in ihrer ,,Wirkung® nichts
Geringeres als die ,,Humanitit* (KSA 3, 474) selbst dar: ,,Wir wollen Erben sein

davon wird noch in jeder Kindheit wiederholt.” Dies: Dialektik der Aufkldrung, S.
40.
71 V. Gerhardt: Die Moral des Immoralismus. S. 441.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 419

aller Moralitét [...]. Unser ganzes Thun ist nur Moralitit, welche sich gegen ihre
bisherige Form wendet” (KSA 11, 135).

Dies alles tduscht Nietzsche aber keineswegs iiber die verschwiegenen, durch
die vermeintlich sich selbstbegriindende Moral in den Sperrbezirk der Erkenntnis
verdringten Kosten des bisherigen Zivilisationsprozesses hinweg. Die abendlédn-
dische Moral ist ihrer Essenz nach, wenn auch, wie sich darstellen wird, auf dia-
lektisch verschlungenen Pfaden lebensfeindlich und steht als solche der Hoher-
entwicklung der Menschen als zutiefst verinnerlichtes Hindernis, ja als ,,Ver-
hingnis* (KSA 12, 206), fundamental entgegen: ,,,entweder schafft ihr eure Ver-
ehrungen ab oder — euch selbst!*“‘ (KSA 3, 581).

Die Moral der Barmherzigkeit, der Giite, des Mitleids, des Altruismus und
ihre Dichotomisierung von Leidenschaft und Vernunft, deren Fundament die
metaphysisch-dualistische Zwei-Welten-Lehre von irdisch-sinnlich-verging-
lichem und somit unwahrem Sein und der wahren Welt des ewigen ideal-ideellen
Jenseits ist, der die Spaltung des Menschen in Geist und Korper entspricht, ist
das Resultat einer ersten Umwertung der Werte. Nietzsches hypothetische —
,,meine[n] Hypothesen tiber den Ursprung der Moral* (KSA 5, 251) — Genealo-
gie der moralischen Werte von Gut und Bose, deren bisweilen provokativ-
irritierenden Idealtypen wie der Herr und der Sklave, der Starke und der Schwa-
che, der Gesunde und der Kranke etc., bewusste ,,perspektivische Verkiirzungen,
Begriffe, die nicht abbilden, sondern scharfzeichnen“’?, darstellen, basiert auf
folgender Konstruktion:

Die urspriinglichen aristokratischen Werte bezeichnet Nietzsche als ,,Herren-
Moral® (208), deren konstitutiver Wertantagonismus der von Gut und Schlecht
ist. Die Guten, das sind die ,,Vornehmen, Michtigen, Hohergestellten (259), die
,sich ihres Unterschieds gegen eine beherrschte [Art; d. Verf.] bewusst™ (KSA
10, 246) sind. Sie selbst sind es, die aus einer Position der Stirke heraus sich den
Wert des Guten zuschreiben, welcher ,,im Gegensatz zu allem Niedrigen [...],
Gemeinen und Pobelhaften* (KSA 5, 259) steht. Dieser ,,Pathos der Distanz* be-
griindet das ,,Recht, Werthe zu schaffen® (259). Gut ist nicht der, der ,,Giite, Hiil-
febereitschaft, Mitleid* (KSA 2, 68) zeigt, sondern, wer die ,,Macht zu vergelten
hat, Gutes mit Gutem, Boses mit Bosem™ (67). Der Schwache und Wehrlose hin-
gegen gilt als der Schlechte und Ehrlose. Kurzum: die Guten waren urspriinglich
die ,,Raubmenschen® der ,,Barbaren-Kaste* (KSA 5, 266), die als freie und bruta-
le Herren ,,Stolz, Schonheit, Gliick, Heiterkeit, Sinnlichkeit, Reichthum® (KSA
12, 334) verkorperten, d.h. das freigiebige wie gewissenlos gewaltsame Gefiihl
von Macht. Dieser Herrenmoral stehen die Tugenden der Sklavenmoral gegen-
iiber, die das ,,Wunderstiick* einer weltgeschichtlichen ,,Umkehrung der Werthe
zu Stande gebracht* (KSA 5, 116f.) haben. Aus gut und schlecht bzw. vornehm

72 So Werner Stegmaier in seiner Werkinterpretation: Nietzsches Genealogie der Mo-
ral, Darmstadt 1994, S. 89. Zur Nihe von Nietzsches Typenbildung zum weber-
schen Idealtypus vgl. ebd., S. 89f.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

420 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

und veridchtlich wird der neue Wertantagonismus von gut und bose bzw. liebens-
und hassenswert.”> Der vom priesterlichen Geist der ,,Ohnmacht* (266) getriebe-
ne und vom grenzenlosen ,,Hass* (267) angestachelte Sklavenaufstand der Moral
wertet das ehemalige Gute zum Bosem, das Schlechte zum Gutem um. Beruhte
die urspriingliche Wertungsweise auf der offenen Verachtung gegeniiber Feigheit
und Unfreiheit der Gemeinen, so arbeitet in den zur Herrschaft gelangten Werten
der Herde der sich vor sich selbst verbergende Hass der ,,Sklaven®, ,,Unterdriick-
ten, ,,MifBrathenen* und ,,An-sich-Leidenden* (KSA 12, 333) gegen die ,,Leib-
lich- und Seelisch-Privilegirten* (332): die Macht des Ressentiments. Als Saat
des ,,Hasses der Ohnmacht* (KSA 5, 267) wird das Ressentiment sodann ,,schop-
ferisch® (270) und fiihrt den ,,Akt der geistigsten Rache* (267) aus. Der Priester
als Fiihrer der Herde, die Verkorperung des Hasses — ,,wie sie darnach diirsten,
Henker zu sein!“ (369) — auf die Wohlgeratenen darstellend, legt deren Schwi-
che als Stirke aus, um durch die Negation der urspriinglichen Herrschaftsver-
hiltnisse im Verborgenen — ,hier stinkt die Luft nach Heimlichkeiten* (369) —
selbst zur Macht zu kommen: ,,Ohnmacht“ wird zur ,,,Giite**, ,,angstliche Nied-
rigkeit* zur ,,,Demuth‘“, das ,,Sich-nicht-richen-Konnen*“ zum ,,Sich-nicht-
richen-Wollen* (281). Diese verlogene ,,Niitzlichkeits-Moral* (211) — die Soli-
daritidt aus Schwiche — entwickelt sich ,,auf Unkosten der ,,Wohlgerathenen und
schonen Naturen® (KSA 12, 333), deren lebensbejahende Instinkte nun mit dem
hasserfiillten Bannfluch des Bosen belegt sind. Das Ressentiment ist der vor sich
selbst verbergende und sich selbst verleugnende Wille zur Macht: ,,Um Nein sa-
gen zu konnen zu Allem, was die aufsteigende Bewegung des Lebens, die Wohl-
gerathenheit, die Macht, die Schonheit, die Selbstbejahung auf Erden darstellt,
musste hier sich der Genie gewordne Instinkt des ressentiment eine andere Welt

73 Auf offensichtliche Widerspriiche in Nietzsches Argumentation werde ich im Fol-
genden nur partiell eingehen und sie zu Gunsten meines Erkenntnisinteresses , glét-
ten‘. Unter den Tisch fallen lassen werde ich sie allerdings nicht. So entwirft Nietz-
sche, wie G. Kimmerle im Detail darlegt, offensichtlich ,,Ursprungsmythen®, um
dem ,,ménichdische[n] Dualismus* von Herren- und Sklavenmoral Evidenz zu ver-
leihen. Ders.: Die Aporie der Wahrheit, S. 38 u. 47. Die Herrschaft der Adelskaste
wird nicht begriindet, sondern durch eine ,,normative Biologie* (S. 26) gesetzt: ,,.Die
Entstehung von aristokratischen Herrschaftsformen aus einem priexistenten Herr-
schaftswillen abzuleiten, bedeutet, geschichtliche Erfahrung metaphysisch zu hin-
tergehen. Der kategorische Imperativ der Macht setzt einen metaphysischen Anstof3
zur Geschichte, der sich zeitlos allem Zeitlichen mitteilt (S. 27.). ,,Von einer Ge-
nealogie der aristokratischen Moral will Nietzsche nichts wissen.” Sie wird als ,,ur-
spriingliche Wahrheit” (S. 34) vorausgesetzt, die sich vermeintlich dadurch selbst
begriindet, dass sie angeblich der reine und unverstellte Ausdruck des wirklichen
Lebens als der Wahrheit an sich ist. Diese Konstruktion der Selbstbegriindung
unterschlédgt nicht nur die Erkenntnis, dass der Pathos der Distanz sein Gegeniiber
bzw. den ,,Anderen (S. 35) voraussetzt, sondern, weit schlimmer, ebnet die Welt-
geschichte im Einheitsgrau eines dichotomen Machtgeschehens ein: ,,Ohne den ge-
ringsten Blick fiir historische, soziale oder auch nur begriffliche Unterschiede wird
all das untereinander gleichgesetzt, was nicht dem archetypischen Charakterbild des
aristokratischen Krieger-Herren entspricht™ (S. 48).

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 421

erfinden, von wo aus jene Lebensbejahung als das Bose, als das Verwerfliche an
sich erschien* (KSA 6, 192). In Form seiner scheinbaren Negation wird der Wil-
le zur Macht so giftig wie produktiv: im asketischen Ideal komprimiert sich die
Dialektik der Lebensverneinung.”

Das asketische Ideal ist das die abendlidndische Geschichte prigende Resul-
tat der Umwertung der Werte. Es stellt im Kern die Negation der dionysischen
Werde-Welt zu Gunsten der Affirmation Gottes als reinen und ewigen Geist dar.
Als solches ist es fiir Nietzsche die Anbetung des Nichts und des Todes:

~Man kann sich schlechterdings nicht verbergen, was eigentlich jenes ganze Wollen
ausdriickt, das vom asketischen Ideale her seine Richtung bekommen hat: dieser Hass
gegen das Menschliche, mehr noch gegen das Thierische, mehr noch gegen das Stoffli-
che, dieser Abscheu vor den Sinnen, vor der Vernunft selbst, diese Furcht vor dem
Gliick und der Schonheit, dieses Verlangen hinweg aus allem Schein, Wechsel, Werden,
Tod, Wunsch, Verlangen selbst — das Alles bedeutet, wagen wir es, dies zu begreifen,
einen Willen zum Nichts, einen Widerwillen gegen das Leben, gegen die grundsitz-
lichsten Voraussetzungen des Lebens® (KSA 5, 412).

Diese asketische Moral der ,,Instinkt-Widerspriichlichkeit* (KSA 6, 372), die
Gott, Geist und Jenseits als ,,Gegensatz-Begriff[e] zum Leben* (373) erfunden
hat, ,,bleibt* aber ein ,,Wille®, der als verkehrter Wille zur Macht, gleichsam als
eine der hegelschen Geschichtsphilosophie verwandte ,,,List des Lebens““”, den
Willen am Leben erhilt: ,,lieber will noch der Mensch das Nichts wollen, als
nicht wollen* (KSA 5, 412). Dem asketischen Ideal ist die unschitzbare histori-
sche Leistung gutzuschreiben, die ,,Sinnlosigkeit des Leidens* und den mit ihr
einhergehenden ,,selbstmorderischen Nihilismus®“ (411) zu iiberwinden. Der
Priester als Sprachrohr des asketischen Ideals hat als Verneiner des dionysischen
Lebens die Elenden und Gedriickten vor der kollektiven Selbstaufgabe bewahrt:

das asketische Ideal entspringt dem Schutz- und Heil-Instinkte eines degenerirenden
Lebens, welches sich mit allen Mitteln zu halten sucht und um sein Dasein kampft [...].

74 C. Tiircke hat diesen Sachverhalt sehr treffend beschrieben: ,,Geist ist Reflexion,
innerlich gewordene, vor sich selbst gewissermafen zuriickgetretene Natur, eine
spezifische Selbstschwichung der Physis, die sich fiir ihr Schwachsein schadlos
hilt, indem sie es auf Dauer stellt und darin ihre Stirke beweist. Geist verwindet es
nicht, dass die Natur in ihm zur Unnatur wurde und sich selbst verleugnete, und er
straft sie, indem er ihre Selbstverleugnung auf die Spitze treibt und sich zur Uberna-
tur aufspreizt“. Und weiter heifit es: ,,Geist kommt ohne Ressentiment gar nicht auf.
Die Krankheit, an der er leidet, die er ist, ist eine tiefe Gekranktheit. [...]. Das Wer-
den des Geistes ist ein Verstolen-Werden, das er der Natur sein Lebtag nachtrigt.
[...]. Es ist ihr Wille zur Macht, den er da gegen sie richtet, es ist ihre Selbstver-
leugnung, wenn er sie niederdriickt und verleugnet. Und doch ist seine Gekréinkt-
heit, sein Bediirfnis nach Vergeltung die Triebfeder dieses Tuns®. Ders.: Der tolle
Mensch, S. 89-91.

75 G. Schweppenhiuser: Nietzsches Uberwindung der Moral, S. 80.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

422 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Das asketische Ideal ist ein solches Mittel: es steht also gerade umgekehrt, als es die
Verehrer dieses Ideals meinen, — das Leben ringt in ihm und durch dasselbe mit dem
Tode und gegen den Tod, das asketische Ideal ist ein Kunstgriff in der Erhaltung des
Lebens. [...] Man versteht mich bereits: dieser asketische Priester, dieser anscheinende
Feind des Lebens, dieser Verneinende, — er gerade gehort zu den ganz grossen conservi-
renden und Ja-schaffenden Gewalten des Lebens® (366).

Die ,,ungeheure historische Mission* des Priesters ist es, die ,,Herrschaft iiber
Leidende* (372) zu erringen, indem er zum ,,Richtungs-Verdnderer (373) ihres
Ressentiments wird. Die Antwort des Priesters auf die bohrende Frage des Lei-
denden nach dem Schuldigen fiir das Leid ist sein groer Kunstgriff: ,,,Recht so,
mein Schaf! irgend wer muss daran Schuld sein: aber du selbst bist dieser Irgend-
Wer, du selbst bist daran allein Schuld, — du selbst bist an dir allein Schuld!**
(375). Diese geniale Auslegung brachte allerdings ,,neues Leiden mit sich, tiefe-
res, innerlicheres, giftigeres, am Leben nagenderes: sie brachte alles Leiden unter
die Perspektive der Schuld“ (411).7

Fraglos wire die ,,menschliche Geschichte [...] eine gar zu dumme Sache
ohne den Geist, der von den Ohnméchtigen her in sie gekommen ist“ (267). Den-
noch, und dies ist der Kern von Nietzsches Zivilisationstheorie, ist dieser Geist
das verdringte Resultat einer ,,einzigen Leidensgeschichte®, die eingebunden ist
in eine ,,Totalitit von Herrschaft’’, die nicht vergehen mag und sich seit den
grausamen Anfingen der Zivilisation reproduziert. In diese Geschichte der Ge-
walt situiert Nietzsche die Geburt der Schuld und des schlechten Gewissens, des
Denkens und des identischen Subjekts, d.h. das okzidentale animal rationale.

76 Auf eine ausfiihrliche Kritik an Nietzsches genialer Ressentiment-Entlarvungs-
psychologie muss hier verzichtet werden, da im Folgenden ein anderer Schwer-
punkt — die Emanzipations-Problematik des Immoralismus — gesetzt wird. Einmal
mehr sei auf die luziden Ausfiihrungen H. Ottmanns verwiesen, der die Grenzen der
nietzscheschen Entlarvung der korrumpierenden Wirkung der Ohnmacht klar be-
nennt: a.) Die psychologische Kritik der Genesis der Ressentiment-Moral ,,ist nicht
eo ipso eine theoretisch befriedigende Widerlegung* derselben. b.) Ressentiment ist
kein ontologisches oder biologisches Wesensmerkmal bestimmter Menschengrup-
pen. Es ist nicht nur iiberwindbar, sondern c.) ein ,,gradueller, nicht prinzipieller
Begriff*, der Gefiihle in jedem Menschen zu benennen weil3. d.) Hinter Nietzsches
Entdeckung der ,,Korruption der Ohnmacht* verschwinden die Erkenntnisse iiber
die ,,Korruption der Macht* — das Ressentiment gerit zu einer einseitigen, teils pau-
schalen Diffamierung der Subalternen. f.) SchlieBlich, was zu diskutieren sein wird,
tendiert Nietzsche dazu, entgegen der eigenen Erkenntnisse, insbesondere in seinen
letzten Schriften, den Kulturwert der Umwertung der Werte auszublenden: die Her-
renmoral war kultur- und geistlos; (k)ein zukiinftiges Ideal fiir Nietzsche!? Alle Zi-
tate aus ders.: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 319-21. Punkt a.) — die im-
manente Kritik an Nietzsches Verfahren — wird auch von V. Gerhardt unterstrichen:
,,Wichtig ist nun zu sehen, dass diese implizite Rationalitdt moralischer Aussagen
nicht vom Stand ihrer genetischen oder funktionalen Erkldrung abhingig ist. Griin-
de der Moral und mogliche szientifische Griinde fiir eine Moral sind logisch dis-
junkt.” Ders.: Moral des Immoralismus, S. 429.

77 W. Ries: Nietzsche, S. 91.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 423

Nietzsches Genealogie des moralischen Subjekts begriindet dessen Genesis in
einer Okonomie der Grausamkeit: So wie der Begriff der Gerechtigkeit sich ur-
spriinglich am ,,Charakter des Tausches* (KSA2, 89) orientierte, so verweist der
moralische Zentralbegriff der Schuld auf den sehr ,,materiellen Begriff* (KSA 5,
297) der Schulden. Die ,,Idee einer Aquivalenz von Schaden und Schmerz* ba-
siert auf dem ,,Vertragsverhéltnis zwischen Gldubiger und Schuldner, das so alt
ist als es iiberhaupt ,Rechtssubjekte* giebt™ (298); diese soziale Beziehung ist das
»alteste[n] und urspriinglichste[n] Personen-Verhiltnis, das es giebt” (305).®
Man hat es hier nicht allein mit dem ,,iltesten und naivsten Moral-Kanon der Ge-
rechtigkeit* (306) zu tun, dass alles seinen Preis habe und somit ausgeglichen
werden konne, sondern mit einer Gewalt-Okonomie archaischer Grausamkeit.
Wihrend in der kapitalistischen Moderne sowohl die Okonomie von direkter
Gewalt bereinigt und in den stummen, zirkulativ vernebelten Zwang der Verhilt-
nisse gewandert ist als auch die direkte Form von Gewalt rechtlich vermittelt
wird und nur bei offener Verletzung ihrer Verkehrsformen oder in der Krise als
das zu Tage tritt, was sie entgegen ihres ideologischen Scheins ist — die héssliche
Fratze fortwesender Herrschaft — ist es die frith-zivilisatorische Okonomie selbst,
die das Reich der Gewalt und des Zwanges darstellt: ,,In dieser Sphére, im Obli-
gationen-Rechte also, hat die moralische Begriffswelt ,Schuld‘, ,Gewissen’,
,Pflicht’ [...] ihren Entstehungsherd, — ihr Anfang ist, wie der Anfang alles Gros-
sen auf Erden, griindlich und lange mit Blut begossen worden* (300).

Nietzsche hat das Schuldgefiihl, welches er wie Freud als ,,das wichtigste
Problem der Kulturentwick]ung“79 ansah, aus der Genesis des Gewissens entwi-
ckelt, welches seinen Ursprung im Gedichtnis hat. Die Produktionsgeschichte
dieser Konstituentien des moralischen Subjekts beschreibt Nietzsche, wenn er ,,in
den Eingeweiden des Geistes liest“®®, als wahre Geschichte des Schreckens, de-
ren Resultat als ,Unbehagen in der Kultur‘ zu bezeichnen als ein optimistischer
Euphemismus zu klassifizieren wire. Wie die direkte soziale Gewalt vor-
moderner Herrschafts- und Knechtschaftsverhiltnisse im abstrakten Zwang der
modernen kapitalistischen Produktionsverhiltnisse aufgehoben bleibt und in die
rechtlich-vermittelte Herrschaft der auler6konomischen, politisch institutionali-
sierten Gewalt eingewandert ist, so reproduziert sich die Ur-Gewalt humaner So-

78 Nachdem was wir iiber die archaische Okonomie des Gabentausches wissen, sind
Nietzsches Annahmen iiber die Urspriinglichkeit identitirer Aquivalenzbeziehungen
nicht haltbar: ,,Eine solche Auffassung projiziert die Okonomie der abstrakten
Arbeit in vorgeschichtliche Prinzipien des sozialen Zusammenlebens.* G. Kimmer-
le: Die Aporie der Wahrheit, S. 133. Vgl. auch die leider nur im Eigenverlag er-
schienene Studie von Joachim Sdder-Mahlmann: Der Wert der Dinge. Zur Univer-
salgeschichte der Tauschformen, Hannover 1999, die detailliert darlegt, dass die
kapitalistische Warenokonomie sich strukturell fundamental vom (archaischen) Ga-
bentausch unterscheidet, und dass Letzterer auch keineswegs evolutionistisch als
Keimform Ersterer zu begreifen ist.

79 Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur, 5. Aufl. Frankfurt/Main 1997, S. 97.

80 C. Tiircke: Der tolle Mensch, S. 99.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

424 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

zialisation im Inneren des moralisch-zivilisierten Subjekts der Moderne, welches,
will es denn als solches anerkannt werden, auf Gewalt im gesellschaftlichen Ver-
kehr Verzicht zu leisten hat. Der Gewaltverzicht selbst aber ist das Ergebnis einer
nicht endenden Gewaltgeschichte, deren brutalste Urspriinge sich noch in den
sublimsten Formen menschlichen Denkens, Fiihlens und Handelns unbewusst re-
produzieren — die ,,wachsende Vergeistigung und ,Vergéttlichung‘ der Grausam-
keit, welche die ganze Geschichte der hoheren Cultur [...] ausmacht™ (301). Die
verdriangte Gewalt und die gehemmten Triebe wandern in das Innere des Men-
schen, wo sie wiiten und ihr Téater-Opfer vergiften. Die ,,Cultur® ist, was die Ka-
tastrophen des 20. Jahrhunderts unterstrichen haben, daher auch ,,nur ein diinnes
Apfelhdutchen iiber einem glithenden Chaos* (KSA 10, 362).

Im Anfang war nicht das Wort, sondern das ,,Anrecht auf Grausamkeit*
(KSA 5, 300) und die allzumenschliche ,,Festfreude* (301) am ,,Leiden-machen*
(302); die ,,Wollust* (300) an der eigenen Macht, die sich am Machtlosen austo-
ben kann. Die archaische Schmerz-Okonomie basiert nach Nietzsche auf dem
Anrecht des Glaubigers auf Grausamkeit: der Schuldner bezahlt mit seinem
quélbaren Korper. Diese 6konomisch-soziale Verpflichtung, deren Kern die Ge-
nerierung von lustvoll-grausamer Macht darstellt, ist der Ursprungsort der mora-
lischen Pflicht in den friih-zivilisatorischen Gemeinwesen, deren gemeinsame
Genesis Nietzsche bis zuriick in die hypothetischen Anfinge der Kultur verfolgt:
,»An diesem Grundbediirfnis nach Grausamkeit, der Urlust am Leidenmachen
hiingt Nietzsches ganze Genealogie der Moral.*®!

Die moralische Verantwortlichkeit setzt ein Gedéchtnis voraus, dessen Gene-
sis die Folter des Menschen im Ubergange von der Natur zur Kultur ist. Aus der
Geburtsstitte des Gewissens haucht uns die ,,ldngste tiefste hirteste Vergangen-
heit* an: ,,Es gieng niemals ohne Blut, Martern, Opfer ab, wenn der Mensch es
nothig hielt, sich ein Gedichtnis zu machen® (295). Die Strafordnungen der
Menschheit stellen hierbei eine Phinomenologie der Produktion des moralischen
Subjekts dar. Die in ihnen kodifizierte Gewalt ldsst erahnen, mit welcher Brutali-
tit ,,ein paar primitive Erfordernisse des socialen Zusammenlebens diesen Au-
genblicks-Sklaven der Affekte” (296) im wahrsten Sinne des Wortes eingebrannt
wurden. Die Zufiigung von Schmerz ist die Praxis, die das animal sociale gene-
riert: ,,nur was nicht aufhort weh zu thun, bleibt im Geddchniss* (295). Das iden-
tische Subjekt, das ,,berechenbar, regelmifBig, nothwendig®™ (292) geworden ist,
und sein moralischer Wille sind Resultate dieser gewaltsamen Beherrschung und
grausamen Unterwerfung von duBerer und innerer Natur: ,,Der Moralitit geht der
Zwang voraus“ (KSA 2, 96). Was hier allein herrscht, sind Akte von ,,Befehlen
und Gehorchen* (KSA 5, 33). Der Ursprung der Moral liegt im sozialen Zwang
und in der Herrschaft in ihrer unmittelbarsten und urspriinglichsten Gestalt — der
rohen Gewalt von ,,Eisen und Tortur* (KSA 13, 72) — begriindet. Die Moral ist

81 G. Kimmerle: Die Aporie der Wahrheit, S. 129.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 425

mithin zutiefst unmoralischer Herkunft und der Preis ihrer Werte enorm; die Ge-
nealogie der Moral — eine Geschichte verdrangten Schreckens.

Nietzsche beschreibt die Anfinge der Zivilisation, die Sozigenese des morali-
schen Gewissens und die Konstitutionen der ersten Gemeinwesen, zu dem der
Einzelne ,,in jenem wichtigen Grundverhiltnisse, dem des Gldubigers zu seinen
Schuldnern* (KSA 5, 307), steht, als Katastrophe: ,,Ich nehme das schlechte Ge-
wissen als die tiefe Erkrankung, welcher der Mensch unter dem Druck jener
griindlichsten aller Veridnderungen verfallen musste, die er iiberhaupt erlebt hat,
— jener Verédnderung, als er sich endgiiltig in den Bann der Gesellschaft und des
Friedens eingeschlossen fand“ (321f.). Was den instinktsicheren ,,Halbthieren*
(322) der Urgeschichte beim Eintritt in die Zivilisation geschieht, 1dsst sich als
Kriegserkldrung an die eigene Natur begreifen. Der Zwang der Vergesellschaf-
tung zielt auf die Internalisierung der natiirlichen Instinkte, die sich nun nicht
mehr offensiv nach auflen ausleben diirfen, dennoch aber nicht aufhoren, ,,ihre
Forderungen zu stellen” und sich somit ,,gleichsam unterirdische Befriedigungen
suchen® (322) miissen. Aus dieser Urkatastrophe entsteht die Vernunft als Si-
gnum des Homo sapiens. Bewusstsein, Geist, Seele usw. haben in dieser Gewalt-
geschichte nicht weniger ihren Ursprung als die Scham — die ,,Verdiisterung des
Himmels iiber dem Menschen® (302) — und das moralische Gewissen und dessen
fiirchterliche Qual, die ihren lebensfeindlichen Klimax in dem Wahn einer un-
endlichen Schuld gegeniiber Gott erreicht. Nietzsche schildert diesen Ubergang
der nomadisierenden urkommunistischen Horden in die friih-zivilisatorische
Klassengesellschaft als Akt herrschaftsetzender Gewalt:

,,Alle Instinkte, welche sich nicht nach Aussen entladen, wenden sich nach Innen — dies
ist das, was ich die Verinnerlichung des Menschen nenne: damit wéchst erst das an den
Menschen heran, was man spiter seine ,Seele‘ nennt. Die ganze innere Welt, urspriing-
lich diinn wie zwischen zwei Hiute eingespannt, ist in dem Maasse aus einander- und
aufgegangen, hat Tiefe, Breite, Hohe bekommen, als die Entladung des Menschen nach
Aussen gehemmt worden ist. Jene furchtbaren Bollwerke, mit denen sich die staatliche
Organisation gegen die alten Instinkte der Freiheit schiitzte — die Strafen gehoren vor
allem zu diesen Bollwerken — brachten zu Wege, dass alle jene Instinkte des wilden
freien schweifenden Menschen sich riickwirts, sich gegen den Menschen selbst wand-
ten. Die Feindschaft, die Grausamkeit, die Lust an der Verfolgung, am Uberfall, am
Wechsel, an der Zerstorung — Alles das gegen die Inhaber solcher Instinkte sich wen-
dend: das ist der Ursprung des ,schlechten Gewissens “‘ (322f.).

Die Zivilisation als ,,Folterstitte generiert so die ,,grosste und unheimlichste Er-
krankung®, von der die ,,Menschheit bis heute nicht genesen ist, das Leiden des
Menschen am Menschen, an sich* (323). Das ,,Maximum des Schuldgefiihls auf
Erden* (330) erreicht die sich entwickelnde Zivilisation schlieBlich durch die Er-
schaffung der monotheistischen Gotteskonzeption. Der gehemmte Wille zur
Macht wiitet von nun an nach innen. Die unterdriickten Triebe und Affekte, die

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

426 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

unschuldig-instinktive Grausamkeit wandelt sich in Selbstpeinigung und Seelen-
qual. Die ,,Grausamkeit als einer Lust am Leben* wird so ,,immer mehr* durch
das ,Leiden am Leiden“®* verdringt. Die empfundene Daseinsschuld gegeniiber
dem Ahnherrn der ,urspriinglichen Geschlechtsgenossenschaft®, der als Ur-
sprung der eigenen Existenz ,,zuletzt nothwendig in einen Gott transformiert*
(328) wird, entwickelt sich zur untilgbaren und anwachsenden Schuld gegeniiber
Gott. Die ,,gemarterte Menschheit* (331) imaginiert sich aus ihrem schlechten
Gewissen heraus in Gott die absolute eigene Unwiirdigkeit:

,.Bine Schuld gegen Gott: dieser Gedanke wird ihm zum Folterwerkzeug. [...]. Dies ist
eine Art Willenswahnsinn in der seelischen Grausamkeit, der schlechterdings nicht sei-
nes Gleichen hat: der Wille des Menschen, sich schuldig und verwerflich zu empfinden
bis zur Unsiithnbarkeit, sein Wille, sich bestraft zu denken, ohne dass die Strafe je der
Schuld &dquivalent werden konne, sein Wille, den untersten Grund der Dinge mit dem
Problem von Strafe und Schuld zu inficiren und giftig zu machen, um sich aus diesem
Labyrinth von ,fixen Ideen* ein fiir alle Mal den Ausweg abzuschneiden, sein Wille, ein
Ideal aufzurichten — das des ,heiligen Gottes‘ —, um Angesichts desselben seiner absolu-
ten Unwiirdigkeit handgreiflich gewiss zu sein® (332f.).

Hier schlie3t sich der Kreis der Argumentation. Das Menschliche Leiden in und
an der Kultur erhélt Sinn und Rechtfertigung durch die Schuld gegeniiber Gott
als Inbegriff der Negation irdischen Daseins. Das schlechte Gewissen macht sei-
ne historisch folgenreichste Begegnung. Es trifft auf das asketische Ideal, wel-
ches es unter den Auspizien des Priesters in die Siinde transformiert:

,Die ,Stinde‘ — denn so lautet die priesterliche Umdeutung des thierischen ,schlechten
Gewissens® (der riickwérts gewendeten Grausamkeit) — ist bisher das grosste Ereignis in
der Geschichte der kranken Seele gewesen: in ihr haben wir das geféhrlichste und ver-
hingnissvollste Kunststiick der religiosen Interpretation. Der Mensch, an sich selbst lei-
dend [...], unklar, warum, wozu? begehrlich nach Griinden — Griinde erleichtern —, be-
gehrlich auch nach Mitteln und Narkosen, berith sich endlich mit Einem, der auch das
Verborgene weiss — und siehe da! er bekommt einen Wink [...] von [...] dem asketi-
schen Priester [...]: er soll sie in sich suchen, in einer Schuld, in einem Stiick Vergan-
genheit, er soll sein Leiden selbst als einen Strafzustand verstehn* (KSA 5, 389).

Nietzsches vielfiltige Perspektiven der Argumentation® haben primir zu zeigen
versucht, dass die (abendldndische) Moral nichts Harmloses ist. Thr Ur-Grund ist

82 W. Stegmaier: Nietzsches Genealogie der Moral, S. 144.

83 Vgl. zum Stil des Perspektivengeflechts der Argumentation, die ,nicht systema-
tisch, sondern dramatisch* verfahrt und nicht mit dem Anspruch auftritt, endgiiltige
Wahrheiten zu verkiinden, sondern weitmehr sich als subversives Hinterfragen des
Selbstverstiandlichen versteht, die Ausfithrungen in ebd., S. 91-93. Dem ist sicher-
lich partiell zuzustimmen. Wie es allerdings symptomatisch fiir die affirmative
Nietzscheliteratur ist, dient eine solche Annahme auch bei Stegmaier dazu, offen-

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 427

die internalisierte Gewalt — ,,Systeme von Grausamkeiten* (KSA 6, 210) — und
ihre kanonisierten Werte sind lebensfeindlich: ,,Moralisch ausgedriickt: ist die
Welt falsch. Aber, insofern die Moral selbst ein Stiick dieser Welt ist, so ist die
Moral falsch* (KSA 12, 384). Bezieht man dieses Urteil zuriick auf Nietzsches
Deutung der geschichtsmichtigen Sklavenmoral als Symptom des Niedergangs
des Lebens®, so wird das zweite Erkenntnisziel seiner Moralkritik deutlich: Die

84

sichtliche Widerspriiche in Nietzsches Argumentation nicht einmal mehr zu benen-
nen. So philologisch gehaltvoll und gelehrt, Querverweise zu Geistesgrofien wie M.
Weber, N. Elias, N. Luhmann oder D. Davidson herstellend, etwa die Werkinterpre-
tation von Stegmaier ist, so unkritisch ist sie auch. Wihrend in Bezug auf Marx
nach wie vor die Polemik den Ton angibt, so in Bezug auf Nietzsche scheinbar die
Angst, diesem auch einmal zu widersprechen. Ich mochte daher die schon ergiebig
zitierte Schrift von Kimmerle hervorheben, die ohne groen philologischen Auf-
wand wesentliche Probleme in Nietzsches Argumentation zu benennen weil3. Viele
von Nietzsches Perspektiven widersprechen sich, bleiben unvermittelt nebeneinan-
der stehen oder werden am Ende dann doch reduktiv allein aus dem Willen zur
Macht deduziert: ,,Die Genealogie der Moral hat sich in zwei miteinander unverein-
bare Ursprungserziahlungen (die Geschichte des vertraglich garantierten Rechts auf
Leidensiquivalente und diejenige von der Errichtung des Herrschaftsstaates durch
Eroberungskiinstler) zersetzt. Unbeschadet zu ihrer Divergenz [vgl. bes. S. 166-173;
d. Verf.] ist beiden gemeinsam, dass sie dass schlechte Gewissen [...] als Krank-
heitssymptom schildern. Auch die Geschichte der christlichen Religion [...] wird
aus dieser Sicht beschrieben. Sie gilt als Krankheitsgeschichte des asketischen
Ideals. Im Begriff der Krankheit, wie er jetzt verwendet wird, vollzieht sich eine
entscheidende Wendung gegeniiber den vorherigen Ansdtzen. Der krankmachende
Eingriff des Anderen, von dem bisher ausgegangen worden war, verschwindet in
einem anonymen Geschehen, der Degeneration®. Ders.: Die Aporie der Wahrheit,
S. 178.

Die Ausfithrungen von Fn. 68 sind hier nochmals zu ergidnzen: Moral ist fiir Nietz-
sche die ,,Zeichensprache der Affekte (KSA 5, 107), d.h. ,,Symptomatologie” von
,,Culturen und Innerlichkeiten, die nicht genug wussten, um sich selbst zu ,verste-
hen‘“ (KSA 6, 98). Vgl. etwa KSA 9, 478; KSA 10, 156 u. 268; KSA 12, 161. Eine
Moral, die auf der Spaltung von Koérper und Geist und der Dichotomisierung von
Vernunft und Instinkt basiert, die die Natur im Allgemeinen und die Geschlechtsna-
tur des Menschen im Besonderen hasst, die die Selbstliebe als Herrschsucht ver-
dammt und den Einzelnen zum Siinder erniedrigt, der sich im Staube vor Gott zu
wilzen hat, kann nichts Anderes sein als die ,Zeichensprache® bzw. Welt-
Interpretation des ,,niedergehenden, geschwichten, des miiden, des verurteilten Le-
bens“ (KSA 6, 86), welches sich Rache nehmend anmaft, aus dieser Perspektive
iiber das Dasein als solches richten zu konnen: ,.es ist der Mangel an Natur [...],
dass die Widernatur selbst als Moral die hochsten Ehren empfing [...]. Dass man
die allerersten Instinkte des Lebens verachten lehrte; dass man eine ,Seele’, einen
,Geist‘ erlog, um dem Leib zu Schanden zu machen, dass man in der Voraussetzung
des Lebens, in der Geschlechtlichkeit, etwas unreines empfinden lehrt; dass man in
der tiefsten Nothwendigkeit zum Gedeihen, in der strengen Selbstsucht [...] das bo-
se Princip sucht; dass man umgekehrt in dem typischen Abzeichen des Niedergangs
und der Instinkt-Widerspriichlichen, im Verlust an Schwergewicht, in der ,Entper-
sonlichung® und ,Nichstenliebe® [...] den hoheren Werth [...] sieht! ... Wie! wire
die Menschheit selber in décadence? (372). Vgl. zu dieser sich als Wahrheit miss-
verstehenden, lebensverneinenden Interpretation des Daseins, auf deren Basis keine

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

428 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

bisherige Moral kann nicht die Zukunft des Menschen begriinden. Sie ist nicht
allein nicht nur nicht harmlos oder an sich gut, sondern hat in ihrer bisherigen
Gestalt ihr eigenes Ziel konterkariert: die Schaffung moralischer Subjekte. Moral
basiert auf der Verdringung des vermeintlich Bosen im Menschen — Triebe, Af-
fekte, Begierden — und auf der sozialen Produktion von Normalitit und Konfor-
mitit, fiir welche Nietzsche den Terminus der Sittlichkeit der Sitte® prigte. Die
historisch siegreiche Sklavenmoral ist ihrer Essenz nach als Herdenmoral zu
klassifizieren: ,,Moralitét ist Heerden-Instinct im Einzelnen* (KSA 3, 475). Ihr
Produkt sind entindividualisierte und nivellierte Menschen (massen) der ,,tiefen
Mittelmissigkeit” (589), die Eigenverantwortung gerade nicht iibernehmen kon-
nen, da ihre Moral heteronom gesetzt ist. Das, was bisher Moral hief3, steht
Nietzsches emanzipatorischem Kernziel, der Schaffung freier autonomer iiber-
sittlicher Individuen somit entgegen. Im Wesentlichen ist Nietzsches Immoralis-
mus daher dadurch gekennzeichnet, dass er das von der bisherigen Moral Ver-

Hoherentwicklung des Menschen moglich ist, KSA 6, 86, 99, 171f. 177, 181-85,
189, 192, 194f., 209f. 217f., 228f. u. 372-74.; KSA 9, 636; KSA 10, 16, 254, 267 u.
547; KSA 11, 149; KSA 12, 98; KSA 13, 131, 318f., 326f., 347, 412, 435f., 453 u.
470f.

85 Der Ursprung der Moral ist die Sittlichkeit der Sitte, der ,,Gehorsam gegen ein alt-
begriindetes Gesetz oder Herkommen* KSA 2 (92). Gut ist derjenige, welcher das
tut, was alle tun: ,,Moralitit entsteht aus Gewohnheit* (94). Es geht der Sittlichkeit
nicht um Niitzlichkeit oder Altruismus, sondern um Autoritit und Herrschaft: ,,in al-
len urspriinglichen Zustinden der Menschheit bedeutet ,bose* so viel wie ,individu-
ell’, ,frei‘, ,willkiirlich*“ (KSA 3, 22); ,,der Einzelne soll sich opfern — so heischt es
die Sittlichkeit der Sitte” (23). Gehorcht wird der Autoritit aus ,,Furcht* (22) vor
der Macht: ,,Es giebt personliche Michte, wie Fiirsten, Generale, Vorgesetzte, dann
Abstrakte wie Staat Gesellschaft, endlich imaginirte Wesen, wie Gott* (KSA 9, 29).
Das Individuum selbst und sein moralisch verrufener Egoismus ,kommt zuletzt!*
(515): der ,,Egoism ist etwas sehr Spites und immer noch Seltenes: die Heerden-
Gefiihle sind méchtiger und dlter!“(513). Wir ,,haben ,die Gesellschaft® in uns ver-
legt* (215). Was Nietzsche untermauern will ist nicht allein, dass die Moral aus
Unmoralitit entsteht, der Altruismus etwa die egoistische Forderung der ,,Gemein-
de* (KSA 3, 474) ist und noch die sittlichsten Handlungen letztlich nach Anerken-
nung streben, der Egoismus sich nur in die Selbstverneinung verpuppt, sondern dass
die Moral sowohl in Bezug auf Volker und Zeiten zutiefst relativ ist. Die grofiten
Gegensitze konnen an verschiedenen Orten und Zeiten als Gehalt des Sittlichen
dienen. ,Eine Tafel der Giiter hingt iiber jedem Volk. Siehe, es ist seiner Uberwin-
dungen Tafel; siehe, es ist die seines Willens zur Macht* (KSA 4, 74). Entscheidend
ist, ,,dal Gut und Bose keine Wesensgegensitze und keine Wertgegensitze®, son-
dern nur Gradunterschiede sind. M. Fleischer: Der Sinn der Erde, S. 35. Nietzsche
sieht dariiber hinaus einen torichten ,Idiotismus* (KSA 5, 293) am Werke: ,.die
Sittlichkeit wirkt der Entstehung neuer und besserer Sitten entgegen: sie verdummt*
(KSA 3, 32). Vgl. insgesamt zum Aspekt der Relativierung der Moral qua Ge-
schichte und Psychologie die ,Geschichte der moralischen Empfindungen® in
,Menschliches, Allzumenschliches® (KSA 2, 57ff.) und die ,Naturgeschichte der
Moral‘ in ,Jenseits von Gut und Bose‘ (KSA 5, 105ff.).

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 429

driingte rehabilitierend in sich aufnimmt.*® Die (psychologische) Basis fiir eine
Moral der Zukunft — des Ubermenschen — ist die Anerkennung und Sublimation,
nicht aber die Verdringung des vermeintlich Bosen im Menschen als Ausdruck
von Krifte, derer das Subjekt bedarf, um wahrhaft moralisch, d.h. sich selbst ge-
setzgebend und nicht mehr Sklave der Sitte zu sein.”” In dieser Konzeption koin-

86

87

Nietzsches Affirmation des Individuums in Absetzung zum identischen Subjekt hat
H. Zitko treffend benannt: ,,Gegen die verabsolutierte Gestalt des selbstbewufiten
Subjekts setzt Nietzsche die Idee freier und souverdner Individualitit, die gerade
diejenige Sphire der Personlichkeit zur Geltung bringt, die dem Subjekt zum Opfer
fiel. Unter dem Begriff des Individuums wird fiir Nietzsche der Mensch, jenseits
bewusstseinsphilosophischer Reduktionen, als ein umfassendes Phdnomen thema-
tisch.“ Ders.: Logik der Ambivalenz, S. 96.

Nietzsches moralphilosophisches Anliegen ist die Stirkung der Autonomie — ,,,ich
beuge mich nur dem Gesetze, welches ich selber gegeben habe‘ (KSA 3, 160) —
der sich unterscheidenden — ,,Mein Gliick ist die Vielheit (KSA 10, 485) — Indivi-
duen: ,sei anders” — ,,allzu lang hiel es: Einer wie Alle, Einer fiir Alle* (KSA 9,
73). Sein ,Also sprach Zarathustra® ist ein Lehrgedicht tiber die Hoffnungen und
Note individueller Emanzipation: ,,Verbrennen musst du dich wollen in deiner eige-
nen Flamme: wie wolltest du neu werden, wenn du nicht erst Asche geworden bist!*
(KSA 4, 82). Gegeniiber des moralischen Altruismus’ und des Mitleids setzt Nietz-
sche auf die Stirkung des ,Ich‘: ,,Aus sich eine ganze Person machen und in allem,
was man thut, deren hochstes Wohl in’s Auge fassen — das bringt weiter, als jene
mitleidigen Regungen und Handlungen zu Gunsten Anderer.“ KSA 2, 92. Vgl. KSA
3, 140, 154 u. 563; KSA 4, 121 u. 215; KSA 5, 227 u. 293f.; KSA 6, 177; KSA 9,
237f., 242, 455f. u. 571.; KSA 10, 17, 20f., 144 u. 236; KSA 12, 278f.; KSA 13,
464f. Zu Nietzsches Kritik am Mitleid als verlogener Selbstsucht und Multiplikator
des Elends vgl. KSA 3, 125-28 u. 565-68; KSA 4, 77f.; KSA 5, 121-23 u. 160f.;
KSA 6, 173. Voraussetzung der Liebe zum Néchsten und der Liebe zur Welt ist die
Selbstliebe: ,,Schwer heisst ihm Erde und Leben; und so will es der Geist der
Schwere! Wer aber leicht werden will und ein Vogel, der muss sich selber lieben*
(KSA 4, 242). Wesentlich fiir die Selbstliebe ist der verniinftige Umgang mit sich
selbst als Natur- und Triebwesen, welcher sich durch sublimierende Anerkennung,
statt Verdringung des vermeintlich ,Bosen‘ auszeichnet: ,,In Wahrheit sind aber die
bosen Triebe in eben so hohem Grade zweckmissig, arterhaltend und unentbehrlich
wie die guten: — nur ist ihre Funktion eine verschiedene” (KSA 3, 376f). Vgl. KSA
3,45, 73 u. 534f.; KSA 4, 43 u. 237f.; KSA 9, 484f.; KSA 12, 427; KSA 13, 131,
341, 472-74 u. 485. Jenseits der falschen Wertgegensitze von Gut und Bose weill
ein solches Individuum (der Zukunft), dass es nur als umfassende Totalitit, jenseits
der falschen Dichotomie von Korper und Geist, Leidenschaft und Vernunft, sich
selbst affirmierend zum {tbersittlich-autonomen Subjekt der Moral transformieren
kann. Der Wohlgeratene ist ,,aus einem Holz geschnitzt, welches hart, zart und
wohlriechend ist“ (KSA 13, 432): ,,Welche werden sich als die Stédrksten dabei er-
weisen? Die MiBigsten, die, welche keine extremen Glaubenssitze nothig haben,
die, welche einen guten Theil Zufall, Unsinn nicht nur zugestehen, sondern lieben,
die welche vom Menschen mit einer bedeutenden Ermiigung seines Werthes den-
ken konnen, ohne dadurch klein und schwach zu werden: die Reichsten an Gesund-
heit, die den meisten Malheurs gewachsen sind und deshalb sich vor den Malheurs
nicht so fiirchten — Menschen die ihrer Macht sicher sind, und die die erreichte
Kraft des Menschen mit bewusstem Stolze reprisentieren* (KSA 12, 217). Es sind
dies die Menschen der , Jasagenden Affecte* (KSA 13, 222). Vgl. KSA 4, 51; KSA
11,289; KSA 12, 11,414 u. 582.; KSA 13, 124, 472-74 u. 485.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

430 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

zidiert Nietzsches doppeltes ,moralphilosophisches‘ Grundanliegen, die Indivi-
duen sowohl zu neuer, autonomer Verantwortung zu befreien als auch ihnen eine
,.Art zweiter Unschuld® (KSA 5, 330) zu bescheren. Das emanzipatorische Fern-
ziel des Immoralismus ist letztlich die Uberwindung der von Schuld, Scham und
Strafe geprigten Kultur okzidentaler Provenienz — die Unschuld des Werdens® —
und die Befreiung der heteronomen Individuen aus den Zwéngen ihrer miss-
gliickten Vergesellschaftung — die individuelle Autonomie. Der Ubermensch als
,JFiirsprecher des Lebens* (KSA 13, 438) wire diese Gestalt ,humaner* Subjek-
tivierung, die die von Nietzsche beschriebene grausame und perennierende Ge-
waltgeschichte des bisherigen Zivilisationsprozesses iiberwunden hitte und eine
neue Kultur, die ihrem Namen gerecht wiirde, begriinden konnte: ,,Ursprung und
Ziel des moralischen Handelns ist also auch bei Nietzsche die Selbstbestimmung
des selbstindig gewordenen Individuums. [...]. Als radikaler Kritiker wendet er
sich gegen eine konventionelle Moral, die erst fallen muf3, ehe eine Moral entste-
hen kann, die diesen Namen auch verdient, weil sie tatsdchlich der Freiheit und
Selbstindigkeit des Individuums entspringt.“*’

Die Moral von Nietzsches Immoralismus ist weder intersubjektiv noch poli-
tisch. Sie begriindet, dies hat die Studie von Zerm belegt, vielmehr die Bedin-

88 Die ,,Unschuld des Werdens* (KSA 10, 237f.) will ,,den Begriff der Strafe, der die
ganze Welt iiberwuchert hat, aus ihr entfernen! Es giebt kein boseres Unkraut!*
(KSA 3, 26): ,,Ach, das ist meine Trauer: in den Grund der Dinge hat man Lohn und
Strafe hineingelogen — und auch noch in den Grund eurer Seelen, ihr Tugendhaf-
ten!” KSA 4, 120. Telos ist zum einen eine ,,Gerechtigkeit, die jeden freispricht,
ausgenommen den Richtenden®, zum anderen, ,,das Menschlichste*, die Uberwin-
dung der ,,Scham* (KSA 3, 519), ,,um uns so frei vor uns selber zu fithlen wie vor
der Natur* (KSA 11, 180). Eine solche Philosophie pfeift auf Vaterliander und sucht
das ,,Land* ihrer ,,Kinder* (KSA 4, 255): ,,So lange alle menschlichen socialen mo-
ralischen Bande abstreifen, bis wir tanzen und springen kénnen wie die Kinder*
(KSA 9, 399). Vgl. zur Unschuld des Werdens und ihrer Aspekte der Befreiung
vom sublimierten Henker — dem Richtenden der richenden Gerechtigkeit — und von
Scham- und Schuldgefiihlen bes. KSA 2, 75 u. 102; KSA 3, 177 u. 328; KSA 4,
122f., 128, 180f., 209 u. 253; KSA 5, 308f. u. 318-21; KSA 6, 86f. u. 215; KSA 9,
66, 102, 112 u. 478; KSA 10, 54, 85, 237f., 245 u. 340f.; KSA 12, 19, 208 u. 453;
KSA 13, 426. In zwei Nachlass-Fragmenten wird das innere Movens und die Inten-
tion des Immoralismus und die Quintessenz der Unschuld des Werdens besonders
deutlich: ,,Welches Freiheitsgefiihl liegt darin, zu empfinden [...], dass wir nicht in
ein System von ,Zwecken® eingespannt sind! Insgleichen, dass die Begriffe ,Lohn*
und ,Strafe‘ nicht im Wesen des Daseins ihren Sitz haben! Insgleichen dass die gute
und bose Handlung nicht an sich, sondern nur unter der Perspektive der Erhaltungs-
Tendenzen gewisser Arten von menschlichen Gemeinschaften, gut und bose zu
nennen ist! (KSA 12, 268). Gibe es Gott, so hiefle dies, ,,dass eben damit das Da-
sein zum Monstrum wird; dass ein ,Gott’ und Gesamtsensorium schlechterdings
etwas wire, dessentwegen das Dasein verurtheilt werden miisste ... Grade dass wir
das zweck- und mittelsetzende Gesammt-Bewuftsein eliminiert haben: das ist unse-
re groBe Erleichterung [...] Unser grofiter Vorwurf gegen das Dasein war die Exis-
tenz Gottes* (535).

89 V. Gerhardt: Die Moral des Immoralismus, S. 446.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 431

gungen dafiir, dass Individuen iiberhaupt die Fihigkeit entwickeln kénnen, um
moralische Subjekte im Sinne der Verkorperung von individueller Autonomie
werden zu kénnen.*® Dies benennt sowohl ihre Leistungsfihigkeit als auch ihre
Grenzen.”' Was hier abschlieBend, da Nietzsches Beitrag zur Emanzipation des
Nichtidentischen unmittelbar betreffend, thematisiert werden muss, ist indessen
eine andere Frage: Korrespondiert Nietzsches Kritik der platonisch-christlichen
Moral mit einer (partiellen) Apologie der urspriinglichen Herrenmoral? Ist ihre
hierarchisierende Gewalt Bestandteil von Nietzsches Umwertung der Werte?
Und ist schlieBlich die Perspektive des Ubermenschen allein die ungewisse Zu-
kunft einer Elite, deren Individualismus auf der Fortexistenz der entrechteten und
versklavten Masse besteht und die der Ausdruck von Blindheit gegeniiber der so-
zialen Formbestimmtheit von Herrschaft ist?

H. Ottmann benennt als Grundproblematik einer ,,Autonomiemoral extrem
individualistischen Zuschnitts“*?, deren Kerngehalt er ebenfalls in der Steigerung
von Individualitdt und Verantwortlichkeit, Pluralitdt und Toleranz verortet, in
ihrer Unverbindlichkeit: ,,Nietzsches Individualisierung des Ideals hat der Moral
jeden Weg zur Allgemeinheit ihrer Forderungen abgeschnitten**® und hat damit,
so ist hinzuzufiigen, das Tor nicht nur der hypertoleranten Akzeptanz von, son-
dern auch der bewussten Aufforderung zur Gewalt aufgestoBen, die sich insbe-
sondere in seinem Spatwerk bahnbricht. Fiir Nietzsche gibt es eine uniiberwind-
bare und moglichst noch zu steigernde ,,Rangordnung zwischen Mensch und
Mensch, folglich zwischen Moral und Moral“ (KSA 5, 165). Diese war stets das
aristokratische Fundament zur ,,Erhohung des Typus ,Mensch‘“ — ,,und so wird
es immer wieder sein® (205). Es bedarf daher eines neuen Mutes ,,zu Sonderrech-

90 Zu der These, dass Nietzsches Autonomiemoral ,,nicht als eine allgemeine Theorie
der Moral oder Gerechtigkeit, sondern als Grundlage und Bedingung aller Moral
und Gerechtigkeit* (IX) zu verstehen ist, vgl. bes. die Einleitung von S. Zerm: Mo-
ral als Selbsterschaffung, S. I ff. Ahnlich urteilt V. Gerhardt: ,Nietzsches Kritik an
den tiberlieferten und herrschenden Moralen beruht [...] auf einem geschirften Be-
griff individueller Selbstverantwortlichkeit, den er in den tradierten Moralsystemen
zwar angelegt, aber nicht wirklich fiir voll genommen sieht.”“ Bevor ,,man nach
einer interindividuellen oder gar universellen Verbindlichkeit* fragen kann, so Ger-
hardt weiter das moralphilosophische Anliegen Nietzsches erlduternd, ,,hat man zu
kldren, wie denn wohl eine individuelle Allgemeinheit moglich ist — wie also ein In-
dividuum etwas ganz fiir sich allein als verbindlich ansehen konne.* Nach dem To-
de Gottes, was in diesem Kontext soviel heifit wie nach dem Ende unhinterfragbarer
moralischer Werte, verbleibt als einzige legitime Instanz moralischen Handelns der
LAnspruch des Einzelnen vor sich selbst, der hier den Ausschlag gibt.* Volker Ger-
hardt: Selbstbegriindung. Nietzsches Moral der Individualitit, in: Nietzsche-Studien
21 (1992), S. 28-49, hier S. 29 u. 39f.

91 ,,Will man®, so das abschlieBende Urteil V. Gerhardts, ,.eine schliissige, auch sozia-
le Verbindlichkeiten beriicksichtigende Konzeption der Moral entwickeln, dann
hilft es nichts: Dann muf3 man iiber Nietzsche hinaus.* Ders.: Selbstbegriindung, S.
49.

92 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 212.

93 Ebd., S. 215.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

432 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

ten, zu Herrschaftsrechten® (218), die sich die zukiinftige Elite mit gutem Gewis-
sen an sich zu reifien hat: ,,gleiche Rechte fiir Alle ist die ausbiindigste Ungerech-
tigkeit™ (KSA 10, 535). Wenn Nietzsche dies auch ,,abseits von allen bestehen-
den Gesellschaftsordnungen® (KSA 12, 217) verstanden wissen will, bleibt die
StoBrichtung seines Elitismus eindeutig und ldsst den ambivalenten Charakter
seiner Emanzipation von der Moral grell aufscheinen:

,,Meine Philosophie ist auf Rangordnung gerichtet, nicht auf eine individualistische Mo-
ral. Der Sinn der Heerde soll in der Heerde herrschen, — aber nicht iiber sie hinausgrei-
fen: die Fiihrer der Heerde bediirfen einer grundverschiedenen Werthung ihrer eignen
Handlungen [...]. Meine Gedanken drehen sich nicht um den Grad von Freiheit, der
dem Einen oder dem Anderen oder Allen zu gonnen ist, sondern um den Grad von
Macht, den Einer oder der Andere iiber Andere oder Alle ausiiben soll, resp. in wiefern
eine Opferung von Freiheit, eine Versklavung selbst zur Hervorbringung eines hoheren
Typus die Basis giebt” (KSA 12, 281).

Verbunden mit dieser Konzeption ist daher nicht nur die moralische und rechtli-
che Scheidung der Menschheit, so dass die Emanzipation mithin allein das Pro-
jekt weniger Auserwihlter wire, wihrend die Masse in ihren Illusionen befangen
bliebe*, sondern auch die Legitimation zur Vernichtung: ,Das hochste Gesetz
des Lebens [...] verlangt, dass man ohne Mitleid sei mit allem Ausschuf3 und Ab-
fall des Lebens, — dass man vernichte, was fiir das aufsteigende Leben blof
Hemmung, Gift, Verschworung, unterirdische Gegnerschaft sein wiirde” (KSA
13, 594). Dass zu der ,,Menschenliebe*“ (KSA 6, 170) des Ubermenschen auch
das ,,Vernichten* (368) der ,,Schwachen und MiBrathenen“ (170), die ,,scho-
nungslose Vernichtung alles Entartenden und Parasitischen (313) und ,,Millio-
nen Mifrathener” (KSA 11, 98) gehort, sind ,.keine mehr oder weniger emporen-
den ,Ausrutscher®, die mit Nietzsches Philosophie im Grunde nichts zu tun ha-
ben“”, sondern das Ergebnis, wie M. Fleischer detailliert darstellt, der Verabso-
lutierung der These, dass die Welt nichts als Wille zur Macht sei. Es ist das Wil-
le-zur-Macht-Theorem, das als einziger MaBstab zukiinftiger Moral®® die Be-
freiung aus der repressiven Sittlichkeit der Sitte zur Bejahung herrschaftlicher
Gewalt hin o6ffnet: ,,Stirke ist fiir Nietzsche untrennbar mit der Verachtung von
Schwicheren, mit dem Willen und dem Recht, sie zu demiitigen und zu beherr-
schen verkniipft. [...]. Unverkennbar denkt Nietzsche Freiheit [...] in Kategorien

94 Nietzsche spricht diesen Sachverhalt im Nachlass offen aus: ,Erstens: wir sind
Atheisten und Immoralisten, aber wir unterstiitzen zunichst die Religionen und Mo-
ralen des Heerdeninstinktes [...]. Jenseits von Gut und Bose, aber wir verlangen die
unbedingte Heilighaltung der Heerden-Moral“ (KSA 11, 511f.). So soll es zukiinftig
auch ,,Religionen und Systeme [...], je nach Rangordnung* (620) geben.

95 M. Fleischer: Der Sinn der Erde, S. 148.

96 In aller wiinschenswerten Deutlichkeit schreibt Nietzsche: ,,Was ist gut? — Alles,
was das Gefiihl der Macht, den Willen zur Macht, die Macht selbst im Menschen
erhoht” (KSA 6, 170).

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 433

von Macht und Herrschaft.“”” Uber die Legitimitit von Handlungen soll allein
der Grad der Macht entscheiden, den der Handelnde verkorpert: ,,Absolute Frei-
heit wire uniiberbietbare Machtvollkommenheit, ein gottliches Attribut, das dem
Menschen ein iibermenschliches Ziel weist. Die finale Einheit von Selbstbe-
michtigung und souveriner Freiheit enthiillt das Bewegungsgesetz der Geschich-
te, die Identitit von Macht und Freiheit, eine natiirliche Einheit, die durch ihre
geschichtliche Entzweiung hindurch sich wiederherstellt.“”® Nietzsches diesbe-
ziigliche Argumentation” erweist sich nicht nur als unschliissig, sondern macht
die Grenzen von Nietzsches Immoralismus deutlich. Die Negation der Unifor-
mierung und Nivellierung der Individuen endet in einer Apologie der Hierarchie
und des Antiegalitarismus, der eine Ontologisierung iiberkommener Herrschafts-

97 G. Kimmerle: Die Aporien der Wahrheit, S. 112.

98 Ebd., S. 165.

99 M. Fleischer hat folgende Aporie rekonstruiert, die Nietzsches Apologie des ge-
waltsamen Immoralismus zu Grunde liegt: Der elitdre Freigeist, der hohere Typus
Mensch, der Ubermensch, soll nach Nietzsche derjenige sein, der in sich am meis-
ten Macht vereint. Die Handlungen von Menschen erhalten allein tiber ihre Be-
stimmung, Ausdruck des Willens zur Macht zu sein, ihren Wert; ob eine Handlung
legitim ist, sei allein die Frage danach, wer sie ausfiihrt. Der Ubermensch darf, im
Gegensatz zum Gemeinen, als hochste Verkorperung von Macht — der Wert an sich
— letztlich alles tun, was seine Macht befriedigt und stidrkt, wozu explizit das Ver-
brechen und die Gewalttat gehoren. Fleischer zeigt detailliert (Der Sin der Erde, S.
153ff.), dass dieser Argumentation auf Basis von Nietzsches Annahmen ein MaB-
stabsproblem inhdriert: Macht ist ein Relationsbegriff, ihm selbst wohnt kein abso-
lutes MaB inne. Die Bestimmung des Status des hoheren Typus ist mithin willkiir-
lich, und fiir dessen Sklaven und Opfer wenig einleuchtend. Dass die Quantitidt von
Macht nicht zur Bestimmung ihrer Qualitit taugt, muss Nietzsche spitestens anhand
der Macht der Priester zugeben. Die Macht der Décadence hat Nietzsche selbst dar-
gelegt; diese hat es fertiggebracht, die Macht der urspriinglichen Kriegerkaste zu
brechen. Zum hoheren Typus Mensch miisste auch ein Paulus als Verkorperung des
Willens zur Macht zéhlen. Fleischer restimiert: Es bedarf nicht des ,,Jmmoralismus
und der Ausschaltung der absoluten Moral; jenseits und diesseits von Gut und Bose
ist Steigerung des ,Lebens‘, kraftvoller Vollzug des Willens zur Macht, moglich.
Eine Formulierung Nietzsches aus anderem Zusammenhang abwandelnd, konnte
man (auf Nietzsches eigenem Geldnde!) fragen: Gesetzt wir wollen Immoralitit —
warum nicht lieber Moralitit? Die absolute Seinsthese hat die Aporie der Malstabs-
frage (die Frage nach dem Wertmafstab fiir den hoheren Typus und damit nach
dessen Wert) zur Folge. Einzig den in ihr implizierten formalen MaBstab zulassend,
fuhrt sie dazu, dass die unbedingte Relativitit sich auch des Hoherseins des hoheren
Typus bemichtigt. Dieses kann auf dem Boden der absoluten Seinsthese philoso-
phisch verbindlich nicht bestimmt werden. Allenfalls ldsst sich sagen: Wer auch
immer sich [...] fiir hoher (wertvoller) hilt, der ist es auch® (S. 178). Selbsternannte
Eliten sind bekanntlich die gefdhrlichsten, und ihre Apologie durch Nietzsche ist
nicht iiberzeugend, da letztlich willkiirlich und inhumane Gewalt rechtfertigend:
,.Sollte die Offenheit des Ethos fiir Immoralitit den Vorrang des Ethos und des ho-
heren Typus begriinden, so trite das, was [...] der Rechtfertigung gerade bedarf, als
konstitutiv fiir den Vorrang und ihn rechtfertigend auf. Der so bezeichnete Zirkel ist
ein Wirbel, der das Pathos der Distanz infolge seines menschenverachtenden Zugs
und als extrem elitér in seinen Sog zieht (S. 217).

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

434 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

verhéltnisse innewohnt, deren Legitimation im ,Wesen* des Lebens selbst fun-
diert ist. Der unmittelbare, hypostasierte Naturzwang wird zum Mafstab der
(Kultur)Kritik; das vermeintlich urspriingliche Leben selbst, definiert als reiner
Machtprozess, wird zum unhinterfragbaren Wert an sich.'® Die Kritik an repres-
siver und entindividualisierender Uniformitét schlégt so um in die Affirmation
rechtlicher und moralischer Ungleichheit: Wéhrend bei Marx am utopischen Ho-
rizont die Sonne der Freiheit nichtidentischer Individuen jenseits der Monaden
der biirgerlich-kapitalistischen Gesellschaft aufleuchtet, zieht bei Nietzsche die
Verdiisterung einer erzreaktiondren und anachronistisch-archaisierenden Gewalt-
herrschaft einer vermeintlichen Elite iiber die dumpfe Masse auf.'”' Die Moral-

100 ,,Leben selbst ist wesentlich Aneignung, Verletzung, Uberwiltigung des Fremden
und Schwicheren, Unterdriickung, Hérte, Aufzwingung eigener Formen, Einver-
leibung und mindestens, mildestens, Ausbeutung* (KSA 5, 207). Der ,,Werth des
Lebens* selbst kann aber ,,nicht abgeschitzt werden (KSA 6, 68). ,,Man miisste
eine Stellung ausserhalb des Lebens haben, und es andrerseits so kennen, wie
Einer, wie Viele, wie Alle, die es gelebt haben, um das Problem vom Werth des
Lebens iiberhaupt anrithren zu konnen: Griinde genug, um zu begreifen, dass das
Problem ein fiir uns unzuldngliches Problem ist* (86). G. Kimmerle kommentiert
diese unhinterfragte und sich selbst jenseits von Kritik stellende Annahme, deren
Ineinssetzung von Natur und Kultur die Basis der Ontologisierung von Herrschaft
und Gewalt ist, vollig zutreffend: ,,Die moralfreie Urspriinglichkeit des Lebens
gegen moralische Werte ins Feld zu fiihren, ist nur moglich, weil die urfaktische
Lebensbeschaffenheit als Wert aller Werte gilt. Sie ist urspriingliche Wesenswirk-
lichkeit, an der alle Existenz gemessen [...] wird. Im Lebensprinzip der Moralkri-
tik greifen Werturteil und Existenzbestimmung wesenslogisch ineinander. Kritik
spiegelt das Unwesen der Existenz an der Inexistenz des Wesens. [...]. Eine (sei
es vorgefundene, sei es erinnerte oder imaginierte) Lebensweise wird zum (obers-
ten) Wert erhoben. Was als ansichseiende Realitit ausgegeben wird, ist eine Set-
zung des normierenden Willens. Es ist die Liige der Moralkritik, daf3 sie die Anti-
nomie von Ansichsein und Setzung im aporetischen Begriff des Willens zur
Macht verschweigt.” Ders.: Die Aporie der Wahrheit, S. 84f. Vgl. zur fragwiirdi-
gen Setzung des Lebens (als Wille zur Macht) als normative Wahrheit, welche die
Moralkritik in letzter Instanz und reduktionistisch begriindet, ebd., S. 16f., 21, 57,
93, 115, 151-53 u. 156f. Nietzsches Wille-zur-Macht-Theorem verrit in diesem
Kontext eine sorgsam verborgene Néhe zum absoluten Idealismus: Der Wille zur
Macht ,,ist die allesumfassende Unendlichkeit, in der die endlichen Sinndifferen-
zen sich disqualifizieren. Ihr Unterschied ist nur eine Entgegensetzung in ihm,
eine Unterscheidung im Ununterscheidbaren, von dem seine wesentliche Sich-
selbstgleichheit innerlich unberiihrt bleibt. Unvermerkt denkt Nietzsche das Welt-
geschehen zuriick in die Wesenslogik des Unendlichen. Der Wille zur Macht ist
absolut (absurd), gegensatzlose Einheit in allen Gegensitzen. [...]. Das Andere
des Willens zur Macht erscheint nurmehr als anderer Wille zur Macht (S. 115).

101 Das anachronistische Wesen dieser Uberlegungen, welche weit mehr vom Zeit-
geist beseelt waren als Nietzsche dachte, hat abermals G. Kimmerle luzide auf den
Punkt gebracht: ,,Seine individualistische Konzeption von Herrschaft ist das gera-
dezu idealtypische Beispiel fiir einen utopischen Entwurf in die Vergangenheit,
dessen kraftlose Zukunftsbilder nur verstellen und verdecken, was tatsédchlich
(gegenwirtig) geschieht. Nietzsche bleibt die Einsicht in Heraufkunft einer neuen
Herrschaftsform, der anonymen Herrschaft ohne herrschendes Subjekt, verschlos-

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 435

okonomie der Aquivalenz und der ,.enge biirgerliche Rechtshorizont* (MEW 19,
21) werden nicht dahingehend transzendiert, dass die Mannigfaltigkeit der nicht-
identischen Individuen, jenseits ihrer abstrakten Gleichheit in der biirgerlichen
Rechtsform, anerkannt und sozial verankert wird, sondern in Form der ,,aristo-
kratischen Absonderung von der Menge* unterboten, fiir die ,,,Gegenseitig-
keit*“* nichts als eine ,,groBe Gemeinheit“ (KSA 13, 61) darstellt. Der offensive
Klassencharakter des Immoralismus — ,,,Jenseits von Gut und Bose‘ ... Dies
heiflit zum Mindesten nicht ,Jenseits von Gut und Schlecht*“ (KSA 5, 288) — der
nicht mit dem Verweis aufzuheben ist, dass Nietzsche keine konkreten sozialen
Adressaten fiir die gewiinschte zukiinftige Elite angibt, markiert die Grenze sei-
nes emanzipatorisch-produktiven Gehalts. Die tragische Aufkldrung schldgt von
der Emanzipation von Herrschaft um in die Emanzipation zu neuer und zwar im
Kern riicksichtsloser und unvermittelter GewaltHERRschaft.'®> Die Nichtidenti-
tiit verhdrtet sich zum Pathos der Distanz.

Neben diesem exoterischen Kiltestrom, der obgleich seiner Evidenz in der
affirmativen Nietzscheliteratur, wohl auf Grund seiner so eindeutigen, sich jen-
seits des Diskutablen stellenden und angesichts des fortschreitenden Weltkapita-
lismus bis ins Lécherlich-Anachronistische sich steigernden Apologie einer zu-
kiinftigen anti-modern-stindischen Gewaltelite bis heute weitgehend ausgeblen-
det oder mit in diesem Punkt unangebrachtem hamischem Seitenblick auf Lukacs
in den diskursiven Sperrbezirk verdringt wird, existiert ein esoterischer Wirme-
strom, der in die letzten Abgriinde von Nietzsches Denken fiihrt. Mit Nietzsche
gilt es hier, abermals gegen Nietzsche Partei zu ergreifen.'” Es ist die Figur des
Jesus, die dem Antichristen seine ganze Bewunderung abverlangt. Nietzsche be-
zeichnet Jesus ohne alle Hime, vollig vorurteilsfrei und mit tiefer Ehrerbietung
als ,,,freien Geist*“ (KSA 6, 204) und ,heilige[n] Anarchist[en]* (198): ,,Jesus

sen.” Ders.: Die Aporie der Wahrheit, S. 122. An die Stelle der Kritik des ,auto-
matischen Subjekts‘ der Moderne tritt auch bei Nietzsche, ganz und gar zeitge-
maiB, nichts als die konservativ-elitdre Verachtung der Massen; der letzten Men-
schen, die bei Heidegger als das ,Gerede‘ des ,Man* Urstinde feiern.

102 Von Frauen als moglichen Ubermenschen ist an keiner Stelle die Rede; ihre Infe-
rioritét ist gleichsam auch fiir den Gotzenvernichter Nietzsche die natiirlichste Sa-
che der Welt: ,,mulier taceat de muliere!” (KSA 5, 172). Wenn Nietzsches Frau-
enbild auch alles andere als unzeitgemdf3 oder gar antichristlich war, so muss man
ihm doch zu Gute halten, dass er selbst dort, wo er am wenigsten zur kritischen
Reflexion fihig war, redlich blieb: ,,iiber Mann und Weib kann ein Denker nicht
umlernen, sondern nur auslernen, — nur zu Ende entdecken, was dariiber bei ihm
feststeht‘.” Seine , Wahrheiten® ,,iiber das ,Weib an sich‘“ seien daher auch stets
nur ,,meine Wahrheiten* (170; kvV).

103 ,,Von solcher Kritik ist viel verlangt. Sie muf} abgebriiht genug sein, um Nietz-
sches Entdeckungen nicht zu erliegen wie er, sensibel genug, um sich ihnen zu
offnen und seine Grobheiten, Zynismen, Kraftgesten und metaphysischen Riick-
fille als die Zudeckungen zu entschliisseln, mit denen er sich seine Entdeckungen
ertriiglich zu machen suchte; sie mufl begreifen, dass wir die Entdeckungen ohne
die Zudeckungen nicht hitten, und sich davor hiiten, beide miteinander zu ver-
wechseln.” C. Tiircke: Der tolle Mensch, S. 168.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

436 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

leugnet Kirche Staat Gesellschaft Kunst, Wissenschaft, Cultur, Civilisation*
(KSA 13, 96) — ,,die Kirche ist exakt das, wogegen Jesus gepredigt hat* (98).
Seine ganze ,,evangelische Praktik* (KSA 6, 205) bewegte sich jenseits von Gut
und Bdse, von Schuld und Strafe. Jesus ist die von Nietzsche so ersehnte Voll-
endung der ,Freiheit vom Ressentiment” (KSA 13, 176): ,,Jesus von Nazareth
liebte die Bdsen, aber nicht die Guten: der Anblick von deren moralischer Ent-
riistung brachte selbst ihn zum Fluchen. Uberall wo gerichtet wurde, nahm er
Partei gegen den Richtenden: er wollte der Vernichter der Moral sein“ (KSA 10,
61). Jesus verkorperte die Bejahung des Daseins, fiir die Nietzsche im Kampf
gegen das Christentum stets gestritten hat: ,,Das Verneinen ist eben das ihm ganz
Unmogliche” (KSA 6, 204). Als solche Figur wire Jesus aber auch die (prakti-
sche) Negation des Willen-zur-Macht-Theorems.

Die zu Recht oft kolportierte Geschichte von Nietzsches Zusammenbruch hat
in diesem Kontext in der Tat symbolischen Charakter. Der Herausforderer des
verlogenen Mitleids bricht an den Leiden der gequilten Kreatur zusammen und
offnet sich im Wahnsinn der Symbiose von Dionysos und Jesus als der erlosen-
den Vernichtung von der tragischen Aufkldrung: ,,Die Welt ist verklért, denn
Gott ist auf der Erde. Sehen sie nicht, wie alle Himmel sich freuen?* (KSB 8,
572) — ,,.Dies Mal aber komme ich als der siegreiche Dionysos, der die Erde zu
einem Festtag machen wird [...]. Nicht dass ich viel Zeit hitte [...]. Die Himmel
freuen sich, dass ich da bin [...]. Ich habe auch am Kreuze gehangen® (572f.).
Die im Zusammenhang von Nietzsches Zusammenbruch aufscheinende Nihe
zum Bekimpften'® lisst die nicht zu verschweigenden, unakzeptablen und unzu-
langlich begriindeten Fragwiirdigkeiten des Immoralismus nicht verschwinden.
Sie ermoglicht aber eine Interpretation der Moralkritik, die jenseits der Apologie
der Gewalt die Zirtlichkeit im Denken Nietzsches'® zum Erscheinen bringt, die
allzu oft unter den tobenden Kidmpfen in dessen Inneren begraben liegt: ,.eines
Gottes Gliick voller Macht und Liebe, voller Thrinen und voll Lachens, ein
Gliick, welches wie die Sonne am Abend, fortwihrend aus seinem unerschopfli-
chen Reichthume wegschenkt und in’s Meer schiittet und, wie sie, sich erst dann

104 Der ,,wahre ,Antichrist‘ des dionysischen Sinns, des Eritis sicut Deus ist — Jesus®,
schreibt Ernst Bloch: ,,nicht alles was sich ,Antichrist‘ nennt, steht dem Christos,
der nicht Staub frisst sein Leben lang, nicht im Grab bleibt den ganzen verhingten
Tod lang, so vollig fern.” Ernst Bloch: Erbschaft dieser Zeit. Erw. Ausg. 2. Aufl.
Frankfurt/Main 1992, S. 365f. Edith Diising urteilt in ihrer, von umfassender
(auch theologischer) Sachkenntnis getragenen Studie: Nietzsches Denkweg. Theo-
logie — Darwinismus — Nihilismus, 2. Aufl. Miinchen 2007, dass ,,Nietzsche am
Ende seines bewuflten Denkweges das ihn zumeist Bewegende und bewegt Ha-
bende* fokussiert. Ebd., S. 198.

105 Fiir Nietzsche ,,bleibt uns keine Wahl, wir miissen Eroberer sein, nachdem wir
kein Land mehr haben, wo wir heimisch sind* (KSA 12, 168). Allerdings: ,,Man
hat gut reden von aller Art Immoralitit! Aber sie aushalten! Z.B. wiirde ich ein
gebrochenes Wort oder gar einen Mord nicht aushalten* (KSA 9, 650).

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 437

am reichsten fiihlt, wenn auch der drmste Fischer noch mit goldenem Ruder ru-
dert! Dieses gottliche Gefiihl hiesse dann — Menschlichkeit!* (KSA 3, 565).

4.1.3 Die Metaphysik der Wahrheit

Im Zentrum von Nietzsches Philosophie steht seit seiner Tragddienschrift das
,,Problem der Wissenschaft (KSA 1, 13). Nietzsches Kritik fundiert in einem den
verschiedenen Perspektiven zu Grunde liegenden Verdacht: Wahrheit und Wis-
senschaft — ,,das Vertrauen in die Vernunft* — sind als unbedingte und unhinter-
fragte Werte ein ,,moralisches Phinomen* (KSA 3, 15). Moral ist hier nicht etwa
in der engen Form eines ethischen Lehrgebédudes zu verstehen, sondern als Aus-
druck fiir die Stellung des Menschen zum Leben an sich. Neben die von der tra-
gischen Aufkldrung negativ beantworteten Frage, wie Wahrheit moglich ist, tritt
die Frage nach dem Wert der Wahrheit als solcher: ,,Es ist nicht mehr als ein mo-
ralisches Vorurtheil, dass Wahrheit mehr werth ist als Schein, es ist sogar die
schlechtest bewiesene Annahme, die es in der Welt giebt” (KSA 5, 53). Ist das
Vertrauen in die Vernunft, d.h. in die Wahrheitsfahigkeit menschlichen Denkens
fundamental erschiittert und zeigt sich die dem Menschen mogliche Erkenntnis
als ganz und gar nicht gottlich, sondern als grausam und tragisch, so wird das
Streben nach Wahrheit als dem iibergeordneten Telos von Philosophie und Wis-
senschaft selbst fragwiirdig: Was bedeutet der ,,unbedingte Wille zur Wahrheit*
(KSA 3, 575) vor dem Hintergrund eines Lebens, zu dessen primédren Qualitéiten
Liige, Schein und Unwahrheit gehdren? Nietzsches ,,Stelldichein* von ,,Fragen
und Fragezeichen* (KSA 5, 15,) kulminiert in einer doppelbodigen Umwertung
bisheriger Werte. Zum einen (be)ruht die moralische Metaphysik und mit ihr die
gesamte moderne Wissenschaft auf dem ,.festen und granitnen Grunde der Un-
wissenheit®, des ,,Willens zum Nicht-wissen, zum Ungewissen, zum Unwahren®,
d.h. auf einer ,,vereinfachten, durch und durch kiinstlichen, zurecht gedichteten,
zurecht gefilschten Welt* (41f.). In Wahrheit ist die bisherige Wahrheit ihrem
Wesen nach Filschung und Irrtum. Das innere Movens der Wahrheit, ihr unbe-
dingter Wille und hochster Wert, aber ist zum anderen wenigstens eine Naivitit,
wenn nicht ein Kampf gegen das Leben selbst, ein ,,lebensfeindliches, zerstoreri-
sches Princip [...] ein versteckter Wille zum Tode* (KSA 3, 576): ,.Die Falsch-
heit eines Urtheils ist uns noch kein Einwand gegen ein Urtheil [...]. Die Frage
ist, wie es lebensfordernd, lebenserhaltend, Art-erhaltend [...] ist; und wir sind
grundsitzlich geneigt zu behaupten, dass die falschesten Urtheile [...] uns die un-
entbehrlichsten sind“ (KSA 5, 18). In den Abgriinden des metaphysischen Wil-
lens zur Wahrheit arbeitet folglich eine (auto)destruktive Dialektik. In das Reich
der Unwahrheit verbannt, generiert das Wahrheitsstreben seine eigene Vernich-
tung im nihilistischen Unwissen. Wahrheit allein ist das Leben. Dessen Sein aber
ist der universelle Schein, d.h. die Unwahrheit der bisherigen metaphysischen
Wabhrheit.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

438 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Es sind dies schon bekannte Topoi, die in verschiedenen Argumentationsva-
rianten die tragische Philosophie Nietzsche seit der Tragodienschrift begleiten.
Die folgenden Ausfiihrungen konnen die perspektivenreiche Argumentationsket-
te nicht umfassend erortern.'” Ziel ist es vielmehr allein den Grundzug von
Nietzsches Kritik der Wissenschaft kritisch darzustellen, wie dieser sich aus den
Schriften nach ,Menschlich, Allzumenschliches® rekonstruieren ldsst. Auf die
Darstellung moglicher Widerspriiche in der Gesamtentwicklung der Argumenta-
tion wird zu Gunsten der Rekonstruktion des Kritikkerns verzichtet. Hierzu nur
soviel: Nietzsches Kritik an der Wissenschaft und am Wert der Wahrheit durch-
lauft m. E. vier Etappen: 1. Die Kritik der Wissenschaft auf der Basis der Artis-
ten-Metaphysik (,Geburt der Tragodie). 2. Die Kritik der Wissenschaft mit den
Mitteln eines physio-psycho-materialistischen Reduktionismus (primér ,Mensch-
lich, Allzumenschliches®). 3. Die Entlarvung der moralischen Ontologie als des
verborgenen Grundes der Wissenschaft durch die Perspektiven von Psychologie,
Sprach- und Ideologiekritik, deren vermittelndes Fundament das sich seit ,Also
sprach Zarathustra® bahnbrechende Wille-zur-Macht-Theorem darstellt. 4. Die
der Bekdmpfung des Christentums dienende Konstruktion eines Antagonismus
zwischen Religion und Wissenschaft, welche primir im ,Antichristen‘ belegbar
ist.'”” Nachdem Punkt 1. und 2. bereits dargestellt worden sind, ist hier allein
Punkt 3. von Interesse. In zwei Schritten wird dieser fiir die tragische Aufklidrung
bedeutendste Argumentationsstrang rekonstruiert: Zuerst wird Nietzsches Zwei-
fel an der Moglichkeit der Wahrheit, an der Erkenntnisfihigkeit des menschli-
chen Denkens und an dem Realitétsgehalt der Logik dargestellt. Hierauf folgend
kann sich der fiir Nietzsches Denken zentralsten Frage zugewandt werden: In-
wieweit griindet die Wissenschaft und das bedingungslose Streben nach Wahr-
heit auf dem uneingestandenen Fundament des Glaubens an eine ,,moralische
Ontologie* (KSA 12, 265), deren Ende Nietzsche mit dem Schlagwort vom Tode
Gottes thematisiert. Wenn es Wahrheit nicht gibt, welchen Wert hat dann ihre
Suche im Angesicht einer Werde-Welt, deren Sein der universelle Schein ist,
dem recht verstanden weder das Wahre noch dessen Gegensatz das Falsche, son-
dern einzig und allein die unendliche Varietét von Perspektiven zukommt, deren
Movens der Wille zur Macht in seiner ganzen Diversitit ist? Ist die Wahrheit und

106 Eine umfassende und systematische Rekonstruktion von Nietzsches Wissen-
schaftsphilosophie bietet die Studie von Babette Babich: Nietzsches Philosophy of
science. Reflecting science on the ground of art and life, New York 1994. Babichs
Studie wird von dem Impetus angetrieben, mit Nietzsche der Verengung von Wis-
senschaftsphilosophie auf analytische Wissenschaftstheorie entgegenzuarbeiten.
So umfassend und treffend sie in diesem Kontext Nietzsches Argumentation auch
darzustellen weill, so uneingeschriankt affirmativ verhélt sie sich dieser auch
gegeniiber. Da die Autorin nur ,,through the lens of (S. 1) Nietzsche Nietzsche
interpretiert, sucht man eine zumindest partielle Infragestellung seiner Argumen-
tation vergeblich. Dies markiert die Grenze der hervorragenden Arbeit Babichs.

107 ,.Der ,Glaube‘ als Imperativ ist das Veto gegen die Wissenschaft — in praxi die
Liige um jeden Preis ... (KSA 6, 225). Vgl. auch Fn. 60.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 439

ihr Wert ein sich selbst verdeckendes und schlecht begriindetes (moralisches)
Vorurteil?

Von Platon bis Hegel durchzieht die Geschichte der abendléndischen Philo-
sophie die Vorstellung, dass die Wahrheit der hochste Wert sei. Thr werden die
Attribute des Gottlichen zugeschrieben. Gott selbst wird zur Wahrheit und die
Wabhrheit zu Gott. Die ungewordene, ewige, ,,schone Ordnung [Kosmos] aller
Dinge“log, der heraklitische Logos, der das ,,All verwaltet“log, ist das Paradigma
der dominanten Tradition abendlindischen Denkens.''” Wenn fiir Platon das
All*“ das ,,schonste und bestmogliche Werk™ ist, welches in ,,Wahrheit durch
gottliche Vorsehung“lll generiert wurde, es fiir Leibniz bekanntermalen ,,nichts
Brachliegendes, nichts Unfruchtbares, nichts Totes im Universum, kein Chaos
und keine Verwirrung aufer dem Anschein nach“'' gibt und fiir Hegel ,,Gott die
Wahrheit“'"® ist, so korrespondieren diese Panlogismen iiber alle sonstigen
Gegensitze zwischen den Argumenten der grofen Philosophen hinweg mit der
von Aristoteles in seiner ,Metaphysik® paradigmatisch formulierten Annahme,
dass den ,,Prinzipien des ewig Seienden immer die hochste Wahrheit“'"* zu-
kommt. Wenn aber, so das Schlussverfahren der Metaphysik, die Wahrheit ewig
und in ihren hochsten Prinzipien gottlich ist, ist ihre Erkenntnis ,,das beste in
uns“'">. Die Moglichkeit der Erkenntnis selbst fundiert in dem Korrespondenz-
verhalten der verniinftigen Wirklichkeit mit der Wirklichkeit der Vernunft im er-
kennenden Subjekt. Der menschliche Geist ist die vermittelnde Instanz zwischen
objektiver und subjektiver Wahrheit, an deren ontologisch verbiirgter Existenz er
als gleichsam iiber-natiirliches Phinomen partizipiert. Aristoteles hat die Vorstel-
lung zum Ausdruck gebracht, dass die Wahrheit des Seins das Geistige ist, wel-
ches als solches ungeworden und unvergénglich ist, und dass es der Geist des

108 Heraklit in: Die Vorsokratiker I, S. 263.

109 Ebd, S. 245.

110 So, wie folgende Ausfiithrung zur ,logozentrischen® Tradition nicht mehr als ru-
dimentérste Stichworter darzustellen vermag, muss hier auch darauf verzichtet
werden, die Gegentradition vom antiken Skeptizismus bis zur modern-antimo-
dernen Romantik aufzuzeigen. Auch kann abermals nicht auf mogliche Vorldufer
Nietzsches wie die Sophisten und Skeptiker verwiesen werden. Hierzu nur soviel:
Was nur Behauptung bleiben kann, ist die Annahme, dass Nietzsches Leugnung
der Wahrheit argumentativ unter Umstdnden weniger originell und radikal ist, als
es erscheinen mag. Was Nietzsche aber von ilteren Wahrheitsskeptikern unter-
scheidet, ist ein sich dialektisch verhaltender Sachverhalt: So, wie der Verlust der
Wahrheit in Nietzsches Denken, was auf dessen schmerzvollen Kampf mit dem
christlichen Gott verweist, ein substantiell tragisches Geschehen darstellt, so ist
der Ausweg aus dem Tode Gottes, als des eigentlichen Novums, die vehemente
Affirmation der Unwabhrheit als des hoheren Wertes. Dieser Sachverhalt steht da-
her in den Ausfithrungen im Vordergrund.

111 Platon: Timaios, Stuttgart 2003, 30b-c.

112 Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie, Stuttgart 1998, S. 51.

113 G.W.F. Hegel: Enzyklopédie I, S. 41.

114  Aristoteles: Metaphysik, 993c.

115 Auristoteles: Nikomachische Ethik, 1177a.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

440 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Menschen ist, der diese Wahrheit — sich selbst — erkennen kann: ,,Das Denken an
sich aber geht auf das an sich Beste, das hochste Denken auf das Hochste. Sich
selbst denkt die Vernunft in Ergreifung des Denkbaren; denn denkbar wird sie
selbst, den Gegenstand beriithrend und denkend, so dal Vernunft und Gedachtes
dasselbe sind. Denn die Vernunft ist das aufnehmende Vermogen fiir das Denk-
bare und die Wesenheit. [...] die Spekulation ist das Angenehmste und Beste.*!'®

In diesem zentralen Punkt waren fiir Nietzsche samtliche Philosophen ,,nicht
redlich genug* (KSA 5, 18). Hinter die Deifikation des Denkens setzt Nietzsche
seine bohrenden Fragezeichen. Es ist Descartes’ vermeintlich radikaler Zweifel,
der in seiner Naivitit — ,,,Es muss besser gezweifelt werden als Descartes!**
(KSA 11, 641) — einen Verdacht zum Erscheinen bringt, dem er selbst nicht mehr
nachgeht und welcher fiir Nietzsche zum Ausgangs- und Endpunkt der Destruk-
tion der Wahrheit wird: ,,erstens ist sogar das [...] die Dinge [...] alle wahr sind,
nur gesichert, weil Gott ist oder existiert und weil er ein vollkommenes Wesen ist
und alles in uns von ihm kommt.“'"” Was Nietzsche angreift, ist diese trinitari-
sche Konjunktion von Sein, Wahrheit und Vernunft, die christlich gewendet in
Gott griindet. Zur Disposition steht die am Beispiel Aristoteles’ dargelegte Vor-
stellung der Vernunft des Seins, deren objektive Wahrheit dem erkennenden Sub-
jekt mittels seiner geistigen Partizipation am herrschenden Logos zuteil wird und
ihm ,,vollkommene Glijckseligkeit“118 beschert: ,,Keiner hat auch die Kehrseite,
die Untauglichkeit der Wahrheit zum Leben und die Bedingtheit des Lebens
durch die perspektivische Illusion begriffen. — Es ist eine der gefihrlichsten
Ubertreibungen, das Erkennen nicht im Dienste des Lebens, sondern an sich, um
jeden Preis, zu wollen* (238).

Nietzsche radikalisiert seine frithen Gedanken. Die Vernunft im Menschen
als Fundament wahrer Erkenntnis wird im gleichen Maf3e als Schein dechiffriert,
wie sich der tragischen Aufkldrung der Kosmos jenseits seiner metaphysisch-
(ver)filschenden Ausdeutung in das fluktuierende Werde-Chaos machtversesse-
ner Kraftquanten aufldst. Der Geist und die begriffliche Erkenntnis werden, ihrer
Gottlichkeit beraubt, zu evolutionsgeschichtlich entstandenen Instrumenten — die
,Vernunft ist ein langsam sich entwickelndes Hiilfsorgan* (KSA 9, 533) — des
Uberlebenskampfes des Menschen in der ganz und gar unschuldigen und ungott-
lichen Werde-Natur. Thr Telos ist nicht, so die wiederkehrende Behauptung
Nietzsches, die Wahrheit, sondern einzig und allein der Nutzen im elementaren
Geschehen des Kampfes der konkurrierenden Willen zur Macht. Erkenntnis
selbst ist ein Ausdruck des Willens zur Macht, der Versuch, Herr zu werden iiber
die innere und dufere Natur: ,,,Wille zur Wahrheit® heisst ihr’s, ihr Weisesten,
was euch treibt und briinstig macht? Wille zur Denkbarkeit alles Seienden: also
heisse ich euren Willen! Alles Seiende wollt ihr erst denkbar machen: denn ihr

116 Aristoteles: Metaphysik, 1072b.
117 René Descartes: Discours de la Methode, Hamburg 1960, S. 63.
118 Aristoteles: Nikomachische Ethik, 1178b.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 441

zweifelt mit gutem Misstrauen, ob es schon denkbar ist. Aber es sich euch fiigen
und biegen! So will’s euer Wille. Glatt soll es werden und dem Geiste unterthan,
als sein Spiegel und Widerbild. Das ist euer ganzer Wille, ihr Weisesten, als ein
Wille zur Macht* (KSA 4, 146). Der ,,Sinn der ,Erkenntnif3‘: hier ist [...] der Be-
griff streng und eng anthropocentristisch und biologisch zu nehmen. Damit eine
Art sich erhilt [...], muB} sie in ihrer Conception der Realitit so viel Berechenba-
res und Gleichbleibendes erfassen, daB3 darauf hin ein Schema ihres Verhaltens
construiert werden kann“ (KSA 13, 302). Die ,,Kategorien der Vernunft* sind
weder gottlich noch transzendental, sondern ,,vielleicht nichts [...] als eine be-
stimmte Rassen- und Gattungs-ZweckmiBigkeit — bloB ihre Niitzlichkeit ist ihre
,Wahrheit*“ (284). Kurzum, der ,,Wille zur Macht als Erkenntniss* bedeutet:

,hnicht ,erkennen‘, sondern schematisieren, dem Chaos so viel Regularitit und Formen
auferlegen, als es unserem praktischen Bediirfnif} genug thut [.] In der Bildung der Ver-
nunft, der Logik, der Kategorien ist das Bediirfnil magebend gewesen: das Bediirfnif3,
nicht zu ,erkennen‘, sondern zu subsumiren, zu schematisiren, zum Zweck der Verstin-
digung, der Berechnung ... das Zurechtmachen, das Ausdichten zum Ahnlichen, Glei-
chen [...]! Hier hat nicht eine priexistente ,Idee‘ gearbeitet, sondern die Niutzlichkeit,
daf} nur, wenn wir grob und gleich gemacht die Dinge sehen, sie fiir uns berechenbar
und handlich werden [...] — Die Kategorien sind , Wahrheiten‘ nur in dem Sinne, als sie
lebensbedingend fiir uns sind [...] Die subjektive Nothigung, hier nicht widersprechen
zu konnen, ist eine biologische Nothigung [...] Welche Naivitit aber, daraus einen Be-
weis zu ziehen, dal wir damit die ,Wahrheit an sich‘ besidBen ... Das Nicht-Wider-
sprechen-konnen beweist ein Unvermdgen nicht eine , Wahrheit* (334).

Der ,,ganze Erkenntnisapparat™ ist dementsprechend fiir Nietzsche ein ,,Simplifi-
kationsapparat — nicht auf Erkenntnis gerichtet, sondern auf die Bemichtigung
der Dinge* (KSA 11, 164).119 Der ,,Erkenntnistrieb* selbst hat keinen gottlichen
Charakter, sondern ist ,,Aneignungs- und Uberw'&iltigungstrieb“ (KSA 13, 326),
dessen Ursprung in dem ,,Instinkt der Furcht* vor dem Fremden verborgen liegt:
etwas Fremdes soll auf etwas Bekanntes zuriickgefiihrt werden® (KSA 3,
594)."° M. Fleischer fasst in ihrer maBgeblichen Studie zur Geschichte des
Wahrheitsbegriffs in der abendlidndischen Philosophie Nietzsches Argumentation
treffend zusammen:

,.Erkenntnis von Gegenstinden ist seiner Auffassung nach urspriinglich und wesentlich
Mittel zur Lebenserhaltung und -steigerung des Menschen [...]. Was ist, das ist Werden.
Werden ist unerkennbar, denn Erkennen besteht darin, Bleibendes zu fassen. Realitt
und Erkennen sind einander unangemessen. Ein Wille zum Erkennbarmachen muf erst
die Tduschung des Seienden (Bestindigen) schaffen, damit ,Erkenntnis‘ vollzogen wer-
den kann. Die Realitit ist Chaos, die erkannte Realitit Fiktion. Ein Organ fiir Wahrheit

119 Vgl. auch KSA 5, 167f.; KSA 11, 184f. u. 506.
120 Vgl. KSA 4, 377; KSA 6, 93; KSA 11, 502; KSA 12, 188f.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

442 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

fehlt uns. Der Mensch hat seit unvordenklichen Zeiten Irrtiimer produziert. Die niitz-

lichsten von ihnen wurden zu Glaubenssitzen und Normen*'?!.

Nietzsches Entlarvung der Erkenntnis als verborgenes Machtgeschehen wird
folglich von zwei Hauptargumenten getragen: Zum einen durch die skizzierte
Kritik, dass der stolze Homo sapiens Niitzlichkeit mit Wahrheit verwechsle, zum
anderen durch den bereits angeklungenen Verdacht, dass die Verstandeskatego-
rien, die Logik und die Sprache auf metaphysischen Priamissen basieren, die fiir
den Menschen im Uberlebenskampf zwar unabdingbar sind, denen aber ,,nichts
in der wirklichen Welt entspricht (KSA 2, 31). Sah der junge Nietzsche in der
»Sprache® eine ,,Gewalt®, die ,,wie mit Gespensterarmen die Menschen fasst und
schiebt, wohin sie eigentlich nicht wollen* (KSA 1, 455), so hebt er in seinen
spiiteren Schriften diese libertir-romantische Sprachkritik'** auf, die ihren primi-
ren Impetus in der schmerzhaften Erfahrung der Subsumtion des lebendigen In-
dividuums unter den ,,Wahnsinn der allgemeinen Begriffe* (455) hat: An der
Allgemeinheit des begrifflichen Denkens und an dem pri-okkupierenden Zwang
grammatikalischer Satzung fiihrt kein alternativer Weg vorbei. '* Die grammati-
kalischen und logischen Formen sind unhintergehbar, was aber, etwa im Gegen-
satz zu den apagogischen Beweisen der Logik in der Metaphysik des Aristoteles
— Nietzsche wird nicht, miide dies zu unterstreichen — ein Beweis ihrer Notwen-
digkeit fiir die Perspektive der Spezies Mensch ist, rein gar nichts aber iiber ihre
Wahrheit auszusagen vermag: ,,Eine Annahme, die unwiderlegbar ist, — warum
sollte sie deBhalb schon wahr sein? Dieser Satz emport vielleicht die Logiker,
welche ihre Grinzen als Grinzen der Dinge ansetzen: aber diesem Logiker-
Optimismus habe ich schon lange den Krieg erkldrt“ (KSA 11, 598; kvV.).
Nietzsches ,,Grundlosung* lautet daher: ,,wir glauben an die Vernunft: diese aber
ist die Philosophie der grauen Begriffe, die Sprache ist auf die aller naivsten
Vorurtheile hin gebaut [...] wir horen auf zu denken, wenn wir es nicht in dem
sprachlichen Zwange thun wollen, wir langen gerade noch bei dem Zweifel an,
hier eine Grenze als Grenze zu sehn. Das verniinftige Denken ist eine Interpreta-
tion nach einem Schema, welches wir nicht abwerfen konnen* (KSA 12, 193f.).

121 Margot Fleischer: Wahrheit und Wahrheitsgrund. Zum Wahrheitsproblem und
seiner Geschichte, Berlin/New York 1984, S. 151.

122 M. E. waren die Gesénge des Zarathustra Nietzsches personlicher Versuch, gegen
dieses eiserne Gehduse der Sprach-Horigkeit anzukdmpfen und mit den Mitteln
sprachlichen Ausdrucks von dem zu sprechen, von dem geschwiegen werden
muss; ein Versuch der, nach einer letzten Wiederaufnahme in Form der Dionysos-
Dithyramben in einem realen finalen Schweigen miindete und das sich selbst ver-
dédchtigende Denken in der Einfalt des umnachteten Wahns erloste.

123 Zum Fetischcharakter der Grammatik, deren Struktur den Schein einer ontologi-
schen Realitdt des Seins generiert, und seiner Bedeutung vgl. die Ausfithrungen
des die Nietzsche-Studien erdffnenden Beitrags von Josef Simon: Grammatik und
Wahrheit. Uber das Verhiltnis Nietzsches zur spekulativen Satzgrammatik der
metaphysischen Tradition, in: Nietzsche-Studien 1/1972, S. 1-26

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 443

Diese Selbstverdidchtigung des Denkens ist es, welche Nietzsches tragische Auf-
kldrung vorantreibt und an den Grenzen des Denkbaren wegelagern lédsst. So ist
es primir das ,,Fetischwesen* der ,,Sprach-Metaphysik* (KSA 6, 77), welches
aus den ,,grammatischen Kategorien“ vermeintliche ,,metaphysische Wahrheiten*
generiert (KSA 12, 237). Es sind die Formen der Sprache und die Denknotwen-
digkeiten der Logik, die erst das urspriingliche Chaos der Werde-Welt in die
Wabhrheit des Seins und das Sein der Wahrheit umdichten und dann diese Verfil-
schung vergessen machen, da ihre unbedingte Notwendigkeit ihre vermeintlich
unbedingte Wahrheit wirkmichtig, insbesondere den Denkern ex professo, den
Philosophen, suggeriert: ,,Ehemals nahm man die Verdnderung, den Wechsel,
das Werden iiberhaupt als Beweis fiir Scheinbarkeit, als Zeichen dafiir, dass Et-
was da sein miisse, das uns irre fithrt. Heute umgekehrt sehen wir, genauso weit
als das Vernunft-Vorurtheil uns zwingt, Einheit, Identitit, Dauer, Substanz,
Ursache, Dinglichkeit, Sein anzusetzen, uns gewissermaassen verstrickt in den
Irrthum, necessitirt zum Irrthum* (KSA 6, 77).

Die Elementarstruktur der Sprache aus Subjekt, Objekt und Pridikat ist wie
die Grundgesetze und Verfahren der Logik Ausdruck einer selbstvergessenen
Tauschung, die die Erkenntnis geradezu von der Wahrheit der Wirklichkeit ab-
hilt, indem sie fingierte Welten konstruiert, derer sich der Mensch theoretisch
und praktisch beméchtigen kann: ,,Man soll diese Nothigung, Begriffe, Gattun-
gen, Formen, Zwecke, Gesetze — ,eine Welt der identischen Fille‘ — zu bilden,
nicht so verstehen, als ob wir damit die wahre Welt zu fixieren im Stande wéren
[...]. Wir sind es, die ,das Ding‘, das ,gleiche Ding*, das Subjekt, das Pridikat,
das Thun, das Objekt, die Substanz, die Form geschaffen haben, nachdem wir
das Gleichmachen, das Grob- und Einfachmachen am lidngsten getrieben haben.
Die Welt erscheint uns logisch, weil wir sie erst logisirt haben* (KSA 11, 418).
Die ,,fingirte Welt“ (382) logischer Bestimmungen ist der ,,Versuch, nach einem
von uns gesetzten Seins-Schema die wirkliche Welt zu begreifen, richtiger, uns
formulirbar, berechenbar zu machen® (391).'** Dass das begriffliche Denken und
die logischen Formen Mittel zum Zweck sind und nicht auf Wahrheit, sondern
auf Macht zielen, ist fiir Nietzsche evident und stellt nicht das eigentliche Skan-
dalon dar. Dies ist vielmehr die Transformation der Logik in Onto-Logik, deren
proton pseudos die Verfilschung humaner Konstruktionsperspektiven in objekti-
ve Wahrheit ist. Im Ergebnis produziert diese Transformation die Dichotomisie-
rung der Wirklichkeit in zwei Welten. Wihrend die dionysische Werde-Welt

124 Vgl. zum fiktiven Charakter der (metaphysischen) Logik und ihrer Genesis aus
menschlicher Not z.B. auch KSA 3, 348f. u. 471f.; KSA 5, 17, 31; KSA 11, 97,
435f., 462, 477, 505, 597, 613, 634f., 643 u. 645; KSA 12, 352f. u. 382; KSA 13,
535f. Ob Nietzsches Logikkritik etwa Aristoteles substanziell trifft, muss hier ge-
nauso unbeantwortet bleiben wie die Behauptung unausgefiihrt, dass dialektisches
Denken die Existenz des Widerspruchs und des Werdens zum Movens der Refle-
xion macht, ohne die Moglichkeit von rationaler Erkenntnis radikalskeptizistisch
leugnen zu miissen.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

444 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

zum fliichtigen Schein degradiert wird, erlebt das begriffliche Denken und die
logischen Bestimmungen eine sich selbst hypostasierende und deifizierende
.Himmelstiirmerei“ (KSA 11, 253). Die Welt steht gleichsam auf dem Kopf. Die
Wirklichkeit des dionysischen Werdens wird abgewertet, wihrend die menschli-
che Vernunft sich selbst vergottlicht und sich zu einem Reich stilisiert, das nicht
von dieser Welt ist:

,,Die Verirrung der Philosophie ruht darauf, da man, statt in der Logik und den Ver-
nunftkategorien Mittel zu sehen, [...] man in ihnen das Criterium der Wahrheit resp. der
Realitit zu haben glaubte. Das ,Kriterium der Wahrheit* war in der That blof} die biolo-
gische Niitzlichkeit eines solchen Systems principieller Filschung [...]. Die Naivitéit war
nur die, die anthropocentrische Idiosynkrasie als Maf} der Dinge, als Richtschnur tiber
,real’ und ,unreal‘ zu nehmen: kurz eine Bedingtheit zu verabsolutiren. Und siehe da,
jetzt fiel mit einem Mal die Welt auseinander in eine wahre Welt und eine ,scheinbare*
[...]. Das ist der groBte Irrthum, der begangen worden ist, das eigentliche Verhidngnis
des Irrthums auf Erden: man glaubte ein Kriterium der Realitét in den Vernunftformen
zu haben [...] Und siehe da: jetzt wurde die Welt falsch, und exakt der Eigenschaften
wegen, die ihre Realitidt ausmachen, Wechsel, Werden, Vielheit, Gegensatz, Wider-
spruch, Krieg* (KSA 13, 336f.).

Exkurs zur Forschungsliteratur: Diese Ausfiihrung ist der Hintergrund, vor dem
Nietzsches Destruktion der (metaphysischen) Wahrheit allein verstdndlich wird.
Nietzsches Leugnung der Wahrheit war selbstredend immer wieder Thema seiner
Interpreten. Einige ihrer Arbeiten seien in diesem Exkurs kurz vorgestellt. Flo-
rian Rath sieht Nietzsches Destruktionsversuch als dreigliedrig gestaltet: 1.
Wahrheit war die metaphysische Filschung des Werdens zum Sein, als solche ist
sie widerlegt. 2. Erkenntnis zielt nicht auf Wahrheit, sondern ist perspektivisches
Interesse an Macht. 3. Wahrheit ist nicht der hochste Wert. Ihr Wert ist relativiert
gegeniiber dem des Lebens, welches essentiell Unwahrheit ist. Rath benennt fol-
gende Probleme und Aporien der Argumente, von denen allerdings keines als de-
finitive Auffassung Nietzsches gelten konne: a.) Der Wille wird absolut frei
gegeniiber einer nicht mehr existierenden Objektivitit der Realitdt. b.) Die un-
endlichen Perspektiven der Interpretation bilden im Endeffekt eine neue Objekti-
vitdt: die des Willens zur Macht. c¢.) Da Nietzsche nicht von der Gleichwertigkeit
der Perspektiven ausgeht, setzt er den Willen zur Macht als Maf3stab an, welcher
Objektivitdt anzeigt: Ist Welt Wille zur Macht, ist diejenige Perspektive am
wabhrsten, die diesem Charakter am meisten zu entsprechen vermag. Nietzsches
komplexe Widerspriichlichkeit nicht unter den Tisch fallen lassend, kommt der
Autor zu einem Urteil, dem partiell zuzustimmen ist: ,,Es geht Nietzsche nicht
um Widerlegungen. Wahrheit wird nur soweit zu destruieren versucht, als sie
sinn-, wert- und moralstiftenden Charakter hat. SchlieBlich ist Wahrheit nicht
unwahr, denn dies wiirde weiter Wahrheit als existierend [...] voraussetzen [...].
In diesem Lichte wirkt der grof} angelegte Versuch einer mehrstufigen, immanen-

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 445

ten Auflosung der Idee der Wahrheit als durch auBerhalb theoretischer Rationali-
tit gelegenen MaBstibe instrumentalisierter [...] Diskurs. Das letzte Ziel, zuguns-
ten dessen alles andere, alles Sein, alle Wahrheit vergleichgiiltigt wird, ist wieder
das der Freiheit.“'® Riidiger Bittner geht in seinem Beitrag zu Recht davon aus,
dass Nietzsches Kritik auf die Korrespondenztheorie der Wahrheit zielt. Nietz-
sches Argument sei primir folgendes: die Sprache kann nie etwas Anderes als
Relationen ausdriicken, ihre Begriffe konnen daher nie dem Gegenstand adédquat
und somit auch nicht wahr sein. Einige auch von mir beschriebene Folgerungen
Nietzsches aus dieser These kann Bittner, zu mehr entschlieBt er sich nicht, rela-
tivieren: a.) Die Ungleichheit der Dinge in einem absoluten Sinne ist wenig
glaubwiirdig: dass kein Ding auf der Welt dem anderen im Sinne absoluter Iden-
titdt gleicht, ist trivial und heifit keinesfalls, dass es keine partiellen Uberein-
stimmungen gibe, die eben begrifflich benannt werden konnten. b.) Wenn die
Werde-Welt jeglicher Erkenntnis verborgen ist, bleibt das Mysterium, wie auch
nur ihre Unangemessenheit erkannt werden kann. Sie setzt voraus, was geleugnet
wird: Wissen iiber die Wahrheit des Unerkennbaren. c.) Die Annahme, dass die
Sprache als perspektivische Aneignung der Wirklichkeit, der die These zu Grun-
de liegt, dass Sprache nie ausdriickt, was isz, sondern nur eine Erfahrung bzw.
Relation bezeichnet, rein metaphorischen Charakter hat, fiihrt keinesfalls zwin-
gend dazu, dies mit einer Illusion in Eins zu setzen. Diesen Widerspriichen ent-
geht nach Bittner, so seine weitere Argumentation, Nietzsche aber, indem er an-
geblich keine Ontologie des Werdens, sondern iiberhaupt keine Ontologie konzi-
piere: da es kein Wesen der Dinge bzw. die Dinge selbst gibe, sei Wahrheit in
Sinne der Adédquation schlicht Unsinn, da sie auf ein Nichts ziele. Was allein
bliebe, sei ein unendliches Interpretationsgeschehen jenseits jeglicher Ad-
'aiquanz.126 Auch Werner Stegmaier bietet eine gelungene, ihre Bedeutung unter-
streichende, aber rein affirmative Rekonstruktion der Thematik. Nietzsches Um-
wertung der Tradition fasst Stegmaier unter sechs Gesichtspunkten zusammen:
1.) ,,Wabhrheit ist nicht unbedingt, sondern bedingt — Leben*'?’. 2.) ,,Das Wahr-
heiten ist nicht unbewegt, sondern geschichtlich“lzg. 3.) ,,In der Freiheit des
Wahrheitens ist Wahrheit nicht urspriinglich gegeben, sondern geschaffen“'”.
4.) Erkenntnis ist konstitutiv leiblich vermittelt und 5.) irreduzibel perspekti-
visch, was auch heiflit, dass die Vernunft keineswegs immer schon sich selbst
durchsichtig ist. Dies aber bedeutet, dass 6.) die Individualisierung von Wahrheit
in Widerspruch zur allgemeinen, logischen Widerspruchsfreiheit gerit. Sie kann

125 Florian Rath: Nietzsches Wahrheitsbegriff in seiner selbstwiderspriichlichen
Thematik, in: Nietzsche-Studien 22 (1993), S. 94-114, hier S. 113.

126 Ridiger Bittner: Nietzsches Begriff der Wahrheit, in: Nietzsche-Studien 16
(1987), S. 70-90.

127 Werner Stegmaier: Nietzsches Neubestimmung der Wahrheit, in: Nietzsche-
Studien 14 (1985), 69-95, hier S. 86.

128 Ebd,, S. 87.

129 Ebd, S. 88

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

446 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

nicht mehr Wahrheit im alten Sinne sein, sondern nur das Bestreben ausdriicken,
den Objekten der Erkenntnis Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, indem einge-
nommene Perspektiven erweitert und iiberwunden werden. Ob sich dies mit
Nietzsches steilsten Thesen vertrigt, bleibt allerdings nicht weniger zu bezwei-
feln als eine Problematisierung der Grundargumentation Nietzsches weiterhin not
tut. Wahrend Miiller-Lauter diese ebenfalls in seiner instruktiven aber komplett
affirmativen — die Wahrheit von Nietzsches Thesen scheint vorausgesetzt — Re-
konstruktion explizit nicht liefertm, verharmlost Gerhardt Nietzsches Destruk-
tion der Wahrheit, indem er sie auf eine Selbstverstindlichkeit eines jeden Den-
kens jenseits platonischer Ontologie und absolutem Idealismus reduziert: Mit
Nietzsches Argumenten sei ,,nur gesagt, da3 wir einsehen konnen (und miissen),
daB es keine umfassende Einsicht in das Wesen der Welt [...] gibt. Alle weitrei-
chenden Begriffe sind unser Entwurf. Wir wissen nicht, ob ihnen etwas korres-
pondiert. Dies aber konnen wir wissen!“'>! Véllig zu Recht hebt Gerhardt aller-
dings den Sachverhalt hervor, dass Nietzsche (wie auch Marx) sich von der ,,Jan-
gen Geschichte der theoretischen Wahrheitsfrage® '** ab- und ihrer praktischen
Bedeutung, mit dem Ergebnis ihrer Relativierung, zuwendet. Besondere Erwih-
nung verdient abschliefend die Studie: Wahrheit und Wahrheitsgrund von Mar-
got Fleischer, die m. E. die ergiebigste, weil auf das Zentrum von Nietzsches
Philosophie — den Willen zur Macht — zielende Interpretation der Problematik
vorgelegt hat und der meine Ausfiihrungen wesentliche Anregungen verdanken:
Nietzsches Leugnung der Wahrheit liegt das Theorem des Willens zur Macht zu
Grunde, welches als ,,absolute Seinsthese*'** auftritt. Gerade die Verabsolutie-
rung des Willens zur Macht ist aber aporetisch: ,,Als absolute kann die Seinsthese
nicht wahr sein, kann sie dem Verdacht nicht entgehen, selbst iibermdichtigend
und damit Schein zu sein. Mit Absolutheit ist hier gemeint, dal alles Wille zur
Macht ist, die Welt und das Denken, und zwar alles Denken.“!** Nietzsches Apo-
rie zeigt sich u.a. daran, dass er etwa zur Zerstorung der Wahrheit die ,Erkennt-
nisse‘ der Naturwissenschaften herbeizitiert, dass er dem Denken immerhin not-
wendig soviel Erkenntnisfahigkeit zuspricht, seine eigene Unwahrheit einsehen
zu konnen, dass er, da er das verniinftige Denken nicht aufgab, die Logik zumin-
dest indirekt als wahrheitsfihig bestitigte und dass er, wie sich zeigen wird, nicht
einsichtig zu machen vermag, wie, ausgehend von seiner Primisse der Mensch
iiberhaupt, was nicht zu leugnen ist, etwas feststellen kann.

Nietzsche sieht am Grunde aller Erkenntnis ein ,,moralisches Vorurtheil“ walten:
,daB die Ordnung, Ubersichtlichkeit, das Systematische dem wahren Sein der
Dinge anhaften miisse, umgekehrt die Unordnung, das Chaotische, Unberechen-

130 'W. Miiller-Lauter: Nietzsche, S. 95ff.

131 V. Gerhardt: Nietzsche, S. 119.

132 Ebd. S. 114.

133 M. Fleischer: Wahrheit und Wahrheitsgrund, S. 170
134 Ebd, S. 172 (kvV.).

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 447

bare nur einer falschen oder unvollstindig erkannten Welt zum Vorschein kom-
me — kurz ein Irrthum sei* (KSA 11, 632.) Diese metaphysische Hypostasierung
von Vernunftkategorien zu einer wahren Welt des ewigen, identischen, unver-
ginglichen Seins, demgegeniiber die vergingliche Werde-Welt zum Schein de-
gradiert wird, will Nietzsche in seiner Umwertung der Werte revidieren. Wenn
die metaphysische Welt des Seins eine ,,bloe Fiktion* (270) und ihre , Wahrheit*
ein gigantischer Trug ist, ein ,,Nichts“, welches aus dem ,,Instinkt der Verleum-
dung, Verkleinerung, Verdichtigung des Lebens“ (KSA 6, 78) geboren ist'*, so
verschwindet mit ihrer Destruktion nicht allein die wahre Welt des Seins, das be-
grifflich identifizierbare metaphysische Wesen, sondern auch der Schein als ihr
Gegensatz: ,,Die wahre Welt haben wir abgeschafft: welche Welt blieb iibrig?
Eine scheinbare vielleicht? ... Aber nein! Mit der wahren Welt haben wir auch
die scheinbare abgeschafft!* (81). Wenn alles Sein allein Schein ist, wird dieser
selbst, seines Gegensatzes ledig, zum universalen Charakter des Seins, zur einzi-
gen Wirklichkeit'*®:

»Schein wie ich es verstehe, ist die wirkliche und einzige Realitdt der Dinge [...]. Mit
dem Worte ist aber nichts weiter ausgedriickt als seine Unzulédnglichkeit fiir die logi-
schen Prozeduren und Distinktionen: also ,Schein® im Verhéltnil zur ,logischen Wahr-
heit* welche aber selber nur an einer imagindren Welt moglich ist. Ich setze also nicht
,Schein in Gegensatz zur ,Realitét*, sondern nehme umgekehrt Schein als die Realitit,
welche sich der Verwandlung in eine imaginative , Wahrheits-Welt* widersetzt. Ein be-
stimmter Name fiir diese Realitit wire ,der Wille zur Macht‘, namlich von Innen her
bezeichnet* (KSA 11, 654).

Ist das Sein in die Unendlichkeit perspektivischen Scheins aufgeldst und ,,essen-
tiell” als ,,Relations-Welt*“ (KSA 13, 271) bestimmt, hinter der sich keine wie
auch immer geartete Realitiit jenseits der Perspektiven verbirgt'*’, so gibt es auch

135 Vgl. zur Geburt der Metaphysik aus dem Geist der Dekadenz bes. KSA 12, 327f.
u. 364f.; KSA 13, 350-55.

136 Mit der Abschaffung der ,wahren Welt* ist bei Nietzsche keine naiv-empiristische
Negation der Metaphysik gemeint, die erz-positivistisch die vermeintlich reine
Faktizitiat der Wirklichkeit zur einzigen Realitit stilisiert: mit der Transzendenz
zergeht auch die entwertete Profanitit der scheinbaren Welt des Diesseits. Die
Welt wird nicht zum Inbegriff harter objektiver Fakten, sondern erhilt einen er-
neuerten Ritselcharakter jenseits der Dichotomie von metaphysischem Wesen und
empirischem Schein. Telos ist die Aufwertung der Welt, nicht ihre Reduzierung
auf positive Daten. ,,An die Realisten gewendet, schreibt Nietzsche: ,Immer
noch ist eurer Niichternheit eine geheime und unvertilgbare Trunkenheit einver-
leibt! Eure Liebe zur ,Wirklichkeit* zum Beispiel — oh das ist eine uralte ,Liebe*!*
(KSA 3, 421). ,,Schein* ist daher ,,das Wirkende und Lebende selber* (417).

137 ,,Wahrheit als Angleichung an ein Ansich ist ein Widersinn, weil alles Anspre-
chen und Erkennen essentiell Relation eines Wesens zum anderen ist, fiir die die
Perspektive dieses Wesens bestimmend ist. Es mufl klar gesehen werden: Wo
Nietzsche Wahrheit und Erkennen negiert, hat er Wahrheit als Angleichung [...]
und ein auf solche Wahrheit ausgehendes Erkennen im Blick.” M. Fleischer: Wahr-

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

448 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

keine Wahrheit und Unwahrheit mehr: ,,Wahrheit ist die Art von Irrthum, ohne
welche eine bestimmte Art von lebendigen Wesen nicht leben kdnnte. Der Werth
fiir das Leben entscheidet zuletzt” (KSA 11, 506). Wahrheit, so Nietzsches para-
doxe Formulierung, ist folglich eine Art der (iibergeordneten) Gattung des Irr-
tums. Wabhrheit ist nicht mehr der ,,Gegensatz zum Irrtum* (598), sondern eine
lebensnotwendige Perspektive unter vielen, einer Spezies unter anderen: ,,folg-
lich giebt es vielerlei ,Wahrheiten®, und folglich giebt es keine Wahrheit™ (498).
,Wahrheit‘ bleibt uniiberwindbar eine anthropozentristische Perspektive, die so-
wohl nichts iiber sich selbst — ihre Wahrheit — auszumachen als auch nur im Ge-
ringsten die universelle Perspektivitit — ihren prinzipiellen Irrtumscharakter — zu
transzendieren vermag. ,,.Die Welt, die uns etwas angeht, ist falsch d.h. ist kein
Thatbestand, sondern eine Ausdichtung und Rundung iiber einer mageren Sum-
me von Beobachtungen; sie ist ,im Flusse‘, als etwas Werdendes, als eine sich
immer neu verschiebende Falschheit, die sich niemals der Wahrheit nidhert: denn
— es giebt keine ,Wahrheit*‘ (KSA 12, 114). Nietzsche treibt, was freilich in un-
ertriagliche Spannung zu seinen Bestimmungen des Willens zur Macht als Kon-
stante des dionysischen Charakters der Welt gerit, seine Erkenntniskritik bis zu
dem #uBersten Punkt, an dem jede Behauptung sowohl iiber die Moglichkeit als
auch die Unmoglichkeit von Erkenntnis als AnmaBung des Intellekts erscheint,
der meint, sich seiner eigenen Perspektivitit entledigen und den god’s point of
view einnehmen zu konnen. Die Unterscheidung zwischen dem Wesen, ob er-
kennbar oder nicht, und der Erscheinung, ob partizipierend am Wesen oder nicht,

heit und Wahrheitsgrund, S. 163. Zur Auflosung der Welt in Perspektiven vgl. et-
wa KSA 3, 626f.; KSA 5, 12 u. 364f., KSA 9, 308, 310 u. 312; KSA 11, 460 u.
649; KSA 12, 140, 188, 249 u. 580; KSA 13, 270f., 371 u. 373. Volker Gerhardt
hat in seinem Aufsatz: Die Perspektive des Perspektivismus, in: Nietzsche-
Studien 18 (1989), S. 260-81, sowohl die zentrale Aporie des Perspektivismus als
auch sein antidogmatisches Potential benannt. Wie zur Leugnung der Wahrheit in
irgendeinem Sinne Wahrheit beansprucht wird, setzt die Behauptung, alles sei
Perspektive, eine Perspektive jenseits der Perspektive voraus: ,,Wie aber 146t sich
das, was wir als Welt [...] fassen, selbst wieder als ,Perspektive‘ kenntlich ma-
chen? Eine Moglichkeit, diese Perspektive zu verlassen und sie aus einer umfiang-
licheren Perspektive als begrenzt zu erkennen, haben wir a priori nicht. Folglich
konnen wir keine Perspektive einnehmen, die nur erlaubte von der Perspektivitit
des Daseins zu sprechen® (S. 268). Was bleibt, ist die Aufgabe des Perspektivis-
mus, ,,unerweisliche Erkenntnisanspriiche abzuwehren® (S. 271), indem sie auf
die irreduzible Grenze jeder menschlichen Erkenntnis verweist, deren letzter
Grund die unaufhebbare Endlichkeit alles Menschlichen darstellt. Zwei der
schonsten Sentenzen gegen die Verabsolutierung von Wahrheitsanspriichen, die
den humanen Gehalt skeptischen Denkens unterstreichen seien hier stellvertretend
zitiert: ,,Niemals noch hingte sich die Wahrheit an den Arm des Unbedingten*
(KSA 4, 66). ,,Wir wiirden uns fiir unsere Meinungen nicht verbrennen lassen: wir
sind ihrer nicht so sicher. Aber vielleicht dafiir, dass wir unsere Meinungen haben
diirfen und dndern diirfen” (KSA 2, 698). Erinnert sei auch an Zarathustras gegen
jedes Mirtyrertum gerichtete Wort, dass Blut ,,der schlechteste Zeuge der Wahr-
heit* (KSA 4, 119; vgl. KSA 6, 2, 34) ist.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 449

durch den Intellekt, setzt voraus, dass dieser jenseits seiner Perspektive, diese
selbst als bloBe Perspektive erkennen kénne und somit aber bereits auch iiber-
wunden habe:

,,Wie weit der perspektivische Charakter des Daseins reicht oder gar ob es irgend einen
andren Charakter noch hat [...] — das kann [...] auch durch die fleissigste und peinlich-
gewissenhafteste Analysis und Selbstpriifung des Intellekts nicht ausgemacht werden:
da der menschliche Intellekt bei dieser Analysis nicht umhin kann, sich selbst unter sei-
nen perspektivischen Formen zu sehn und nur in ihnen zu sehn. Wir kdnnen nicht um
unsre Ecke sehn: es ist eine hoffnungslose Neugierde, wissen zu wollen, was es noch
fir andre Arten Intellekt und Perspektive geben konnte [...]. Aber ich denke, wir sind
heute zum Mindesten ferne von der lacherlichen Unbescheidenheit, von unsrer Ecke aus
zu dekretiren, dass man nur von dieser Ecke aus Perspektiven haben diirfe” (KSA 3,
626f.)."*

Ob eine solche Annahme, anders als vom Urheber intendiert, unbewusst und hin-
terriicks allerdings im Bann dessen verharrt, von dem es sich zu befreien trachtet,
der Identifizierung des Seienden mit dem Denkbaren und begrifflich Fixierbaren
bzw. der Reduktion des Seins auf den mit sich selbst identischen Geist, wird
nicht weniger zur Diskussion zu stellen sein als die bereits bekannte Aporie der
Verabschiedung der Wahrheit bei gleichzeitiger Inanspruchnahme derselben zur
Bestimmung des Charakters der dionysischen Werde-Welt.

Hier bleibt, vorschnelle ,Fehlinterpretationen‘ ausbremsend, festzuhalten,
was Nietzsche mit seiner Destruktion der Wahrheit nicht intendierte. Entgegen
den Behauptungen so mancher postmoderner Nietzscheinterpretationen, die,
Nietzsches zum Selbstschutz aufgefiihrten Maskeraden auf den Leim gehend,
das, was dessen Leiden im Innersten bewegte, den Nihilismus, blindlings affir-
mieren, ist darauf zu insistieren, dass Nietzsche, ganz Philosoph und Aufklérer,
die ,Strenge des Geistes®, die ,intellektuelle Redlichkeit‘ und die ,,hohere Sitt-
lichkeit™ (KSA 9, 173) der Wissenschaft als fithrende Tugenden des Denkens be-
dingungslos gegeniiber den AnmafBungen des ,unreinen‘ Geistes verteidigte. Die
,.werthvollsten Einsichten sind die Methoden* (KSA 6, 179) der Wissenschaft:
»Etwas zu interpretiren [...] wenn die Wissenschaftlichkeit nicht das Gewissen
fihrt, ist ein geistloser ,,Riickstand* von ,, Tiichtigkeit™ (KSA 13, 587).139 Ganz
im Geiste Platons pocht noch Zarathustra auf die basale Trennung der Sphéren
von Wahrheit und Dichtung: Die ,,Dichter sind mir auch nicht reinlich genug: sie
trilben Alle ihr Gewisser, dass es tief scheine* (KSA 4, 165). An die Stelle ent-
subjektivierender Objektivitit als weltfremdem MaB aller Erkenntnis gilt es aber,
,.gerade die Verschiedenheit der Perspektiven und der Affekt-Interpretationen fiir
die Erkenntniss nutzbar zu machen® (KSA 5, 364f.). Die Irreduzibilitit des Per-
spektivismus ist nicht durch forcierte Abstraktionsleistungen des Erkenntnissub-

138 Vgl. bes. KSA 12, 140f., 188, 238, 240f. u. 353; KSA 13, 280f.
139 Vgl. bes. den Aphorismus ,Unsere Luft® in KSA 3, 533f.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

450 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

jekts aufzuheben, sondern durch die aktiv aneignende Kraft, der Synthesis der
Mannigfaltigkeit nutzbar zu machen: ,,Es giebt nur ein perspektivisches Sehen,
nur ein perspektivisches ,Erkennen‘; und je mehr Affekte wir iiber eine Sache zu
Wort kommen lassen, je mehr Augen, verschiedne Augen wir uns fiir dieselbe
Sache einzusetzen wissen, um so vollstindiger wird unser ,Begriff* dieser Sache,
unsre ,Objektivitdt sein“ (365). Dass auch eine solch umfassende Synthesis von
Perspektiven keine Wabhrheit, sondern, wie jede begriffliche Erkenntnis, eine
,,Reduktion der Erfahrung auf Zeichen* (KSA 11, 646) zur Beherrschung der un-
endlichen Komplexitit der Werde-Welt darstellt, versteht sich von selbst. Wenn
die Perspektivitit das Wesen des Lebens selbst ist, gilt es, sie zu affirmieren und
mit der ,,Scheinbarkeit der Dinge nicht unzufrieden zu sein* (648). Statt auf diese
Situation weiterhin mit dem Absolutheitsanspruch auf Wahrheit zu reagieren,
der, da er die Komplexitit des Lebens negieren muss und sich daher fiir Nietz-
sche als Wille zum Tode zu erkennen gibt, gilt es die unabgeschlossene Unend-
lichkeit der Perspektiven als Herausforderung anzunehmen: ,,Die Welt ist uns
vielmehr noch einmal ,unendlich® geworden: insofern wir die Moglichkeit nicht
abweisen konnen, dass sie unendliche Interpretationen in sich schlief3t* (KSA 3,
627). Wahrheit 16st sich so schlieBlich auf in ,,Werthschitzung™ (KSA 12, 352),
dass etwa ,,Schein weniger Werth als die ,Wahrheit* (KSA 5, 17) habe, die
selbst wieder nur ,Erscheinung* des Willens zur Macht ist:

,»Wahrheit ist somit nicht etwas, was da wire und was aufzufinden, zu entdecken wire,
— sondern etwas, das zu schaffen ist und das den Namen fiir einen Prozef} abgiebt, mehr
noch fiir einen Willen der Uberwiiltigung, der an sich kein Ende hat: Wahrheit hineinle-
gen, als ein processus ad infinitum, ein aktives Bestimmen, nicht ein BewuBtwerden
von etwas, das ,an sich‘ fest und bestimmt wire. Es ist ein Wort fiir den ,Willen zur
Macht‘. Das Leben ist auf die Voraussetzung eines Glaubens an Dauerndes und Regu-
lar-Wiederkehrendes gegriindet; je méchtiger das Leben, um so breiter muf} die errath-
bare gleichsam seiend gemachte Welt sein. Logisirung, Rationalisirung, Systematisi-
rung als Hiilfsmittel des Lebens* (KSA 12, 385).

Dieser Trieb zur Wahrheit als Ausdruck des Willens zur Macht hat sich institu-
tionalisiert in der Wissenschaft, deren Werte und Erkenntnisse den Boden einer
ganzen Kultur abgeben. Nietzsche hat, wie iiberdeutlich geworden sein sollte, zu
keinem Zeitpunkt die Wissenschaft und ihre Erkenntnisse abstrakt negiert: ,,Die
Wissenschaft zu verwiinschen, weil ihre Art bisweilen wehe thut, wire so klug
als Feuer zu verwiinschen weil ein Kind oder eine Miicke sich daran verbrannt
hat. In der That verbrennen sich jetzt nur Miicken und Kinder an der Wissen-
schaft — ich meine die Schwirmer* (KSA 9, 24). Der aktuelle Stand ihres Wis-
sens, sofern er iiberhaupt noch zu tiberblicken ist, ist fiir Nietzsche der Aus-
gangspunkt jeder redlichen Argumentation. Das Daseinsrecht der Wissenschaft
wird von Nietzsche keineswegs hinterfragt, was in seinen Augen, da sie signifi-
kanter Ausdruck des unhinterfragbaren Machtgeschehens ist, sich geradezu als

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 451

absurd ausnehmen wiirde. Nietzsche bleibt vielmehr seiner Fragestellung treu,
die ihn seit seiner Tragddienschrift bewegt: Wie weit reicht das Wissen der Wis-
senschaft, auf welchen zumeist unerkannt bleibenden ontologischen Primissen
ruht sie und, vor allem, welcher Wert kommt ihr und ihrem Ethos der unbeding-
ten Suche nach Wahrheit zu?

Die erste Frage beantwortet sich leicht, wenn in Erinnerung gerufen wird,
dass nach Nietzsche der menschliche Erkenntnisapparat im Kern ein Apparat zur
Félschung und Bemichtigung des Seienden ist. Wissenschaft ist fiir Nietzsche
,radikal-konstruktivistische‘ Manipulation von Natur. Ihr wenig erhabenes, aber
ganz und gar legitimes Ziel ist nicht Wahrheit, sondern Herrschaft: ,,,Wissen-
schaft® [...] ist der Versuch, fiir alle Erscheinungen eine gemeinsame Zeichen-
sprache zu schaffen, zum Zwecke der leichteren Berechenbarkeit und folglich
Beherrschbarkeit der Natur. Diese Zeichensprache, welche alle beobachteten
,Gesetze‘ zusammenbringt, erklirt aber nichts — es ist nur eine Art kiirzester (ab-
gekiirzester) Beschreibung des Geschehens® (KSA 11, 209). Noch die Wissen-
schaft treibt es ,,mythologisch®, wenn sie den ,,Zwang, die Zahl, das Gesetz"
(KSA 5, 36) in das Wesen der Dinge selbst hineindichtet. Gegen den ,,Positivis-
mus‘ gerichtet, insistiert Nietzsche daher darauf, dass es keine ,,Thatsachen®,
sondern ,,nur Interpretationen‘ gibt, denen die Unendlichkeit des ,,,Perspektivis-
mus‘“ der weltauslegenden ,,Triebe* und ,,Bediirfnisse” (KSA 12, 315) zu Grun-
de liegt.]40

Was die Frage nach den ontologischen Primissen der Wissenschaft betrifft,
ist festzuhalten, dass Nietzsche seinen frith gehegten Verdacht, dass die Wissen-
schaft auf dem Glauben an eine optimistische Moral griindet, in seinen spéteren
Schriften, wie dargelegt, zu verifizieren und zunehmend mit dem Willen-zur-
Macht-Theorem zu untermauern versucht. Die platonisch-christliche Grundan-
nahme, ,,dass Gott die Wahrheit, dass die Wahrheit gottlich ist*, ist ihm der
,,metaphysische Glaube [...], auf dem unser Glaube an die Wissenschaft ruht*
(KSA 3, 577). Dieser ,,Glaube an die Vernunft“ beruht auf den ,,moralischen
Vorurtheilen®, dass das Sein seinem Wesen nach verniinftig und somit der
menschlichen Erkenntnis zuginglich ist. Nietzsche betrachtet die Vorstellung,
dass das Denken ein ,,Maal} des Wirklichen ist“, als eine kontrafaktische ,,Ver-
trauensseligkeit (auf ein essentielles Wahrheits-Princip im Grunde der Dinge)*:
,.Wir konnen gerade gar nichts denken, in wiefern es ist*“ (KSA 12, 107). Nietz-
sche begriindet diese These mit der bereits bekannten Behauptung iiber das We-
sen der dionysischen Werde-Welt: ,,gesetzt alles ist Werden, so ist Erkenntnif3
nur moglich auf Grund des Glaubens an Sein* (106). Die Wissenschaft als Aus-
druck des Willens zur Wahrheit unterliegt nach Nietzsche daher einem dialekti-

140 Vgl. zur Herrschaft als Quintessenz von Wissenschaft sowie zu ihrem radikal-
konstruktivistischen Charakter KSA 3, 110, 421f., 473, 477, 514 u. 625f.; KSA 5,
28, 36f. u. 41; KSA 9, 303, 308-12, 446, 449¢f., 554, 570, 575 u. 637; KSA 11, 89-
91,194, 209, 269, 284, 438, 477, 504, 631, 646, 655 u. 688; KSA 12, 104f., 137,
237, 255, 299, 314f. u. 395f.; KSA 13, 257-59, 271, 442f. u. 446.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

452 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

schen Prozess der Selbstaufhebung: Die Erkenntnis untergribt ihr eigenes meta-
physisches Fundament — den Glauben an die Wahrheit des Seins und das Sein der
Wabhrheit — indem sie am Ende eines Jahrtausende fortschreitenden Prozesses der
Erkenntnis um jeden Preis schlieBlich einsieht, dass sie nicht der Wahrheit teil-
haftig zu werden vermag, sondern sich als Ausdruck des Willens zur Macht be-
greift, dessen Telos Herrschaft iiber die erkennbar unerkennbare Welt des diony-
sischen Chaos ist. Zieht die Wissenschaft diesen, fiir Nietzsche unvermeidbaren,
Schluss nicht, wird sie, da sie an die metaphysischen Fundamente der Logik
glaubt, zur ,,Gegnerin der Wahrheit* (KSA 13, 228), die vor ihrer eigenen Kon-
sequenz, der nihilistischen Leugung der Wahrheit, zuriickschreckt:

Resultat: der Glaube an die Vernunft-Kategorien ist die Ursache des Nihilismus, — wir
haben den Werth der Welt an Kategorien gemessen, welche sich auf eine rein fingirte
Welt beziehen. Schlu8-Resultat: alle Werthe, mit denen wir bis jetzt die Welt zuerst uns
schitzbar zu machen gesucht haben und endlich eben damit entwerthet haben, als sie
sich als unanlegbar erwiesen, alle diese Werthe, psychologisch nachgerechnet, sind Re-
sultate bestimmter Perspektiven der Niitzlichkeit zur Aufrechterhaltung und Steigerung
menschlicher Herrschafts-Gebilde: und nur félschlich projicirt in das Wesen der Dinge.
Es ist immer noch die hyperbolische Naivitit des Menschen, sich selbst als Sinn und
Werthmalf} der Dinge anzusetzen® (KSA 13, 49).

Nietzsches radikale Kritik zielt auf die Wissenschaft, sofern diese sich dariiber
tduscht, mehr zu sein als ein pragmatisches Mittel zum Zweck der Herrschaft im
Kampfgeschehen des Willens zur Macht. Die Kritik terminiert in einem doppel-
ten Vorwurf an die Wissenschaft, der die Kontinuitdt im Denken Nietzsches jen-
seits der differierenden Experimental-Perspektiven in aller Deutlichkeit zu Tage
fordert: Einerseits tduscht sich die Wissenschaft iiber den Wahrheitsgehalt ihrer
Aussagen und unterschlidgt zugleich ihre uneingestandenen ontologischen Pri-
missen. Andererseits kann die Erkenntnis zwar hierauf reflektieren, d.h. das Wis-
sen um das fundamentale Unwissen menschlicher Erkenntnis erkennen. Dieser
Prozess aber endet im Nihilismus (der Destruktion der Wahrheit). Wenn aber, so
Nietzsches Schluss, das Streben nach Wahrheit nur die Einsicht in die Unwahr-
heit aller Erkenntnis zeitigt, ist der unhinterfragte Wert des Willens zur Wahrheit
zu hinterfragen: ,,.Der Wille zur Wahrheit bedarf einer Kritik (KSA 5, 401).
Steht dieser dem Willen zum Leben entgegen? Nietzsche sieht am Grunde des
Willens zur Wahrheit einen doppelbodigen Willen zum Tode walten. Wihrend
die moralische Metaphysik des Seins eine Ideal-Vernunft-Welt fingiert, die das
dionysische Werden als einzig wirklich existente Welt abwertet und verneint, ist
es der Charakter der Letzteren, nimlich universeller Schein und darum gerade
nicht Wahrheit zu sein, welcher den Willen zur Wahrheit als sich selbst tdu-
schende T#auschung offenbart: ,,Erst nachdem eine imaginire Gegenwelt im Wi-
derspruch zum absoluten Flusse entstanden war, konnte auf dieser Grundlage et-
was erkannt werden — ja zuletzt kann der Grundirrthum eingesehn werden worauf

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 453

alles beruht [...] — doch kann dieser Irrthum nicht anders als mit dem Leben ver-
nichtet werden: die letzte Wahrheit vom Fluf8 der Dinge vertriagt die Einverlei-
bung nicht” (KSA 9, 504). Wenn Wabhrheit aber nicht ist, sondern nur Schein, so
ist der Wille zur Wahrheit ein Wille zum Nichts, ein Ausdruck von Leben, wel-
ches das Leben selbst verneint:

,Nietzsche wertet die Werte ,wahr‘ und ,unwahr‘ um. Das geschieht aufgrund des Ge-
dankens, daB3 Irrtum, Tduschung, Schein in hohem MaBe lebensbedingend sind. Thr
Wert liegt in ihrer lebenserhaltenden und lebensférdernden Funktion. Der Wert des
Wahren kann fiir Nietzsche in gar nichts anderem bestehen als in dieser Funktion. Wert
und Funktion fiir das Leben sind nun aber dem Unwahren und dem Wahren bei Nietz-
sche nicht duBlerlich. Es 146t sich gar nicht angeben, was Unwahrheit [...] und Wahrheit
sind, ohne gerade ihren Wert und ihre Funktion fiir das Leben zu bestimmen. Das aber
heiflt: Haben Unwahrheit und Wabhrheit die gleiche Funktion und den wesentlich glei-
chen [...] Wert fiir das Leben, dann sind sie verwandt, ja wesensgleich. [...]. ,Wahr* und
,falsch* konnen aufgefaBt werden [...] als Abstufungen des einen Scheins.*™"'

Am Ende von Nietzsches Denkbewegung schliefit sich so der Kreis: Der Mensch
von aller Wahrheit, ausgenommen dieser tragischen Wahrheit selbst, verdammt,
bedarf nicht der sich selbst zerstorenden Erkenntnis, sondern des Scheines der
Kunst als des tiefsten Ausdrucks der Bejahung der dionysischen als einzig exis-
tenter Welt. Die Kunst als (selbst)bewusster Schein ist die Wahrheit, wihrend die
Wahrheit der Wissenschaft ein sich selbst verbergender Schein ist, der, wenn er
sich liiftet, im Nihilismus endet. Die Wissenschaft ist gegeniiber der Kunst im
eigentlichen Sinne die defizitire Liige, da sie eine sich mit der Wahrheit ver-
wechselnde, lebensverneinende Schein-Welt konstruiert, wihrend die Kunst den
Schein als einzige Realitidt nur noch einmal in einer ,,Auswahl, Verstiarkung, Cor-
rectur* (KSA 6, 79) verdoppelt und somit bejaht:

,.Hier fehlt der Gegensatz einer wahren und scheinbaren Welt: es giebt nur Eine Welt,
und diese ist falsch, grausam, widerspriichlich, ohne Sinn ... Eine so beschaffene Welt
ist die wahre Welt ... Wir haben die Liige nothig, um iiber diese Realitit, die , Wahrheit*
zum Sieg zu kommen, das heifit um zu leben [...]. Dall der Charakter des Daseins ver-
kannt wird — tiefste und hochste Geheim-Absicht der Wissenschaft [...]. Die Kunst und
nichts als die Kunst. Sie ist die grole Ermoglicherin des Lebens, die groBe Verfiihrerin
zum Leben (KSA 13, 193f)).

Es gilt zu rekapitulieren: Die Wissenschaft und der Wille zur Wahrheit beruhen
auf einer moralischen Ontologie, die qua denknotwendigen Vernunftkategorien
eine fingierte Welt konstruiert, der nicht nur keine Wahrheit inhériert, sondern
der die einzige Wahrheit — das dionysische Werden — notwendig verborgen
bleibt. Das Telos der Wissenschaft ist daher auch keineswegs Wahrheit, sondern

141 M. Fleischer: Wahrheit und Wahrheitsgrund, S. 156.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

454 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Herrschaft iiber das komplexe Chaos-Geschehen der Wirklichkeit. Der Wille zur
Wabhrheit ist aber nicht allein eine solche Erscheinung des Willens zur Macht als
Grundgeschehen in der Werde-Welt, sondern, wie der dialektische Prozess der
Selbsterkenntnis die Erkenntnis in das todlich blendende Licht der tragischen
Wahrheit universeller Dunkelheit befordert, ein versteckter Wille zum Tode: Die
moralische Ontologie des wahren Seins und des Seins der Wahrheit wertet in
einem ersten Schritt, der Himmelfahrt des Geistes, die allein existierende diony-
sische Wirklichkeit ab, um in einem zweiten Schritt, der Selbstaufkldrung, sich
selbst negierend, die Vernunftkategorien im Sinne einer metaphysischen ,wahren
Welt® als inexistent zu erweisen und mit diesem Verlust der (ontologischen)
Wabhrheit den Nihilismus zu generieren. Am Ende dieser negativen Phinomeno-
logie des Geistes steht das absolute Unwissen, ein . Pan-Tllusionismus*'*, dessen
lebensbejahende Affirmation allein noch die Kunst ist: ,,Die Wahrheit ist hdB3lich:
wir haben die Kunst, damit wir nicht an ihr zu Grunde gehen* (KSA 13, 500).

Es ist dieser Gedankengang, der tragische Verlust der Wahrheit, der nicht al-
lein das argumentative Zentrum der tragischen Aufkldrung darstellt, welches
Nietzsches Philosophie iiber alle verschiedenen Werkphasen und Experimental-
Perspektiven hinweg, gleichsam als deren Substanz, verbindet, sondern auch die
Kritik an dieser im Kern begriindet. Bereits angedeutete Kritikpunkte an Nietz-
sches zentraler Argumentation miissen hier nochmals konkretisiert und spezifi-
ziert werden, bevor, die primédre Fragestellung nicht aus dem Auge verlierend,
abschlieBend — nach zwingend gebotenen Einwénden — der aufkldrerische Gehalt
von Nietzsches Kritik wissenschaftlicher Erkenntnis, thre Ndhe zur Kritischen
Theorie, insbesondere Adornos, und ihr iiber sich selbst hinaus (ver)weisendes
Potential skizziert wird.

Nietzsche ist durchaus bemiiht, nicht die traditionelle metaphysische Welt-
verdoppelung in den scheinhaften mundus sensibilis und den wahren mundus in-
telligibilis durch eine andere, dionysische Weltverdoppelung in wahre Werde-
Welt und falsche Welt des verstellenden Denkens zu substituieren. Seine radikale
Erkenntniskritik fiihrt ihn bisweilen dazu, auch die ,,formlos-unformulierbare
Welt des Sensations-Chaos* weniger als (ontologisch wahren) Gegensatz zur
verstellten und verstellenden Konstruktionswelt des menschlichen Geistes als als
,.andere Art Phdnomenal-Welt, eine fiir uns ,unerkennbare‘*“ (KSA 12, 396), dar-
zustellen. An dem Grundzug seiner Argumentation éndert dies allerdings nichts.
Dieser miisste sonst aufgegeben werden, da er sich, indem er sehr wohl Erkennt-
nis iiber das Unerkennbare beansprucht, selbst widerspricht: Die Bestimmung
des Lebens als Wille zur Macht und nichts au3erdem ist als Konkretisierung des
dionysischen Charakters der Welt die letztlich unausgewiesene und im Endeffekt
dogmatisch gesetzte These, die, das haben die einschldgigen Zitate hinlidnglich

142 E. Diising: Nietzsches Denkweg, S. 271.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 455

bewiesen, der gesamten Argumentation zu Grunde liegt.'*® Da das Motto, dass
nicht sein kann, was nicht sein darf, sich beziiglich Nietzsches Argumentation
selbstredend Verbietetl44, ist nochmals auf ihre immanente Schliissigkeit zu re-

143

144

Gegeniiber dem teilweise hypothetischen Charakter der Formulierungen des Wil-
lens-zur-Macht-Theorems (vgl. Fn. 146) ist nochmals der ,ontologische‘ Charak-
ter von Nietzsches Argumentation zu unterstreichen, der sich insbesondere im
spéiten Nachlass bahnbricht und qua erneuter Inthronisierung der Kunst den argu-
mentativen Kreis zur ,Geburt der Tragodie® schlie3t: ,,Wie viel Wahrheit ertragt
ein Geist, wieviel Wahrheit wagt ein Geist?* (KSA 6, 259) wurde zur Frage, die
Nietzsche nach Selbstauskunft am meisten bewegte. Der Irrtum ist am Ende nicht
mehr ein universelles Faktum und auch nicht ,,Blindheit”, sondern nur noch
.Feigheit” (259) vor der dionysischen Wahrheit: ,,Wenn Alles flie3t, so ist die
Verginglichkeit eine Qualitit (die ,Wahrheit‘) und die Dauer und Unverginglich-
keit bloB ein Schein® (KSA 13, 46). Es ist die dionysische Ontologie, die im End-
effekt die bereits angedeutete Behauptung, dass die Wissenschaft eine Kraft der
Liige und Unwabhrheit sei, fundiert: ,,Metaphysik, Religion, Moral, Wissenschaft —
Alles nur Ausgeburten seines [des Menschen; d. Verf.] Willens zur Kunst, zur
Liige, zur Flucht vor der ,Wahrheit, zur ,Verneinung der ,Wahrheit** — der
Mensch, ein ,,Genie der Liige* (520). Die Kunst im engen Sinne des Wortes bleibt
dagegen sowohl gegeniiber dem Liigencharakter als auch dem Prozess der Selbst-
negation des Wissens die wertvollere Macht: ,.Die Kunst als Erlosung des Erken-
nenden, — dessen, der den furchtbaren Charakter des Daseins sieht sehn will, des
Tragisch-Erkennden* (521). Fiir den alten Nietzsche steht daher wie fiir den jun-
gen fest, ,,dafl die Kunst mehr werth ist als die Wahrheit* (522).

Wollte man einmal Nietzsches genealogische Methode auf ihn selbst anwenden,
so liee sich ein explizit politisches Motiv seiner Wissenschafts- und Logikkritik
aufzeigen. Wissenschaft und Logik haben einen fundamental demokratischen
Charakter: ,,Die Wissenschaft ist grund-demokratisch und antioligarchisch* (KSA
12, 349). So betrachtet, richtet sich Nietzsches Kritik nicht vorrangig auf eine Kri-
tik der Herrschaft des Begriffs iiber sein nichtidentisches Objekt, sondern auf des-
sen egalitires Wesen: ,,Das Begierden-Erdreich, aus dem die Logik herausge-
wachsen ist: Heerden-Instinkt im Hintergrunde, die Annahme der gleichen Fille
setzt die ,gleiche Seele® voraus. Zum Zweck der Verstindigung und Herrschaft™
(308) — ,,Nichts ndmlich ist demokratischer als die Logik* (KSA 3, 584). Konse-
quent sieht Nietzsche auch in der ,,Dialektik ein ,,Pobel-Ressentiment™ gegen die
sich selbst legitimierende ,,Autoritit (KSA 6, 70) traditioneller Herrschaft. Nietz-
sches Kritik am begrifflichen Denken ldsst sich zwar nicht politisch widerlegen;
dass diese aber bis in ihre subtilsten Interpretationen hinein auch politisch moti-
viert ist, ist nicht von der Hand zu weisen. Auch hier gilt es, Nietzsche, der osten-
tativ den ,,Aristokratism* gegen die ,,Heerdenthier-Ideale* (KSA 13, 65) vertei-
digt, nicht zu verharmlosen, was weder ihm noch seiner Sache gerecht wird: Seine
(politisch) intendierte Umwertung der Werte zielt nicht auf die postmoderne ,Dif-
ferenz* und ,Pluralitidt‘. Vgl. auch zur Interpretation des Willens zur Wahrheit als
verkappten Machtwillen der Schwachen die (vollig von Kritik freie) Darstellung
von W. Miiller-Lauter: Nietzsche, S. 95-99. Im Ubrigen hat Nietzsches politische
,Ableitung® der Logik ein fundamentum in re. Die ,Entdeckung‘ der logischen
Gesetze steht im Kontext spezifischer Herrschaftsverhéltnisse: ,,Die formale Be-
stimmung von Wabhrheit als Allgemeinverbindlichkeit der Rede ist verwiesen auf
den historischen ProzeB der Herstellung einer politischen Offentlichkeit, wenn
auch nicht aus diesem begriindbar. [...]. Die antike Gestalt der politischen Einheit
der Subjektivitit setzt die Befreiung der verniinftigen Subjekte von korperlicher

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

456 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

flektieren. Es sei hierzu an Heideggers Versuch der Apologie der sich selbst wi-
dersprechenden Leugnung der Wahrheit erinnert.

Auf die These, dass die Leugnung der Wahrheit als Illusion bzw. perspektivi-
scher Schein selbst ein Wissen um die Wahrheit voraussetzt, dass noch die Nega-
tion der Erkenntnis Erkenntnis ist und somit ihre Existenz unfreiwillig bestitigt
oder, formal expliziert, Nietzsches Argument zur Voraussetzung hat, was es
leugnet, antwortet Heidegger, m. E. durchaus im Geiste Nietzsches, dass die
Haltbarkeit dieser Gegenthese demselben Widerspruch erliegt und somit sich als
gegenstandslos erweist. Das Gegenargument setzt nimlich ebenfalls voraus, was
geleugnet wird: die Wahrheits- und Erkenntnisfdahigkeit des Denkens. Da der
MaBstab des Denkens aber gerade der hinterfragte MaBstab ist, ist eine Widerle-
gung qua (logischem) Denken nicht moglich. Das heifit, wenn das Denken un-
aufhebbar ,unwahr* ist, dass sein Mafistab nicht der der Wahrheit sein kann. Dies
ist (positiv) in der Tat nicht mehr durch das Denken selbst widerlegbar: Die Ver-
nunft kann keinen Zwang ausiiben, sondern muss sich bei dem Versuch beschei-
den, Einsicht zu vermitteln. Indirekt ldsst sich allerdings, dies hat sich bereits ge-

Arbeit und [...] die Ausiibung herrschaftlicher Gewalt auf die Produzenten vo-
raus, und diese Voraussetzung ist selbst nur gewihrleistet durch den Zusammen-
halt aller Biirger gegen die Sklaven.” Karl Winfried Schmidt: Logik und Polis:
zum Verhiltnis von Vernunft, Recht und Herrschaft in der griechischen Antike,
Diss. Hannover 1982, S. 120f. Wihrend fiir Nietzsche die Partial-Demo-
kratisierung von Herrschaft bereits ein Zeichen der Dekadenz ist, zeichnen sich
herrschaftskritisch-materialistische Versuche einer Ableitung der Logik durch
sich selbst widersprechende Reduktionismen und Fehlschliisse (vgl. ebd., bes.
S.1-8) aus. So wird félschlicherweise die Differenz zwischen Genesis, Geltung
und Funktion der Logik eingeebnet. Aus der Tatsache, dass die Reflexion auf die
logischen Formen unter spezifischen Herrschafts- und Gewaltverhiltnissen statt-
findet, wird geschlossen, dass sie selbst nichts als Formen von Herrschaft seien.
Prominentestes Beispiel eines solchen ,herrschafts-soziologischen® Fehlschlusses
diirfte die ,Dialektik der Aufkldrung‘ Horkheimers und Adornos sein, deren tiefe
Einsichten in den Prozess der Zivilisation selbstredend ihrerseits nicht auf ihre
steilsten Thesen reduziert werden konnen. Aus dieser nietzscheanisch inspirierten
Synonymisierung von Rationalitit und Herrschaft bzw. Wissen und Macht, folgt
notwendig, die wohl kaum intendierte Aporie, dass entweder beide rational —
Herrschaftskritik mithin irrational ist — oder irrational sind, was aber hiefe, dass
die Kritik an Herrschaft sich aus einem Jenseits menschlicher Erkenntnis begriin-
den miisste. Hiergegen ist nochmals die Reflexion auf die Ambivalenz der bishe-
rigen Geschichte der Vernunft voranzutreiben: ,,In der Verselbststindigung der
Logik gegeniiber ihren Entstehungsbedingungen liegt nicht nur die blinde Abdich-
tung gegen das Leiden der Unterdriickten, deren Arbeit Voraussetzung selbstbe-
wusster Subjektivitit in der Polis war, sondern auch ein Potential von Freiheit und
Autonomie [...]. Obgleich im Zwangscharakter der logischen Prinzipien die Ge-
walt rationalisiert sich fortsetzt, die das Bewusstsein von jenen zur Voraussetzung
hatte, und obgleich Logik ihrer gesellschaftlichen Funktion nach bis heute stets
ebenso der Selbstbehauptung der falschen Allgemeinheit dient [...], so antizipiert
sie ihrem wesentlichen Gehalt nach, der Beziehung auf objektive Wahrheit [...]
die gewaltfreie Ubereinstimmung aller Subjekte**. Ders.: R.W. Miillers Geld und
Geist, S. 514f.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 457

zeigt, die Konsequenz einer solchen Argumentation aufzeigen: Dieser bleibt
entweder nur das sich vor sich selbst fiirchtende radikal skeptizistische Schwei-
gen oder die Absage an jeglichen Wahrheitsgehalt aller von ihr getroffenen Aus-
sagen. Nietzsches Philosophie hat aber weder den einen noch den anderen Weg
der Selbstzerstdrung, sondern den Weg einer letzten Fundierung eingeschlagen.
Diese ist der, nach dem Sturz des absoluten Idealismus, in verschiedensten Ge-
stalten Urstidnde feiernde, vermeintlich unmittelbare MaBstab des Lebens selbst:
,.Solche Unmittelbarkeit bezieht ihren Zauber aus der Negation der begrifflichen
Vermittlung, die als blutleere Abstraktion hingestellt wird. Sie verheiflt dem-
gegeniiber das Geheimnis des Unbegreiflichen und Unverfiigbaren, und sei es
das Geheimnis des wirklichen, sinnlichen Lebens, das sich keiner Reflexion er-
schlieBt.«'*

Wenn Nietzsches Theorem des Willens zur Macht, seine Bestimmung der
dionysischen Welt als ein unaufhebbares Geschehen der Ausbeutung, Vergewal-
tigung, Grausamkeit und universellen Liige, die Herrschaft zum Wesen des Wer-
dens stilisierend, nicht moralisch, d.h. letztlich aber nicht immanent, Kritisiert
werden soll, so bleibt die Frage nach der Plausibilitit von Nietzsches Destruktion
der Wahrheit."*® Nietzsches Philosophie gehdrt in die Nachgeschichte des deut-
schen Idealismus.'*” Wie angedeutet, radikalisiert sie Kants kopernikanische

145 Andreas Arndt: Unmittelbarkeit, Bielefeld 2004, S. 16.

146 Dass sich hier sofort wieder das Argument einstellen mag, dass diese Frage
gegenstandslos geworden sei, wire nur dann zutreffend, wenn Nietzsche die be-
nannten Konsequenzen aus seinen eigenen Argumenten gezogen hitte, was er
nicht tat. Da seine weitreichenden, m.E. aporetischen Ausfithrungen einen Grund
haben, der fiir sich beansprucht, wahr zu sein und der gesamten Argumentation
zur Basis dient, ist dieser auf seine (Wahrheits)Gehalt hin zu analysieren. Auch
ein anderes Gegenargument vermag die Kritik an Nietzsche nicht zu negieren: Der
Wille zur Macht sei, wie Nietzsche mehrfach betont, eine ,,Hypothese* (KSA 13,
262) oder ,,Formel“ (KSA 12, 161), der ,,Versuch einer neuen Auslegung alles
Geschehens* (629) und folglich keine Ontologie. Dies ist richtig und unterstreicht
nochmals Nietzsches Problembewusstsein. An den Gegenargumenten dndert dies
indessen nichts: Dann ist eben der Wille zur Macht nicht als ontologische These,
sondern heuristische Hypothese defizitir, sein Auslegungsversuch nicht iiberzeu-
gend.

147 Thre Vorgeschichte, die sich seit dem hohen Mittelalter bahnbrechende epochale
nominalistische Aufkldrung, muss hier ausgeblendet werden. Einige Anmerkun-
gen seien allerdings gestattet: Nietzsches impliziter Vorwurf, dass die Logik sich
zur Onto-Logik hypostasiere, trifft fraglos den Neuplatonismus: ,,Logik war selbst
Wissenschaft vom Logos, als dessen Inbegriff der gottliche Geist galt.” G.
Mensching: Das Allgemeine und das Besondere, S. 44. Bereits Abaelard hat aber
im 12. Jahrhundert, ausgehend von dem Nominalismus Roscelins, den falschen
Schluss von Denkbestimmungen auf Bestimmungen des Seins fundamental kriti-
siert, indem er zwischen dem modus intelligendi, der Weise des Erkennens, und
dem modus subsistendi, der Weise des Seins, unterschied. Vgl. zu Abaelard ebd.,
S. 139ff. Bereits mehrere Jahrhunderte vor Nietzsche war das philosophische Be-
wusstsein mithin ldngst nicht mehr so naiv wie Nietzsche, zumindest im Ansatz,
unterstellt. Ockham zieht dann, nicht zufillig zur Zeit der fundamentalen Krise

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

458 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Wende des Denkens in einer Art und Weise, die eine verborgene Nihe — ein
Thema fiir sich — zum absoluten Idealismus verrit. Wéhrend fiir Hegel die trans-
zendentalen Bestimmungsprozesse sich zu Erzeugungsprozessen der Dinge trans-
formieren und die Nichtidentitdt der Mannigfaltigkeit der empirischen Welt in
die Identitdt des sich selbst im Anderen begreifenden Geistes als der einzig
wahrhaften Realitdt aufgehoben wird, verschwinden bei Nietzsche nicht weniger
die (denkunabhingige) Realitit und Objektivitit alles Seienden, welches sich in
die herrschaftlich-verfiigende Konstruktion des Willens zur Macht auflost. Noch
Nietzsches radikal-nominalistische (Selbst)Zerstérung des Geistes lédsst diesen
am Ende triumphieren. Die Welt jenseits des menschlichen Zugriffs und seiner
Allmachtsphantasien 16st sich auf: ,,Es giebt keinen Stoff, keinen Raum [...], kei-
ne Form, keinen Leib und keine Seele. Kein ,Schaffen’, kein Allwissen — keinen
Gott: ja keinen Menschen* (KSA 9, 686). Was an den Objekten erscheint, ist
auch fiir Nietzsche in absolut-idealistischer Manier immer wieder nur das, was
der Mensch in sie hineingelegt hat: ,,All die Schonheit und Erhabenheit, die wir
den wirklichen und eingebildeten Dingen geliehen haben, will ich zuriickfordern
als Eigenthum und Erzeugnifl des Menschen: als seine schonste Apologie. [...],
daB er es war, der das geschaffen hat, was er bewunderte” (KSA 13, 41).

des mittelalterlichen Ordo im 14. Jahrhundert die duBerst modernen Konsequen-
zen des Nominalismus, die sich in ihrer Radikalitdt nicht vor Nietzsche zu ,ver-
stecken® brauchen: Schon ihm sind die wissenschaftlichen Begriffe blofl instru-
mentelle und willkiirliche Zeichen ohne Bezug zu einer extramentalen Realitit.
Und Gott selbst als Garant der Rationalitit und Erkennbarkeit der Welt ist fiir
Ockham bereits gestorben. Da sein Wesen nicht die Vernunft, sondern die absolu-
te Macht ist, kann er zur Ursache der Tduschung und des Nichts werden. Vgl.
ebd., S. 318ff. Nicht zufillig im Dunstkreis der Apologie des papstlichen Absolu-
tismus wird zudem eine metaphysische Idolatrie der Macht betrieben, die Nietz-
sches Wille-zur-Macht-Theorem als keineswegs moderne Novitidt erscheinen
lasst: ,,Das Wesen des Menschen besteht bereits hier ,,nicht mehr primér in der
Vernunft, sondern in der Macht.” Ebd., S. 303. ,,Das Innere der Dinge ist nach
dieser Metaphysik nicht mehr statische, qualitativ zu bestimmende Essenz, son-
dern ein Quantum Kraft, die sich dulern muf}, um die Existenz des Dinges zu be-
haupten.” Ebd., S. 313. Fazit: ,,Die im 14. Jahrhundert anbrechende Epoche, im
Kern bereits Neuzeit, ist ohne die innerlich konsequente Ambivalenz der neuen
Denkweise auch in ihrer realhistorischen Struktur nicht zu begreifen. Die fatale
Folgerichtigkeit, mit der seither Fortschritte und Katastrophen einander wechsel-
seitig bedingen, die Dialektik des Fortschritts, ist das Produkt jenes Zeitalters [...].
Die Verselbstindigung partikularer Kollektive und die Emanzipation des Einzel-
nen haben die Idee der personlichen Freiheit gebracht und zugleich die Unterwer-
fung unter das universale Gesetz des Krieges aller gegen alle.“ Ebd., S. 320. M.E.
radikalisiert sich diese Dialektik im Denken Nietzsches als gleichsam adéquates-
ter Ausdruck der autodestruktiven Real-Dialektik der Moderne. Im Ubrigen taucht
ebenfalls bereits im 14. Jh. der, durchaus im spéteren Sinne Nietzsches verstehba-
re, Ausruf: ,Deus est mortuus‘ auf. Vgl. Olaf Pluta: ,Deus est mortuus.‘ — Nietz-
sches Parole ,Gott ist tot‘ in einer Geschichte des Gesta Romanorum vom Ende
des 14. Jahrhunderts, in: Friedrich Niewohner/Olaf Pluta (Hg.): Atheismus im
Mittelalter und der Renaissance, Wiesbaden 1999.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 459

Nietzsches Dechiffrierung des Willens zur Wahrheit als Erscheinung des
Willens zur Macht unterstellt dem menschlichen Subjekt eine Macht iiber die
Objekte, die subjektivistisch ohne Subjekt die Priponderanz des Objekts negiert
und deren Folgerungen sich nicht als schliissig erweisen. Es bleibt schleierhaft,
wie auch nur die simpelste Verdnderung von Natur durch Arbeit und die Objek-
tivation naturwissenschaftlichen Wissens, dessen Wirklichkeit — auch fiir Nietz-
sche — unbestreitbar ist, in den technischen Produktivkriften moglich sein soll,
wenn das menschliche Denken nichts in der Wirklichkeit zu treffen vermag und
diese ginzlich unbestimmt ist. Die totale Konstruierbarkeit der Objekte wiirde
das Fehlen eines jeglichen Widerstandes einer wie auch immer zu bestimmenden
Eigenlogizitit dieser voraussetzen: Dass die Kategorien des Denkens und das na-
turwissenschaftliche Experiment unabhiingig von jeglicher An-sich-Bestimmtheit
des Objekts — fiir Nietzsche nichts als eine ,,dogmatische Vorstellung, mit der
man brechen muf8* (KSA 13, 62) — das zu erkennen vermdgen, was sie vollig be-
liebig in dieses ,getragen‘ haben, ist schwerlich zu behaupten.'*® Dass die mo-
derne Naturwissenschaft keinen kontemplativen, sondern einen produktiven Cha-
rakter hat'*®, sei dabei genausowenig bestritten wie die Unhintergehbarkeit der
nominalistischen Selbstaufkldrung des Denkens, die jede Annahme eines unmit-
telbaren Spiegelverhiltnisses von Denken und Sein als epistemologische Naivitit
entlarvt hat. Jede Erkenntnis ist vermittelt durch ein erkennendes Subjekt und
dessen konstruierende (Denk)Titigkeit. Die Restitution einer naiv-realistischen
Ontologie ist objektiv nicht mehr moglich, fiele sie doch hinter den Stand der Re-
flexion zuriick. Anders aber als Nietzsche, dessen Zerstorung der Wahrheit zum
einen immer wieder in einen naiven Realismus der vermeintlichen Unmittelbar-
keit des Lebens zuriickfillt, um, zum anderen, von hier aus zum Salto mortale in
den subjektiven Idealismus eines Voluntarismus Anlauf zu nehmen, dem sich die
Welt auflost in beliebig manipulierbares Material — Ausdruck des ideologischen
Scheins der kapitalistischen Produktionsweise, die alles Seiende auf die Verfiig-
barkeit fiir die Verwertung des Wertes reduziert und zur reinen Quantitéit degra-
diert — sprengt materialistische Dialektik die idealistische Praokkupation der
Wirklichkeit durch den Geist: ,,Durch den Ubergang zum Vorrang des Objekts
wird Dialektik materialistisch.“'*” Was dies im hier behandelten Zusammenhang
bedeutet, hat Adorno an anderer Stelle ausgefiihrt:

148 Wenn ,,das Experiment nur die Realisierung ideeller Konstrukte in einen beliebig
formbaren Material wire, so konnte es keine Widerlegung einer hypothetischen
Annahme durch das Experiment geben: jedes Experiment ergidbe eine Bestiti-
gung, gleich welcher Theorie, es wire tiberfliissig. Zwar sind im Experiment
konstruktive, operationale Bestimmungen vorgegeben, aber diese sind nicht dem
Gegenstand einfach aufzuzwingen, sondern ebensosehr wie sie ihm aufgezwun-
gen werden, auch nach ihm einzurichten. P. Bulthaup: Zur gesellschaftlichen
Funktion der Naturwissenschaften, S. 86. Vgl. ebd., S. 49f.

149 Vgl. ebd,, S. 311f.

150 Th. W. Adorno: Negative Dialektik, S. 193.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

460 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

,»~Am Extrem jedoch, in das Subjektivitit sich zusammenzieht, vom Punkt seiner synthe-
tischen Einheit her, wird immer nur das zusammengenommen, was auch an sich zu-
sammengehort. Sonst wire Synthesis bloBe klassifikatorische Willkiir. Freilich ist sol-
che Zusammengehorigkeit ohne den subjektiven Vollzug der Synthesis ebensowenig
vorzustellen. Noch vom subjektiven Apriori ist die Objektivitit seiner Geltung einzig zu
behaupten, wenn es eine objektive Seite hat; ohne diese wire das vom Apriori konstitu-
ierte Objekt eine pure Tautologie fiir Subjekt,“151

Das materialistische Theorem einer Priaponderanz des Objekts, dass der Gegen-
stand der Erkenntnis sich nicht in den subjektiven Bedingungen der Erkenntnis
auflost, ,.entzaubert das Schopfertum des Geistes*, intendiert den ,,Sturz des An-
thropozentrismus*'** und transzendiert die, ob realistisch oder nominalistisch
konnotierte, Immanenz des Geistes.'”

Auch wenn man nach dem Dargelegten Grund zur Zustimmung zu dem
Urteil hat, dass bei Nietzsche von ,,einem geschlossenen oder gar systematischen
Ganzen seiner epistemologischen VorstoBe [...] keine Rede* sein kann und viele
seiner Argumente ein ,,Resultat einer fast absurden Uberbietungslogik* darstel-
len, die in einer ,,selbstwiderspriichlichen und unhaltbaren Position*'** enden, die

151 Th. W. Adorno: Zu Subjekt und Objekt, S. 755.

152 Ebd,, S. 749.

153 Fleischer kommt jenseits der Begrifflichkeiten eines kritischen Materialismus zu
vergleichbaren Ergebnissen: Weder gibt es ein Zuriick hinter die kopernikanische
Wende der Erkenntnis noch ist die Begrenztheit menschlicher Erkenntnis oder der
Irrtum als mogliche Bedingung des Lebens und die Verwandtschaft von Wissen
und Macht zu leugnen. Dennoch ist tiber die Hybris des modernen Erkenntnissub-
jekts, dessen Apologet und Kritiker Nietzsche in einer Person war, hinauszuge-
hen: ,,Wir machen die Realitit fiir uns erkennbar durch Schemata (Nietzsche)
bzw. durch Kategorien und Grundsitze (Kant) und dann auch durch Methoden
(Descartes). [...] Dabei vollziehen wir keine Angleichung an eine Realitit, die ,an
sich® schon in diesen Formen vorlige. Und dennoch ist zu sagen: Die Realitiit
selbst muf} es mit ermoglichen, dal wir sie in diesen Formen denkbar machen. Sie
muf in diesen Formen begegnen konnen, erscheinen konnen, sich zeigen konnen.
Sie selbst ermoglicht den Erfolg der von uns an sie herangetragenen Formen. [...].
Die menschliche Vernunft macht sich die Realitidt erkennbar, indem sie sie aus-
legt. Die Formen, in denen das geschieht, sind wahr, weil die Realitit sich durch
sie auslegen 146t. Durch welche anderen Formen sie anderem [...] Denken ausleg-
bar wire, bleibt der menschlichen Vernunft verschlossen. [...]. So stellt sich jetzt
nach Nietzsche, ihre Endlichkeit dar.“ Dies.: Wahrheit und Wahrheitsgrund, S.
194f. Was ich mit K.H. Haag als ,negative Metaphysik‘ bezeichne, tituliert Flei-
scher als ,,onto-transzendentale Wahrheit* (S. 196). Die sozialwissenschaftliche
Debatte zwischen Konstruktivismus und Realismus in den ,science wars‘ ent-
puppt sich unter diesem Aspekt als ausgesprochen unhistorisch und undialektisch.
Vgl. J. Ritsert: Einfithrung in die Logik der Sozialwissenschaften, S. 283ff., der
anhand der hegelschen Vermittlungslogik einen dritten Weg jenseits vom idealis-
tischen Konstruktivismus und naivem Realismus aufzeigt.

154 So Wolfgang Jordan in seiner instruktiven Studie: Friedrich Nietzsches Naturbe-
griff zwischen Neuromantik und positivistischer Entzauberung, Wiirzburg 2006,
S. 136. Wihrend die Ausfithrungen zur sachlichen Néhe von Nietzsches Argu-

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 461

zwischen naivem Realismus und subjektivem Idealismus bisweilen unvermittelt
changieren, und auch Habermas’ Schluss, dass Nietzsche in den ,,Widerspruch

einer Selbstverleugnung der Reflexion

«“153 geriit, Wesentliches trifft, ist darauf zu

insistieren, den Boten nicht mit der Botschaft zu identifizieren. Dies bedeutet,

sollen denn Nietzsches philosophische Perspektiven und ihre moglichen Hori-

zonte nicht gewaltsam halbiert werden, dreierlei miteinander vermittelte Sach-
verhalte wahrzunehmen: a.) Nietzsches Kritik, hierin Adornos kritischer Theorie
verwandt'®, an den Anspriichen des begrifflichen Denkens im Allgemeinen und

155

156

menten zum Empfindungskomplexe-Monismus von Ernst Mach (ebd., S. 194-99)
sehr erhellend sind, irritiert die unkritische Bezugnahme auf Lenins ,Materialis-
mus und Empiriokritizismus® (S. 201-208): Lenins Schrift stellt keine philosophi-
sche Reformulierung des Materialismus, sondern eine politisch motivierte naiv-
realistische Ontologie dar, die, hinter die nominalistische Aufkldrung und die ko-
pernikanische Wende Kants zuriickfallend, Reflexionsbestimmungen, also Denk-
leistungen menschlicher Subjektivitit, zu vermeintlich denkunabhiingigen Seins-
bestimmungen hypostasiert. Neuerdings wird Lenins Angriff auf Bogdanov, der
in Fragen der Kunstproduktion sehr viel revolutionérer und in Bezug auf die Fort-
schritte von Philosophie und Wissenschaft mehr up to date und liberaler war als
sein kulturkonservativer, insgeheim platonisierender Widersacher, sowohl als ide-
elle Antizipation der Verfahrensweise stalinistischer Schauprozesse als auch als
ideengeschichtlicher Grund fiir die (spiteren) Theorieblockaden des Sowjetmar-
xismus interpretiert. Vgl. die leider selbst nicht von personalisierenden Verkiir-
zungen und polemischen Untertonen freien Ausfithrungen von S. Plaggenborg:
Experiment Moderne, S. 471f.

J. Habermas: Erkenntnis und Interesse, S. 363. Vgl. auch den hervorragenden
Aufsatz von Josef Friichtl: Radikalitit und Konsequenz in der Wahrheitstheorie.
Nietzsche als Herausforderung fiir Adorno und Habermas, in: Nietzsche-Studien
19 (1990), S. 431-61. Friichtl legt nicht nur dar, inwiefern Nietzsche neben dem
Triumvirat Hegel-Marx-Freud die ,,graue Eminenz* (S. 434) in Adornos Philoso-
phie darstellt, sondern bietet auch noch auf knappstem Raum eine sehr stringente
Rekonstruktion von Habermas’ Nietzschekritik (vgl. S. 445-56).

H. Zitko beschreibt, indem er gleichsam wesentliche Aspekte von Nietzsches Phi-
losophie mittels Adornos ,Negativer Dialektik‘ konkretisiert, treffend deren Ver-
héltnis: ,,Was Adorno mit Nietzsche wesentlich teilt, ist seine spezifische Stellung
zur klassischen Rationalitit. Beide haben den Blick auf den mythischen Charakter
der tiberkommenen Aufkldrung erdffnet und dergestalt das von der philosophi-
schen Tradition in die Kraft des Begriffs gesetzte Vertrauen grundsitzlich erschiit-
tert, aber dennoch, gegen diese Einsicht, welche einer radikalisierten Erkenntnis-
kritik entspringt, an der Notwendigkeit von Erkenntnis {iberhaupt festgehalten.
Die Antwort auf jene elementare Verunsicherung ist bei Nietzsche wie auch bei
Adorno eine gegen ihren tradierten Sinn gerichtete Dialektik. Weder vollzieht die-
se Dialektik eine totale Liquidation von Erkenntnis noch fiihrt diese in einen
durch Reflexion ungebrochenen Begriff der Rationalitdt zuriick, denn, dahinter
kann eine Philosophie nach Nietzsche nicht mehr zuriick, der Begriff bietet keinen
sicheren Boden mehr. Dal} diese Form der Dialektik, welche die kritische Des-
truktion von Erkenntnis mit deren Rettung verbindet, bei Adorno deutlicher als
bei Nietzsche sich zeigt, ist begriindet in Adornos groflerer Néhe zur Begrifflich-
keit Hegels, die, reduziert um die Funktion, letztes und absolutes Wissen zu ver-
mitteln, in seinen Reflexionsprozel eingeht.“ Ders.: Logik der Ambivalenz, S.
135. Vgl. K. Maras: Vernunft- und Metaphysikkritik bei Adorno und Nietzsche,

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

462 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

an der Wissenschaft im Besonderen ist, trotz der vorgebrachten und nicht revi-
dierbaren Einspriiche, nicht zuletzt dadurch motiviert, das dem Geist Nichtidenti-
sche — die unendliche Mannigfaltigkeit der empirischen Wirklichkeit — vor der
begrifflichen Zurichtung und Reduktion zu retten. Dieses Unternehmen inten-
diert, wovon insbesondere Nietzsches Lyrik beredt Zeugnis ablegt, die Rehabili-
tation dsthetischen Ausdrucks als eines genuinen Mediums von Erkenntnis, wel-
ches ,Wahrheit* jenseits der machtversessenen Herrschaftsgewalt instrumenteller
Vernunft zu kommunizieren vermag. b.) Nietzsche ist nicht der platte Apologet
des Willens zur Macht: als die elementarste Bewegungsform des Lebens selbst
ist dieser zwar unabschaffbar, seine Erscheinungsformen sind aber variabel.
Nicht das unmittelbare Gewaltgeschehen und der selbstherrlich verfiigende Geist
ist fiir Nietzsche die hochste Erscheinungsform des Willens zur Macht, sondern
die gewaltfreie Sphire des Asthetischen als Wohn- und Fluchtstitte der ,Wahr-
heit‘. ¢.) Der Verlust der Wahrheit, dies kann nicht {iberbetont werden, ist ein zu-
tiefst tragisches Ereignis."”” Insbesondere an zentralsten Stellen seines Werkes
gerit die Hybris des weltvernichtenden Zweifels selbst in Zweifel und die Mog-
lichkeit einer Welt scheint auf, die nicht allein ein ewiges Chaos-Fluten der
Machtquanten darstellt.

Es sind weniger die seltenen ,exoterischen‘ Zweifel am Zweifel, die sich im
Nachlass finden, aber nicht in die Reflexion der tragischen Aufkldrung integriert
wurden'®, als diejenigen Stellen in Nietzsches Werk, in denen die letzten Ab-

bes. S. 81ff. (Nietzsche in der ,Dialektik der Aufkldrung®), S. 164ff. (Nietzsche in
der ,Negativen Dialektik‘) und S. 267ff. (Nietzsche in der ,Asthetischen Theo-
rie).

157 Nietzsche ist kein Triumphator, sondern ein bedingungsloser Wahrheitssucher:
,Nietzsche, dessen Wahrheitsliebe ihn zusehends ungliicklicher macht, sucht
schonungslos das am meisten Wehetuende, Enttduschende, sich selbst Verwun-
dende der Erkenntnis, auf die Gefahr hin, daf} er an erkannter Wahrheit verblute.*
E. Diising: Nietzsches Denkweg, S. 55. Nietzsche, was beweist, wie tief er in der
Tradition dessen steht, was er bekdmpft, empfindet den Verlust der Wahrheit im
emphatischen ontologischen Sinne als eine Gefahr fiir das Leben selbst. Die
Wahrheit der tragischen Aufkldrung ist nicht zuletzt ein Kampf gegen sich selbst:
,sehr populdrer Irrthum: den Muth zu seiner Uberzeugung haben —? Aber den
Muth zum Angriff auf seine Uberzeugungen haben!!!* (KSA 13, 344).

158 Nietzsches ,,Zweifel am Zweifel (KSA 12, 15) duflert sich zwar selten, dann aber
explizit: ,,Die Moglichkeit da3 die Welt der dhnlich ist, die uns erscheint, ist gar
nicht damit beseitigt, daB wir die subjektiven Faktoren erkennen* (KSA 9, 431).
,Aber die Welt, die die Wissenschaft entdeckt — woher stammt die? Wire alles
von uns, so diirfte es so etwas gar nicht geben! (585). Alle ,,subjektiven Erschei-
nungen machen keinen Zweifel an der objektiven Wahrheit von den logischen
mathematischen mechanischen chemischen Gesetzen. Eine andere Sache ist unse-
re Fahigkeit, uns auszudriicken iiber diese Gesetze: wir miissen uns der Sprache
bedienen (KSA 11, 96). Und ebenfalls gleichsam ,evolutions-realistisch‘ heifit es
im Nachlass: ,,Das Logische, die Zeit, der Raum miiflten von uns produziert sein:
Unsinn! Wenn der Geist ihren Gesetzen sich fiigt, so ist es, weil sie thatsdchlich
wahr sind, wahr an sich! Daf} wir an diese Wahrheit glauben, absolut, das ist die

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 463

griinde seiner Denkerfahrung zum Ausdruck kommen'”, die Zeugnis iiber Nietz-
sches tragischen Kampf mit der ,Wahrheit* ablegen. So etwa, wenn Zarathustras
Seele zur ,,Stunde des vollkommnen Mittags* (KSA 4, 342) spricht: ,,Still! Die
Welt ist vollkommen® (343). Insbesondere sind es die Dionysos-Dithyramben,
welche wie kein anderes Schriftstiick etwas von dem zum Ausdruck bringen, was
Nietzsche in letzter Instanz bewegte.'® Sie offenbaren die Einsamkeit'®' des Za-
rathustra — ,,Selbstkenner!.../Selbsthenker!...” (KSA 6, 392) — seine Klagen und
Liebe, sein Eingedenken in die ,,grosse Kiihle* (395) des Todes — ,,oh todtenstil-
ler Larm!* (404) — und seine letzte Verdammung unter dem ,,schwarzen Him-
mel“ (393) ewiger Finsternis, dessen Firmament, verlassen von jeder Sonne, nur
Heimstiétte der ,,Triimmer alter Sterne® (394) ist: ,,nachtabwirts blass hinabsin-
ken:/ so sank ich selber einstmals,/ aus meinem Wahrheits-Wahnsinne,/ aus mei-
nen Tagessehnsiichten,/ des Tages miide, krank vom Lichte,/ — sank abwirts,
abendwirts, schattenwiirts,/ von einer Wahrheit/ verbrannt und durstig — gedenkst
du noch, gedenkst du heisses Herz, wie du durstetest? —/ dass ich verbannt sei/
von aller Wahrheit!/ Nur Narr! Nur Dichter!...* (380).

Weder ist Nietzsche heimzuholen in die Tradition abendldndischen Denkens;
die ,,Briicken* zu ihr hat er radikal ,,abgebrochen® (KSA 3, 480). Noch ist sein
spéterer Zusammenbruch als das vernichtende Ende der Reflexion der tragischen
Aufklarung zum notwendigen und konsequenten Schluss aus dieser zu mystifi-
zieren, gleichsam als spéte Einlosung einer bereits frither artikulierten Erfahrung
des ,grossen Schweigens‘ der dionysischen Natur: ,,Das Sprechen, ja das Denken
wird mir verhasst: hore ich denn nicht hinter jedem Worte den Irrthum, die Ein-
bildung, den Wahngeist lachen? Muss ich nicht meines Mitleidens spotten? Mei-
nes Spottes spotten? — Oh Meer! Oh Abend! Ihr seid schlimme Lehrmeister! Thr
lehrt den Menschen aufhéren, Mensch zu sein! Soll er sich euch hingeben? Soll
er werden, wie ihr jetzt seid, bleich, glinzend, stumm, ungeheuer, iiber sich sel-
ber ruhend? Uber sich selber erhaben?* (260). Nietzsches Denkbewegung bricht
ab, ohne dass eine mogliche Revision des absoluten Anspruchs der These, dass
die Welt Wille zur Macht und nichts weiter sei, stattfindet. Bereits im ,Zarathus-

Folge davon, daf3 die Abnormen aussterben: der Fehler an diesen Wahrheiten
racht sich“ (KSA 10, 248).

159 So schreibt Nietzsche etwa an Overbeck: ,,meine Philosophie, wenn ich das Recht
habe, das was bis in die Wurzeln meines Wesens hinein maltritiert, so zu nennen,
ist nicht mehr mittheilbar, zum Mindesten nicht durch Druck® (KSB 6, 62). Vgl.
zur ,Musik des Schweigens® im Denken Nietzsches, als Versuch, unkommuni-
zierbare Welterfahrung zum Ausdruck zu bringen, die Ausfithrungen von Wie-
brecht Ries: Nietzsche/Kafka. Zur dsthetischen Wahrnehmung der Moderne, Frei-
burg/Miinchen 2007, bes. S. 68ff.

160 Vgl. hierzu bes. die Interpretation von M. Fleischer, die in den Dionysos-
Dithyramben Nietzsche letzte Zweifel an seiner eigenen Philosophie thematisiert
sieht. Dies: Wahrheit und Wahrheitsgrund, S. 178-188, u. dies: Der Sinn der Erde,
S. 239-49. Vgl. auch E. Diising: Nietzsches Denkweg, S. 400-423.

161 Am Rande des Zusammenbruchs notiert Nietzsche: ,,Ich bin die Einsamkeit als
Mensch* (KSA 13, 641).

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

464 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

tra‘ aber nihert sich Nietzsche dem platonischen Eros der Philosophie an, indem
er, abhold jeglicher Vergotzung der Macht, die erscheinende Schonheit als sich
selbst authebenden Willen zur Macht andeutet:

,Unerringbar ist das Schone allem heftigen Willen. Ein wenig mehr, ein Wenig weni-
ger: das gerade ist hier Viel, das ist hier das Meiste. Mit ldassigen Muskeln stehn und mit
abgeschirrtem Willen: das ist das Schwerste euch Allen, ihr Erhabenen! Wenn die
Macht gnidig wird und herabkommt in’s Sichtbare: Schonheit heisse ich solches He-
rabkommen. Und von Niemandem will ich so als von dir gerade Schonheit, du Gewalti-
ger: deine Giite sei deine letzte Selbst-Uberwiltigung** (KSA 4, 152).

Wenn dies auch zu keiner Revision der vorgebrachten Kritik notigt, ist es doch
mehr als evident, dass jede eindimensionale Kritik an Nietzsches Philosophie an
dessen Reichtum an Perspektiven scheitert: Eine Feststellung, die insbesondere
eine Interpretation trifft, die Nietzsches leidvolle Destruktion der Wahrheit nicht
als konstitutiv tragisches Ereignis begreift, sondern als post-modern frohliche
Negation von Wissenschaft und reflektierendem Denken missversteht. In seltener
Offenheit benennt Nietzsche in den nachgelassenen Aufzeichnungen — tief bli-
cken lassend — dieses ,,Missverstindnis der Heiterkeit*:

,,es scheint, wir sind heiter, weil wir ungeheuer traurig sind. Wir sind ernst, wir kennen
den Abgrund: deshalb wehren wir uns gegen alles Ernste. [...]. Wir miissen noch den
Schatten der Traurigkeit fliechen: unsere Holle und Finsternif3 ist uns immer zu nahe.
Wir haben ein Wissen, welches wir fiirchten [...]. Wir haben einen Glauben, vor dessen
Druck wir zittern [...]. Wir kehren uns ab von den traurigen Schauspielen, wir verstop-
fen das Ohr gegen das Leidende; das Mitleiden wiirde uns sofort zerbrechen [...]. Bleib
tapfer zur Seite spottischer Leichtsinn: [...] wir wollen nichts mehr ans Herz nehmen,
wir wollen zur Maske beten* (KSA 12, 79f.).

4.1.4 Zwischenresiimee: Der Tod Gottes und der Nihilismus

Nietzsche restimiert unter dem Motiv des Todes Gottes das tragische Wesen sei-
ner Aufklirung. Der Tragodie des Odipus gleich endet die Hybris menschlicher
Wissensgier — ,,Unmoglich! Ich muss es klar ergriinden!“'®* — in der todlichen
Blendung der Wahrheit, die nicht erlost, sondern vernichtet: ,,Was denn brauchte
ich zu sehn, fiir den es, sehend, nichts Siies mehr zu sehn gab?“]63 Die Dialektik
des Schreckens von Nietzsches negativer Phinomenologie des Geistes terminiert
entgegen des Optimismus der Aufkldrung, nicht allein im Abgrund des konstitu-
tiven Nicht-Wissens, der ewigen Verborgenheit der Wahrheit, gleichsam als Vor-
stufe tragischer Erkenntnis, sondern findet ihr Finale in der Destruktion der
Wabhrheit selbst. Am Ende hebt sich die tragische Aufkldrung selbst auf: Wahr-

162 Sophokles: Konig Odipus, Stuttgart 1989, 1065.
163 Ebd., 1334f.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 465

heit ist fiir Nietzsche nicht in radikal-skeptizistischer oder transzendental-
philosophischer Manier dem Menschen im emphatischen Sinne des Wortes un-
erreichbar oder ewiglich verborgen, sondern sie erweist sich als nicht existent.
Der radikale Skeptizismus, den Nietzsche insbesondere im Terminus des Per-
spektivismus thematisiert, stellt sich als sich selbst negierende Durchgangsstufe
der tragischen Aufkldrung dar, die, sowohl an die Tragddienschrift anschlieBend
als auch tiber sie hinausgehend, nicht im Unwissen verharrt, sondern im Wissen
um die dionysische Wirklichkeit zu sich selbst kommt. Diese aber ist, gemessen
am traditionellen Dreiklang des Wahren, Guten und Schonen, die realexistieren-
de Unwabhrheit. Nietzsche zieht den Schluss: Wenn nur die dionysische Werde-
Welt als alleinige Realitét existiert, gibt es nicht nur keine Wahrheit, sondern das
bisher als hochste Wahrheit Angenommene — Gott als Inbegriff des den Kosmos
durchwaltenden Logos — ist ein Nichts. Nietzsches Diagnose der Verfasstheit
seiner Zeit lautet daher, dass die Wahrheit der Wahrheit ihre Unwahrheit ist; das
ens realissimum ,,ein himmlisches Nichts“ (KSA 4, 36). Mit dem Schlagwort
vom Tode Gottes, Formel fiir das ,,Scheitern aller Antworten auf die Theodizee-
frage“164, thematisiert Nietzsche diese Auflosung der Wahrheit: ,,Der iibersinnli-
che Grund der iibersinnlichen Welt ist, als die wirksame Wirklichkeit alles Wirk-
lichen gedacht, unwirklich geworden. Das ist der metaphysische Sinn des meta-
physisch gedachten Wortes ,Gott ist tot*.*'%

Nietzsches Gedankengang impliziert folgende zu differenzierende Momente:
1. Die Explikation des Verlustes der Wahrheit bzw. des Todes Gottes als nicht
weniger tragisches wie epochales Ereignis: ,,Der Gottesverlust wird von Nietz-
sche ernst bedacht als Verdammtsein zu letzter Einsamkeit und, daraus entsprin-
gend, zur Todessehnsucht.“'®® 2. Die Thematisierung des nihilistischen Charak-
ters der bisherigen Wabhrheit, die darin gipfelt, sie als lebensverneinende Anbe-
tung des Nichts zu dechiffrieren. 3. Die sich aus den beiden genannten Aspekten
ergebende Forcierung einer Umwertung der Werte: An die Stelle des als Gott an-
gebeteten Nichts soll die Affirmation der dionysischen Werde-Welt als einziger
Realitét treten. Der sich aus dem Tod Gottes ergebende Nihilismus ist Gefahr
und Chance in einem, Ausdruck des Niedergangs und der triumphierenden
Uberwindung bisheriger Geschichte. Am Ende gilt: Das bisher als Wahr Ange-
nommene ist das essentiell Unwahre: ,,Gott widerlegt: weil alles Geschehen we-
der giitig noch klug noch wahr ist“ (KSA 11, 92). Jenseits der immer noch die
Sicht der Dinge verdunkelnden ,,Schatten Gottes* (KSA 3, 469) ist daher der
,.Gesamtcharakter der Welt* fiir Nietzsche ,,in alle Ewigkeit Chaos, nicht im Sin-
ne einer fehlenden Nothwendigkeit, sondern der fehlenden Ordnung, Gliederung,
Form, Schonheit, Weisheit* (468). Wahr allein ist das dionysische Werde-Chaos,
dessen paradoxe Wahrheit es ist, dass es keine Wahrheit, sondern nur universel-

164 E. Diising: Nietzsches Denkweg, S. 472.
165 M. Heidegger: Holzwege, S. 234.
166 E. Diising: Nietzsches Denkweg, S. 493.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

466 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

len Schein gibt. Wahrheit und Unwahrheit sind nicht nur keine Gegensitze, sie
existieren nicht einmal. In einer Welt, die nichts ist als Schein, wird ihr Wert-
gegensatz sinnlos. Wahrheit wird zur Liige, Liige zur Wahrheit, der Schein zum
Wesen, das Wesen zum Schein: ,,,Nichts ist wahr, Alles ist erlaubt*“ (KSA 4,
340). Will der Mensch an dieser tragischen Wahrheit, die das gesamte Weltbild
des abendldndischen Menschen von Grund auf vernichtend erschiittert, nicht zer-
brechen, muss er sich neue, dem dionysischen Chaos adidquate Werte schaffen,
die die Realitiit nicht nihilistisch abwerten.'®’

Der Tod Gotteslés, eine Thematik, die Nietzsche seit der Tragodienschrift
verfolgt, findet im Aphorismus vom tollen Menschen in der Frohlichen Wissen-
schaft (KSA 3, 480-82)" seinen expliziten Ausdruck. In Nietzsches Aphorismus
komprimiert sich das Resultat der tragischen Aufkldrung in einer gleichnishaften
Diagnose des existentiellen — ,,da es keinen Gott mehr giebt, ist die Einsamkeit
nicht mehr zu ertragen (KSA 11, 493) — Zustandes des postmetaphysischen
Zeitalters: ,,Das Christenthum ist ein System, eine zusammengedachte und ganze
Ansicht der Dinge. Bricht man aus ihm einen Hauptbegriff, den Glauben an Gott,
heraus, so zerbricht man damit auch das Ganze* (KSA 6, 114). Nietzsches an
Anspielungen auf die Tradition des abendlindischen Denkens so iiberreichen

167 Nietzsches Argumentation basiert evidenterweise auf der letztlich alles begriin-
denden Hypothese, dass das Leben als nicht mehr hinterfragbarer Wert an sich, als
das wahrhafte ens realissimum, dessen Essenz die Prozesse der Willen-zur-Macht-
Komplexe darstellen sollen, im Kern, gemessen am bisherigen Begriff der Wahr-
heit, die universale Liige ist. Auf die Aporien von Nietzsches Argumentation ist
bereits mehrfach hingewiesen worden. Die Kritik an Nietzsches Argumentation
gilt daher hier als bereits vorausgesetzt und wird in diesem Zwischen-Resiimee,
welches der Uberleitung zu Nietzsches Gegen-Lehren dient, nicht eigens expli-
ziert.

168 Neben Plutarchs totem Pan konnten Jean Pauls ,Erstes Blumenstiick — Rede des
toten Christus vom Weltgebidude herab‘ des Siebenkés II und Heinrich Heines
,Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland® Nietzsche als lite-
rarische Inspiration gedient haben. So ldsst J. Paul im (Alp)Traum Christus seinen
Vater suchen: ,,Ich ging durch die Welten, ich stieg in die Sonnen und flog mit
den Milchstralen durch die Wiisten des Himmels; aber es ist kein Gott. Ich stieg
herab, soweit das Sein seine Schatten wirft, und schauete in den Abgrund und rief:
,Vater, wo bist du?‘ aber ich horte nur den ewigen Sturm, den niemand regiert,
und der schimmernde Regenbogen aus Wesen stand ohne eine Sonne, die ihn
schuf, iiber dem Abgrunde [...]. Und als aufblickte zur unermeBlichen Welt nach
dem gottlichen Auge, starrte sie mich mit einer leeren bodenlosen Augenhohle an;
und die Ewigkeit lag auf dem Chaos und zernagte es und wiederkiute sich.” Jean
Paul: Werke. Zweiter Band, 3. Aufl. Miinchen 1971, S. 273. Gegeniiber diesem
Alptraum einer ewigen Nacht verkorpert Heines Version des Tod Gottes weit
mehr dessen befreiende — ,,der 21. Januar des Deismus® — Seite: ,,Hort Thr das
Glockchen klingeln? Kniet nieder — Man bringt die Sakramente einem sterbenden
Gotte.“ Die ,,betriibende Todesnachricht bedarf* auch fiir Heine ,,vielleicht einiger
Jahrhunderte, ehe sie sich verbreitet hat*. Heinrich Heine: Zur Geschichte der Re-
ligion und Philosophie in Deutschland, Stuttgart 1997, S. 89, 90 u. 104.

169 Eine Nachlass-Variante des Aphorismus findet sich in KSA 9, 631f.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 467

Aphorismus gilt es, im Einzelnen zu entschliisseln'”’: ,In ein Netz von Meta-

phern eingelassen, erscheint die These von Gottes Tod so nachhaltig der Symbo-
lik des Ganzen unterstellt, dass ihr Sinn nur von dorther erschlossen werden
kann. Die Verflechtung von Gedanke und Metapher verweist die Untersuchung
aber gleichzeitig auch auf den umgekehrten Weg. Sollen die Bildmotive ihrer
sprachlichen Funktion entsprechend wirklich den Sinngehalt der Aussage erhel-
len, so miissen sie [...] auf ihren gedanklichen und ideengeschichtlichen Hinter-
grund hin abgeleuchtet werden.«'”!

Der Verkiinder der Botschaft vom Tode Gottes ist toll, d.h. verriickt und
wahnsinnig. Seine Tollheit verweist nicht allein auf den durch Platon glorifizier-
ten Wahn géttlicher Erkenntnis'’?, sondern auf das Erkannte selbst. Das Ereignis
vom Tod Gottes sprengt die verdrangten Grenzen der Normalitdt. Die Botschaft
blieb den ,Normalen‘ und vermeintlich Aufgeklirten, ,,welche nicht an Gott
glaubten* (KSA 3, 480), schlicht unverstidndlich und sorgte auf Grund ihrer Ab-
surditét fiir ,,grosses Geldchter™ (480). Verriickt ist der tolle Mensch daher aus
der Perspektive der Menschen des Marktes; er bleibt unverstanden. Der tolle
Mensch, der dem beim helllichten Tage einen Menschen suchenden, aber nur
Pobel findenen Diogenes nachempfunden ist'’”?, von dem bekanntlich nach flo-
rentiner Weisheit die ,,Welt“174 voll ist, verkdrpert mithin die biblische Figur des
ungehérten, unverstandenen und daher verlachten Propheten.'” Auf der Agora,

170 Vgl. zur Interpretation des Aphorismus die bis heute informativste Darstellung
von Eugen Biser: Gott ist tot. Nietzsches Destruktion des christlichen Bewusst-
seins, Miinchen 1962, bes. S. 30ff. Unter den neueren Darstellungen vgl. bes. C.
Tircke: Der tolle Mensch, S. 16ff., sowie E. Diising: Nietzsches Denkweg, S.
450ft.

171 E. Biser: Gott ist tot, S. 35.

172 Sokrates bekundet in seiner Apologic des prophetischen, heilenden, musischen
und erotischen Wahnsinn: ,,in Wirklichkeit jedoch vermittelt uns der Wahnsinn
die wertvollsten unserer Gtiter: ein Wahnsinn eben, der als gottliches Geschenk
uns verlichen wird.“ Platon: Phaidros 244, Hamburg 1998. ,,[F]ast iiberall ist es
der Wahnsinn, welcher dem neuen Gedanken den bahnt, welcher den Bann eines
verehrten Brauches und Aberglaubens bricht* (KSA 3, 26), schreibt Nietzsche in
seiner ,Morgenréthe‘. Er fuhrt dies darauf zuriick, dass der Mensch unter dem
Bann der Sittlichkeit der Sitte fiir sein nonkonformistisches Verhalten einer gottli-
chen ,,Maske* bedurfte: ,,Wahrend es uns heute noch immer wieder nahe gelegt
wird, dass dem Genie [...] ein Korn Wahnwurz beigegeben ist, lag allen fritheren
Menschen der Gedanke viel néher, dass {iberall, wo es Wahnsinn giebt, es auch
ein Korn Genie und Weisheit gidbe, — etwas ,Gottliches* (27). So bestimmt
Nietzsche auch den ,,Hofnarren — mit dem ,,Vorrechte des Verriickten* (273)
ausgestattet — als Sprachrohr der Wahrheit.

173 ,,Tagsiiber ziindete er eine Laterne an und rief: ,Ich suche einen Menschen!““.
Diogenes Laertios: Leben und Lehre der Philosophen, Stuttgart 1998, S. 268

174 Nicollo Machiavelli: Der Fiirst, Stuttgart 1986, S. 141.

175 Ob der tolle Mensch Nietzsche selbst ist, mag dahingestellt sein. Dass der Apho-
rismus Nietzsches eigenes Schicksal, den Wahnsinn und das schmerzlich empfun-
dene Unverstédndnis — ,,Hat man mich verstanden?* (KSA 6, 374) — antizipierte,
potenziert die Dramatik des Aphorismus allemal.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

468 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

wo nicht nur Diogenes seinen Menschen suchte, sondern auch Paulus den grie-
chischen Heiden den ,,unbekannten Gott“ (Apg.17,23) offenbarte, sucht der tolle
Mensch verzweifelt mit einer Laterne am ,,hellen Vormittage* (480) Gott, ohne
ihn, dem Spott der Marktsteher ausgesetzt, zu finden: Er will, dass Gott existiert.
In die unbemerkte Gottesfinsternis hilt der tolle Mensch das Licht der Wahrheit,
die nicht mehr Gottes Allmacht bezeugt, sondern seinen Tod zum Erscheinen
bringt. Wir alle haben den Allmichtigen und Unsterblichen getotet — wahrhaft
eine tolle und nicht weniger unglaubliche als unverstidndliche Botschaft. Wir ha-
ben das ,Meer* (481), weniger traditionell-christliches als Nietzsches eigenes
Sinnbild fiir die Unendlichkeit'’® und die Tiefe des Chaos ausgetrunken, d.h. die
Ewigkeit und Unendlichkeit Gottes in die fragile und vergingliche Existenz des
Menschen als des sich selbst hochstem Wesen aufgenommen. Das Wegwischen

des Horizonts, elementares Symbol christlicher UnendlichkeitsSpekulationl77,

176 Vgl. E. Biser: Gott ist tot, S. 43-46.

177 Biser sieht Nietzsche im Wettstreit mit Anselm von Canterburys Bestimmung
Gottes als des Wesens, iiber das hinaus nichts Vollkommeneres gedacht werden
kann. Vgl. ebd., S. 49-60. So fragt Zarathustra (rhetorisch) in seiner Rede ,Auf
den gliickseligen Inseln‘: ,,Konntet ihr einen Gott denken? KSA 4, 109. Der Titel
verweist, sofern es sich nicht um einen geradezu gottlichen Zufall handelt, auf die
Kontroverse Anselms mit seinem Zeitgenossen Gaunilo von Marmoutiers, der
dem Argument, dass das, woriiberhinaus nichts vollkommeneres gedacht werden
konne, auch notwendig existieren miisse, weil doch, so der Umkehrschluss, ein
vollkommenes Wesen, das nicht existiert, eben nicht das ist, iiber das hinaus
nichts Vollkommeneres gedacht werden kann, folgendes entgegenhilt: ,,Man er-
zdhlt sich, irgendwo im Ozean gebe es eine Insel, die einige wegen der Schwie-
rigkeit oder vielmehr Unmoglichkeit, das, was nicht existiert, aufzufinden, ergéin-
zend verschwundene Insel nennen und die, so geht die Sage, noch weit mehr, als
von den Inseln der Gliickseligen berichtet wird, unermesslich reich an lauter kost-
baren Giitern und Annehmlichkeiten, niemandem gehore, von keinem bewohnt
werde und alle anderen bewohnten Linder durch ein Ubermal an Besitztiimern al-
lenthalben iibertreffe. DaBl dies so sei, konnte mir jemand sagen, und ich vermoch-
te diese Rede [...] ohne weiteres zu verstehen. Wenn er dann aber, als ergébe sich
dies folgerecht, mit der Zusatzbehauptung fortfithre: Du kannst nun nicht mehr
daran zweifeln, dass diese unter allen Lindern vortrefflichste Insel wahrhaft ir-
gendwo in Wirklichkeit existiert, steht es doch fiir dich auler Zweifel, dass sie
auch in deinem Verstande ist; und weil etwas vortrefflicher ist, nicht allein im
Verstande, sondern auch in der Wirklichkeit zu sein, deshalb existiert sie notwen-
dig so, denn wenn das nicht der Fall wire, wire jedes andere Land, das in Wirk-
lichkeit existiert, vortrefflicher als sie, und so wire sie, obwohl von dir bereits als
unter allen Landern vortrefflichstes verstanden, nicht das vortrefflichste — wenn
er, so sage ich, dadurch einreden wollte, an der wahrhaften Existenz dieser Insel
diirfe nicht gezweifelt werden, nihme ich entweder an, er erlaube sich einen
Scherz, oder ich wire unschliissig, wen ich fiir torichter halten sollte, mich, wenn
ich ihm beipflichtete, ihn wenn er glaubte, fiir das wesentliche Sein dieser Insel
auch nur irgendwie einen sicheren Beweis erbracht zu haben“. Kurt
Flasch/Burkhard Mojsisch (Hg.): Kann Gottes Nicht-Sein gedacht werden? Die
Kontroverse zwischen Anselm von Canterbury und Gaunilo von Marmoutiers,
Kampten 1989, S. 75-77.

am 14.02.2026, 09:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 469

steht fiir die Vernichtung aller Grenzen, die dem menschlichen Dasein einst Halt
boten und an deren Stelle sich nun das klaffende Nichts auftut, welches den
Menschen zu verschlingen droht. Im neuzeitlich-kopernikanischen Losketten der
Erde von dem platonischen Symbol der Sonne als der Koinzidenz des Wahren,
Guten und Schonen, dem Seins- und Erkenntnisgrund aller Dinge, scheint das
Ende der Moral und der Wahrheit auf, ein tragisches Geschehen, welches den
Menschen in das Nichts der Gottesfinsternis wirft und den Kosmos zum Chaos
(re)transformiert: ,,Was thaten wir, als wir diese Erde von ihrer Sonne loskette-
ten? Wohin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von allen Son-
nen? Stiirzen wir nicht fortwiahrend? Und riickwiirts, vorwérts nach allen Seiten?
Haucht uns nicht der leere Raum an? Ist es nicht kilter geworden? Kommt nicht
immerfort Nacht und mehr Nacht? Miissen nicht Laternen am Vormittage ange-
ziindet werden?** (481). Nachdem der tolle Mensch dies sprach und den bohren-
den Verdacht duflerte, dass die Ermordung Gottes als grofte aller Taten des Men-
schen zu grof3 sein konne, mithin seinen Untergang bedeuten moge, fing er, den
befremdeten Zuhorern es gleich tuend, an zu schweigen und zerschmetterte die
Laterne. Deren erloschendes Licht ist Sinnbild fiir die Negation metaphysischer
Erkenntnis; einst fundiert in der Einheit von Sein und Wahrheit. Thr Zerspringen
symbolisiert die Realitdt des Chaos und die Destruktion des autonomen Selbst-
bewusstseins. Qua Bezugnahme auf die endliche Geschwindigkeit von Schall
und Licht, welche als Verweis auf die Wissenschaft und ihre radikale Desanthro-
pomorphisierung der Erkenntnis als ein wesentliches Mordinstrument Gottes les-
bar ist, erkennt der tolle Mensch, dass er zu frith gekommen ist und dass iiber die
getane Tat und ihre Konsequenzen schlicht noch kein Bewusstsein unter den
Menschen herrscht. Sich der Trauer und dem Wahn hingebend, bleibt dem tollen
Menschen zu guter Letzt nichts als, der Tragik des Geschehens eingedenkend,
Gott seine Totenmesse zu zelebrieren: in die Kirchen, ,,Grabméler und Griifte
Gottes* eindringend, stimmte er, nicht von ihm ablassen konnend, ,,sein Requiem
aeternam deo* (482) an.

Nietzsches Gleichnis will ,,befremden®, um ,,noch vor jeder inhaltlichen Be-
kundung schon durch seine sprachliche Gestalt auf einen Umbruch des Bewusst-
seins“'” zu dringen. Wie Licht in das Dunkel zu bringen ist, wurde gezeigt. Jen-
seits des Atheismus naiver Aufkldrung ist der Tod Gottes eine Tragodie un-
menschlichen und unermesslichen Ausmafles — ,,Die absolute Veridnderung, wel-
che mit der Negation Gottes eintritt“ (KSA 13, 143) — da mit diesem nicht allein
die Ddmmerung eines Gotzen bezeichnet ist, sondern das Ende eines Weltbildes,
an dem auch die philosophische Aufklirung und die Wissenschaft partizipie-
ren.'” Nietzsche bleibt, jenseits anders lautender Geriichte, aber noch im Dunst-
kreis der heute befremdlich wirkenden geschichtsphilosophischen Figur der Ne-

178 E. Biser: Gott ist tot, S. 64.

179 Diesen Aspekt hebt bes. C. Tiircke: Der tolle Mensch, S. 26ff. u. 70-72, hervor:
»Theologie ist unverhohlene Wissenschaft, moderne Wissenschaft verhohlene
Theologie“ (S. 71).

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

470 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

gation der Negation: Der Tod Gottes und die Heraufkunft des Nihilismus sind
nicht nur tragischer Verlust, sondern auch die historisch einmalige Chance zur
Befreiung des Menschen aus den Ketten falscher Heteronomie: ,,In der That, wir
Philosophen und ,freien Geister* fithlen uns bei der Nachricht, dass der ,alte Gott
todt® ist, wie von einer neuen Morgenrothe angestrahlt [...] — endlich erscheint
uns der Horizont wieder frei [...], unser Meer liegt wieder offen da“ (KSA 3,
574).

Nietzsches Herleitung des Nihilismus' griindet auf einer doppelgleisigen
Argumentationsfigur: Zum einen ist es der Fortschritt der philosophischen und
wissenschaftlichen Aufkl'airunglg], welcher die obersten Werte — Gott bzw. die
Wabhrheit, die absolute Moral bzw. die Idee des Guten und der Mensch als Eben-
bild Gottes und Krone der Schopfung bzw. das autonome Subjekt — entwertet,
indem er ihren zwar lebensnotwendigen, nichtsdestotrotz rein fiktiven Charakter
aufdeckt. Da diese Werte als absolut galten und den Sinn menschlicher Existenz
scheinbar unumstoBlich verbiirgten, hinterlédsst der universelle Zweifel der Auf-
klarung (vorerst) eine absolute Sinnlosigkeit: ,,Nihilism: es fehlt das Ziel; es fehlt
die Antwort auf das ,Warum?‘ was bedeutet Nihilism? — das die obersten Werthe
sich entwerthen® (KSA 12, 350).182 Der Nihilismus ist daher das dialektische Re-
sultat des unbedingten ,,Willens zur Wahrheit” bzw. die ,,nothwendige Conse-
quenz der bisherigen Ideale* (339): ,,Dieser Antagonismus, das was wir erken-
nen, nicht zu schitzen und das, was wir uns vorliigen mochten, nicht mehr schit-
zen zu diirfen: — ergiebt einen Auflésungsproze® (212).'%

Der Nihilismus tritt in dieser geschichtlichen Situation als der prigende Geist
der Zeit in seinen verschiedenen (Entwicklungs)Formen auf: 1. Der unvollstin-
dige Nihilismus: ,,die Versuche, dem Nlihilismus] zu entgehn, ohne jene Werthe
[der moralischen Ontologie und des Christentums; d. Verf.] umzuwerthen: brin-
gen das Gegentheil hervor, verschirfen das Problem* (476). Gemeint sind priméar
die wissenschaftlichen Atheisten, die noch an die Wahrheit glauben, ,,alle diesen

180 Zur Begriffsgeschichte des Nihilismus bei Nietzsche vgl. die streng philologische
Studie von Elisabeth Kuhn: Friedrich Nietzsches Philosophie des europidischen
Nihilismus, Berlin/New York 1992, S. 10ff.

181 Als aufklirende Krifte, die dem Nihilismus zuarbeiten, bezeichnet Nietzsche,
neben der sich selbst aufthebenden (christlichen) Moral der Wahrhaftigkeit (vgl.
bes. priagnant KSA 12, 125f.), 1.) die Naturwissenschaft in Form des nihilistischen
»Mechanismus“ und der modernen Astronomie (,,Seit Copernikus rollt der
Mensch aus dem Centrum ins x* (127)), 2.) die polit-6konomische ,,Authebung
der Sklaverei“ und traditioneller Herrschaft und 3.) in der Geschichte den ,,Fata-
lismus* und ,,.Darwinismus* (130). Vgl. E. Kuhn: Nietzsches Philosophie des Ni-
hilismus, S. 136ff.

182 Vgl. zur nihilistischen Auflosung der Begriffe Zweck, Einheit und Wahrheit/Sein
bes. das Fragment ,Kritik des Nihilism‘ in KSA 13, 46-49.

183 Vgl. zum Nihilismus als Ausdruck sich verkehrender Wertungen — der ,,Gegen-
satz der Welt, die wir verehren, und der Welt, die wir leben* (KSA 12, 129) — die
das ,eigentlich tragische Problem unsrer modernen Welt*“ (291) darstellen, auch
KSA 12, 129, 291f., 366 u. 571.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 471

blassen Atheisten, Antichristen, Immoralisten, Nihilisten [...], diese letzten Idea-
listen der Erkenntnis® (KSA 5, 398). Ferner die ,,socialistischen und positivisti-
schen* Systeme, in denen die ,,christlichen Werthurtheile® (KSA 12, 126) leben-
dig bleiben. Kurzum: ,,Uberall wo verehrt, bewundert, begliickt, gefiirchtet, ge-
hofft, geahnt wird, steckt noch der Gott“ (KSA 9, 626)."® 2. Der vollstindige
Nihilismus: ,,Der Nihilismus erscheint jetzt, nicht weil die Unlust am Dasein
groBer wire als frither, sondern weil man iiberhaupt gegen einen ,Sinn‘ misstrau-
isch geworden ist“ (212). Der vollendete Nihilismus ist folglich die extreme
Gegenposition zum vormaligen Glauben: Es scheint gar kein Sinn mehr moglich
zu sein, weil die vormaligen, sich nun entwertenden Werte als Wert schlecht hin
und somit als alternativlos gelten. Daher bezeichnet Nietzsche auch die christli-
che Moral als ,,Ursache des Nihilismus* (125). Es ist die Erkenntnis des funda-
mentalen Gegensatzes von christlicher Moral und dionysischer Wirklichkeit, die
den Nihilismus generiert. Dass alles als sinnlos erscheint, ist nur vor dem Hinter-
grund der falschen christlichen Werte verstindlich, die die einzig existierende
Realitit notwendig entwerten: ,,Die ,Sinnlosigkeit des Geschehens‘: der Glaube
daran ist die Folge einer Einsicht in die Falschheit der bisherigen Interpretation
[...] — kein nothwendiger Glaube* (114) 3. Der vollstindige Nihilismus in passi-
ver Form: ,,Nihilism als Niedergang und Riickgang der Macht des Geistes: der
passive Nihilism: als ein Zeichen von Schwiche [...] Zersetzung* (351); ein
Wille zum Nichts und zur ,,Selbstzerstérung* (315).185 Nietzsche sieht diesen Ni-
hilismus vornehmlich im Pessimismus Schopenhauers, in der Romantik und im
Buddhismus ausgebildet. 4. Der vollstindige Nihilismus in aktiver Form: ,,Nihi-
lism als Zeichen der gesteigerten Macht des Geistes: als activer Nihilism [...].
Sein Maximum von relativer Kraft erreicht er als gewaltthétige Kraft der Zersto-
rung” (350f.) aller althergebrachter Werte und Autorititen."®® Nietzsche mag
hier insbesondere den Anarchismus und dessen russisches Umfeld, die beken-
nenden Nihilisten, vor Augen gehabt haben, von denen er letztlich den Begriff
selber urspriinglich geborgt hat. Was dem aktiven Nihilismus fehlt, ist aber die
Kraft, ,,einen Glauben zu setzen (350). 5. Der radikale und extreme Nihilismus:
,,das Dasein, so wie es ist, ohne Sinn und Ziel, aber unvermeidlich wiederkeh-
rend, ohne ein Finale ins Nichts [...]. Das ist die extremste Form des Nihilismus:
das Nichts (das ,Sinnlose‘) ewig® (213), und ,,jeder Glaube, jedes Fiir-wahr-
halten nothwendig falsch* (354). Die ewige Wiederkehr des Gleichen ist der
Kulminationspunkt, an dem Nietzsche den extremen Nihilismus umschlagen
lasst. Die Bejahung der radikalsten Sinnlosigkeit offnet sich der Ewigkeit der
dionysischen Wirklichkeit als dem eigentlichen Sinn des Daseins: amor fati — das
sich selbst ewiglich begehrende und vernichtende Leben.

184 Zum unvollstindigen Nihilismus und dem Fortwesen der alten Werte vgl. bes.
KSA 13, 70.

185 Vgl. zum passiven Nihilismus aus Schwiche, nicht zuletzt politische Motive des
Nihilismusbegriffs aufdeckend, auch KSA 5, 252, 278 u. 368f. u. KSA 12, 396f.

186 Vgl. zum Nihilismus aus Stérke vs. aus Schwiche KSA 12, 367f. u. KSA 13, 71.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

472 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Zum anderen aber, was den zweiten Argumentationsstrang Nietzsches be-
zeichnet, ist es das Resultat der tragischen Aufkldrung, dass der metaphysische
Dreiklang des Wahren, Guten und Schonen — vereint im christlichen Gott — selbst
im Kern eine nihilistische Ausdrucksweise ist: ,,Weifl man es noch nicht? das
Christenthum ist eine nihilistische Religion — um ihres Gottes willen* (KSA 13,
525). Der Nihilismus ist daher nicht allein das Signum der Moderne bzw. die
,,Geschichte der modernen Verdiisterung* (KSA 12, 95), sondern das untergriin-
dige und sowohl vor sich selbst verbergende, als auch sich im Resultat selbst
entbergende Wesen der abendldndischen Geschichte: ,,warum ist die Heraufkunft
des Nihilismus nunmehr nothwendig? Weil unsere bisherigen Werthe es selbst
sind, die in ihm ihre letzte Folgerung ziehn; weil der Nihilism die zu Ende ge-
dachte Logik unserer groen Werthe und Ideale ist* (KSA 13, 190). In der plato-
nisch-christlichen Umwertung der urspriinglich dionysisch-tragischen Weltbe-
trachtung wird die Liige des Ideals als ,,Fluch iiber die Realitit* (KSA 6, 258) in-
thronisiert. Die verehrten und angebeteten Werte stellen eine Verleugnung des
Lebens und der dionysischen Wirklichkeit dar, gipfelnd in Gott als dem eigentli-
chen Nichts: ,,Resultat: der Glaube an die Vernunft-Kategorien ist die Ursache
des Nihilismus — wir haben den Werth der Welt an Kategorien gemessen, welche
sich auf eine rein fingirte Welt beziehen (KSA 13, 49). Diese in den vorherigen
Kapiteln bereits ausfiihrlich dargestellte These bringt Nietzsche in Bezug auf das
Christentum und seiner Moral als anti-dionysischem Nihilismus fulminant auf
den Punkt:

,.Christenthum war von Anfang an, wesentlich und griindlich, Ekel und Ueberdruss des
Lebens am Leben, welcher sich unter dem Glauben an ein ,anderes‘ oder ,besseres‘ Le-
ben nur verkleidete, nur versteckte, nur aufputzte. Der Hass auf die ,Welt‘, der Fluch
auf die Affekte, die Furcht vor der Schonheit und Sinnlichkeit, ein Jenseits, erfunden,
um das Diesseits besser zu verleumden, im Grunde ein Verlangen in’s Nichts, an’s En-
de, in’s Ausruhen, hin zum ,Sabbat aller Sabbate‘ — dies diinkte mich, wie der unbe-
dingte Wille des Christenthums, nur moralische Werthe gelten zu lassen, immer wie die
gefihrlichste und unheimlichste Form aller moglichen Formen eines ,Willens zum
Untergang* [...] — denn vor der Moral [...] muss das Leben bestindig und unvermeid-
lich Unrecht bekommen, weil Leben etwas essentiell unmoralisches ist“ (KSA 1,
18£.).1%7

Von hier aus wird auch Nietzsches Aussage verstidndlich, dass sein Atheismus
sich nicht dadurch auszeichne, dass er Gott ,,weder in der Geschichte, noch in der
Natur, noch hinter der Natur® (KSA 6, 225) wiederfinde, sondern durch die strik-
te Ablehnung dessen, was als Gott — Prinzip des lebensverneinenden Nichts —

187 Vgl. zum verborgenen Nihilismus der moralischen Ontologie und des Christen-
tums neben den in vorherigen Kapiteln bereits genannten Textstellen u.a. KSA 5,
335; KSA 6, 182f., 185, 217 u. 373f.; KSA 13, 56.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 473

angebetet wurde: ,.eigentlich ist nur der moralische Gott widerlegt (KSA 11,
624).'%

Angesichts dieser Situation einer doppelten Entwertung der obersten Werte,
die sie nicht allein als unglaubwiirdig, sondern im Kern als verdammenswert er-
scheinen lassen, sieht Nietzsche die Zukunft Europas — ,,Was ich erzihle, ist die
Geschichte der nichsten zwei Jahrhunderte® (KSA 13, 57) — als in einer dauer-
haften Krise und einem gewaltigen Umsturz begriffen'®’: ,eine Fiille und Folge
von Abbruch, Zerstorung, Untergang, Umsturz® (KSA 3, 573). Die Zukunft ist
offen und die falschen Weltbilder liegen im Sterben; der Nihilismus, so Nietz-
sches Hoffnung, blof ein ,,Zwischenzustand“ (KSA 13, 50) auf dem Weg zur
Ltiefsten Selbstbesinnung des Menschen* (56) im Zeitalter der ,,Katastrophe*
(189). Nun bedarf es einer zweiten Umwertung der Werte, die, vom extremen
Nihilismus selbst ausgehend, sowohl den Nihilismus als (geistigen) Zustand der
Moderne — die absolute Sinnlosigkeit nach der Entwertung der obersten Werte —
als auch den verdeckten Nihilismus dieser Werte selbst aufhebt. Nietzsches Ge-
gen-Lehren — der Wille zur Macht, die ewige Wiederkehr des Gleichen und der
Ubermensch — bezeichnen formelhaft seinen Versuch, nachdem der Glaube an
Gott aus ,,Frommigkeit* (KSA 4, 324) selbst versagt bleibt, das Resultat der tra-
gischen Aufklirung zu wenden, die Werte umzuwerten, das Nichts zu bezwingen
und neue Horizonte fiir die Menschheit zu 6ffnen: ,,Dieser Mensch der Zukunft,
der uns ebenso vom bisherigen Ideal erlésen wird, als dem was aus ihm wachsen
musste, vom Willen zum Nichts, vom Nihilismus [...], der den Willen wieder

188 ,,Wir Wenigen oder Vielen, die wir wieder in einer entmoralisirten Welt zu leben
wagen, wir Heiden dem Glauben nach: wir sind wahrscheinlich auch die Ersten,
die es begreifen, was ein heidnischer Glaube ist: sich hohere Wesen als der
Mensch ist, vorstellen zu miissen, aber diese Wesen Jenseits von Gut und Bose;
alles Hoher-sein auch als Unmoralisch-sein abschitzen miissen. Wir glauben an
den Olymp — und nicht an den Gekreuzigten*“ (KSA 13, 487).

189 Neben meiner Zweiteilung der Herleitung des Nihilismus, zum einen: das Resultat
des Unglaubwiirdig-Werdens der obersten Werte zu sein, herbeigefiihrt durch die
philosophische und wissenschaftlicher Aufkldrung, zum anderen: das Finale der
Selbstentwertung der moralischen Metaphysik darstellend, die sich als verborge-
ner Nihilismus zu erkennen gibt, womit der Nihilismus als die ,,,innere Logik‘ der
abendldndischen Geschichte® (M. Heidegger: Holzwege, S. 206) selbst erscheint,
wird beim ganz spiten Nietzsche der Nihilismusbegriff zum Unterbegriff des
Oberbegriffs der Dekadenz: ,,der Nihilism ist keine Ursache, sondern nur die Lo-
gik der décadence” (KSA 13, 265). Es ist dies der Versuch, den Nihilismus als
moralischem Phénomen auf Physiologie zuriickzufiithren: sowohl Symptom ab-
steigenden Lebens — selbstmorderische Verzweiflung — als auch aufsteigenden
Lebens — Befreiung von alten Werten. Da auf eine eingehende Erorterung dieser
Fragen hier verzichtet werden muss, vgl. hierzu neben E. Kuhn: Friedrich Nietz-
sches Philosophie des europdischen Nihilismus, S. 250-55, auch, fein differenzie-
rend, H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 335-41. Entscheidend
ist fiir Nietzsche die Kulmination der Sinnlosigkeit, die die Notwendigkeit einer
radikalen Umwertung der Werte begriindet: Nicht nur sind die alten Werte ver-
schwunden, was eine Leere hinterldsst, sondern diese selbst sind als nihilistisch
dechiffriert.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

474 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

frei macht, der die Erde ihr Ziel und dem Menschen seine Hoffnung zuriick giebt,
dieser Antichrist und Antinihilist, dieser Besieger Gottes und des Nichts — er
muss einst kommen ...“ (KSA 5, 336).

4.1.5 Die Umwertung der Werte: Der Wille zur Macht, die ewige
Wiederkehr des Gleichen und der Ubermensch

Nietzsches Antwort auf den Nihilismus ist der Versuch einer radikalen Umwer-
tung der bisherigen Werte. An erster Stelle steht Nietzsches Lehre vom Willen
zur Macht, welche sowohl das ,positive‘ Resultat der tragischen Aufkldrung als
auch ihr begriindendes Fundament darstellt. Der Wille zur Macht ist das, was ist
bzw. alles, was ist, ist Wille zur Macht. Nietzsche hinterliels keine ausgearbeitete
Theorie des Willens zur Macht. Vieles, was er diesbeziiglich verlautbaren lief3,
blieb stichwortartig, fragmentarisch und zu einem groflen Teil iiber den Nachlass
verstreut. Und dennoch, das haben die bisherigen Ausfiihrungen zur Destruktion
von Freiheit, Moral und Wahrheit immer wieder zu Tage treten lassen, ist es die
Lehre vom Willen zur Macht, die in letzter Instanz das systematische Moment in
Nietzsches Universum von Perspektiven begriindet und noch zwischen dispara-
testen Erkenntnissen eine, wenn auch — durch das Theorem selbst begriindet —
fragile Einheit zu stiften vermag. Der Wille zur Macht als dem zentralen Expla-
nans der tragischen Aufklirung muss daher hier nochmals gesondert expliziert
werden. Selbstredend kann dies, die Grenzen der Darstellung hervortreten las-
send, nur in rudimentidrer Gestalt geschehen. Alles, was iiber den Versuch einer
skizzenhaften Rekonstruktion und einer kritischen Anndherung hinausgeht
sprengt den Rahmen des hier Machbaren. Dies gilt nicht weniger fiir Nietzsches
wohl unzuginglichster und zutiefst numinoser Lehre der ewigen Wiederkehr des
Gleichen. Auch Nietzsches Ewigkeitsspekulation in einer gottlosen Welt kann
fiir sich und in ihrem Zusammenhang mit dem Willen zur Macht, seit jeher he-
rausfordernde Konigsdisziplin aller Nietzscheinterpretationen, nur in ihrer aller-
elementarsten Bedeutungsstruktur skizziert werden. Der Versuch die Kerngehalte
von Nietzsches zentralen Lehren zumindest andeutungsweise zu explizieren,
wird beschlossen mit der Darstellung der Figur des Ubermenschen als dem Sinn-
bild der gelungenen Verkorperung der Umwertung der Werte. Auch hier muss
gewaltsame Selbstbeschriankung walten: Von Interesse ist allein der Gehalt der
Figur des Ubermenschen fiir eine politische Theorie der Emanzipation des Nicht-
identischen. In summa wiére viel erreicht, wenn einerseits Aufkldrung iiber die
grobsten Missverstiandnisse beziiglich Nietzsches schillernster, historisch belaste-
ter und zur Fehlinterpretation einladenden Begrifflichkeiten geleistet und ande-
rerseits eine, wenn auch blo} rudimentire kritische Annidherung an diese unter
der Agide der Frage nach ihrem emanzipatorischen Gehalt vollbracht wiirde. H.
Ottmann hat, vor dem ndmlichen Problem stehend, aus systematischen Griinden

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 475

die ,,groBen Begriffe“'® darstellen und sie notwendig verkiirzen zu miissen, den
Horizont umrissen, vor dem die kaum zu reduzierende Vielfalt von Nietzsches
spater Philosophie erahnbar wird:

Nietzsches spite Lehre ist vielschichtig. Unmoglich, ihre Problematik auf einen einfa-
chen Nenner zu bringen — dies oder das und sonst gar nichts! Der Wille zur Uberwin-
dung der Metaphysik ist Post-Metaphysik per aspirationem, und doch liegt der Verdacht
nahe, dass Verbindungen zur Tradition bleiben — wider Willen. ,Kritische Theorie* und
,Experimentalphilosophie‘ — auch sie kehren wieder, und doch reichen sie allein nicht
aus, der spiten Lehre ein Fundament zu sichern. Das ,wilde‘, ,subversive®, ,nomadi-
sche® Denken ist nahe, und doch hat Nietzsche eine eigene Ordnung in seinem ,Dis-
kurs®, der ein ,offener*, aber nicht ein unsystematischer war!“'*!

Es sind dies Annahmen und Feststellungen, von denen auch die folgenden Aus-
filhrungen ausgehen, die, wie bereits in den vorherigen Kapiteln, den Weg ein-
schlagen, von der Aufkldrung nahe liegender Missverstiandnisse iiberzugehen zur
Kritik, deren Spezifik es ist, trotz allen moglichem Dissens sich frei zu halten
von jeder Form des Reduktionismus, der meint, das Universum der Philosophie
Nietzsches auf einen einzigen Nenner bringen zu konnen. Bei aller berechtigten
und unabgegoltenen Kritik ist es allein eine solche Offenheit, die einem Denken
gerecht zu werden vermag, das sich dogmatischer Verallgemeinerung wie nahezu
kein zweites sperrt: ,,,Das — ist nun mein Weg, — wo ist der eure?‘ so antwortete
ich Denen, welche mich ,nach dem Wege* fragten. Den Weg ndmlich — den giebt
es nicht!“ (KSA 4, 245).

4.1.5.1 Der Wille zur Macht

Der Terminus Wille zur Macht taucht erstmals in den nachgelassenen Fragmen-
ten von Ende 1876 — Sommer 1877 (KSA 8, 425) auf. Wie die Nachlassnotiz
unterstreicht, kommt Nietzsche qua seiner subversiven Psychologie zu der neuen
Begrifflichkeit. Waren es seinerzeit noch die Selbsterhaltung darwinscher Pri-
gung und Schopenhauers Wille zum Dasein oder aber moralkritische Termini
wie der Egoismus oder der Ehrgeiz, welche in letzter Instanz jeglichem psycho-
logischem Phidnomen zu Grunde liegen und erkliren sollten, so kommt Nietzsche
am Ende eines Prozesses intensiver Reflexion zu dem Ergebnis, dass allein der
Wille zur Macht das Fundament und innere Movens allen Geschehens abgibt.
Neben Nietzsches Sezierung der menschlichen Psyche und ihres Verhaltens wa-
ren seine Bewunderung fiir die agonale Kultur der Griechen und seine Begeiste-
rung fiir die dionysische Dynamik allen Geschehens nicht weniger fiir die Her-
kunft des Willen-zur-Macht-Theorems von Bedeutung als sein Erzieher Scho-
penhauer und der Zeit seines Lebens verehrte Heraklit. Forciert durch die Lektii-
re naturwissenschaftlicher, insbesondere evolutionstheoretischer, physikalischer

190 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 346.
191 Ebd, S. 351.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

476 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

und physiologischer Forschungsergebnisse'®> weitet sich Nietzsches Fragestel-
lung aus: Uber die begrenzte Frage nach dem fundamentalen Motiv menschli-
chen Handelns hinaus versucht Nietzsche, die ,,urspriingliche Einheit aller geisti-
gen und physischen*'> Phiinomene — das Movens allen Werdens — zu eruieren,
zu erkldren und zu verstehen. Heift es anfangs noch physikalisch: ,,Alles ist
Kraft“ (KSA 10, 9), so stellt sich fiir Nietzsche spiter die Frage, was jenseits des
duBeren All-Seins der Kraft bzw. des duBeren Zusammenhangs der Dinge das in-
nere ,Wesen* der Kraft darstellt: ,,Der siegreiche Begriff ,Kraft* [...] bedarf noch
einer Ergidnzung: es muf} ihm eine innere Welt zugesprochen werden, welche ich
bezeichne als ,Willen zur Macht®, d.h. als unersittliches Verlangen nach Bezei-
gung der Macht [...]. Es hilft nichts: man muf} alle Bewegungen, alle ,Erschei-
nungen‘, alle ,Gesetze‘ nur als Symptome eines innerlichen Geschehens fassen
und sich der Analogie des Menschen zu Ende bedienen (KSA 11, 563; vgl.
654). Nietzsche begreift folglich den Willen zur Macht als das fundamentale in-
nere Geschehen nach auBlen wirkender Krifte, das alle Phinomene der Welt er-
kldren soll, wobei diese Welt-Auslegung als Selbst-Auslegung des Menschen
(,Analogie®) zu verstehen ist. Nietzsche bewahrt den Sinn fiir das Perspektivische
und den deutenden Charakter seiner Interpretation: ,,Unter dem nicht ungeféhrli-
chen Titel ,der Wille zur Macht® soll hiermit eine neue Philosophie, oder deutli-
cher, geredet, der Versuch einer neuen Auslegung alles Geschehens zu Worte
kommen: billigerweise nur vorldufig und versucherisch, nur vorbereitend und
vorfragend, nur ,vorspielend*““ (653). Dies hindert Nietzsche aber nicht, den Wil-
len zur Macht als alles erkldrende These mit absolutem Charakter zu entwerfen,
der keine Relativitit inhiriert. Selbstredend ist auch der Wille zur Macht nur eine
Interpretation, wenn alles Interpretation ist. Da der Wille zur Macht aber das
,Wesen‘ bzw. das Geschehen jeder Interpretation selbst ist — ,,Der Wille zur
Macht interpretirt (KSA 12, 139)194 — ist dieses Theorem auf Grund seiner Re-
flexivitit die ,Wahrheit*: Ist erst Wahrheit und Macht als dasselbe identifiziert,
beweist sich die alles iiberwiltigende Auslegung des Geschehens somit zugleich
notwendig als hochste, weil mdchtigste Wahrheit. Nietzsche kann daher konsta-
tieren: ,,Gesetzt, dass auch dies nur Interpretation ist [...] — nun, um so besser*
(KSA 5, 37).

Das Wille-zur-Macht-Theorem entwickelt Nietzsche in der Auseinanderset-
zung mit der darwinistischen Naturauffassung, der schopenhauerischen Lehre des
Willens zum Dasein und, gleichsam als de-metaphysikalisiertes Pendant zum

192 Vgl. V. Gerhardt: Vom Willen zur Macht, S. 195ff.

193 V. Gerhardt: Nietzsche, S. 186. Vgl. zum Willen zur Macht als Fundament der
physio-psychologischen Einheit des Leibes auch KSA 11, 513f. u. 661; KSA 12,
17; KSA 13, 39f., 52f., 300f. u. 360.

194 ,Alle Werthschédtzungen sind nur Folgen [...] im Dienste dieses Einen Willens:
das Werthschitzen selbst ist nur dieser Wille zur Macht [...]. Das Sein selbst ab-
schitzen: aber das Abschitzen selbst ist dieses Sein noch* (KSA 13, 45). Vgl.
KSA 12, 161.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 477

Letzteren, dem Trieb zur Selbsterhaltung. Ausgehend von der dionysischen Er-
fahrung des UbermaBes, der Sprengung aller Kosten-Nutzen-Kalkiile und ins-
trumenteller Aquivalenzrelationen, betrachtet Nietzsche als den gemeinsamen
Nenner der genannten Interpretationen, dass sie Ausdruck eines niedergehenden
Lebens sind und diesen Niedergang als ,,Ausnahme-Zustand*“ (KSA 11, 492)
féalschlicherweise zum Wesen des Lebens verallgemeinern: ,,in der Natur herrscht
nicht die Nothlage, sondern der Ueberfluss, die Verschwendung, sogar bis in’s
Unsinnige. Der Kampf um’s Dasein ist nur eine Ausnahme, eine zeitweilige Res-
triktion des Lebenswillen; der grosse und kleine Kampf dreht sich allenthalben
um’s Uebergewicht, um Wachsthum und Ausbreitung, um Macht, gemiss dem
Willen zur Macht, der eben der Wille des Lebens ist“ (KSA 3, 585f.). Von daher
soll man ,,nicht Malthus mit der Natur verwechseln* (KSA 6, 120) bzw. die Er-
scheinungen der gesellschaftlichen Verhiltnisse der kapitalistischen Industriali-
sierung — die ,,englische Uebervolkerungs-Stickluft” (KSA 3, 585) — als das We-
sen des Lebens missverstehen. Wihrend der Darwinismus wenigstens den Kampf
als elementares Movens des Lebens richtig verstanden hat, entpuppt sich der
Wille zum Dasein als selbstwiderspriichliche Interpretation degenerierenden Le-
bens: ,,,Der traf freilich die Wahrheit nicht, der das Wort nach ihr schoss vom
,Willen zum Dasein‘: diesen Willen — giebt es nicht! ,Denn: was nicht ist, das
kann auch nicht wollen, was aber im Dasein ist, wie konnte das noch zum Dasein
wollen! ,Nur, wo Leben ist, da ist auch Wille: aber nicht Wille zum Leben, son-
dern [...] Wille zur Macht! ,Vieles ist dem Lebenden hoher geschitzt, als Leben
selber (KSA 4, 148f.). Der Wille zur Macht ist, was die innere Einheit iiber alle
Werkphasen hinweg von Nietzsches Philosophie bezeugt, mithin addquat als
Konkretisierung des Wesens des Dionysischen zu verstehen.

Nun ist Nietzsche allerdings durch die Eiswiiste radikal-antimetaphysischer
Aufkliarung gewandert, die den Glutkern der frithen Artisten-Metaphysik abkiihl-
te. Der Wille zur Macht ist Ausdruck dieser fortschreitenden Reflexion auf den
prekdr-ontologischen Status dionysischer Spekulation. Das Wille-zur-Macht-
Theorem ist der Versuch einer anti-ontologischen Gesamtauslegung allen Ge-
schehens. Der Wille zur Macht bricht mit jeder Konzeption einer Weltinterpreta-
tion, die mit Begriffen wie Substanz, Einheit, Telos usw. operiert. Der Wille zur
Macht ist so wenig ein Subjekt, wie es fiir Nietzsche (dem Psychologen) be-
kanntlich iiberhaupt einen Willen im Sinne eines autonomen Vermdgens gibt.
Der Wille zur Macht ist weder das Wesen, das den Erscheinungen zu Grunde
liegt, noch ist er der fiir sich gleichsam jenseitig existierende Urgrund aller Din-
ge. Auch ist er, sowenig wie die Welt selbst, eine Einheit im Ganzen: ,,Es scheint
mir wichtig, dass man das All, die Einheit los wird, irgend eine Kraft, ein Unbe-
dingtes; man wiirde nicht umhin konnen, es als hochste Instanz zu nehmen und
Gott zu taufen” (KSA 12, 317). Er ist aber auch kein Grund-Element wie ein
Atom. So wie es ,,keine dauerhaften letzten Einheiten, keine Atome, keine Mo-
naden‘ gibt, existiert auch kein Wille, sondern allein ,,Willens-Punktationen, die
bestindig ihre Macht mehren oder verlieren (KSA 13, 36f). Der Wille zur

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

478 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Macht existiert folglich immer nur in der Form der ,,Vielheit* von Machtwillen,
deren temporal-partielle Zusammenschliisse letztlich ,,fiktive Einheiten* (KSA
12, 25) darstellen:

,,Bin Machtquantum ist durch die Wirkung, die es iibt und der es widersteht, bezeichnet.
[...]. Es ist essentiell ein Wille zur Vergewaltigung und sich gegen Vergewaltigungen
zu wehren. Nicht Selbsterhaltung: jedes Atom wirkt in das ganze Sein hinaus [...]. Eine
Ubersetzung dieser Welt von Wirkung in eine sichtbare Welt [...] ist der Begriff ,Be-
wegung‘. Hier ist immer subintelligirt, daf etwas bewegt wird — hierbei wird, sei es nun
in der Fiktion eines Kliimpchen-Atoms oder selbst von dessen Abstraktion, dem dyna-
mischen Atom, immer noch ein Ding gedacht, welches wirkt [...]: vergessen wir nicht,
daf3 das eine bloBe Semiotik und nichts Reales bezeichnet” (KSA 13, 258).

Der Wille zur Macht ist folglich ein Auslegungsversuch des inneren Antriebs des
endlosen Werdens aus der Perspektive des Menschen, der das Sein auflost in
,.dynamische Quanta®“, die in einem ,,Spannungsverhéltniff zu allen anderen dy-
namischen Quanten stehen und deren ,,Wesen in ihrem Verhiltnif} zu allen an-
dern Quanten, in ihrem ,Wirken* auf dieselben‘ (259) besteht. Eine solche innere
Welt reiner Kraft-Fluktuation hat kein Ziel — ,,Vorsicht vor iiberfliissigen teleo-
logischen Principien!* (KSA 5, 27f) — auBler das auf Maximierung zielende, infi-
nite Verlangen nach seiner selbst: ,,Gesamtcharakter des Daseins : strebt nach
einem Maximal-Gefiihl von Macht : ist essentiell ein Streben nach mehr von
Macht : Streben ist nichts anderes als Streben nach Macht : das Unterste und In-
nerste bleibt dieser Wille® (KSA 13, 262). Der Wille zur Macht kann als ,,Ur-
sprung der Bewegung (274) ferner ,,nicht geworden sein“ (17) und ist somit
gleichsam die Konstante im Fluss des Werdens, das ewige Flieen des FlieBens.
Die Welt als Wille zur Macht ist folglich ein dynamisches Relationsgefiige sich
gegenseitig liberwiltigender Machtquanten — ,,Der Grad von Widerstand und der
Grad von Ubermacht — darum handelt [es] sich bei allem Geschehen® (257) — die
selbst nicht substanzielle oder atomistische Einheiten, sondern fluktuierende
Krifte darstellen, deren Steigerungswille auf grofere Einheiten — von der Zelle
bis zum Kosmos — zielt, die stets aber, Einheiten bzw. Ausgleich der Krifte auf
Zeit sind, da die prinzipiell disharmonisch-kdmpferischen Machtquanten im
,Kern* irreduzibel dynamisch sind:

,.Kraft tiberall, als Spiel von Kriften und Kraftwellen zugleich Eins und ,Vieles‘, hier
sich hiufend und zugleich dort sich mindernd, ein Meer in sich selber stiirmender und
fluthender Krifte, ewig sich wandelnd, ewig sich zuriicklaufend [...] ein Werden, das
kein Sattwerden, keinen UberdruB, keine Miidigkeit kennt —: dies ist meine dionysische
Welt des Ewig-sich-selber-Schaffens, des Ewig-sich-selber-Zerstorens, diese Geheim-
nis-Welt der doppelten Wolliiste, dies mein Jenseits von Gut und Bose, ohne Ziel [...],
ohne Willen [...] — wollt ihr einen Namen fiir diese Welt? Eine Losung fiir alle ihre
Rithsel? [...] Diese Welt ist der Wille zur Macht — und nichts auerdem! Und auch ihr
selber seid dieser Wille zur Macht — und nichts aulerdem! (KSA 11, 611).

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 479

Kurzum: Es gibt fiir Nietzsche nicht den Willen zur Macht im Sinne einer meta-
physischen Entitit, sondern nur das Geschehen des Willens zur Macht der
Machtquanten, welches konstitutiv pluralistisch strukturiert ist und somit als
Kampf widerstreitender Krifte immerwahrend dynamisch, ohne jegliches Telos,
etwa in Form einer absoluten (All)Macht, sich fortbewegt.

Wenn es auch nicht den Willen zur Macht jenseits des Machtgeschehens als
fiir sich seiendes Metaphysikum, wie etwa das dionysische Ur-Eine der Trago-
dienschrift, gibt, so wird der absolute Charakter von Nietzsches Seinsthese den-
noch mehr als deutlich. So, wenn er, und darauf lduft seine Argumentation hi-
naus, alles Geschehen und alle temporal-prekér ausgeglichenen Machteinheiten,
unabhingig ihrer ,Entwicklungsstufe‘, nicht blof mit dem Willen zur Macht als
einem unter anderen oder auch als entscheidendes Charakteristikum dieser be-
greift, sondern sie selbst als nichts anderes als den Willen zur Macht in spezifi-
scher Formation bestimmt — ,,Metamorphosen des Einen Willens [...], der allem
Geschehen inhiriert” (KSA 13, 44). Der Wille zur Macht ist nicht Eigenschaft
oder Wesen der ,Dinge‘, sondern die Dinge selbst sind von der Zelle, iiber den
Korper, dem Geist und die Gesellschaft samt ihres Bewusstseins (Moral, Reli-
gion, Wissenschaft) Wille zur Macht'®> und nichts auBerdem. Der Wille zur
Macht ist die ,,Welt von innen gesehen, die Welt auf ihren ,intelligiblen Charak-
ter hin bestimmt und bezeichnet* (KSA 5, 55). Es ist eine Frage der Terminolo-
gie, ob eine solche Konzeption als Metaphysik zu verstehen ist. Selbstverstind-
lich versucht Nietzsche dem eigenen Anspruch nach die traditionellen Ontolo-
gien unabhingig ihrer jeweiligen Beschaffenheit zu iiberwinden, gehen diese
doch fiir ihn alle letztlich von der elementaren Co-Existenz des Guten und Wah-
ren aus. Die Fragestellung selbst und der, wenn auch bisweilen hypothetisch ver-
anschlagte, universale Erkldarungsanspruch verweisen aber jenseits der Abgren-
zung zur Tradition auf eine metaphysische Spekulation weitestreichender Art.

V. Gerhardt hat in seiner Interpretation des Willens zur Macht eine Definition
von Metaphysik gegeben, die diesen Begriff nicht qua eines spezifischen, durch
die Tradition vermittelten Inhalts, sondern an Hand der Form der Fragestellung

195 ,.Der Wille zur Accumulation von Kraft* ist fiir Nietzsche ,,spezifisch fiir das
Phinomen des Lebens, fiir Erndhrung, Zeugung, Vererbung, fiir Gesellschaft,
Staat, Sitte, Autoritit [...] in der kosmischen Ordnung* (KSA 13, 261). Unter
dem Begriff der ,,Morphologie* des Willens zur Macht subsumiert Nietzsche
ferner folgende Phidnomene: ,,,Naturgesetze‘*, ,Leben®, ,Kunst“, ,Moral,
HPolitik”, ,,Wissenschaft”, ,Religion”, ,Gesellschaft, ,,Wahrheit* und
,»Menschheit“ (254). Des Weiteren treten folgende ,,maskirte[n] Arten des
Willens zur Macht* auf: ,,Verlangen nach Freiheit, Unabhéngigkeit, auch nach
Gleichgewicht Frieden®“, ,Einordnung® in ein groferes Ganzes, ,Liebe®,
,.Pflichtgefiihl“, ,,Richten” (KSA 12, 275) etc. und eben auch das ,,, Wahre‘“,
,».Gute‘, ,,,Verniinftige“ und ,,,Schone‘ (KSA 11, 700). In summa: ,,Alle
Triebe und Méchte, welche von der Moral gelobt werden, ergeben sich mir es-
sentiell gleich mit den von ihr verleumdeten und abgelehnten z.B. Gerechtig-
keit als Wille zur Macht, Wille zur Wahrheit als Mittel des Willens zur Macht*
(KSA 12, 303).

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

480 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

definiert: ,,Metaphysik ist alles das, was das bewulite Wesen als einheitlichen
und bedeutungsvollen Zusammenhang der erfahrenen Welt, als mogliche Sinn-
einheit von Ich und Welt, zu denken versucht.“'?® Dieser Definition schlieBe ich
mich hier ebenso an wie Gerhardts pointierter Charakterisierung des Willens zur
Macht als eines metaphysischen Begriffs, der inhaltlich fraglos von der Tradition
der Vernunft-Metaphysik differiert, dennoch aber dieser insofern die Treue hilt,
als er ihren emphatischen Anspruch auf Erkenntnis der letzten Fragen bewahrt:

,.Der Wille zur Macht ist die Formel, mit der Nietzsche doch noch verstand, das Ganze
des moglichen Erfahrzusammenhangs zu erfassen und einheitlich zu bestimmen. Trotz
des ostentativen Verzichts auf die Kategorien der Substanz und der Einheit wird der
Anspruch erhoben, das Wesen allen Geschehens aufzudecken und die Einheit in der
Vielheit sichtbar zu machen. Wenn dies gelegentlich in die Form einer Hypothese zu-
riickgenommen wird [...], so @ndert dies nichts an der Wirksamkeit eines genuin meta-
physischen Motivs: In der ungeheuren Vielfalt der Ereignisse und Dinge soll etwas
sichtbar werden, das allen gemeinsam ist und wodurch folglich jedes einzelne wesent-
lich und alle einzelnen zusammen als ein Ganzes gekennzeichnet sind. Dieses Zusam-
menhang und Einheit stiftende Moment nennt Nietzsche ,Wille zur Macht‘; es ist die
Kraft, die in jedem einzelnen auf spezifische Weise wirkt. Die Einheit entsteht also
nicht dadurch, dass eine Kraft alles bestimmt, sondern alles hat je seine Kraft, doch die
duRert sich auf eine in allen gleiche Weise und fillt daher unter einen Begriff.*"”

Auf einzelne Kritikmomente an Nietzsches Fundamentaltheorem, wie etwa, dass
es als Basis der Moralkritik in Richtung eines naturalistischen Fehlschlusses aus-
schldgt, dem sich eine vermeintlich urspriingliche Natur des Lebens als Wert an
sich darstellt, oder es in Form der Reduktion von Wahrheit und Erkenntnis auf
Macht indirekt die absolute Herrschaft des Geistes iiber die negierte Objekt-Welt
ratifiziert, wurde bereits am Detail eingegangen. Das Dargelegte bedarf hier kei-
ner Wiederholung. Was hier abschlieend festgehalten zu werden verdient, sind
vielmehr folgende Punkte: Nicht wenige der Phidnomene, die Nietzsche mit dem
Willen zur Macht erklirt bzw. als diesen selbst verstanden wissen will, finden
sicher Bestitigung durch die Erkenntnisse der modernen Evolutionsbiologie, der
Anthropologie, Psychologie oder auch der (historischen) Sozialwissenschaft.
Auch fiir sie diirfte es Allgemeingut sein, dass der Mensch Naturwesen unter Na-
turwesen ist, seine besonderen Fihigkeiten und Mingel sich nicht etwa der Erb-
siinde ,verdanken‘, sondern Produkte einer Jahrmillionen wihrenden Naturge-
schichte sind und dass des Menschen ,Natur® im iiberwiltigenden Eigennutz be-
steht und somit mit vielen religiosen und philosophischen Ethiken disharmoniert
und konfligiert. Dennoch ist Nietzsches Auslegungsversuch in seinem absoluten
Anspruch nicht zu folgen. Nicht nur ist der dem Willen zur Macht inhérente Re-
duktionismus nicht itiberzeugend, wie die Feuerprobe am zentralen Begriff der

196 V. Gerhardt: Wille zur Macht, S. 289.
197 Ebd., S. 287f.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 481

Wabhrheit ergab, sondern das Theorem selbst basiert auf einen dogmatisch vorge-
brachten Vorwissen iiber das Wesen des Lebens als des neuen Absoluten, das als
die vermeintlich unableitbare Positivitdt nicht nur alles erklirt, sondern auch als
undiskutabler Wert aller Werte gilt. Nietzsches steilste Thesen tiber die Welt, die
Moral und die Erkenntnis sind, dies hat die Studie auf allen Stufen der Analyse
ergeben, zum Preis eines Riickfalls in vorkritische (dionysische) Ontologie er-
kauft, die zugleich die eigene Erkenntnis(kritik) negiert und ihren autodestrukti-
ven Charakter begriindet. Aus dieser hinldnglich bekannten Aporie fiihrt auch der
Wille zur Macht nicht heraus, der abermals sich als verdeckter negativistischer
Hegelianismus zu erkennen gibt, dem sich die denkunabhiingige Objektivitit
nicht weniger in ein Nichts auflst als seinem idealistischen Widerpart. Anstelle
des im Anderen nur sich selbst begreifenden Begriffs tritt der Wille zur Macht,
dem sich alles vermeintlich Differente auflost in nichts als die anderen Willen
zur Macht. Der Wille zur Macht ist die bleibende Konstante im Geschehen des
Werdens, ihr alles begriindendes Alpha und Omega:

,.Das unverriickbar in die geschichtlich vielfiltig sich wandelnden Sinnsetzungen einge-
lassene Machtziel bindet die erscheinende Lebensvielfalt in synthetische Einheit ein,
entwirft eine alles tibergreifende Totalitit, worin alle Differenz, herabgesetzt zu einem
verschwindenden Moment, nur noch als beliebig beiherspielende Verschiedenheit in-
nerhalb des grundsitzlich Gleichen gilt. In derart identitétslogisch begriffener Differenz
spiegelt sich eine finale Kreisschlussbewegung, das Werden zu sich als differenzaufhe-
bender Selbstbegriindung (Selbsterzeugung) in wesenserhellender Ursprungsrekonstruk-

tion 198

Bei aller berechtigten Kritik an Interpretationen, die den Willen zur Macht als
metaphysische Entitdt im traditionellen Sinne missverstehen, wie sie besonders
von Miiller-Lauter in Auseinandersetzung mit Heidegger vorgebracht wurde'®,
ist der reduktionistische und absolutistische Grundzug von Nietzsches Argumen-
tation nur gewaltsam aus der Welt zu schaffen. Dass der Wille zur Macht nicht
als Einheit getrennt von der Vielfalt existiert, sondern allein die gemeinsame
Qualitét der essentiell widerstreitenden und voneinander abhidngigen Quantitéten
ist, und somit weder jemals absolut ist — stets Kampf, nie Endsieg — noch als fiir
sich bestehend existiert, sondern eben das Geschehen der Kraft-Quanten selbst ist
— es keinen Titer jenseits des Tuns gibt — ist nach dem Dargelegten nicht weniger
evident als dass alles Geschehen immer wieder nur das in Metamorphose begrif-
fene Eine ist, das die Pluralitit der Wirklichkeit und ihre mannigfaltigen Diffe-
renzen im Endeffekt negiert: Die Welt ist Wille zur Macht und nichts auflerdem,

198 G. Kimmerle: Aporie der Wahrheit, S. 156f.

199 Vgl. W. Miiller-Lauter: Nietzsche, S. 26-33 u. ders.: Uber Werden und Wille zur
Macht. Nietzsche-Interpretationen I, Berlin/New York 1999, bes. S. 39-68, wo der
Autor im Detail darzulegen versucht, wieso es den Willen zur Macht als einem
ens metaphysicum nicht gibt.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

482 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

so essentiell der Wille auch ein pluralistisches Geschehen ist. Was Nietzsche
aber nur darzulegen vermag, ist weit mehr, dass die Welt als Ganzes aller ,Er-
scheinungen® bis in die heiligen Bezirke des Geistes hinein, wie etwa der Moral
und der Erkenntnis, auch Wille zur Macht ist, nicht aber, dass sie nichts aufer-
dem ist; d.h. das vermeintlich Reine auch mit seinem Gegenteil behaftet ist.

Auf einen weiteren letzten Kritikpunkt bleibt, entgegen der Ignoranz eines
Grofteils der Nietzscheforschung, zu insistieren: Die unschuldig daherkommen-
de Pluralitit ist, was eine weitere Konstante im Denken Nietzsches belegt, nur
eine Seite der Medaille.””’ Wenn es Sinn macht, den Willen zur Macht als Plura-
litdt zu interpretieren, so muss dies dadurch erginzt werden, dass diese weniger
in einem horizontalen Nebeneinander als in einem vertikalen Ubereinander be-
steht. Essentiell ist dem Willen zur Macht der Wille zur Herrschaft und zur Hie-
rarchie bzw., in Nietzsches Vokabular, zur Rangordnung. Scheinbar der philoso-
phischen Auslegung zu banal, wandert unverkennbar explizit politisches Gedan-
kengut in Nietzsches zentrales Theorem zur Auslegung aller Wirklichkeit ein.
Dies wird nicht nur evident, wenn die soziale Beziehung von ,,Befehl und ,,Ge-
horsam* (KSA 4, 147) zum Wesen des Lebens ontologisiert wird, sondern auch
an Nietzsches Kritik der Naturgesetze:

,jene ,GesetzmiBigkeit der Natur‘, von der ihr Physiker so stolz redet, [...] ist kein
Thatbestand [...], vielmehr nur eine naiv-humanitidre Zurechtmachung und Sinnverdre-
hung, mit der ihr den demokratischen Instinkten der modernen Seele sattsam entgegen-
kommt! ,Uberall Gleichheit vor dem Gesetz, — die Natur hat es darin nicht anders und
nicht besser als wir‘: ein artiger Gedanke, in dem noch einmal die pobelminnische
Feindschaft gegen alles Bevorrechtete und Selbstherrliche [...] verkleidet liegt. ,Ni
dieu, ni maitre‘ — so wollt auch ihr’s: und darum ,hoch das Naturgesetz‘ — nicht wahr?*
(KSA 5, 37).

Es sind der ,,moderne Misarchismus® und die ,,demokratische Idiosynkrasie
gegen Alles was herrscht und herrschen will* (315), die Nietzsches Polemik pro-
vozieren und in dem Willen-zur-Macht-Theorem ex negativo wiederkehren. Wie
der Wille stets ein herrschaftlich verfiigender ist, so ist das ,,Leben essentiell [...]
verletzend, vergewaltigend, ausbeutend, vernichtend“ (312), und so soll es auch
sein. Auch Nietzsche war Denker seiner Zeit, in vielen Dingen ihr gewiss voraus,
in anderen weit mehr zeitgemilB als er selbst wohl ahnte. Der ,,Wille zur Accu-
mulation von Kraft” (KSA 13, 261) trigt Spuren dessen, was Marx in bitterer
Ironie als ,automatisches Subjekt‘ der Moderne bezeichnete. Die schlechte Un-
endlichkeit des Willens zur Macht, der Kampf sich gegenseitig tiberwiltigender
Krifte und deren Pseudopluralitit lesen sich wie eine mystifizierende Beschrei-

200 Dies habe ich inzwischen ausfiihrlicher dargestellt: Die Affirmation des Naturzu-
standes. Nietzsches Ontologie der Herrschaft, in: Ingo Elbe/Sven Ellmers, Eigen-
tum. Gesellschaftsvertrag. Staat. Begriindungskonstellationen der Moderne,
Miinster 2009, S. 132-65.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 483

bung der iiber die Kopfe der Menschen sich hinwegwalzenden Akkumulation des
Kapitals. Sicherlich, in dem vormodernen Aspekt, der glorifizierten herrschaftli-
chen Rangordnung und dem modernen Aspekt, der pluralistischen Anonymitdt
und der alles umfassenden Selbstverwertung der Macht geht der Wille zur Macht
nicht auf. Das Wille-zur-Macht-Theorem ist mehr als eine schlichte Ontologisie-
rung spezifischer sozialer Verhiltnisse. Sein Wahrheitsgehalt, was fiir alle philo-
sophische Erkenntnis gilt, ist nicht dermaBen schlicht auf ein Anderes — z.B. das
gesellschaftliche Sein — zu reduzieren. Und doch trigt es nicht nur unverkennbar
dessen Spuren, sondern vermag als Totalerkldrung aller Dinge und Mal3 aller
Werte in einer Gestalt nicht zu iiberzeugen: ,,Der Monismus eines irrationalen
Willens zur Macht [...] missrit zu einer mythologischen Apothese von Herr-
schaft. Die denunziatorische und prognostische Kraft, die ihr angesichts des ob-
jektiv vernunftlosen Weltlaufs zuwichst, 1duft Nietzsches eigenen, apologeti-
schen Absichten zuwider. Was er affirmativ [...] als Urgrund der Welt verkiin-
det, ist das naturalisierte, mythische Abbild des Banns [...] des heteronomen ge-
sellschaftlichen Bewegungsgesetzes*“*®' der Moderne.

Der Struktur meiner Argumentation die Treue haltend, soll aber auch diese
Einsicht nicht reduktionistisch verstanden werden. Nietzsches Denken ist zu um-
fanglich und voller Ambivalenzen, die als gedankliche Reproduktion der Dialek-
tik der Aufklidrung zu dechiffrieren sind, als dass es auf einen einzigen Nenner
gebracht werden konnte. Wie grof eine solche Versuchung auch sein mag, sie
wiirde ihren Gegenstand verfehlen. Zur numinosen Lehre der ewigen Wiederkehr
iiberleitend, ist daher nochmals darauf zu insistieren, dass, wie bereits skizziert,
in den letzten Abgriinden von Nietzsches Denken sich, wenn auch weitestgehend
im Dunkeln gehaltene, Perspektiven auftun, die eine Welt jenseits des verfiigen-
den Machtwillens zumindest andeuten. Nietzsche hat den Willen zur Macht in
die Welt geschrieen, sein plumper Apologet im Sinne einer Fiirsprache fiir den
geistlosen Gewaltmenschen war er nicht, auch wenn er bisweilen provokativ mit
diesen kokettierte. Bei aller immoralistischen Begeisterung fiir den skrupellosen
Menschen unbedingten Machtwillens, den Cisaren dieser Welt, ist es doch das
Kind, welches als Symbol der unbedingten und gliickenden Bejahung des Lebens
und der Unschuld des Werdens steht. Wie sich fiir Nietzsche der Wille und das
Subjekt in ein Spiel unbeherrschbarer Krifte auflosen, so erfihrt auch die ,Seele*
ihr tiefstes Gliick und ihr Einverstandensein mit dem Leben und der dionysischen
Welt nicht im Kampf um Macht, sondern zur stillsten Stunde, wenn sie sich vom
Verfiigen-wollen ablassend, dem Geschehen des ,Seins* tibergibt:

,Sie streckt sich lang aus [...]! sie liegt stille, meine wunderliche Seele. [...]. Wie ein
Schiff, das in die stillste Bucht einlief: — nun lehnt es sich an die Erde, der langen Rei-
sen miide und der ungewissen Meere. Ist die Erde nicht treuer? [...]. Wie solch ein mii-
des Schiff in der stillsten Bucht: so ruhe auch ich nun der Erde nahe, treu, zutrauend

201 G. Schweppenhiuser: Nietzsches Uberwindung der Moral, S. 50.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

484 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

[...]. Oh Gliick! Oh Gliick! Willst du wohl singen, oh meine Seele? [...] Still! Die Welt
ist vollkommen* (KSA 4, 343).°”

In dieser mythischen Ewigkeits- und Naturspekulation bahnt sich eine Gliicks-
und Zeiterfahrung an, die das tragische wie brutale Geschehen der Willen zur
Macht zu transzendieren vermag. Es muss dies, wie auch die folgenden Ausfiih-
rungen, in hohem Mafle Interpretation bleiben, die Widersprechendes ausklam-
mert. Nietzsche als Dialektik der Aufkldrung in persona, vordergriindig und of-
fensiv den modernen Willen zur Macht nahezu trotzig affimierend, hintergriindig
und zumeist verklausulierend sowohl die Tragik eben dieses Geschehens durch-
leidend als auch versuchend, es noch einmal post-modern aufzuheben, verkorpert
die nur mit grob-vereinfachender Gewalt einseitig auflosbare Ambivalenz des
bisherigen Fortschritts humaner Zivilisation, ihre Moglichkeiten und Wirklich-
keiten:

,,JAuf der einen Seite besitzt der Machtwille bei Nietzsche die Ziige der Modernitit [...].
Alles wird ihm zum Verfiigbaren, und zum Mittel seiner Prisenz, zum Festgestellten
und Berechneten, zum Bestand. [...]. Auf der anderen Seite er6ffnet sich dem ,Willen
zur Macht, insoweit er tiber Natur verfiigt, iiberhaupt nicht, was Natur ist. [...]. Nietz-
sche ldsst diesen Machtwillen auf etwas stolen, was man [...] etwas nennen konnte, das
etwas ,GroBeres ist, als es gemacht werden kann‘. Es iiberhaupt erfahren zu konnen, er-
fordert vom Willen zur Macht eine Kehre, die in der Abkehr vom Willen zur Verfiigung
und in einer Wende zum Vernehmen, man konnte auch sagen: in der Verwandlung sei-
ner aggressiven Tendenzen in erotische besteht.“™

4.1.5.2 Die ewige Wiederkehr des Gleichen

Nietzsches numinose zweite Lehre, die ewige Wiederkehr des Gleichen, hat zum
einen an sich, zum anderen in ihrem Verhiltnis zum Willen zur Macht seit jeher
die Interpreten herausgefordert.204 Nietzsche selbst iiberkommt das ,,neue
Schwergewicht: die ewige Wiederkehr des Gleichen* als visionsartige Erkennt-
nis ,,Anfang August 1881 in Sils-Maria, 6000 Fuss iiber dem Meere und viel ho-
her iiber allen menschlichen Dingen!* (KSA 9, 494). Nietzsche wusste zwar um

202 Uber die Symbolik des Mittags — der stillsten Stunde — dessen antike Urspriinge
und Nietzsches Aneignung informiert am besten immer noch Karl Schlechta:
Nietzsches grosser Mittag, Frankfurt a.M. 1954.

203 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 377.

204 Einen Uberblick iiber die ilteren Interpretationen (1894-1954) bietet Karl Lowith:
Nietzsche. Samtliche Schriften 6, Stuttgart 1987, S. 345ff. Auskunft iiber die neu-
eren Interpretationen der 1970er und 1980er, bietet der insbesondere auch die eng-
lischsprachige Forschung beriicksichtigende Aufsatz von Klaus Spiekermann:
Nietzsches Beweise fiir die ewige Wiederkehr, in: Nietzsche-Studien 17 (1988),
S. 496-538. Meine bescheidenen Anmerkungen fiihlen sich, wie deutlich werden
wird, den die Thematik betreffenden Ausfithrungen H. Ottmanns verpflichtet, die
den Ambivalenzen und Intentionen von Nietzsches Philosophie m.E. gerecht wer-
den.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 485

die vorsokratischen Quellen des Wiederkunftsgedankens: ,Ich habe das
Griechenthum entdeckt: sie glaubten an die ewige Wiederkunft!* (KSA 10, 340).
Und die Wiedergewinnung der tragischen Gedankenwelt des vorsokratischen
Zeitalters ist zweifelsohne eine bewusst gewéhlte Waffe im Kampf gegen den
Platonismus und das Christentum: ,,Wer nicht an einen Kreisprozef3 des Alls
glaubt, muf} an den willkiirlichen Gott glauben* (KSA 9, 561). Verfehlt wire
aber eine Interpretation der ewigen Wiederkehr als bloBe Wiederbelebung anti-
ken Mysterien-Glaubens, in welchem Nietzsche den , tiefste[n] Instinkt des Le-
bens* walten sieht: die feierliche, lebensbejahende Huldigung der ,,Mysterien der
Geschlechtlichkeit” in den Dionysien, ,,der Zeugung, der Schwangerschaft, der
Geburt“ (KSA 6, 159). Seine Lehre von der Wiederkunft des Gleichen selbst be-
greift er jedoch als letztes Resultat und welthistorischen Wendepunkt des zu sich
selbst gekommenen Nihilismus: ,,.Denken wir diesen Gedanken in seiner furcht-
barsten Form: das Dasein, so wie es ist, ohne Sinn und Ziel, aber unvermeidlich
wiederkehrend, ohne eine Finale ins Nichts: ,die ewige Wiederkehr*. Das ist die
extremste Form des Nihilismus: das Nichts (das ,Sinnlose‘) ewig!“ (KSA 12,
213). Die ewige Wiederkehr des Gleichen ist eine Lehre, die den Schwachen
verzweifeln lassen und zerstéren will, wihrend sie dem kiinftigen Ubermenschen
einen neuen Lebenshorizont zu erschlieBen trachtet®®: »Wenn jener Gedanke
iiber dich Gewalt bekidme, er wiirde dich, wie du bist, verwandeln und vielleicht
zermalmen; die Frage bei Allem und Jedem ,willst du diess noch einmal und
noch unzihlige Male?‘ wiirde als das grosste Schwergewicht auf deinem Han-
deln liegen. Oder wie miisstest du dir selber und dem Leben gut werden, um nach
nichts mehr zu verlangen, als nach dieser letzten Bestitigung und Besiegelung?*
(KSA 3, 570). Die Lehre zielt so nicht weniger auf die irdische Verewigung des
Augenblicks als auf die Vergottlichung der Natur als ungewordene und unzer-
storbare Wirklichkeit, die weder geschaffen ist noch einem ihr jenseitigen Telos
zustrebt, sondern einzig und allein in dionysischer Daseinslust sich selbst im Ge-
biren wie Vernichten in vollkommener ,,Ziellosigkeit” (KSA 11, 556) begehrt.

In den beiden Aspekten schwingt eine doppelte, schwer in Einklang zu brin-
gende StoBrichtung der Lehre Nietzsches mit: Auf der einen Seite ist die ewige
Wiederkehr kosmologische Spekulation, auf der anderen Seite -ethisch-
praktischer Imperativ. Nietzsches kosmologische Spekulation war, die zweite
Quelle seines Gedankens bezeichnend, durch die Erkenntnisse der zeitgendssi-
schen Physik inspiriert. Insbesondere der erste Hauptsatz der Thermodynamik,
der Energieerhaltungssatz, spielt eine entscheidende Rolle in Nietzsches Versu-
chen, die ewige Wiederkehr des Gleichen (naturwissenschaftlich) zu beweisen:
,Der Satz vom Bestehen der Energie fordert die ewige Wiederkehr* (KSA 12,

205 Im Nachlass heiBit es beziiglich des doppelten Ziels der Lehre: ,,Beherrschung der
Menschheit zum Zweck ihrer Uberwindung [.] Uberwindung durch Lehren, an
denen sie zu Grunde geht, ausgenommen die, welche sie aushalten” (KSA 10,
512). ,,Es bedarf einer Lehre, stark genug, um ziichtend zu wirken: stirkend fiir
die Starken, 1dhmend und zerbrechend fiir die Weltmiiden* (KSA 11, 69).

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

486 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

205). Wenn Nietzsche behauptet, die ewige Wiederkehr sei gar die ,,wissen-
schaftlichste aller moglichen Hypothesen® (213), wird deutlich, dass er trotz sei-
ner Vorbehalte gegeniiber dem Wahrheitsgehalt wissenschaftlicher Erkenntnis
seine Lehre zwar nicht als Wissenschaft, was ihm als viel zu gering erschiene,
wohl aber als kongruent mit deren Wissen verstanden wissen wollte.*”® Nietz-
sches sich wiederholende physikalische Grundargumentation ist dabei folgende:

,.Wenn die Welt als bestimmte Grofie von Kraft und bestimmte Anzahl von Kraftcen-
tren gedacht werden darf [...], so folgt daraus, da} sie eine berechenbare Zahl von
Combinationen, im grolen Wiirfelspiel durchzumachen hat. In einer unendlichen Zeit
wiirde jede mogliche Combination irgendwann einmal erreicht sein; mehr noch, sie
wiirde unendliche Male erreicht sein. Und da zwischen jeder ,Combination‘ und ihrer
nidchsten ,Wiederkehr* alle iiberhaupt noch moglichen Combinationen abgelaufen sein
miissten und jede dieser Combinationen die ganze Folge der Combinationen in dersel-
ben Reihe bedingt, so wire damit ein Kreislauf von absolut identischen Reihen bewie-
sen: die Welt als Kreislauf der sich unendlich oft bereits wiederholt hat und der sein
Spiel in infinitum spielt“ (KSA 13, 376).>”

Inwieweit Nietzsches Schluss von der Endlichkeit der Groe und Ewigkeit der
Dauer von Kraft und Raum und der Unendlichkeit der Zeit auf die notwendige
Wiederkehr alles je Gewesenen im grofien Jahr des Seins schliissig ist und wel-
che Priamissen ihm zu Grunde liegen, mag von profunderen Kopfen beurteilt
werden.”” Was hier von groBerer Bedeutung ist, ist die Frage, in welchem Ver-

206 Eine (reizvolle) Arbeit fiir sich wire ein Vergleich zwischen Nietzsche und Engels
als ,Wissenschaftstheoretiker’, die beide versuchen, auf ihre Art dem rasanten
Fortschritt der Naturwissenschaft am Ende des 19. Jhs. philosophisch beizukom-
men. Blattert man etwa in den diesbeziiglichen Schriften, Notizen und Fragmen-
ten Engels, so wird deutlich, dass dort z.B. der Begriff der Bewegung eine ver-
gleichbare Stellung einnimmt wie bei Nietzsche das Werden und, durchaus in Be-
zug hierzu, dialektische Kritik an den Begriffen der Logik und an Substanzialisie-
rungen wie ,der’ Materie geiibt wird. Deutlich wird in jedem Fall, entgegen an-
ders lautender Geriichte, dass Engels so wenig ein gldubiger Szientist war wie
Nietzsche ein Wissenschaftsfeind. Im Ubrigen taucht bei Engels selbst die Speku-
lation iiber die ,,ewige Wiederholung* des Weltprozesses ,.in grolen Kreisldufen*
(MEW 20, 504) auf.

207 Vgl. KSA 9, 472f., 498, 500, 502, 523, 530, 534, 544, 553f. u. 558-61; KSA 10,
15u. 601; KSA 11, 556f.; KSA 12, 535f.; KSA 13, 34f u. 374f..

208 Nietzsche selbst bezeichnet anfangs noch die Vorstellung, dass die Wiederkehr
der ,,Gesamtlage aller Krifte* identische Dinge produziere als ,,eine unmégliche
Annahme* (KSA 9, 523). H. Ottmann betont zu Recht, dass die identische ,,Wie-
derkehr des Individuellen und Einmaligen* schon allein deswegen eine ,,contra-
dictio in adiecto* darstelle, weil schon die ,,Wiederkehr* als solche zwei differen-
zierte Ereignisse voraussetze. Die Leugnung dieser Differenz als unwesentlich
fithrt geradezu in den bekdmpften Platonismus: ,,Das mit sich Identische hielte
sich dann wieder durch in den verschiedenen akzidentellen Aufeinanderfolgen.
Alles was ist, wire, was es ist, doch wieder unabhéngig von seiner Zeitlichkeit.
Nietzsche wire Platoniker, Lehrer einer stehenden Welt”. H. Ottmann: Philoso-

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 487

hiltnis die kosmologische Spekulation zu dem ethisch-praktischen Interesse
Nietzsches an seiner Lehre steht. Als ethischer Imperativ soll die ewige Wieder-
kehr das ,,grosste Schwergewicht (KSA 3, 570) auf jeden Augenblick des Le-
bens legen, kehrt er doch in alle Ewigkeit so und nicht anders wieder: man soll so
leben, dass man seine Existenz in ewiger Wiederholung bejahen kann. In einer
prinzipiell gott-, sinn- und ziellosen Welt impliziert diese Forderung die aktive
Schaffung von Sinngehalten, deren Wert sich danach bemisst, inwiefern sie das
Leben in seiner ewigen dionysischen Werdegestalt zu affirmieren vermogen.
Wider die platonisch-christliche Kultur, die auf die Zukunft, das Jenseits und die
Erlésung vom lacrimarum valle gerichtet ist, zielt Nietzsches Lehre auf die Un-
bedingtheit und Ewigkeit des Hier und Jetzt, des einzelnen Augenblicks als sol-
chem jenseits jeder Teleologie. Die ewige Wiederkehr einer jeden Handlung,
eines jeden Gedankens, einer jeden Lust aber auch jeden Schmerzes und jeder
Angst fiigt nicht allein jedem Tun und Lassen ein grofites Schwergewicht bei,
sondern dient auch der Heiligung des Diesseits. Die Welt selber als ewige ist als
Existenzgrund allen Seins das nunmehr Gottliche selbst. Sie ist als das Ganze des
Seins die Ewigkeit, die weder geworden noch geschaffen ist und die ihr Ziel al-
lein in sich selbst trégt: Sie ist ein Meer ,,fluthender Krifte, ewig sich wandelnd,
ewig zuriicklaufend, mit ungeheuren Jahren der Wiederkehr” (KSA 11, 610).
Jenseits der beschrinkten Perspektive der Moral ist sie die grofe Unschuld, die
das Leben in all seiner Mannigfaltigkeit gebiert. Diese Daseinslust in sich selbst
zu bejahen, dazu dient die Lehre der ewigen Wiederkehr. Entsprungen aus der
Katastrophe des Nihilismus soll der Gedanke der Wiederkunft das Blatt wenden:
Er ist die ,,hochste Form der Bejahung® (KSA 6, 335) der dionysischen Welt, ein
,.Ja-sagen ohne Vorbehalt [...], zu allem Fragwiirdigen und Fremden des Daseins
selbst* (313). Ihren absoluten Charakter, um den es Nietzsche in letzter Instanz
geht — amor fati! — erhilt die Affirmation durch die Tatsache, dass das Ja-sagen
zu nur einem Augenblick notwendig die Bejahung allen Seins impliziert, da alles
Geschehen schicksalhaft miteinander verbunden ist und jeder Weltzustand im

phie und Politik bei Nietzsche, S, 365 u. 367. Mit W. Miiller-Lauter lieSe sich da-
riiber hinaus nach der Kompatibilitit der Wiederkehr mit der Konzeption von
Kraftquanten fragen, die keine unteilbaren letzte substantielle Elemente darstellen
sollen: ,,Mit der Voraussetzung einer potentiell unbegrenzten Aufsplitterung der
Machtwillen ldsst sich aber die Beweisbarkeit des Satzes, dass alles, was war, ist
und sein wird, wiederkehrt, nicht mehr aufrecht erhalten. Zwar ist es nicht unmog-
lich, daB unter der genannten Voraussetzung Disgregationen und Aggregatzustin-
de der Machtwillen immer wieder in der gleichen Konstellation auftreten. Die
Notwendigkeit einer solchen Annahme aber hat Nietzsche in der Konsequenz sei-
ner Lehre von der unbegrenzten Teilbarkeit der Machtwillen selber ausgeschal-
tet.” Ders.: Nietzsche, S. 180f. Vgl. ferner zu den fragwiirdigen physikalischen
Grundannahmen Nietzsches und ihrer ambivalenten Primissen im Lichte der mo-
dernen Physik die Ausfithrungen von Spiekermann: Nietzsches Beweise fiir die
ewige Wiederkehr, S. 531ff. Im Ubrigen sei daran erinnert, dass der Anfang bzw.
die Schopfung oder die Ewigkeit der Welt kein Gegenstand moglicher Erfahrung,
und somit nicht der Erkenntnis bzw. dem empirischen Wissen zugénglich ist.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

488 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

GroBen wie im Kleinen jeden gewesenen und jeden noch kommenden voraus-
setzt und bedingt: ,,der Knoten von Ursachen kehrt wieder, in den ich verschlun-
gen bin, — der wird mich wieder schaffen!* (KSA 4, 276). Wie H. Ottmann zu
Recht bemerkt, zielt die ewige Wiederkehr als praktischer Imperativ nicht auf
eine Ethik interpersonellen Verhaltens: ,,Vielmehr stehen sich Mensch und Zeit,
Mensch und Kosmos gegeniiber, und die gesuchte Harmonie ist die des Men-
schen mit der Erde selbst.*“*”’ Nietzsches Lehre ist in ihrer ethischen Dimension
mithin nicht sozialer, sondern kosmischer Natur.

Die Schaffung des Sinns in dieser an sich sinnlosen Welt aber ist die heroi-
sche Aufgabe des sich selbst transzendierenden Menschen — ,,die Selbstiiberwin-
dung als Stufe der Uberwindung des Menschen* (KSA 11, 295). Der Mensch ist
nach dem Tod Gottes nur noch ein ,,Ubergang“ (KSA 4, 16): ,,,Todt sind alle
Goatter: nun wollen wir, dass der Ubermensch lebe* (102). Diese Aufgabe ist das
schwerste Gewicht, welches die Lehre der Wiederkehr dem Menschen aufbiirdet
und die ihm, wenn er sie bedingungslos angenommen und bejaht hat, zum Uber-
menschen transformiert: Ziel der ewigen Wiederkehr als ethischem Erziehungs-
mittel — ,,Mittel der Ziichtung und Auswahl* (KSA 12, 343) — ist die Generierung
des ,Ubermenschen’ als des sich selbst zum Hoheren iiberwindenden Menschen.
Wenn Nietzsche seine Lehre auch als ,,milde gegen die, welche nicht an sie glau-
ben“, begreift, verzichtet sie doch auf ,,Hollen und Drohungen* (KSA 9, 503),
hofft er dennoch, dass sie ein Selektionsmittel ist, welches die zukiinftigen
Ubermenschen von den Schwachen scheidet, die ,.endlich aussterben* (573):
,wer hilt den Gedanken der ewigen Wiederkunft aus? — Wer zu vernichten ist
mit dem Satz ,es giebt keine Erlosung‘, der soll aussterben* (KSA 11, 85). So
beschreibt die ewige Wiederkehr als inkorporierte Lehre das Dasein des Uber-
menschen als desjenigen Menschen, der sich besténdig selbst (neu) schafft, ohne
ein Ziel jenseits der Welt samt ,,unbekannten Seligkeiten und Segnungen® (KSA
9, 503) zu erstreben, sich selbst und die Welt in Treue und Dankbarkeit bejaht
und somit, jenseits von Gut und Bose, die Unschuld des Lebens — symbolisiert in
der Verwandlung des Lowen in das Kind — wiedergewinnt: ,,Schaffen wir den
Begriff der Siinde aus der Welt — und schicken wir ihm den Begriff der Strafe
bald hinterher!* (KSA 3, 177).

Es springt ins Auge: Wieso bejahen, was sowieso notwendig der Fall ist?
Nietzsche verrit einmal selbst diese Diskrepanz: ,Meine Lehre sagt: so leben,
dass du wiinschen musst, wieder zu leben [...] — du wirst es jedenfalls!” (KSA 9,
505). Karl Lowith hat den klaffenden Widerspruch zwischen der kosmischen
Spekulation und dem ethischen Imperativ der Wiederkunftslehre, gipfelnd in der
paradoxen amor fati, paradigmatisch benannt:

,.Einem zweifachen ist darum das Gleichnis von der ewigen Wiederkehr gleichzusetzen:
einerseits einem ,ethischen Schwergewicht® durch das ein ziellos gewordenes Dasein

209 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 375.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 489

des Menschen iiber sich selber hinaus wieder ein Ziel erhilt, und andererseits eine na-
turwissenschaftliche ,Tatsache im ziellosen Beisichsein der Krifte-Welt. Infolgedessen
stellt sich die Lehre dar: erstens als die Festsetzung eines idealen Ziels fiir den wollen-
den Menschen [...] und zweitens als Feststellung einer physikalischen Tatsache im un-
gewollten So-und-nicht-anders-Sein der physischen Welt [...]. Diese zweifache Deut-
barkeit als einer atheistischen Religion und als einer physikalischen Metaphysik zeigt,
dass die Lehre im Ganzen die Einheit eines Zwiespalts ist, zwischen dem nihilistischen
Dasein des Gott-losgewordenen Menschen und dem positivistischen Vorhandensein der
physischen Energie.“*"°

Nietzsche hat diesen elementaren Widerspruch nicht beheben konnen. Sicherlich
waren seine physikalischen Spekulationen ,,Nebenweg und Sackgasse**!! der
Argumentation, primér iiber den Nachlass verstreute Gedankenexperimente. Die
Charakterisierung der Wiederkunftslehre als aufgeklédrter Mythos, die historische
Dichotomie von Logos und Mythos hinter sich lassend, trifft Wesentliches.*'?
Eine solche Einschitzung reduziert aber zweifelsohne den Gehalt des Gedankens
der ewigen Wiederkehr in einem Male, der Nietzsches eigene Intention konter-
kariert: Seine Lehre wollte nicht weniger sein als der alles entscheidende und ret-
tende ,,Wendepunkt* (KSA 10, 515) der europdischen Weltgeschichte, die dem
Denker ein bisher katastrophaler Prozess war; ein Mythos, dermaBen in sich wi-
derspriichlich gestrickt, vermag dies nicht. Die fundamentalen und nicht zu
schlichtenden Widerspriiche im Denken Nietzsches erweisen sich auch als kons-
titutiv fiir seine zentralsten Lehrgehalte. So wie die Lehre der ewigen Wiederkehr
in sich widerspriichlich verfasst ist, steht sie auch in konfliktiver Relation zum
Willen-zur-Macht. In diesem Kontext fand abermals K. Lowith zu einer einge-
henden Formel: Was Nietzsche mit seinen zentralen Lehren betreibe, sei die in
sich widerspriichliche ,,antichristliche Wiederholung der Antike auf der Spitze
der Modernitit“*"*. Wenn auch diese Auslegung zweifellos Entscheidendes zu
benennen weil3, so vermag doch eine Interpretation, die die unaufhebbare Wider-
spriichlichkeit der Fundamente im Denken Nietzsches als genuinen Ausdruck der
Dialektik der Aufkldrung und der fortwesenden Ambivalenz modernen Fort-
schritts versteht, diese angemessener zu begreifen.

Schon die ewige Wiederkehr des Gleichen als ethischer Imperativ jenseits
seines Widerspruchs zur physikalischen Spekulation iiber das wiederkehrende
grofle kosmische ,,Jahr des Werdens® (KSA 4, 276) und abseits der ungelosten
Frage seines Verhiltnisses zum Willen zur Macht wirft Fragen auf, die, bevor
sich letzterem Problem zu gewandt wird, zumindest benannt werden miissen.
Dass es nicht einleuchtet, wieso etwas das schwerste Gewicht fiir eine jede Hand-
lung sein soll, was ohnehin geschieht, wurde bereits dargelegt. Bleibt zum ande-

210 K. Lowith: Nietzsche, S. 205f.

211 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 365.
212 Vgl. ebd., S. 373-75.

213 K. Lowith: Nietzsche, S. 238.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

490 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

ren die von Nietzsche nicht beantwortete Frage, warum die Annahme der Einma-
ligkeit und Unwiederholbarkeit jeder individuellen Existenz nicht ebenso einen
schwergewichtigen Imperativ zu begriinden vermag, der zumindest, wenn Wahr-
scheinlichkeiten in den letzten Dingen keine Argumente sind, nicht mit den be-
nannten Widerspriichen behaftet ist: Lebe in dem Bewusstsein, dass dies dein
einziges und unwiederbringliches Dasein ist! B. Magnus merkt treffend an: ,,die
Tatsache bleibt, dass wir einmal und nur einmal wihlen, ob das, wofiir wir uns
einmal entscheiden, nun wiederkehrt oder nicht. Das eigentliche Problem ist die
Wahl selbst und nicht, dass wir sie fiir die Ewigkeit treffen. '

Dass Nietzsche auf diese naheliegende, ebenfalls auf Transzendenz verzich-
tende Maxime nicht verfiel, zeigt an, in welchem Maf3e er sich den Anspriichen
der zu bekdmpfenden platonisch-christlichen Tradition letztlich verbunden wuss-
te. So negierte er nicht schlicht Gott als den ewigen Grund allen Seins, sondern
vergottlichte und verewigte den sich selbst gebdrenden und zerstorenden Kos-
mos. Es ist die mater natura, die allumfassende Physis, die Totalitdt der Imma-
nenz selbst, die nun die moral-jenseitigen Attribute des Absoluten erhilt. Jeder
irdische Augenblick, befreit von transzendenter Jenseitigkeit, hat nun die Digni-
tit, unendlichen Wert durch und an sich selbst zu haben. Der Augenblick selbst
wird verewigt, so dass das ewige Werden in seiner ewigen Wiederkehr eine neue
Form ewigen Seins wird: ,,Alles ,es war‘ wird wieder ein ,es ist* (KSA 10, 139).
Diese Uberwindung der Verginglichkeit des Werdens durch die ewige Wieder-
kehr als der duBersten Anndhrung des Dionysischen an das Platonische, verleihen
Zarathustras Tiere paradigmatischen Ausdruck: ,,Alles geht, Alles kommt zu-
riick; ewig rollt das Rad des Seins. Alles stirbt, Alles blitht wieder auf, ewig lauft
das Jahr des Seins. Alles bricht, Alles wird neu gefiigt; ewig baut sich das gleiche
Haus des Seins. Alles scheidet, Alles griifit sich wieder; ewig bleibt sich treu der
Ring des Seins. In jedem Nu beginnt das Sein; um jedes Hier rollt sich die Kugel
Dort. Die Mitte ist tiberall. Krumm ist der Pfad der Ewigkeit” (KSA 4, 273).

Die ewige Wiederkehr als das ,,triumphierende Ja zum Leben tiber Tod und
Wandel hinaus* (KSA 6, 159) gibt sich in der Tat als ,&4ternalistischer Gegenmy-
thos‘ zu erkennen. Nietzsche selbst bezeichnet seine Lehre als eine ,,ganz andere
Aeternisierung®, deren Dimension nicht die Zukunft, sondern die ,.,ewige Tiefe*
(KSA 9, 609) ist. Auch die Unsterblichkeit des Individuums trachtet Nietzsche
mit seiner Lehre der Wiederkunft zu retten. Noch Nietzsche will Gevatter Tod
bezwingen: ,,neue Uberwindung des Todes, des Leides und der Vernichtung*
(KSA 11, 207).*"” Wider das jenseitige ewige Leben und die Unzerstorbarkeit der

214 Bernd Magnus: Nietzsches idternalistischer Gegenmythos, in: J. Salaquarda (Hg.),
Nietzsche, S. 219-33, hier S. 231.

215 Die Umwertung der Werte impliziert eine Umwertung der Bedeutung des Todes.
Der Tod befreit den Menschen aus der Falschheit seiner organisch bedingten Per-
spektive. Der Ubergang in sein Reich wird zum Ubergang in die Ruhe und Wahr-
heit jenseits des aneignenden und interpretierenden Willens zur Macht: ,.Es ist ein
Fest, aus dieser Welt, in die ,todte Welt® iiberzugehen — und die grofite Begierde

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 491

immateriellen Seele misst sich mit die Lehre der ewigen Wiederkehr diesseitiger
Existenz an den (Lebens)Sinn verbiirgenden Anspriichen der Tradition: ,,Drii-
cken wir das Abbild der Ewigkeit auf unser Leben. Dieser Gedanke enthélt mehr
als alle Religionen, welche dies Leben als ein fliichtiges verachten und nach
einem unbestimmten anderen Leben hinblicken lehrten (KSA 9, 503). So spricht
Nietzsche auch von der ,,Wiederkunft als Religion der Religionen* (KSA 11,
488), die sich aller falschen Gotter entledigt hat. Es muss hier offene Frage blei-
ben, ob der Nietzsches gesamte Philosophie durchziehende, bisweilen fragwiirdig
anmutende Ewigkeitspathos — ,,ich liebe dich, oh Ewigkeit* (KSA 4, 287), ,,ich
suche nach einer Ewigkeit fiir Jegliches” (KSA 13, 43) — darauf verweist, dass
diese insgeheim weit mehr dem verhaftet bleibt, was sie gnadenlos zu kritisieren
gedenkt, oder ob diesbeziigliche Fragezeichen sich eines Bewusstseinszustandes
verdanken, den Nietzsche als Ausdruck des unbewussten Nihilismus des letzten
Menschen begriffen hiitte. >

der Erkenntnis geht dahin, dieser falschen diinkelhaften Welt die ewigen Gesetze
entgegenzuhalten, wo es keine Lust und keinen Schmerz und Betrug giebt. [...].
LaB3t uns die Riickkehr in’s Empfindungslose nicht als einen Riickgang denken!
Wir werden ganz wahr, wir vollenden uns. Der Tod ist umzudeuten! Wir versoh-
nen [uns] so mit dem Wirklichen d.h. mit der todten Welt*“ (KSA 9, 468). Um
iiber das ,,Vielleicht aller Perspektiven ,hinauszukommen, miisste man schon in
der Unterwelt und jenseits aller Oberflichen zu Gaste gewesen sein und am Ti-
sche der Persephone mit ihr selbst gewiirfelt und gewettet haben* (KSA 3, 122).
,Die Natur lieben! Das Todte wieder verehren! Es ist nicht der Gegensatz, son-
dern der MutterschooB, die Regel, welche mehr Sinn hat als die Ausnahme: denn
Unvernunft und Schmerz sind blof} bei der sogenannten ,zweckméBigen Natur®,
im Lebendigen® (KSA 9, 486). Es ist schlieBlich nicht mehr der Mittag, Zeit der
Umkehr und tiefster Besinnung, der das Telos ist, sondern der Nachmittag, wenn
die Sonne sinkt, der Ubergang in den Tod: ,,Verheissung ist in der Luft,/ aus un-
bekannten Miindern bldst mich’s an/ — die groe Kiihle kommt ..../ Meine Sonne
stand heiss tiber mir im Mittage:/ seid mir gegriisst, dass ihr kommt/ ihr plotzli-
chen Winde/ ihr kiihlen Geister des Nachmittags [...] Tag meines Lebens!/ gen
Abend geht’s!/ Schon gliiht dein Auge/ halbgebrochen,/ schon quillt deines
Thaus/ Thrinengetrdufel/ schon lduft iiber weisse Meere/ deiner Liebe Purpur,/
deine letzte zogernde Seligkeit.../ Heiter, giildene, komm!/ du des Todes/ heim-
lichster siissester Vorgenuss!“ (KSA 6, 395f.). Es sind dies Textstellen, die einmal
mehr die Tragik und Gebrochenheit Nietzsches Philosophie jenseits der Gesten
des Triumphes darlegen: ,,Wo es keinen Irrthum giebt, dies Reich steht hoher: das
Unorganische als die individualititslose Geistigkeit“ (KSA 11, 157). ,.Der Irrt-
hum, die perspektivische Beschrinktheit fehlt da* (KSA 12, 36). Im Ubrigen be-
deutet die Umwertung des Todes auch die Umwertung des Sterbens: ,,Auf eine
stolze Art sterben, wenn es nicht mehr moglich ist, auf eine stolze Art zu leben.
Der Tod, aus freien Stiicken gewihlt, der Tod zur rechten Zeit, mit Helle und
Freudigkeit, inmitten von Kindern und Zeugen vollzogen: so dass ein wirkliches
Abschiednehmen noch moglich ist, wo Der noch da ist, der sich verabschiedet*
(KSA 6, 134). Sitze, die eingedenk des bevorstehenden Dauersiechtums bestiir-
zen.

216 Der Philosoph Robert Spaemann, der auf Grund seines dezidiert christlichen Be-
kenntnisses gewissermalen hier fiir im Besonderen priadestiniert zu sein scheint,

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

492 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Wie dem auch sei, ist hier abschlieBend allein die Frage des Verhiltnisses der
ewigen Wiederkehr des Gleichen zum Willen zur Macht von Interesse. Was
mehr behauptete als bewiesene skizzenhafte These bleiben muss, ist die Annah-
me, dass ihr schwer in Kompatibilitidt zu bringendes Verhiltnis in seiner Ambi-
guitdt Ausdruck der gedanklichen Vermessung des krisenhaften Charakters mo-
dernen Fortschritts und seiner ambivalenten Perspektiven darstellt. Die Lehre der
ewigen Wiederkehr setzt einen wollenden Willen voraus, der sich dieser aktiv
aneignend annimmt: ,,Dem Werden den Charakter des Seins aufzuprigen — das
ist der hochste Wille zur Macht [...]. Dall Alles wiederkehrt, ist die extremste
Anniherung einer Welt des Werdens an die des Seins: Gipfel der Betrachtung*
(KSA 12, 312). Nietzsche will nicht weniger als die Zuriickgewinnung des vor-
sokratischen Kosmos, d.h. die Befreiung der Welt von Schuld und jenseitiger
Transzendenz. Doch diese Rehabilitierung und Anamnesis einer vorsokratischen
und vorchristlichen Stellung des Menschen in und zu der Welt bleibt modern ge-
brochen. War den Alten der Kosmos die gute Ordnung, in der auch der Mensch
seinen angestammten Platz hatte, so hat sich fiir Nietzsche die Welt unwieder-

hat, u. a. in Auseinadersetzung mit Nietzsche, den Wesenskern der Ewigkeitsspe-
kulation benannt: ,,Welchen Sinn hat es zu sagen: Wenn alles bewufite Leben im
Kosmos verschwunden sein wird, bleibt dennoch die Tatsache, daf} einmal tiefes
Gliick empfunden oder daf ein Kind zu Tode gequilt wurde? Was sollen wir
unter diesem ,Bleiben‘ denken? Aber umgekehrt: Was konnte es heiflen zu sagen,
einmal werde dieses beides nicht mehr gewesen sein. Die Behauptung ist sinnlos,
denn das Futurum exactum gehort zur Konstitution des Prisens, und seine Nega-
tion lduft auf die Entwirklichung der Gegenwart hinaus. Wir konnen diese Ent-
wicklung akzeptieren und damit die Entwirklichung von Personalitét als Wirk-
lichkeit von Subjektivitdt. Wir miissen sie akzeptieren, wenn wir den Gottesge-
danken aus dem Denken fernhalten wollen. Denn ein Gewesensein zu behaupten,
das von allem Bewusstsein endlicher Personen unabhingig ist, kann nur heif3en,
die Existenz Gottes zu behaupten. Wenn wir auf die Annahme eines definitiven
Aufgehobenseins aller Ereignisse der Welt in einem gottlichen Innen verzichten,
miissen wir die Wirklichkeit entwirklichen. Wir miiiten den absurden Gedanken
akzeptieren, dafl das, was jetzt ist, einmal nicht mehr gewesen sein wird. Das aber
heift, dass es tiberhaupt nicht wirklich ist [...]. Nietzsche hat wie kein anderer vor
ihm die Konsequenz des Atheismus durchdacht“. Robert Spaemann: Das unsterb-
liche Geriicht. Die Frage nach Gott und die Téduschung der Moderne, 2. Aufl.
Stuttgart 2007, S. 51f. In dieselbe Richtung argumentiert tibrigens auch Adorno:
,.Gleichwohl ist der Gedanke, der Tod sei das schlechthin Letzte, unausdenkbar.
[...]. Wiére der Tod jenes Absolute, das die Philosophie positiv vergebens be-
schwor, so ist alles iiberhaupt nichts, auch jeder Gedanke ins Leere gedacht, kei-
ner l1a6t mit Wahrheit irgend sich denken. Denn es ist ein Moment von Wabhrheit,
dal3 sie samt ihrem Zeitkern dauere; ohne alle Dauer wire keine, noch deren letzte
Spur verschlinge der absolute Tod.“ Ders.: Negative Dialektik, S. 364. Fiir Ador-
no verbietet es sich aber, in Anschluss an Kant aus der ,,Unausdenkbarkeit der
Verzweifelung einen ,letzten Gottesbeweis® zu extrapolieren: Kant (und mit ihm
Adorno) ,.hielt an den metaphysischen Ideen fest und verbot dennoch, vom Ge-
danken des Absoluten [...] iiberzuspringen in den Satz, das Absolute sei darum.*
Mehr als ,,gegen Vernunft zu hoffen* (S. 378), bleibt der konsequenten Aufkld-
rung nicht.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 493

bringlich in ein Chaos aufgelost. Dem Imperativ der Erde die Treue zu halten,
steht unversohnlich die Erfahrung entgegen, dass diese dem Menschen fremd
bleibt und notwendig dem brutalen Aneignungsgeschehen des Willens zur Macht
unterworfen ist bzw. dass sie selbst nichts als dieses a-kosmische Geschehen ist.
Nietzsche hat in den radikal-modernistischen Zug des Willen-zur-Macht-
Theorems nicht in Einklang bringen konnen mit den Aspekten seines Denkens,
die eine Transzendenz dieses Geschehens implizieren. Allerdings ist die Lehre
der ewigen Wiederkunft einseitig interpretiert, wenn sie allein als Versuch der
Wiederholung antiken bzw. vorsokratischen Denkens verstanden wird. Simplen
Anachronismen lduft Nietzsches explizit historisches Philosophieren zuwider,
welches einerseits die Gegenwart zum unhintergehbaren Ausgangspunkt aller
Reflexion macht und andererseits vom konstitutiven Werden, d.h. dem Entstehen
und Vergehen aller Dinge, iiberzeugt ist. Nietzsche hat keine eindeutigen Ant-
worten gegeben, seine fundamentalen Lehren sind und bleiben widerspriichlich,
und eine abschlieBende Vermittlung dieser kann auch hier nicht geleistet werden.
Dennoch, so sehr die Lehre der Ewigen Wiederkehr grizisierend anmuten mag,
als kosmische Ethik will sie nicht zuriick in die Antike, sondern vorwirts: jen-
seits die Moderne und die Hybris menschlicher Verfiigung. Wie der Wille zur
Macht schon in sich gebrochen ist, seine ideale Verkorperung nicht der Gewalt-
mensch, sondern der Kiinstler ist, der das ihm gegebene Material in Perspektive
auf Schonheit hin formt und nicht beliebig maltréitiert2|7, so zielt die Lehre der
ewigen Wiederkehr auf die Einhegung und Besinnung des Willens. Der unbe-
dingte Wille des Lowen hat sich in das bedingungslos ja-sagende, im jeweiligen
Augenblick aufgehende spielende Kind — nicht weniger Symbol der vormorali-
schen Unschuld als aber auch der Ohnmacht — zu transformieren: ,,mochten wir
eigentlich eine Welt, wo die Nachwirkung der Schwachen, ihre Feinheit, Riick-
sicht, Geistigkeit, Biegsamkeit fehlte?“ (KSA 13, 324). Der Wiederkunftsgedan-
ke ist Eingedenken in die Natur®'® als das, nach dem Tode Gottes, Allesumfas-
sende, von dem auch der Mensch mit seinem Machtwillen uniiberwindbar immer
nur ein Teil bleiben kann — ,,Kosmische Abhingigkeit (KSA 10, 467). So ver-

217 So fragt Nietzsche etwa, dem ein Leben ohne Musik bekanntlich ,.ein Irrthum®
(KSA 6, 64) war: ,,Gehort die Musik vielleicht in jene Cultur, wo das Reich aller
Art Gewaltmenschen schon zu Ende gieng? (KSA 13, 247).

218 ,Zarathustra fiihlt sich Allem Lebendigen verwandt in seinem Willen, tiefstes
Verstiandnis der Natur und des Moralischen* (KSA 10, 469). Nietzsche hat eine,
sicherlich auch Adorno und Horkheimer iiberzeugende, schone Vision davon,
wohin das Eingedenken der Natur (im Subjekt) einst fithren mag: ,,Welches sind
die tiefen Umwandlungen, welche aus den Lehren kommen miissen, dass kein
Gott fiir uns sorgt [...]? Dass wir Thiere sind? [...] dass wir unverantwortlich
sind? der Weise und das Thier werden sich ndhern und einen neuen Typus erge-
ben!“ (KSA 11, 461). ,Der einzige Weg", so Horkheimer treffend, ,,der Natur
beizustehen, liegt darin, ihr scheinbares Gegenteil zu entfesseln, das unabhingige
Denken.“ Max Horkheimer: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frank-
furt/Main 1985, S. 123.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

494 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

birgt sich hinter der antikisierenden Maske des Dionysos nicht zuletzt eine Le-
benserfahrung, die fiir den unbeherrschbaren und jenseits instrumentellen Kal-
kiils sich bewegenden Reichtum der Natur steht*"?: ,,Der hochste Mensch als Ab-
bild der Natur zu concipieren: ungeheurer UberfluB, ungeheure Vernunft im Ein-
zelnen, als Ganzes sich verschwendend“ (KSA 11, 51). Einer solchen dionysi-

schen Welt des Uberflusses die Treue zu halten, impliziert ihre Anerkennung
jenseits instrumenteller Naturbeherrschung: ,,der neue Heilige die Natur heili-
gend“ (KSA 10, 484).220 Trotz allem Kokettieren mit dem vorchristlichen Den-

219

220

Hiermit einher geht eine Kritik am epistemologischen Asketismus und Reduktio-
nismus der modernen (Natur)Wissenschaft: Man soll das Dasein ,,vor Allem nicht
seines vieldeutigen Charakters entkleiden wollen: das fordert [...] der Geschmack
der Ehrfurcht vor allem, was tiber euren Horizont geht! Dass allein eine Welt-
Interpretation die Rechte sei, bei der ihr zu Rechte besteht, bei der wissenschaft-
lich in eurem Sinne [...] geforscht und fortgearbeitet werden kann, eine solche,
die Zidhlen, Rechnen, Wiégen, Sehn und Greifen und nichts weiter zuldsst, das ist
eine Plumpheit und Naivitit, gesetzt, dass es keine Geisteskrankheit, kein Idiotis-
mus ist.“ Eine solche ,,,wissenschaftliche® Welt-Interpretation®, die Natur nur als
instrumentell beherrsch- und berechenbares Objekt begreift, ,.konnte folglich im-
mer noch eine der diimmsten, das heisst sinndrmsten aller moglichen Welt-
Interpretationen sein (KSA 3, 625f.).

Friedrich Kaulbach hat: Nietzsches Interpretation der Natur, in: Nietzsche-Studien
10/11(1981/82), S. 442-64, dahingehend ausgelegt, dass diese die modern-
instrumentalistische Naturauffassung hin zu einer ,groflen Natur® als des Allum-
fassenden zu iiberwinden trachtet: ,Die grofle Natur trigt die Physiognomie des
dem begrenzten, subjektiven Ichbewuftsein iiberlegenen Ganzen, Umfassenden
und zugleich des ,Ewigen‘* (S. 456). Mit und gegen Spinoza und Goethe geht es
Nietzsche um die Wiedergewinnung der Physis, der auch die beschriebene Um-
wertung des Todes inhiriert: ,,Das Leben als Geschichte subjektiver Empfindun-
gen und voriibergehender Vorstellungen wird, in der Perspektive der groflen Natur
betrachtet, durch den Tod iiberwunden, der einen Ubergang in die ,Ewigkeit* dar-
stellt. Darunter darf nicht ein jenseitiges Leben verstanden werden, sondern die
Zugehorigkeit zur grofen Natur (S. 457). Worum es Nietzsche geht, ist die
Schaffung eines dionysisch-kosmischen Bewusstseins: ,,Das ist die Sprache des
Dionysos: Sie fordert auf, iiber den Horizont des individuellen Bewusstseins hi-
nauszugehen und sich in die Dimension des Ganzen der Natur, der Umfassenden
und ,Ewigen‘ ausweiten* (S. 459). Allerdings ist hiermit, man erinnere sich an die
aufeinander verwiesenen Gegensitze des Dionysischen und Apollinischen der
Tragodienschrift, keine Vernichtung der Freiheit des Subjekts intendiert: ,,Der
Anspruch des zu seinem eigenen Sein und dessen Moglichkeiten des Schaffens ja-
sagenden Willens ist mit einer unbedingten Hingabe an die grofle Natur nicht ver-
einbar. [...]: Der Mensch findet sich selbst dadurch, dass er seine subjektive Enge
und Beschrinktheit iiberschreitet, indem er sich in der Perspektive der grolen Na-
tur beurteilt und versteht. Um sich in dieser aber nicht zu verlieren, sondern sich
auf dem Umweg zu ihr zu finden, macht er sich bewuft, dass er es ist, der diese
Bewegung des Sich-selbst-findens durch Sich-selbst-iiberwinden vollzieht. Seine
Freiheit darf nicht der Freiheit der Natur geopfert werden. [...]. Aufgrund der Wi-
derspriichlichkeit der miteinander streitenden Anspriiche der Freiheit im Sinne der
Selbstherrlichkeit der Subjektivitit und Individualitit einerseits und der Freiheit
im Sinne der Ausweitung des Bewusstseinshorizonts in die Dimension des Kos-
mos andererseits ergibt sich fiir das philosophische Denken die Aufgabe, die

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 495

ken bedeutet dies fiir Nietzsche kein reaktiondres Zuriick zu einer unberiihrten
und/oder guten Natur: ,,Nicht ,Riickkehr zur Natur‘: es gab noch niemals eine na-
tiirliche Menschheit” (KSA 12, 482). Weitmehr ist das Reflexivwerden des Wil-
lens zur Macht intendiert, der seiner Grenzen inne wird, diese respektiert und
sich selbstbewusst zuriicknimmt: ,,Wir wollen uns von der groen Grundver-
riicktheit heilen, alles nach uns zu messen [...]. Den Menschen-Groenwahn ku-
rieren!” (KSA 9, 444). Sich selbst aufhebend, wire der verfiigende und vernut-
zende moderne Machtwille die Uberwindung destruktiver Naturbeherrschung in
Richtung rationaler Kontrolle des humanen Naturverhéltnisses: ,,,das All zum
Einklang zur Versohnung und zur Erkenntnif3 bringen*‘ (KSA 10, 491). Ein sol-
ches Projekt der ,,Regierung der Erde* (KSA 11, 213) kann aber nur, und dies ist
ein verbindendes Element der verarbeiteten Krisenerfahrung von Marx und
Nietzsche, vom Boden der Moderne und ihrer technischen Mdoglichkeiten aus ge-
schehen: Weder zuriick noch blof in schlechter Unendlichkeit vorwdirts, sondern
hinauf, eine neue Qualitdt menschlichen Daseins begriindend, ist Nietzsches De-
vise — trotz aller Verherrlichung der Antike und der sozial regressiven Apologie
des Sklaventums

Nietzsches Uberwindungsversuche der Moderne und des Nihilismus bleiben
indessen unaufhebbar in sich gebrochen. Nicht nur sind seine philosophischen
Versuche und Experimente in sich widerspriichlich und, wie sich immer wieder
zeigt, nicht frei von reaktiondrer Affirmation sozialer und politischer Herr-
schafts- und Gewaltverhiltnisse, sondern, dem marxschen Befreiungsoptimismus
kontrédr gehend, von der ,Einsicht in den katastrophalen Charakter aller bisheri-
gen Geschichte und dem Fortleben der Gewalt der ,,Vorgeschichte***'
zukiinftigen Formen der Vergesellschaftung beseelt. Inwieweit diese Perspektive

auch in

scheinbar entgegengesetzten Prinzipien [...] zu vereinigen“ (S. 461). Dies ver-
sucht Nietzsche mit seiner Lehre der ewigen Wiederkunft und der amor fati zu
leisten, indem er dem (Uber)Menschen die Aufgabe tibertrigt, in der Ziel- und
Sinnlosigkeit des Kosmos Sinn zu schaffen: ,,Wir verwandeln die Sinnlosigkeit in
Sinn dadurch, dal wir in Freiheit die Welt des ewigen Wiederkehrens zu der unse-
rigen machen® (S. 462). Dies sind sehr treffende Ausfiihrungen, die belegen, dass
Nietzsche nicht eine Wiederholung der Antike, sondern eine Post-Moderne anvi-
siert, wobei freilich zu bezweifeln bleibt, inwiefern Nietzsches Denken diese ho-
hen Anspriiche zu erfiillen vermag. Im Ubrigen wird eine wesentliche Frage, was
die Bedeutung seines hervorragenden Beitrags nicht schmilert, wohl aber symp-
tomatisch fiir die weitestgehend entpolitisierte Nietzscheforschung ist, von Kaul-
bach nicht einmal gestellt, geschweige denn beantwortet: inwieweit antizipiert
dieses ,tiefendkologische Bewusstsein®, wenn es bereit ist, ,,Freiheit, Subjektivi-
tét, Individualitdt, Autonomie des Subjekts aufzugeben, um sich ganz in die gro-
Ben kosmischen Beziige einzufiigen® (S. 456), die faschistische Barbarei. Fraglos
erwies sich bereits die Deutung der Sinns des Dionysischen in der Tragddien-
schrift als Affirmation der Regression als verkehrt. Ja, ganz im Gegenteil: Regres-
sion und Desubjektivierung waren nie Nietzsches (alleiniges) Programm. Den-
noch verbleiben entsprechende Fragezeichen, insbesondere hinter die Absichten
seiner Interpreten gesetzt, bisweilen am rechten Platz.
221 W. Ries: Nietzsche, S. 133.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

496 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

die ,,analytische Dignitit des Nietzscheschen Denkens**** ausmacht und ab wel-

chem Punkt sie den Umschlag in ideologische Legitimation von Herrschaft und
Nivellierung qualitativer Formunterschiede menschlicher Vergesellschaftung be-
griindet, stellt die fortwiahrende Herausforderung einer Nietzscheinterpretation
dar, die sich in der Tradition des Materialismus der klassischen kritischen Theo-
rie stehend begreift. Nietzsches Denken ist weder eine Alternative zum oder ein
Korrektiv im kritisch materialistischen Denken. Weit treffender ist es begriffen
als bestimmte Negation, die innerhalb der dialektischen Reflexion diese selbst
vorantreibt, herausfordert und an Grenzen fiihrt. Wenn grofle Philosophie ihre
Zeit in Gedanken erfasst, so ist Nietzsches Denkerfahrung authentischer Aus-
druck eines Durchdenkens und Durchleidens der Extreme des modernen Fort-
schritts, seiner ambivalenten Perspektiven und seiner Krisen. Man kann Nietz-
sche, was er wusste und auch wollte, nicht systematisch folgen, fiigt sich das
Ganze seines Denkens doch nur duferst gebrochen zusammen. Entgegen post-
moderner Affirmation der Widerspriichlichkeit als offenem Denken hat Nietz-
sche, aller Kritik der Systematik zum Trotz, an diesem Zustand gelitten. Mogli-
che Wendungen der Radikalisierung und Universalisierung des negativistischen
Verdachts wurden hier, wie bei Nietzsche selbst, nur angedacht. Wohin seine
Wege gegangen wiren, wenn sein Geist nicht die Flucht in den Wahn angetreten
hitte, muss offen bleiben. Seine Abwege wurden benannt. Diese aber zum Grund
zu nehmen, das authentischste Bewusstsein der Krise der Moderne und ihres dia-
lektischen Fortschritts in seiner schillernden Ambivalenz, seinen tiefen Einsich-
ten und maBlosen Monstrosititen ideologisch zu verdammen, weil es immer wie-
der von den Kriften der Inhumanitit glorifizierend instrumentalisiert wurde und
wird, hiele, sich bedeutende Wege zu verbauen, die beitragen konnen zur drin-
gend gebotenen Erkenntnis, dessen was ist und was (nicht) sein soll.

4.2 Kritik des Sozialismus und
Perspektiven der Emanzipation

Wihrend Marx’ Sozialismuskritik im groen Mafle eine terra incognita darstellt,
eilt Nietzsche der Ruf als vehementer Antisozialist zu Recht voraus: ,,Wen hasse
ich unter dem Gesindel von Heute am besten? Das Socialisten-Gesindel*“ (KSA
6, 244). Der tragischen Philosophie ist die Kritik am Sozialismus immanent, ist
dieser doch fiir Nietzsche Ausdruck des optimistisch-oberfldchlichen Eudaimo-
nismus, der antiindividualistischen Gleichmacherei und des modernen politi-
schen Nihilismus, dessen Urspriinge zudem christlicher Natur sind. Nietzsches
Sozialismuskritik bildet demnach eine Grundkonstante seines Denkens, die im
Folgenden unter zwei Aspekten dargestellt wird: Zum einen werden sowohl die

222 Ebd, S. 133.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 497

wesentlichen inhaltlichen Aspekte seiner Kritik als auch deren theoretischer
Ausgangspunkt erortert, zum anderen die Kernthesen Nietzsches Kritik mit den
zentralen Gehalten der marxschen Kapitalismus- und Sozialismuskritik konfron-
tiert. Jenseits von Nietzsches Sozialismuskritik wird sich daraufhin im letzten
Abschnitt, zur Schlussbetrachtung der Arbeit iiberleitend, einer moglichen
Emanzipationsperspktive der tragischen Aufkldrung zugewandt: dem Wandel der
abendldndischen Mensch-Tier-Beziehung.

4.2.1 Nietzsches Kritik am Sozialismus

Nietzsches Kritik am Sozialismus basiert nicht nur auf fragmentarischen Kennt-
nissen desselben®”, sondern ist dariiber hinaus nur in einem weiten Sinne als
politiktheoretisch zu klassifizieren. Okonomische Fragestellungen spielen genau-
so wenig eine Rolle wie konkrete politische Kontexte oder etwa an der zeitge-
nossischen Realitit orientierte Analysen des Sozialen. Seinem Denken treu blei-
bend, ist Nietzsches Sozialismuskritik daher primédr Moral- und Kulturkritik, de-
ren Interesse, von der Warte des Kontrastbildes eines radikalen Aristokratismus
aus, der Aufdeckung der verborgenen, verheimlichten und unbewussten psycho-
logischen Motive gilt. Politische Fragen im engeren Sinne, etwa der nach der in-
stitutionellen Dimension einer sozialistischen Gesellschaft, sind daher sekundir.
Was Nietzsche interessiert und kritisiert, ist der Typus: Sozialist. Von dessen ge-
heimer Psychologie leitet Nietzsche seine politische Kritik am Sozialismus ab.
Was Nietzsche betreibt, ldsst sich folglich, was Stirke und Schwiche seiner Kri-
tik in Einem benennt, als politische Sozialpsychologie klassifizieren: ,,Nietzsches
politische Analytik verdient eigentlich den Namen ,Sozialpsychologie‘. Wenn
Nietzsche tiber Politik spricht, so spiirt er den Motivationen und Wiinschen des
Handelnden oder Fordernden nach, untersucht nicht auf Praktikabilitdt und Op-
portunitit, sondern sucht das sich verbergende Wollen.“***

Die sich iiber seine Schriften und den Nachlass durchhaltende Grundthese ist
nun, dass der Sozialismus und sein radikalisierter, zur Tat schreitender und
,.Furcht (KSA 12, 503) erregender Bruder, der Anarchismus, nicht weniger als
Demokratie und Liberalismus, deren folgerichtige Konsequenzen sie sind, a.)
ideengeschichtliche Abkdmmlinge des Christentums darstellen: Einerseits sind
sie mit dem Christentum verbunden qua b.) ihrer psychologischen Motivation,
dem Ressentiment, andererseits sind sie Ausdruck c.) des (modernen) Nihilis-
mus.

Ad a.) Nichts ist fiir Nietzsche evidenter, als dass die ,,christlichen Werturt-
heile iiberall in den socialistischen [...] Systemen riickstindig* (KSA 12, 126)
sind. Der Sozialismus ist ein ,,tolpelhaftes Mifverstindnif3 jenes christlichen Mo-

223 Vgl. zu Nietzsches Informationsquellen iiber den zeitgendssischen Sozialismus
die Ausfithrungen von U. Marti: Der grofSe Pobel- und Sklavenaufstand, S. 167ff.
224  Peter Biinger: Nietzsche als Kritiker des Sozialismus, Aachen 1997, S. 211.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

498 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

ral-Ideals* (558). Hinter dem sozialistischen Aufbegehren gegen die Herrschen-
den und dem Egalitarismus sieht Nietzsche eine Sikularisierung christlicher
Werte walten: ,,Die Socialisten appelliren an die christlichen Instinkte, das ist
noch ihre feinste Klugheit. [...]: Gleichheit der Seele vor Gott. In ihm ist der Pro-
totyp aller Theorien der gleichen Rechte gegeben: man hat die Menschheit den
Satz von der Gleichheit erst religios stammeln gelehrt, man hat ihr spiter eine
Moral daraus gemacht: und was Wunder, dass der Mensch damit endet, ihn ernst
zu nehmen, ihn praktisch zu nehmen! will sagen politisch, demokratisch, socia-
listisch* (KSA 13, 424). Der Sozialismus ist die moderne Variante der christli-
chen Seelengleichheit vor Gott, dessen jenseitiger Tod durch die diesseitige Wie-
derauferstehung im vermeintlich perfekten Staat, als neuer Gotze die Erlésung im
Hier und Jetzt verkorpernd, wettgemacht wird: ,,man versucht eine Art von irdi-
scher Losung, aber im gleichen Sinne, in dem des Triumphs von Wahrheit, Lie-
be, Gerechtigkeit: der Socialismus: ,Gleichheit der Person® [...] man versucht
ebenfalls das Moral-Ideal festzuhalten [...] man versucht selbst das ,Jenseits®
festzuhalten [...] man versucht die gottliche Leitung alten Stils herauszulesen
[...] man glaubt nach wie vor an Gut und Bose* (70). Neben dem optimistischen
Menschenbild des Sozialismus, welches ,,Begliickung® statt ,,Uberwindung“
(KSA 10, 315) der Menschheit intendiert, ein Menschenbild, fiir das paradigma-
tisch der ,,Verfiihrer Rousseau als moderner Urvater des Sozialismus steht und
welches einen gewissen Kontrast zur christlichen Erbsiindenlehre bildet, ist es
primir der rechtliche und soziale Egalitarismus, das ,,,Gliick Aller** als ,,erstre-
benswerthes Ziel [...] (d.h. das Himmelreich Christi)* (KSA 11, 61), dem Nietz-
sches Hass gilt. Die ,,Seelen-Gleichheits-Liige* (KSA 6, 218) und ihr moderner
Nachfahre, die Rechtsgleichheit — der ,,Heerden-Blodsinn des ,Guten Wahren
Schonen‘ (KSA 11, 480) — welche von Menschen in die Welt gesetzt wurden,
die ,,nicht vornehm genug® sind, ,,um die abgriindlich verschiedene Rangordnung
und Rangkluft zwischen Mensch und Mensch zu sehen* (KSA 5, 83), sind ein
Attentat von Missratenen auf die eherne Ordnung der Natur: ,,Die Ordnung der
Kasten [...] ist nur die Sanktion einer Natur-Ordnung, Natur-Gesetzlichkeit ers-
ten Ranges, iiber die keine Willkiir, keine ,moderne Idee‘ Gewalt hat* (KSA 6,
242). Unmissverstindlich stellt Nietzsche, den Grundzug seines gesamten Den-
kens auf den Punkt bringend, klar: ,,.Die Lehre von der Gleichheit! ... Aber es
giebt gar kein giftigeres Gift: denn sie scheint von der Gerechtigkeit selbst ge-
predigt, wihrend sie das Ende der Gerechtigkeit ist ... ,Den Gleichen Gleiches,
den Ungleichen Ungleiches — das wire die wahre Rede der Gerechtigkeit: und,
was daraus folgt, Ungleiches niemals Gleich machen** (150). Nietzsche leitet aus
dem Sein der Natur, deren Wesen der Wille zur Macht ist, offensiv ein unum-
stoBliches Sollen ab: Herrschaft und Privileg sind ein Naturrecht und der Versuch
ihrer Abschaffung ein von vornherein zum Scheitern verurteiltes Unrecht. Es gilt
daher in der antichristlichen Zukunft die ,,Rangordnung zwischen Mensch und
Mensch, folglich auch zwischen Moral und Moral“ (KSA 5, 165) wieder herzu-
stellen, was im Klartext heilt, dass es der zukiinftigen Elite zum Zwecke der

am 14.02.2026, 09:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 499

Uberwindung der Menschheit erlaubt ist, die Mehrheit der Menschen zu rechtlo-
sen Sklaven zu degradieren und die als missraten erachteten Menschen zu ver-
nichten. Dies, und nichts Geringeres, ist der Preis, den Nietzsche zur Schaffung
des Ubermenschen im Endeffekt bereit ist zu zahlen.””® Nietzsches explizit politi-
sche Vision, die entweder verschwiegen oder unter den groen Begriffen seiner
Philosophie zum Verschwinden gebracht wird, ist folglich die ,Konterrevolu-
tion‘: die Niederschlagung des mit dem Judentum beginnenden Aufstands der
Sklaven(moral).226

Ad b.) Wie in Bezug auf das Christentum sieht Nietzsche hinter dem Sozia-
lismus letztlich das Ressentiment der reaktiven ,,Sklaven-Moral*“ (KSA 5, 271)

walten.””’ Die psychologische Motivation der Sozialisten ist der ,,Instinkt der Ra-

225 Daran dndert auch die Tatsache nichts, dass Nietzsche den Begriff des Sklaven
sehr weit fasst: jeder, der nicht fiir seine Personlichkeit, sondern zu einem frem-
den Zweck, sei es fiir Lohn, sei es fiir den Staat, arbeitet, ist Sklave. Die zukiinfti-
ge Sklaverei wiirde sich gegeniiber der modernen-demokratischen Sklaverei da-
durch auszeichnen, dass sie zum einen sich nicht mehr vor sich selbst verstecken
wiirde, zum anderen, dass ihre partielle rechtliche Einhegung zerschlagen wire;
dass der Sklave im weiten Sinne folglich zum Sklaven im eigentlichen Sinne des
Wortes wiirde. Vgl. U. Marti: Der groe Pobel- und Sklavenaufstand, S. 158f.

226 Sowohl die Tatsache, dass Nietzsches Philosophie nicht auf diesen Aspekt zu re-
duzieren ist, als auch die, dass diese ganz andere Dimensionen, auch des Politi-
schen, birgt und fiir die sich meine Arbeit stark macht, sollte deutlich geworden
sein. Es bleibt dennoch, wie bereits in Bezug auf das politische Denken des jun-
gen Nietzsche dargestellt wurde, darauf zu insistieren, dass Nietzsches explizit
politische Aussagen und seine durchgingige Obsession fiir Hierarchien eben nicht
durch eine noch so intelligente, wohlwollende und eloquente Interpretation, wofiir
fraglos die Arbeit Ottmanns steht, aus der Welt zu schaffen sind: Nietzsches sich
immer wieder bahnbrechende Verherrlichung der Gewalt, seine Vernichtungs-
phantasien und seine radikale, letztlich physiologisch ,begriindete* Scheidung der
Menschheit in Herren und Sklaven gehort nur dann nicht in die Vorgeschichte des
Faschismus, wenn auch noch die deutlichsten und unmissverstandlichsten Formu-
lierungen nicht als solche, sondern als angebliche Metaphern genommen werden.
An dieser Tatsache dndert auch der an sich korrekte Verweis nichts, dass Nietz-
sches Vokabular an keinen realexistierenden sozialen Akteur adressiert war.

227 Der postanarchistische Theoretiker Saul Newman hat Nietzsches Ressentiment-
theorie m.E. gewinnbringend — sieht man einmal von dessen krudem Marxver-
stindnis ab — fiir eine zeitgeméBe libertire Theorie der Emanzipation fruchtbar
gemacht. Mit Nietzsche, wohl wissend, dass dessen Bild vom Anarchismus ,,in
many respects unjustified and excessively malicious* ist, legt Newman die Essen-
tialismen (die urspriinglich gute, durch Herrschaft korrumpierte Natur des Men-
schen) und Manichismen (gut/beherrscht vs. bose/herrschende; Freiheit vs. Macht;
Mensch/Gesellschaft vs. Staat) des traditionellen Anarchismus (am Beispiel Ba-
kunins und Kropotkins) dar: ,,Classical anarchism is a politics of ressentiment be-
cause it seeks to overcome power. It sees power as evil, destructive, something
that stultifies the full realization of the individual. Human essence is a point of
departure uncontaminated by power, from which power is resisted. There is a
strict Manichean seperation and opposition between subject and power.* Der mit
Nietzsche reflexiv gewordene ,,Post-Anarchism may be seen, then, as a series of
politico-ethical strategies against domination, without essentialist guarentees and

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

500 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

che* (KSA 13, 233) der ,,Schlechtweggekommenen* (423), die aus ,,Schwiche®
(KSA 6, 133) einerseits stets eines dulleren ,,Stindenbock[s]* (KSA 13, 423) fiir
ihr eigenes Dasein bediirfen, an dem sie dann ihren ,,Vernichtungs-Durst* 16-
schen konnen und, andererseits, ihren Hass auf das Leben auf die projizieren
konnen, ,,die anders sind“ (KSA 6, 132), kurz, die ,,Vornehmen oder iiberhaupt
Gutweggekommene[n]*“ (KSA 13, 423): ,,wenn der Christ die ,Welt® verurtheilt,
verleumdet, beschmutzt, so thut er das aus dem gleichen Instinkte, aus dem der
socialistische Arbeiter die Gesellschaft verurtheilt [...]: das ,jiingste Gericht’
selbst ist noch der siisse Trost der Rache — die Revolution, wie sie auch der so-
cialistische Arbeiter erwartet, nur etwas ferner gedacht” (KSA 6, 133). Der So-
zialismus ist folglich der moderne ,,Sklaven-Aufstand gegen jede Art von Herrn,
zuletzt noch gegen den Begriff ,Herr* (KSA 12, 73) — ,,gallichter Neid, ver-
gramte Rachsucht, Pobel-Stolz“ (KSA 4, 335). Der Sozialismus ist nicht Zersto-
rung aus Stirke und Ubermut, sondern aus Schwiche und Rachsucht: ,,.Das Ver-
langen nach Zerstérung [...] kann der Ausdruck der iibervollen, zukunfts-
schwangeren Kraft sein (mein terminus ist dafiir [...] das Wort dionysisch), aber
es kann auch der Hass der Missrathenen [...] sein, der zerstort, zerstoren muss,
weil ihn das Bestehende, ja alles Bestehn, alles Sein emport und aufreizt — man
sehe sich, um diesen Affekt zu verstehn, unsre Anarchisten aus der Nihe an“
(KSA 3, 621f.) So sind der ,,Christ™ und der ,,Anarchist als ,,décadents* beide
vom ,,Instinkt des Todhasses* (KSA 6, 245) auf das sich selbst bejahende Leben
beseelt. Was aber ,,ist schlecht?*, fragt Nietzsche: ,,Alles, was aus Schwiche, aus
Neid, aus Rache stammt. — Der Anarchist und der Christ sind Einer Herkunft*
(244). Der Sozialismus ist wie das Christentum ein Aufstand gegen das Leben
selbst, ein verborgener Wille zum Tode: ,,Haben und mehr haben wollen, Wachs-
thum mit einem Wort — das ist das Leben selber. In der Lehre des Socialismus
versteckt sich schlecht ein ,Wille zur Verneinung des Lebens*‘ (KSA 11, 586).
Nietzsche wiinscht sich daher ,,praktische Belehrung* iiber die Unmoglichkeit
einer sozialistischen Gesellschaft: ,,In der That, ich wiinschte, es wiirde durch ei-
nige groBe Versuche bewiesen, daf} in einer socialistischen Gesellschaft das Le-
ben sich selber verneint, sich selber die Wurzeln abschneidet* (587).

Manichean structures that condition and restrict classical anarchism. It would af-
firm the contingency of values and identities, including it’s own, and affirm,
rather than deny, will to power. It would be, in other words, an anarchism without
ressentiment.” Saul Newman: Anarchism and the Politics of Ressentiment, in:
John Moore (ed.), I am not a man, I am dynamite! Friedrich Nietzsche and the
anarchist tradition, New York 2004, S. 107-26, hier S. 109, 118 u.124. Im Ubri-
gen ist Nietzsche der Ansicht, dass die ,,Pflanze* des ,,Ressentiment* am ,,schons-
ten unter Anarchisten und Antisemiten® (KSA 5, 309) bliitht, womit er nicht nur,
wahrscheinlich ohne es zu wissen, die historische, gern verdringte Nihe verschie-
dener (frith)sozialistischer und anarchistischer Theoretiker zu antisemitischem
Gedankengut benennt, sondern auch wesentliche Dimensionen des reaktioniren
Antikapitalismus trifft. Letzteres belegt die Aktualitit des Ressentimentbegriffs
jenseits seiner polemischen Verwendung.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 501

Als soziales Phanomen ist der Sozialismus fiir Nietzsche die Konsequenz der
biirgerlichen Gesellschaft, dessen Entstehung er rassen-physiologisch als Er-
scheinung eines degenerierten Menschentypus, als moderne ,,Gesammt-
Entartung des Menschen (KSA 5, 127) begreift: ,,Endlich: der sociale Misch-
masch, Folge der Revolution, der Herstellung gleicher Rechte [...]. Dabei mi-
schen sich die Triger der Niedergangs-Instinkte [...], eingerechnet der Sklaven-
Instinkte, [...] der lange unten gehaltenen Schichten in alles Blut aller Sténde hi-
nein: zwei, drei Geschlechter darauf ist die Rasse nicht mehr zu erkennen — Alles
ist verpobelt” (KSA 13, 367). So mutmalt Nietzsche gar, ob der zeitgendssische
,Anarchismus* und der ,,Hang zur ,Commune°, zur primitivsten Gesellschafts-
form“, nicht Ausdruck davon sei, dass die ,,Eroberer- und Herrenrasse, die der
Arier,” gegeniiber der einst unterworfenen vorarischen Bevolkerung ,,auch phy-
siologisch im Unterliegen ist?* (264). Der Sozialismus ist folglich ein Angriff
auf die Ordnung der Natur von Seiten des niedergehenden Lebens durch die
,»Irdger der niederdriickenden und vergeltungsliisternen Instinkte, die Nach-
kommen alles [...] Sklaventhums, aller vorarischen Bevolkerung in Sonderheit™
(276). Er ist Ausdruck eines schwachen Willens bzw. der ,,.Disgregation des Wil-
lens* (KSA 6, 27), der den fiir alles Lebendige konstitutiven Herrschaftscharak-
ter verneint — ,,ein Schleichweg zum Nichts“ (KSA 5, 313). Wenn ,,Aneignung,
Verletzung, Uberwiltigung des Fremden und Schwicheren, Unterdriickung, Hir-
te [...], Ausbeutung* (207) das ,,Wesen des Lebendigen selbst* (208) sind, dann
ist der Sozialismus in der Tat ein ,,Aufldsungs- und Verfalls-Princip* (207). Kur-
zum: Sozialismus ist die von seinem Wesen her zum Scheitern verurteilte Revol-
te gegen das Leben selbst, gegen den Willen zur Macht, der als verleugneter sich
allerdings auch im Sozialismus seine Ausdrucksformen schaffen wiirde. Die poli-
tischen, sozialen und kulturellen Konsequenzen der ,,Gesammt-Verschworung
der Heerde* (KSA 12, 72) sind es daher, die Nietzsche fiirchtet:

Ad c.) Fiir Nietzsche muss der Sozialismus, will er denn nicht in partikularis-
tische Egoismen aufgehen, zur Tyrannei ausarten. Da seine asketische Vernei-
nung des individuellen Willens ein nihilistischer Angriff auf den Willen zur
Macht selbst ist, bleibt dem Sozialismus, dies hatte bereits der junge Nietzsche
dargelegt, keine andere Moglichkeit als die staatsterroristische Repression —
eiserne Kette® und ,,furchtbare Disciplin“ (KSA 3, 159) — die mit aller Gewalt
seine anti-hierarchischen Ideale durchsetzen muss. Im gleichmacherischen Terror
kommt der Sozialismus gewissermaf3en zu sich selbst und zeigt sein wahres Ge-
sicht: ,,Jhr Prediger der Gleichheit, der Tyrannen-Wahnsinn der Ohnmacht
schreit aus euch nach ,Gleichheit’: eure heimlichsten Tyrannen-Geliiste ver-
mummen sich also in Tugend-Worte!* (KSA 4, 129). So ist der moderne ,,Staat*
auch das , kilteste aller kalten Ungeheuer (61), welches im Sozialismus zur Per-
fektion kommen wiirde. Er ist der ,,neue Gotze* des Volkes, das angebetete und
fetischisierte ,,politische Substitut fiir die Hinterwelten***®; ,,Auf der Erde ist

228 P. Biinger: Nietzsche als Kritiker des Sozialismus, S. 120.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

502 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

nichts Grosseres als ich: der ordnende Finger bin ich Gottes‘* (62). ,,Génzlich zu
Ende gedacht®, so hilt P. Biinger fest, ,,miindet der politische Nihilismus in auto-
ritdre Strukturen ein oder negiert sich selbst im Egoismus seiner Glieder, der eine
Gemeinschaft impraktikabel macht. [...]. Das sozialistische Gemeinwesen wird
also entweder durch den hemmungslosen Egoismus seiner Biirger ginzlich unre-
gierbar oder das kollektive Prinzip erringt mittels repressiver Institutionen voll-
kommene Macht und erstickt jeden Individualismus.“**’ Der Sozialismus bedeu-
tet fiir Nietzsche somit eine ,,Verkleinerung des Menschen (KSA 11, 557):
,.Heerdenthier-Moral, welche mit allen Kriften das allgemeine griine Weide-
Gliick auf Erden erstrebt, ndamlich Sicherheit, Ungefdhrlichkeit, Behagen, Leich-
tigkeit des Lebens* (581). Der Sozialismus ist als anti-dionysischer Nihilismus
die Lebensweise des letzten Menschen, der keinen Mut zur Zukunft hat und so
das Oppositum zum Ubermenschen darstellt: ,,, Wir haben das Gliick erfunden® —
sagen die letzten Menschen und blinzeln“ (KSA 4, 19).

Keine, die menschliche Existenz iiberhaupt erst rechtfertigende GroBe, so
lieBe sich Nietzsches Gedankengang zusammenfassen, ist aber ohne tiefes Lei-
den zu haben: ,.Die Zucht des Leidens, des grossen Leidens — wisst ihr nicht,
dass nur diese Zucht alle Erhohungen des Menschen bisher geschaffen hat?*
(KSA 5, 161). Der letzte Mensch als Sozialist in Reinform will aber das Leiden
abschaffen, welches fiir Nietzsche konstitutiv fiir das Leben und fiir die er-
wiinschte Selbstiiberwindung des Menschen ist: ,,Es ist eine Schmach fiir alle so-
cialistischen Systematiker, dass sie meinen, es konnte Umsténde geben, gesell-
schaftliche Combinationen, unter denen das Laster, die Krankheit, das Verbre-
chen, die Prostitution, die Noth nicht mehr wiichse ... Aber das heiflt das Leben
verurtheilen* (KSA 13, 256). Nietzsches Sozialismuskritik kulminiert so immer
wieder in dem einen Verdacht, dass dieser Ausdruck einer ,gemeinen‘ Denkart
und sklavisch gedriickter Schichten ist, die sich fiir ihre Lebenssituation mittels
einer ,,Bekriegung alles Seltenen, Fremden, Bevorrechtigten, des htheren Men-
schen* (KSA 5, 147) richen und die gesamte Menschheit auf ihr schwindsiichti-
ges Lebensniveau herunterziehen wollen. Die ,Nivellirer”, sie wollen ,,das all-
gemeine griine Weide-Gliick der Heerde, mit Sicherheit, Ungeféhrlichkeit, Beha-
gen, Erleichterung des Lebens fiir Jedermann [...] — und das Leiden selbst wird
von ihnen als etwas genommen, das man abschaffen muss* (KSA 5, 61). Als ein
solches Unternehmen universaler Nivellierung, welches zur Zerstdrung der parti-
kularen Willen zur Macht und der Vernichtung aller individueller Besonderheit
und Nichtidentitédt der Potenzierung tyrannischer Staatsgewalt bedarf, ist der So-
zialismus, angetrieben durch seinen ,,albernen Optimismus vom ,guten Men-
schen‘ (KSA 11, 245), das End- und Verfallsprodukt der Moderne, das an sei-
nen eigenen inneren Widerspriichen — primér seiner Negation des Gesetzes des
Lebens selbst — zu Grunde gehen wird: ,,Der Socialismus — als die zu Ende ge-
dachte Tyrannei der Geringsten und Diimmsten, der Oberfldchlichen, der Neidi-

229 Ebd., S. 152f.

am 14.02.2026, 09:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 503

schen [...] —ist in der That die Schlussfolgerung der modernen Ideen und ihres
latenten Anarchismus® (KSA 11, 586). Oder in den beriithmten Worten Zarathus-
tras: ,,Kein Hirt und eine Heerde! Jeder will das Gleiche. Jeder ist gleich: wer an-
ders fiihlt, geht freiwillig in’s Irrenhaus* (KSA 4, 20). Was die ,,socialistischen
Systeme* intendieren, ist mithin ,,nichts Geringeres [...] als eine griindliche Um-
bildung, ja Schwichung und Aufhebung des Individuums®“ (KSA 3, 124), was
den ,,Untergang der Menschheit” (KSA 9, 426) bedeuten wiirde. Der Sozialismus
ist der Krieg der Massen gegen das Individuum: ,,Grundfehler: die Ziele in die
Heerde und nicht in einzelne Individuen zu legen!* (KSA 12, 228). Am Ende
bringen die sozialistischen ,,Staats-Gotzendiener [...] mit ihren Maasregeln zur
Verbesserung und Sicherung des Lebens® dieses selbst auf einen Nullpunkt an
Energie und Willen, was notwendig im Zerfall enden muss: ,,wir halten es
schlechterdings nicht fiir wiinschenswerth, dass das Reich der Gerechtigkeit und
Eintracht auf Erden gegriindet werde (weil es unter allen Umstidnden das Reich
der tiefsten Vermittelmassigung [...] sein wiirde)* (KSA 3, 629). Die ,,Psycholo-
gie der Freiheits- und Gleichheits-Societiit” verweist so letzten Endes auf die Re-
duktion von ,,Autonomie®, ,,Wehr- und Waffentiichtigkeit”, , Ehrfurcht und
,.Leidenschaft” (KSA 13, 66). Ist der ,,P6bel-Mischmasch* aber, so lésst sich ab-
schlieBend festhalten, einmal zur Herrschaft gekommen, so ist er ,,des Ubermen-
schen grosste Gefahr* (KSA 6, 358). Er bezeichnet das Ende der Kultur, um de-
ren Rettung es Nietzsche in letzter Instanz geht. Den ,,Revolutions-Ideologen*
und ,,Bruderschaftsschwéarmern® der ,,autonomen Heerde* (KSA 5, 125) gilt da-
her der ganze Hass des tragischen Philosophen, arbeiten sie doch an der Zersto-
rung dessen, was ihm heilig ist.

Bevor Nietzsches Invektiven gegen die ,,Anarchisten-Hunde* (125), das
,.Gewiirm ,Mensch*“ (277) und andere ,,Zwergthiere* (128) mit der marxschen
Konzeption von Kritik und Kommunismus konfrontiert wird, bleibt hier zum
einen festzuhalten, dass Nietzsches ,,Opposition gegen den Sozialismus“ nicht
aus der ,,Apologie der herrschenden Wirtschaftsordnung“**’, sondern aus seinem
Begriff der Kultur entspringt, und zum anderen, dass sein Antikapitalismus nicht,
wie behauptet, zweideutiger, sondern eindeutiger, ndmlich reaktionirer Natur
ist.?! Nietzsche sagt die Wahrheit iiber die Lohnarbeit. Wider die ,,Verherrli-
chung der Arbeit“ (KSA 3, 154) insistiert Nietzsche darauf, dass die ,,Fabrik-
Sklaverei* eine ,,unpersonliche Verknechtung* (183) ist, die die Ausbildung von
Individualitit, Vernunft und Selbstbestimmung konterkariert. Die Selbstverwer-
tung des Wertes in der ,industriellen Cultur® ist ,,iiberhaupt die gemeinste Da-
seinsform, die es bisher gegeben hat. Hier wirkt einfach das Gesetz der Noth:
man will leben und muss sich verkaufen* (407). Alle Arbeit, die als Mittel zu
diesem Zweck angewendet wird, ist, da sie ,,nicht um ihrer selber willen gethan

230 U. Marti: Der groB3e Pobel- und Sklavenaufstand, S. 172.
231 Vgl. die diesbeziiglich nicht iiberzeugenden Ausfithrungen von H. Ottmann: Phi-
losophie und Politik bei Nietzsche, S. 294ff.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

504 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

wird und [...] keine Befriedigung in sich hat* (KSA 9, 508), Sklavenarbeit. Da
Nietzsche aber den Begriff der Ausbeutung biologisiert, mit dem der Aneignung
kurzschlieit und aus der Notwendigkeit des menschlichen Stoffwechsels mit der
Natur die Sklaverei naturalisierend deduziert, affirmiert er die Barbarei der in-
dustrie-kapitalistischen Knechtschaft, die, wie bereits in Bezug auf die Gedan-
kenwelt des jungen Nietzsche dargelegt wurde, conditio sine qua non der Kultur
sein soll, die ein sich selbst rechtfertigender Wert ist. Im Namen einer neuen aris-
tokratischen Kultur ist daher die Ausbeutung der modernen Sklaven zu forcieren.
Wenn Nietzsche die kapitalistische Ausbeutung kritisiert, kommt er so einerseits
nicht iiber eine oberfldchliche Kritik der Zirkulationssphire hinaus — ,,Fliegen
des Marktes” (KSA 4, 65), ,,Krimer-Gold*“ (263), (Un),,Cultur der Handeltrei-
benden” (KSA 3, 155) — andererseits ist seine Kritik allein dadurch motiviert,
dass ihm der Zweck der Sklaverei in der Moderne verloren zu gehen droht: die
kulturelle Elite, die befihigt ist das menschliche Dasein zu rechtfertigen. Letzte-
ren Sachverhalt bringt Nietzsche im Nachlass auf den Punkt:

,.Die Nothwendigkeit zu erweisen, dass zu einem immer Skonomischeren Verbrauch
von Mensch und Menschheit, zu einer immer fester in einander verschlungenen ,Ma-
schinerie* der Interessen und Leistungen eine Gegenbewegung gehort. Ich bezeichne
dieselbe als Ausscheidung eines Luxus-Uberschusses der Menschheit [...]. Auf jenem
ersten Wege [...] entsteht die Anpassung, Abflachung [...] — eine Art Stillstand im
Niveau des Menschen. Haben wir erst jene unvermeidlich bevorstehende Wirthschafts-
Gesammtverwaltung der Erde, dann kann die Menschheit als Maschinerie in deren
Diensten ihren besten Sinn finden: als ein ungeheures Réderwerk [...]. Im Gegensatz zu
dieser Verkleinerung und Anpassung des Menschen [...] bedarf es der umgekehrten
Bewegung — der Erzeugung [...] des rechtfertigenden Menschen, fiir den jene Maschi-
nalisirung der Menschheit eine Daseins-Vorausbedingung ist [...]. Er braucht ebenso
sehr die Gegnerschaft der Menge, der ,Nivellirten® [...]. Diese hohere Form des Aristo-
kratism ist die der Zukunft. — Moralisch geredet, stellt jene Gesammtmaschinerie [...]
ein maximum in der Ausbeutung des Menschen dar: aber sie setzt solche voraus, de-
rentwegen diese Ausbeutung Sinn hat. Im anderen Falle wire sie [...] blof [...] die
Werth-Verringerung des Typus Mensch® (KSA 12, 462f.).

Dieses ,,Wirtschafts- und Gesellschaftsmodell ist in der Tat ,keine Klassen-,
eher eine Kastenordnung®, in der die Kultur-Elite der Ubermenschen ,,nicht nur
die Arbeiter, sondern auch die Unternehmer fiir sich arbeiten***? lisst und die
Ausbeutung der Menschen gewissermaflen volksgemeinschaftlich organisiert.
Nichtsdestotrotz kann kein Zweifel daran bestehen, dass fiir Nietzsche die Kultur
primdr nicht durch die ,Kridmer‘, sondern durch die aufbegehrenden Arbeiter-
massen bedroht ist. Auf Grund der ,,Furcht vor dem ,rothen Gespenst‘*“ (KSA 12,
40) verkiindet Nietzsche eine ,,Kriegs-Erkldarung der hoheren Menschen an die
Masse* (60), die eine ,Losung* der ,Arbeiterfrage‘ der besonderen Art impliziert:

232 U. Marti: Der gro3e Pobel- und Sklavenaufstand, S. 187.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 505

,Ich sehe durchaus nicht ab, was man mit dem europidischen Arbeiter machen
will, nachdem man erst eine Frage aus ihm gemacht hat. Er befindet sich viel zu
gut, um nicht Schritt fiir Schritt mehr zu fragen, unbescheidener zu fragen. [...].
Man hat den Arbeiter militértiichtig gemacht, man hat ihm das Coalitions-Recht,
das politische Stimmrecht gegeben: was Wunder, wenn der Arbeiter seine Exis-
tenz heute bereits als Nothstand [...] empfindet? Aber was will man? nochmals
gefragt. Will man einen Zweck, muss man auch die Mittel wollen: will man
Sklaven, so ist man ein Narr, wenn man sie zu Herren erzieht” (KSA 6, 142f.).
Was hier allein Abhilfe schafft, ist die priventive Konterrevolution als offenes
Geheimnis von Nietzsches Antikapitalismus: Seine Kritik am Kapitalismus ist im
Kern reaktiondrer Natur, zielt sie doch primér auf dessen demokratisierende und
liberalisierende Aspekte, d.h. auf die Momente des Fortschritts, die Nietzsche
einer imaginierten Kultur-Elite zuliebe riickgéngig machen will, ohne indes auf
die moderne Steigerung der Moglichkeit von Ausbeutung verzichten zu miissen.

Im Lichte der marxschen Sozialismuskritik erscheint Nietzsches Antikapita-
lismus als eine Mischung von Argumenten des feudalen, kleinbiirgerlichen und
konservativen Sozialismus (vgl. MEW 4, 482ff.), dessen Besonderheit darin be-
steht, dass er die sozio-okonomischen Wandlungs- und Krisenprozesse der Mo-
derne als Stadium gesellschaftlicher Transformation bejaht und sogar noch for-
ciert wissen will, ohne aber, da es ihm an jeglicher begrifflichen Erfassung und
theoretischen Durchdringung der kapitalistischen Produktionsweise mangelt,
,,den Gang der modernen Geschichte zu begreifen” (MEW 4, 483). Die ,,ginzli-
che Unfihigkeit” zu Letzterem ist ohne Frage ,,stets komisch wirkend* (483); ein
zum Himmel schreiender Anachronismus, der sich unter den Bedingungen des
fortschreitenden Kapitalismus in der Antike wéhnt.

Konfrontiert man zudem hieriiber hinaus Nietzsches Sozialismuskritik mit
dem marxschen Kommunismus, so wird deutlich, dass diese nicht nur jenen nicht
trifft, sondern auf dessen Basis selbst kritisiert werden kann, so dass auch — jen-
seits der indiskutablen und sich selbst erledigenden Ausfille — jene Perspektiven
von Nietzsches Attacken, deren Wahrheitsmoment nicht zu leugnen ist, sich als
defizitdr und bisweilen im Widerspruch zum eigenen Denken stehend erweisen.
Die Tatsache, dass Nietzsches Ressentimenttheorie fraglos auf die Kritikmodi
weiter Teile antikapitalistischen Bewusstseins zutrifft, diirfte kaum anzuzweifeln
sein. Die marxsche Kritik der politischen Okonomie ist allerdings zweifelsfrei
iiber einen solchen Verdacht erhaben. Vielmehr vermag diese erst objektive bzw.
strukturelle Griinde dafiir angeben, wie falsches und ressentimentgeladenes Be-
wusstsein auf Grund des eigentiimlichen Fetischcharakters kapitalistischer Ver-
gesellschaftung iiberhaupt entsteht. Die marxsche Kritik kann nicht nur Nietz-
sches nicht weniger hellsichtigen als auch einseitigen Psychologismus gesell-
schaftstheoretisch iiberwinden 3, sondern ist dariiber hinaus auch frei von antiki-

233 Dies ist nicht als Pladoyer misszuverstehen, die Erkenntnisse der Psychoanalyse
und die Einsichten der Psychologie Nietzsches, die fiir Horkheimer ,.die tiefste*

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

506 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

sierenden und teils krude dualistischen Typenbildungen menschlicher Charakte-
re. Ferner kann gar nicht iiberbetont werden, dass es fiir Marx die moderne Wert-
vergesellschaftung ist, die nicht weniger die Atomisierung als die Gleichmache-
rei und Vergleichgiiltigung der Individuen zu abstrakt-identischen Subjekten for-
ciert. Der marxsche Kommunismus stellt daher auch nicht die Verwirklichung
der biirgerlichen Ideale, sondern die Sprengung ihres engen Horizonts dar. Er
realisiert nicht die Gleichheit des Aquivalententausches der warenproduzierenden
und wertbestimmten Gesellschaft, sondern intendiert die solidarische Freiheit
nichtidentischer Individuen. Freilich impliziert dies, dass der zivilisatorische
Fortschritt des Judentums und Christentums nicht weniger als der der biirgerlich-
kapitalistischen Gesellschaft nicht unterboten, sondern aufgehoben wird. In die-
sem Sinne steht auch der marxsche Kommunismus in der Tradition der abend-
landischen Geschichte. Wenn man sich aber daran erinnert in welchem Male
Marx’ kommunistische ,Ethik‘ hedonistisch, sensualistisch und moralinfrei und
in diesem spezifischen Sinne anti-christlich ist, fragt man sich am Ende weit
mehr, ob nicht Nietzsches Kritik selbst seltsam christlich-protestantisch gestrickt
und motiviert ist. Sieht man von Nietzsches unhaltbarer vormodern-antiki-
sierender Naturalisierung von Herrschaft und Sklaverei ab, die angesichts der ka-
pitalistischen Produktivkraftentwicklung — wohlwollend geurteilt — ein Anachro-
nismus darstellt, und ldsst man auch seinen pathologischen Elitismus und seine
Fetischisierung heroischer GroBe milde gestimmt beiseite, stellt sich immer noch
die Frage, ob dessen Ontologisierung weltlichen Leidens nicht letztlich Ausdruck
uniiberwundenen krypto-christlichen Bewusstseins ist und die Kritik am letzten
Menschen — unabhingig seiner kapitalistischen oder sozialistischen Auspriagung
— nicht eine iiberaus zeitgemdfle konservative Kulturkritik darstellt, die insge-
heim Ausdruck des asketischen Ideals ist und Luxus, fiir die Elite nicht weniger
als fiir die Masse, fiir einen verachtenswerten, weil degenerierenden Wert hilt.
Es sind dies Fragen, die hier nicht weniger dahingestellt bleiben miissen, als die

ist, ,,die es bis heute gibt“, preiszugeben. M. Horkheimer: Zum Problem der
Wahrheit, S. 323. Ausgangspunkt einer solchen Integration, fiir die bekanntlich im
Besonderen die friihe kritische Theorie steht, ist aber ein an der Kritik der politi-
schen Okonomie geschulte Theorie kapitalistischer Vergesellschaftung, die noch
den Psychologismus selbst als ideologischen Schein eben dieser Verhiltnisse zu
entlarven vermag: ,,Psychologismus jeglicher Gestalt, der umstandslose Ansatz
beim Individuum ist Ideologie.” Theodor W. Adorno: Zum Verhiltnis von Sozio-
logie und Psychologie, in: Gesammelte Schriften 8, S. 42-85, hier S. 56. Weiter
heiBit es, Wahrheit und Ubertreibung zusammenfiihrend: ,Psychologie ist kein
vorm Allgemeinen behiitetes Reservat des Besonderen. Je mehr die gesellschaftli-
chen Antagonismen anwachsen, desto mehr verliert offenbar der durch und durch
liberale und individualistische Begriff der Psychologie selber sein Sinn. Die vor-
biirgerliche Welt kennt Psychologie noch nicht, die total vergesellschaftete nicht
mehr (S. 83). Kurzum: Nicht die Psyche der Subjekte oder auch die der Masse ist
Schliissel zum Verstindnis der gesellschaftlichen Totalitét, sondern ihre, dem in-
dividuellen Handeln, Fiihlen und Denken immer schon zu Grunde liegende und
verselbststindigte Struktur.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 507

letzte fragende Anmerkung: Liefle sich nicht die gemeinschaftliche Kontrolle des
Weltmarktes — wesentliches Implikat des marxschen Kommunismus — als Aus-
druck des hochsten Willens zur Macht interpretieren, der es auf dieser Basis nicht
mehr notig hitte, die Wiirde der Menschheit zu teilen und somit eine Umwertung
der Werte ermoglichte, welche die Autonomie aller Individuen in ihrer Diversitit
und Nichtidentitit forderte und somit deren Zusammenleben iiberhaupt erst auf
ein Niveau heben wiirde, welches den Namen: Kultur verdient hiitte.

Fraglos sind dies utopische und durchaus weltfremde Horizonte der Kritik.
Mit Nietzsches Philosophie lésst sich indessen, ungeachtet der vorgebrachten und
gebotenen Einspriiche, zu weitgehend unbekannten, vernebelten, verdringten
und bekdmpften Ufern aufbrechen, die den Blick auf Dimensionen der Emanzi-
pation freigeben, die zumeist nicht weniger verlacht als verhasst sind, und die
auch den marxschen Denkhorizont tiberschreiten.

4.2.2 Annaherungsversuche an Nietzsches Tiere

,,.Die Philosophie ist eigentlich dazu da, das einzuldsen, was im Blick des Tieres
liegt“** , sagte Adorno laut Gespriichsprotokoll in einer Diskussion mit Hork-
heimer. Das Gegenteil, wie Adorno und Horkheimer an verschiedensten Stellen
ihrer Werke zeigten™, war realgeschichtlich der Regelfall.**® Konstitutiv fiir

234 Max Horkheimer: Gesammelte Schriften 19, S. 58.

235 Vgl. zu diesem wenig rezipierten Aspekt der Kritischen Theorie Arnd Hoffmann:
,.Rien faire comme une béte*. Uberlegungen zu Adornos Tieren, in: ders. u.a.,
Marginalien zu Adorno, Miinster 2003, S. 107-141. Birgit Miitherich: Die
Problematik der Mensch-Tier-Beziehung in der Soziologie. Weber, Marx und die
Frankfurter Schule, 2. Aufl. Miinster 2004, S. 139-186. Vgl. auch die entspre-
chenden Beitridge in: Sunsanne Witt-Stahl (Hg.), Das steinerne Herz der Unend-
lichkeit erweichen. Beitridge zu einer kritischen Theorie der Befreiung der Tiere,
Aschaffenburg 2007.

236 Vgl. hierzu den Essay von Paul Miinch: Freund und Feinde. Tiere und Menschen
in der Geschichte, in: ZDF-Nachtstudio (Hg.), Mensch und Tier. Geschichte einer
heiklen Beziehung, Frankfurt/Main 2001, S.19-36. Miinch bestimmt die ge-
schichtsmichtige Tradition der Mensch-Tier-Beziehung im Abendland treffend
durch folgende geistesgeschichtliche Konstellation: ,,Antike Philosophie, romi-
sches Recht, jiidisch-christliche Theologie und Cartensianismus bereiteten den
geistigen Nihrboden fiir tierfeindliche Stromungen in der Moderne™ (S. 32).
Miinch weist auch auf signifikante Verschiebungen der Wortbedeutungen von
Tier und Mensch in der abendlindischen Geschichte hin: ,,, Animal‘ bezeichnet im
Lateinischen ein Lebewesen, das eine ,Seele‘ (anima) besitzt, wihrend der
Mensch (homo) ein aus ,Humus‘ gebildeter Erdklof ist” (S. 33f.). Die Bedeutung
des Tieres als soziale Konstruktion des ,ganz anderen Anderen* ist bis heute na-
hezu eine Leerstelle sozialwissenschaftlicher Forschung. Dies ist ein zwar aus der
abendliandischen Geschichte erkldrbarer, kaum aber verstindlicher Sachverhalt,
kommt der sozialen Konstruktion des Tieres doch, worauf neben Adorno und
Horkheimer kaum jemand reflektierte, ,,eine wesentliche gesellschaftspolitische
Funktion zu: als implizit bleibender Referenzpunkt des westlichen Symbolsystems
liefert es eine zentrale Grundlage fiir hierarchische Wirklichkeitskonstruktionen,

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

508 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

dominante Gestalten der abendlidndischen Philosophie und christlichen Religion
war und ist die Konstruktion menschlicher Wiirde qua Hypostasierung der Ratio
als fundamentale differentia specifica zwischen Mensch und Tier: ,,Die Idee des
Menschen in der europdischen Geschichte driickt sich in der Unterscheidung
vom Tier aus. Mit seiner Unvernunft beweisen sie die Menschenwiirde.“**” Von
Platon an durchzieht das abendlidndische Denken die Komplementaritit einer
Vergottlichung der Vernunft und Verfemung des Sinnlichen, Leiblichen und
Triebhaften zum Zweck der ,,Selbsterhhung des Tiers Mensch iiber die Tier-
heit.“**® Die Degradierung der Tiere, welche nach Kants kategorischem Impera-
tiv ,,nur einen relativen Wert, als Mittel“** haben, ist der idealistischen Philoso-
phie immanent: ,,Die Tiere spielen fiirs idealistische System virtuell die gleiche
Rolle wie die Juden fiirs faschistische.**** Gegeniiber Marx**!, welcher in Bezug

Hoher- und Minderwertigkeits-Zuordnungen und Legitimationsschemata fiir Aus-
grenzungs-, Unterdriickungs- und Gewaltformen auch im innerhumanen Bereich.*
Birgit Miitherich: Die soziale Konstruktion des Anderen — zur soziologischen
Frage nach dem Tier, S. 5., Broschiire hrsg. von der Autonomen Tierbefreiungs-
aktion Hannover (aTaH), Hannover 2005.

237 Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufkldarung., S. 262.

238 Th. W. Adorno: Asthetische Theorie, S. 99.

239 1. Kant: Grundlegung der Metaphysik der Sitten, S. 51. Der schonende Umgang
des Menschen mit den Tieren ist fiir Kant ,,immer nur Pflicht des Menschen gegen
sich selbst, gleichsam als Erziehungsmethode fiir den moralischen Umgang der
Menschen untereinander. Ders.: Metaphysik der Sitten, S. 579. Es ist fiir Kant
,,das Ich* als die , Einheit des BewuBtseins®“, welches den Menschen ,,unendlich
uiber alle andere auf Erden lebende Wesen* erhebt und ihn unterscheidet ,,von Sa-
chen, dergleichen die vernunftlosen Thiere sind, mit denen man nach Belieben
schalten und walten kann®. Ders.: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht abge-
fat, in: Werke in 12 Bidnden, Bd. 12.2, S. 407. Dies ist im Kern das, was fiir
Adorno an der ,,Kantischen Ethik so suspekt ist [...]. Die ethische Wiirde bei Kant
ist eine Differenzbestimmung. Sie richtet sich gegen die Tiere. [...] Nichts ist dem
Kantianer verhasster als die Tierdhnlichkeit des Menschen.* Theodor W. Adorno:
Beethoven. Philosophie der Musik, 2. Aufl. Frankfurt/Main 1994, S. 123. Vgl.
ders.: Negative Dialektik, S. 294, sowie: Asthetische Theorie, S. 98f. Gegen eine
solche Kantinterpretation hat Heike Baranzke: Tierethik, Tiernatur und Moralan-
thropologie im Kontext von § 17 Tugendlehre, in: Kant-Studien 2005, 96. Jahrg.,
S. 336-363, sehr kenntnisreich Einspruch erhoben, ohne aber das eigentliche
Skandalon zu widerlegen: die menschliche Begabung zum vernunftbestimmten
moralischen Handeln als Befugnis zur Herrschaft iiber die unmoralisch-
unverniinftigen-seelenlosen Wesen zu konzipieren.

240 Th. W. Adorno: Beethoven, S. 123.

241 Wenn auch eine sehr friihe, nicht reprisentative, wohl aber symptomatische Quel-
le zum Beleg dieser Annahme findet sich in Marx’ Vorarbeiten zur Doktordisser-
tation: ,,Hélt ein Philosoph es nicht fiir das Schimpflichste, den Menschen als Tier
zu betrachten, so ist ihm tiberhaupt nichts mehr begreiflich zu machen* (MEW 40,
S. 115). Anderer Ansicht ist Lawrence Wilde, der behauptet ,,that Marx’s discus-
sion of the difference between humans and animals is entirely free of prejudice
against animals and certainly does not treat them as inferior or deficient beings.*
Ein sympathischer Versuch, mit Mythen iiber Marx aufzurdumen, der m. E. letzt-
lich aber nicht tiberzeugt. Lawrence Wilde, ,The creatures, too, must become

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 509

auf das Mensch-Tier-Verhiltnis (zu) treuer Schiiler des Idealismus blieb, pro-
blematisiert Nietzsche diese Hybris des Menschen gegeniiber den Tieren immer
wieder. Zielscheibe der Kritik sind hierbei die sich in den klassisch-idealistischen
philosophischen Anthropologien des Okzidents manifestierenden Illusionen und
Selbsttduschungen des (westlichen) Menschen: Fiir Nietzsche ist, wie gezeigt,
,.das Ich“, welches fiir Kant noch den Menschen zum eigentlichen ,,Zweck der
Natur***? qualifizierte und ihn als Herrscher auf Erden inthronisierte, ldngst ,,zur
Fabel geworden, zur Fiktion, zum Wortspiel*“ (KSA 6, 91). Im Folgenden wird
Nietzsches Kritik an den Mythen des modernen Subjekts unter dem besonderen
Aspekt betrachtet werden, inwiefern die Mensch-Tier-Dichotomie kritisiert und
auf das Tier: Mensch reflektiert, welches ,,auf dem Riicken eines Tigers in Triu-
men hingend* (KSA 1, 877) nicht einmal ahnt, ,,welcher animalitas* ihre ,,ratio-
nalitas**** aufsitzt.**

free: Marx and the Animal/ Human Distinction, in: Capital & Class 2000/72.
Vgl. auch die etwas angestrengt wirkenden Rettungsversuche des Marxismus
durch Marco Maurizio: Marxismus und Tierbefreiung, in: Witt-Stahl, Das steiner-
ne Herz, S. 97-108. Dass der marxsche Materialismus gegeniiber der Idee einer
radikalen Transformation des Mensch-Tier-Verhiltnisses an sich verschlossen ist,
ist hiermit keineswegs behauptet. Als Zeitgenossen Darwins und als an den Na-
turwissenschaften orientierte Denker waren Marx und Engels die tiefe Verwandt-
schaft von Mensch und Tier eine Selbstverstindlichkeit: ,,Soviel ist sicher, bei der
vergleichenden Physiologie bekommt man eine schmihliche Verachtung gegen
die idealistische Uberhebung des Menschen iiber die andern Bestien. Auf jeden
Schritt wird man mit der Nase auf die volligste Ubereinstimmung der Struktur mit
den iibrigen Siugetieren gestoBen, in den Grundziigen geht die Ubereinstimmung
durch bei allen Wirbeltieren und selbst — verwischter bei Insekten, Crustaccen,
Bandwiirmern etc.” So Engels an Marx (MEW 29, 338). Aus diesem Wissen wur-
den allerdings keinerlei Konsequenzen beziiglich der Emanzipation des Menschen
gezogen. Die ,,Abschaffer der Tierquilerei“ (MEW 4, 488) sind kleinbiirgerliche
Philanthropen und die ,,Herren Vegetarianer” asketische Phantasten, die die Be-
deutung der ,,Fleischkost* (MEW 20, 449) bei der Menschwerdung des Affen
iibersehen. Engels Ausfiihrungen zur Anthropogenese sind im Ubrigen nicht nur
veraltet, was angesichts von tiber 130 Jahren Wissensfortschritt selbstverstindlich
und ihm folglich nicht anzulasten ist, sondern sie reproduzierten schon zu seiner
Zeit Klischees: ,,Engels teilte mit vielen seiner Zeitgenossen und Nachfahren zwei
Irrtiimer [...]. Es sind dies zwei [...] biirgerlich-minnliche Vorurteile: das instru-
mentalistische Klischee des ,man the toolmaker‘ und das machistische Klischee
des ,man the hunter‘.” Karl Hermann Tjaden: Neuere Erkenntnisse und Annah-
men zur Entstehungs- und Frithgeschichte menschlicher Gesellschaften. Zur Kri-
tik der Potenzphantasien in Engels’ Konzept der Anthropogenese, in: Z. Zeit-
schrift fiir marxistische Erneuerung 1995/22, S. 19-34, hier S. 32.

242 Immanuel Kant: MutmalBlicher Anfang der Menschheitsgeschichte, in ders.: Poli-
tische Schriften, S. 48-63, hier S. 53.

243 C. Tiircke: Der tolle Mensch, S. 39.

244 Im deutschen Sprachraum ist dieser Aspekt von Nietzsches Philosophie bisher sel-
ten zur Kenntnis genommen worden. Eine Ausnahme stellt das essayistische und
mit Zeichnungen illustrierte Buch von Richard Reschika: Nietzsches Bestiarium.
Der Mensch — das wahnwitzige Tier, Stuttgart 2003, dar. Der Aufsatz von Hans-
Dieter Bahr: Nietzsches Tiere, in: Andreas Brenner (Hg.), Tiere beschreiben, Er-

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

510 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Das Tier: Mensch

Nietzsches Kritik an dem primér platonisch-christlich konnotierten Begriff der
Seele ist nicht zuletzt an verschiedensten Stellen seines Werkes dadurch gekenn-
zeichnet, dass diese den anthropozentristischen, auf Herrschaft bedachten und
durch die abendldndische Philosophie tradierten Mythos der ,Krone der Schop-
fung® attackiert und bloBstellt:

,.Wir haben umgelernt. Wir sind in allen Stiicken bescheidener geworden. Wir leiten
den Menschen nicht mehr vom ,Geist‘, von der ,Gottheit® ab, wir haben ihn unter die
Thiere zuriickgestellt. Er gilt uns als das stdrkste Thier, weil er das listigste ist: eine
Folge davon ist seine Geistigkeit. Wir wehren uns andererseits gegen eine Eitelkeit, die
auch wieder laut werden mochte: wie als ob der Mensch die grosse Hinterabsicht der
thierischen Entwicklung gewesen sei. Er ist durchaus keine Krone der Schopfung [...]:
der Mensch ist relativ genommen, das miB3rathenste Thier, das krankhaftste, das von
seinen Instinkten am gefihrlichsten abgeirrte — freilich, mit alle dem, auch das interes-
santeste!“ (KSA 6, 180).

Signifikant ist nicht mehr die einst durch Teilhabe am gottlichen Logos verbiirgte
Gottesebenbildlichkeit des Humanen, sondern die Verwandtschaft — ,,zoological
recontextualization of humanity***> — zum Tier.>*® Nicht Linger allerdings zoon
politikon oder animal rationale, sondern der Mensch als ,,das Raubthier aller
Raubthiere” (KSA 10, 511): die ,,wahnsinnige traurige Bestie® (KSA 5, 332).
Nietzsche versucht sich an einer ,,Theorie der Moral nach zoologischen Ge-
sichtspunkten* (KSA 11, 292) und nimmt dabei ungewohnte Perspektiven, einen
gleichsam verfremdenden Blick auf den Menschen, ein, der sich als die tierische
Sicht der Dinge charakterisieren liefe: ,,Wir halten die Thiere nicht fiir morali-
sche Wesen. Aber meint ihr denn, dass die Thiere uns fiir moralische Wesen hal-
ten? — Ein Thier, welches reden konnte, sagte: ,Menschlichkeit ist ein Vorurtheil,
an dem wenigstens wir Thiere nicht leiden*‘ (KSA 3, 234). ,,Nietzsche®, urteilt
Ralph R. Acampora, ,,can be seen to develop a feral philosophy of cultural zool-
ogy. In other words, he advances his philosophical anthropology in a broader,
zoologically natural history of culture.“**” Aus dieser Perspektive, als ,,Kritik der
Thiere* bezeichnet, gelangt Nietzsche zu fiir sein Denken paradigmatischen Ein-

langen 2003, S. 270-87, befasst sich primidr nur mit der fabelhaften Tierwelt des
,Zarathustra‘. Es ist die englischsprachige Nietzscheforschung, die diesbeziiglich
einen beeindruckenden Anfang gemacht hat. Der von Christa Davis Acampora
und Ralph R. Acampora editierte Sammelband: A Nietzschean bestiary. Beco-
ming animal beyond docile and brutal, Maryland 2004, ist ein richtungsweisendes
Werk.

245 Ralph Acampora: Nietzsche’s feral philosophy: thinking through an animal
imaginary, in ebd., S. 1-13, hier S. 2

246 Keineswegs soll verschwiegen werden, dass insbesondere der junge Nietzsche
auch mit der Argumentationsfigur einer Mensch-Tier-Dichotomie arbeitet. Vgl.
KSA 1,248 f. u. 3771.

247 R. Acampora: Nietzsche’s feral philosophy, S. 2.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 511

sichten in das Mensch-Tier-Verhiltnis und Bestimmungen des Tieres Mensch:
,Ich fiirchte, die Thiere betrachten den Menschen als ein Wesen Ihresgleichen,
das in hochst gefahrlicher Weise den gesunden Thierverstand verloren hat, — als
das wahnwitzige Thier, als das lachende Thier, als das weinende Thier, als das
ungliickselige Thier (510).

Nietzsche betrachtet, wie gezeigt, den Menschen als das Produkt eines grau-
samen Zivilisationsprozesses, der ,,niemals ohne Blut, Martern, Opfer* (KSA 5,
295) ablief. Gemeint ist die Internalisierung der natiirlichen Instinkte, die als
nach innen gewendete Grausamkeit das schlechte Gewissen, die Seelenqual, ja,
die Qual als Seele konstituiert: ,,alle diese Vorrechte und Prunkstiicke des Men-
schen: wie theuer haben sie sich bezahlt gemacht! wie viel Blut und Grausen ist
auf dem Grunde aller ,guten Dinge‘!...“ (297) Die Anfinge der menschlichen Zi-
vilisation, ,,jener griindlichsten aller Verdnderungen* (321), verursachen die
,.grosste und unheimlichste Erkrankung* (323) der an die Natur ,,gliicklich ange-
passten Halbthiere[n]* (S. 322): Die ,,in sich selbst zuriickgescheuchten Thier-
menschen® wenden ihre ,,am Borne der Ewigkeit” getauften und ,,jenseits von
Gut und Bose” (KSA 4, 209) liegenden Instinkte, Triebe und Leidenschaften zur
Selbstpeinigung als Siinde — ,,das grosste Ereigniss in der Geschichte der kranken
Seele” (KSA 5, 389) — gegen sich. Der Mensch als leidendes Wesen kerkert sich
selbst ein und schafft sich als Sinngebung, um seine Existenz als ,,Strafzustand
zu verstehn* (389), die unendliche Schuld gegen Gott: ,,Er ergreift in ,Gott* die
letzten Gegensitze, die er zu seinen eigentlichen und unabloslichen Thier-
Instinkten zu finden vermag, er deutet diese Thier-Instinkte selbst um als Schuld
gegen Gott [...], als Marter ohne Ende, als Hélle, als Unausmessbarkeit von Stra-
fe und von Schuld* (332).

Dieser Mensch der bisherigen (okzidentalen) Zivilisation ist fiir Nietzsche ein
»an den Gitterstangen seines Kéfigs sich wund stossende[s] Thier*, ,,die Folge
einer gewaltsamen Abtrennung von der thierischen Vergangenheit [...], einer
Kriegserkldarung gegen die alten Instinkte® (323) — aber ,,in den Kellern, unter
den Fundamenten der Cultur, eingeschlossen wiithet und heult* (KSA 2, 614) das
wilde Tier weiter. Wenn irgend sich dieses Tier Mensch genauer bestimmen lie-
Be, so ist es fiir Nietzsche die eigentlich krankhafte Kreatur — ,,Der Irrthum hat
aus Thieren Menschen gemacht (324) — dieser Welt: Der ,,Mensch ist krinker,
unsicherer, wechselnder, unfestgestellter als irgendein Thier sonst, daran ist kein
Zweifel, er ist das kranke Thier* (KSA 5, 367). Der Mensch hat sich mithin in
seiner Hybris der Gottesebenbildlichkeit, d.h. Naturenthobenheit verhoben, so
dass ihm auf dem ,,Wege zum ,Engel‘ [...] nicht nur die Freude und Unschuld des
Thiers widerlich, sondern das Leben selbst unschmackhaft geworden ist“ (KSA
5,302 1.).

Zum ,,Thiere gehort die Unschuld* (KSA 4, 69), zum Menschen die im Pro-
zess der Zivilisation ,,bose” (KSA 5, 266) gewordenen, vergifteten Instinkte:
,.Der Mensch nidmlich ist das grausamste Thier. Bei Trauerspielen, Stierkdmpfen
und Kreuzigungen ist es ihm bisher am wohlsten geworden auf der Erden; und

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

512 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

als er sich die Holle erfand, siehe, da war das sein Himmel auf Erden* (KSA 4,
273). Die bisherigen Menschen hatten in der Regel nur die furchtbare Wahl, ,,bo-
se Thiere zu werden oder bose Thierbindiger* (244).**® Die unsigliche Rolle in
dieser tragischen Geschichte spielt fiir Nietzsche hierbei das Christentum als das
grofle ,,Verbrechen am Leben (KSA 6, 371); die ,,Selbstkreuzigung und Selbst-
schindung, in der die letzten Jahrtausende Europa’s ihre Meisterschaft gehabt
haben* (KSA 5, 333). Das Christentum, das die menschlichen Leidenschaften
bose macht und selbst die ,,Zeugung des Menschen mit dem schlechten Gewis-
sen (KSA 3, 73) verschwistert, hat ganze ,,Systeme von Grausamkeiten* (KSA
6, 210) geschaffen, die nach innen die Seelenmarter und nach auflen die Verach-
tung des Tieres begriinden. Nichts darf mehr an die Natur, an das Tier im Men-
schen gemahnen, so dass der menschliche ,,Hass gegen die der Thierheit niher
gebliebenen Stufen (KSA 2, 64) wiitet.”* Dass ,an seiner Thiir [...] der Affe*
(KSA 3, 54) steht, vertridgt der Mensch nicht, auch wenn er ,,jetzt noch [...] mehr
Affe als irgend ein Affe* (KSA 4, 14) ist. Die Konstitution menschlicher Wiirde
qua Partizipation an der als gottlich hypostasierten Vernunft — eine basal falsche
Dignitit, da ihre Essenz Herrschaft, d. h. ,,Unfreiheit fiirs Andere*®° ist — be-
kommen die Tiere in einer Kultur menschlicher Hybris zu spiiren: ,,Oh wie viel
tiberfliissige Grausamkeit und Thierquailerei ist von jenen Religionen ausgegan-
gen, welche die Siinde erfunden haben!” (KSA 3, 57): ,,Der Stolz des Menschen,
der sich gegen die Lehre der Abstammung von Thieren straubt und zwischen Na-
tur und Mensch die grosse Kluft legt, — dieser Stolz hat seinen Grund in einem
Vorurtheil iiber das, was Geist ist: und dieses Vorurtheil ist verhdltnissméssig
jung® (41).

Christentum, Kapitalismus und moderne Naturwissenschaft diirften zu Recht
als der grausige Fluch des Menschen iiber die Tierwelt bezeichnet werden. Nietz-
sche bleibt aber auch in diesem Kontext der unbestechliche, nur schwer verdauli-
che, bisweilen auch iiberpointierte und einseitige Ideologiekritiker, wenn er ver-
merkt, dass manch einer mit seinem ,,Erbarmen gegen die Thiere* (40) letztlich
Grausamkeit gegen Menschen ausleben will. Seine wohlbekannte Kritik am
menschlichen Mitleid erstreckt sich dabei auch auf einen zutiefst gestorten Um-
gang mit Tieren, der sich heute in der Schizophrenie der Gleichzeitigkeit von

248 Gemeint sind die Moralisten seit Sokrates, die eine gewaltsame Natur in sich ha-
ben und nur mit Unterdriickung auf diese reagieren konnen: ,,Aber nun glaubten
sie, da Jedermann so wie sie selber in Gefahr sei, dies Raubthier zu werden —
dies ist der Glaube aller grolen Moralisten, ihre Macht und ihr Irrthum!* (KSA 9,
647).

249 Nietzsche nimmt hier wie so oft zentrale Einsichten Adornos und Horkheimers
,Dialektik der Aufkldarung® vorweg. Das Tier, welches als triebhaft und irrational
angesehen wird, dient nach Adorno und Horkheimer als Projektionsfliche der
Angst des zivilisierten Menschen: ,,Rein natiirliche Existenz, animalische und ve-
getative, bildete der Zivilisation die absolute Gefahr.” Horkheimer/Adorno: Dia-
lektik der Aufkldarung, S. 37.

250 Th. W. Adorno: Asthetische Theorie, S. 98.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 513

Tierfriedhdfen und Therapeuten fiir Haustiere auf der einen Seite und der ver-
dringten Praxis industrieller Massentotung von ,Nutztieren‘ und wissenschaftli-
cher Folter an ,Versuchstieren‘ auf der anderen Seite manifestiert: ,Giebt es et-
was Ekelhafteres, als die Sentimentalitit gegen Pflanzen und Thiere, von Seiten
eines Geschopfes, das wie der wiithendste Feind von Anbeginn unter ihnen ge-
haust hat und zuletzt noch bei seinen geschwichten und verstiimmelten Opfern
gar noch auf zértliche Gefiihle Anspruch erhebt! Vor dieser Art ,Natur® geziemt
dem Menschen vor Allem Ernst, wenn anders er ein denkender Mensch ist“
(217¢1).

Das tierische Wesen des Menschen, das als ,,alte Mensch- und Thierheit* sich
auch im heutigen Menschen ,,fortdichtet, fortliebt, forthasst (417), ist fiir Nietz-
sche conditio sine qua non menschlicher Existenz: ,.es lebt, es bliiht“ (KSA 5,
166). Wenn Nietzsche auf die tiefe Verwandtschaft von Mensch und Tier insis-
tiert und die Hypertrophie menschlichen Daseins kritisiert, so ist dies eine Seite
seiner Entmystifizierung des Tieres Mensch. Eine andere ist, dass Nietzsche, wie
dem Zitat aus seinem ,,Antichrist“ zu entnehmen ist, den Menschen auch als das
,interessanteste‘ Tier ansieht.

Als das ,,muthigste Thier [...] iiberwand er jedes Thier” (KSA 4, 199) und als
das ,,beste Raubthier* (263) raubte er sich alles Konnen und alle Tugenden der
Tiere.”! Der Mensch, ein ~muthiges und reiches Thier, hat wie kein anderes
,.das Schicksal herausgefordert” und ist hierbei das ,,am Lingsten und Tiefsten
kranke unter allen Tieren geworden* (KSA 5, 367). Aber die ,,Tathsache einer
gegen sich selbst gekehrten [...] Thierseele* (367) ist fiir Nietzsche auch ,.etwas
so Neues, Tiefes, Unerhortes und Rithselhaftes, Widerspruchsvolles und Zu-
kunftvolles [...], dass der Aspekt der Erde sich damit wesentlich verénderte*
(323): ,,Geist ist das Leben, das selber in’s Leben schneidet” (KSA 4, 134). Der
Mensch als das so unwahrscheinliche wie unerhorte Tier ist ihm eine Ankiindi-
gung, dass der ,,Mensch kein Ziel, sondern nur ein Weg, ein Zwischenfall, eine
Briicke, ein groBes Versprechen sei“ (KSA 5, 324). Als ,,das noch nicht festge-
stellte Thier* (81) ist der Mensch Nietzsches Hoffnung auf Selbstiiberwindung

251 Was Nietzsche sicherlich nur metaphorisch formulierte, findet in der Evolutions-
biologie Bestitigung. Unter der sinnigen Kapiteliiberschrift ,Der Anteil des Hun-
des an der Menschwerdung des Affen‘ beschreibt E. Oeser die Koevolution von
Mensch und Hund: ,,Es waren die Caniden, die hundeartigen Stammviter bzw.
Miitter unserer Haushunde, d.h. die Wolfe, die unseren affenartigen Vorfahren [...]
zu Lebewesen gemacht haben, die zur Zusammenarbeit fihig sind, die weit tiber
die engen genetisch bedingten Familienbande hinausgeht, auf die sich die anthro-
poiden Affen noch heute beschrinken. Durch die hunderttausende Jahre andau-
ernde Koevolution von Caniden und Homiden trat nicht nur der anatomisch mo-
derne Mensch hervor, sondern durch Canisation [...] des affenartigen Primaten
entstand auch der ethisch moderne Mensch, der auf diese Weise [...] zu einem so-
zialen Wesen umgeformt wurde®, was dieser, wie Oeser detailliert beschreibt, in
den wenigsten Fillen dem zweiten Wesen von ,wahrhaft philosophischer Natur*
(Platon) zu danken wusste. Erhard Oeser: Hund und Mensch. Die Geschichte
einer Beziehung, Darmstadt 2004, S. 38f.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

514 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

des kranken Tieres in Richtung einer ,grossen Gesundheit®, welche gedeiht auf
dem ,,Eingedenken der Natur im Subjekt“zsz, d.h. in der Aufhebung des bosen
Blicks auf die ,,natiirlichen Hénge des Menschen* (335), auf dass das ,,Thier im
Menschen sich vergottlicht fiihlte und nicht sich selbst zerriss, nicht gegen sich
selber wiithete.” (333). Das sog. Bose im Menschen, seine tierische, nicht engel-
hafte Natur wird fiir Nietzsche nur bose, wenn sie von ,schlechten’, d.h. im We-
sentlichen ihre Natur verdringenden Menschen, bearbeitet wird. ,,Wollust,
Herrschsucht, Selbstsucht* als die ,,drei bosesten Dinge* (KSA 4, 236) des mora-
lischen Menschen werden giftig durch den falschen Umgang mit der (menschli-
chen) Natur: ,,Das allein lernte* Zarathustra, ,,dass dem Menschen sein Bosestes
notig ist zu seinem Besten* (KSA 4, 274). Nietzsches ,,wilde Weisheit* (247)
steht letztlich kontrdr zum ,,Hass gegen das Menschliche, mehr noch gegen das
Thierische, mehr noch gegen das Stoffliche, dieser Abscheu vor den Sinnen, die-
ser Furcht vor dem Gliick und der Schonheit, dieses Verlangen hinweg aus allem
Schein, Wechsel, Werden, Tod, Wunsch, Verlangen — [...] gegen das Leben*
(KSA 5, 412). Acampora fasst Nietzsches Uberlegungen treffend zusammen:
,This programm requires an understanding of domesticity, a retranslation of
homo natura as animal, and an experimental willingness to psychosomatically
transfigure oneself into a sublim(at)e(d) embodiment of wilderness — it calls, in
other words, for Ubermenschen of cultural zoology to act as feral philoso-
phers.“253

Das Tier als Distinktionsobjekt zur Wesensbestimmung des Menschen hat bis
heute nicht ausgedient. Die Debatte um das Mensch-Tier-Verhiltnis, in den So-
zialwissenschaften bisher kaum iiber rudimentidre Anfinge hinausgekommen, ist
aktueller denn je, bedenkt man das Ausmaf, in welcher Quantitit und Qualitit
sich dieses unter den Bedingungen kapitalistischer Zivilisation okzidentaler Pro-
venienz zu Ungunsten der Tiere entwickelt hat. Nietzsche kommt das Verdienst
zu, uns die Moglichkeit eines verfremdeten Blickes auf die prekidren Beziehun-
gen von Menschen und Tieren aufgezeigt zu haben, mit dem eine andere, im me-
taphorischen Sinne tierische Perspektive auf die Mensch-Tier-Problematik ein-
zunehmen gestattet ist. Wenn Nietzsche den Philosophen ,,zum boshaftesten
Schielen aus jedem Abgrunde des Verdachts heraus* (53) anhilt, wire es ad-
dquat, den Blick der Tiere einzunehmen: Wie kein anderer fokussiert dieser die
Ambivalenz der Moderne als Gleichzeitigkeit von Fortschritt und Regression;
von Tierschutz, Vivisektion und Kommodifizierung animalischer Lebewesen.”*

Mit Nietzsche ist es moglich, die vielen sich als Erkenntnisse ausgebenden
Vorurteile, mit denen die dominant idealistische Tradition abendldndischen Den-

252 Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufkldrung, S. 47.

253 R. Acampora: Nietzsche’s feral philosophy, S. 9.

254 ,Es gibt keinen Aspekt des Verhéltnisses zur Natur, in dem sich sosehr die Ambi-
valenz des modernen Naturverhéltnisses manifestiert wie im Umgang mit den Tie-
ren.” Klaus Eder: Die Vergesellschaftung der Natur. Studien zur sozialen Evolu-
tion der praktischen Vernunft, Frankfurt/Main 1988, S. 238.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES TRAGISCHE AUFKLARUNG | 515

kens den Abgrund zwischen Mensch und Tier zu begriinden und legitimieren
versuchte, ideologiekritisch zu tiberbriicken: Kommende, die Thematik betref-
fende Diskussionen hitten von Nietzsche zu lernen, dass, vom Tier zu sprechen,
immer auch heifit, vom Menschen zu sprechen et vice versa, und zwar nicht im
Sinne reiner Distinktion. Naturalistische Angriffe auf die Wiirde des Menschen
sind im Zeitalter der Life Science zweifelsfrei allgegenwirtig, so dass ein Rekurs
auf die kantschen Bestimmungen der nicht zu relativierenden Wiirde des Men-
schen und der Unteilbarkeit des Menschengeschlechts berechtigt erscheint.”’
Eine verniinftige Verteidigung des Menschen gegen die Anmafungen radikal-
biologistischer Weltbilder hitte zukiinftig aber auf das negative Konstrukt des
Tieres als Distinktionsobjekt humaner Dignitét, die Wiirde mit Herrschaft legiert,
wie von Adorno zu lernen ist, zu verzichten. Die Reflexion auf die Verwandt-
schaft von Mensch und Tier ist keineswegs zwangsldufig mit einer Degradierung
des Menschen oder seiner reduktionistischen Naturalisierung verbunden. Ein sol-
ches Eingedenken intendiert vielmehr, nicht nur die Fahigkeiten der Tiere ernster
zu nehmen und eine gewisse Gelassenheit in Bezug auf das Wesen Mensch ein-
zuiiben™®, sondern hiitte auch keineswegs die Abwertung des Menschen zum
Ziel, welcher sich als ,Krone der Schopfung* nicht im Sinne des unumschrinkten
Despoten der Erde, sondern als Kraft der Uberwindung der zivilisatorischen Di-
remtion von Mensch und Tieren auszuzeichnen hitte — Gedanken, die am
Schluss dieser Arbeit nochmals aufgenommen werden.

Nietzsche lehrte die ,,Dankbarkeit gegen Erde und Leben (KSA 13, 223).
Der Ubermensch®’ hat ,dem Sinn der Erde” (KSA 4, 99) zu dienen; er wire
nicht mehr wie der bisherige Mensch Tyrann iiber die Kreatur: ,,Dem Einzelnen
indessen bleibt am Moralischem nicht mehr iibrig, als wofiir die Kantische Mo-
raltheorie, welche den Tieren Neigung, keine Achtung konzediert, nur Verach-
tung hat: versuchen so zu leben, dal man glauben darf, ein gutes Tier gewesen zu
sein.“?? Nietzsches Adornos Gedanken antizipierende Vision ist daher, dass ,,der
Weise und das Thier [...] sich ndhern und einen neuen Typus ergeben!* (KSA 9,

461).

255 Vgl. Kathrin Braun: Menschenwiirde und Biomedizin. Zum philosophischen Dis-
kurs der Bioethik, Frankfurt/ New York 2000, bes. S. 67-78.

256 ,Da gedachte ich der Worte Plato’s und fiihlte sie auf einmal im Herzen: alles
Menschliche insgesammt ist des grossen Ernstes nicht werth; trotzdem --“ (KSA
2,354).

257 ,For Nietzsche iibermenschlich cultivation sublimtas naturally primitive zoologi-
cal drives in a way that does not annihilate or eviscerate wildness®, konstatiert R.
Acampora: Nietzsche’s feral philosophy, S. 6.

258 Th. W. Adorno: Negative Dialektik, S. 294.

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2028, 08:43:06.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

