
I. Was EcoFolk sein kann 

Theoretische Überlegungen zu einer neuen 

Perspektive 

Neue Begriffsschöpfungen besitzen das Potenzial, ein verändertes 
Augenmerk auf hinlänglich bekannt scheinende Phänomene zu len
ken. Besonders solchen, denen auch andere schon, mitunter sogar 
im Alltag, an verschiedenen Stellen begegnet sind, die jedoch noch 
nicht das Bedürfnis nach einer weiterführenden, gar systematischen 
Betrachtung geweckt haben und daher unbeschrieben geblieben sind. 
So verhält es sich auch mit dem hier vorgeschlagenen Begriff des Eco
Folk, unter dem wir Phänomene und Praktiken im Grenzbereich von 
Literatur und Naturgestaltung sowie Naturerfahrung zu fassen suchen, 
die sich eines (über)natürlichen Figurenpersonals bedienen, indem sie 
von menschlichen Begegnungen mit einer teils gebenden, teils sich 
widersetzenden oder entziehenden Natur erzählen. Die bevorzugte 
Gattung, in der dies historisch vom 17. bis ins späte 19. Jahrhundert 
immer wieder unternommen wurde, ist die Sage. Ihr beziehungsweise 
ihrem englischsprachigen Pendant, dem folk tale, ist die Nachsilbe folk 
entlehnt. 

Die zentrale Referenz für die Vorsilbe eco und unsere Überlegungen 
ist der Ecocriticism. Unter diesem Schlagwort werden seit mehreren 
Jahrzehnten die Wechselverhältnisse zwischen Natur und zumeist 
literarischen Texten untersucht.1 Benjamin Bühler definiert diesen 

1 Zur Einführung vgl. Bühler, Benjamin: Ecocriticism. Grundlagen – Theorien – 
Interpretationen, Stuttgart: Metzler 2016. Garrard, Greg: Ecocriticism, 3. Auf., 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

Forschungsansatz darüber, dass sich Ecocriticism mithilfe literatur- 
und kulturwissenschaftlicher Methoden mit primär literarischen, aber 
auch »generell kulturellen und wissenschaftlichen Erscheinungsformen 
sowie historischen Transformationen von Umwelt aus unterschied
lichsten methodischen und theoretischen Perspektiven«2 beschäftige. 
Die Endung -criticism signalisiert wiederum eine Nähe zu den Critical 
Studies, die sich bei ihren Zugängen der Bewertung nicht enthält. Wie 
anderen Teilbereichen dieser theoretischen Strömung – zu nennen 
sind hier vor allem die Gender, Class und Postcolonial Studies –, ist daher 
auch dem Ecocriticism ein politischer Impetus nicht fremd, der vor 
allem durch die Klima- und Biodiversitätskrise motiviert wird. Glen 
Love führt daher als Hauptziel des Ecocriticism an, ein Umdenken zu 
befördern, das die Aufmerksamkeit der Menschen auf die bedrohte 
natürliche Welt lenkt und idealerweise zu neuen Formen des Handelns 
führt.3 

Erstmals taucht der Begriff Ecocriticism im Jahr 1978 im Titel von Wil
liam Rueckerts Essay Literature and Ecology. An Experiment in Ecocriticism 
auf, der das Verhältnis von Literatur und Ökologie adressiert.4 Eco be
ziehungsweise Öko geht auf das Griechische oikos, das Haus, zurück, und 

New York: Routledge 2023. Dürbeck, Gabriele/Stobbe, Urte: Ecocriticism. Eine 
Einführung, Köln: Böhlau 2015. 

2 B. Bühler: Ecocriticism, S. 32. 
3 Vgl. Love, Glen: Revaluating Nature. Toward An Ecological Criticism, in: Western 

American Literature 25 (1990), S. 201–215. 
4 Rueckert, William: Literature and Ecology. An Experiment in Ecocriticism. Iowa 

Review 9.1. (1978), S. 71–86, zitiert nach dem Wiederabdruck in Cheryll Glot
felty/Harold Fromm (Hg.): The Ecocriticism Reader. Landmarks in Literary Ecol
ogy, Athens, Georgia: University of Georgia Press 1996, S. 105–123. »I am going 
to experiment with the application of ecology and ecological concepts to the 
study of literature, because ecology (as a science, as a discipline, as the basis 
for a human vision) has the greatest relevance to the present and future of the 
world we all live in of anything that I have studied in recent years. Experiment

ing a bit with the title of this paper, I could say that I am going to try to discover 
something about the ecology of literature, or try to develop an ecological poet
ics by applying ecological concepts to the reading, teaching, and writing about 
literature.« (S. 107) 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Was EcoFolk sein kann 9 

dient neben der Ökologie auch der Ökonomie zur Bestimmung ihres Zu
ständigkeitsbereichs. Roland Borgards zufolge beschreibt das auf Aris
toteles zurückgehende Oikos-Konzept »nicht die Kultur in Abgrenzung 
zur Natur, sondern eine Verflechtung von Elementen, die sich allenfalls 
nachträglich als natürlich oder kulturell bezeichnen lassen.«5 Wo heute 
eine deutlichere Trennung zwischen diesen beiden Bereichen herrscht, 
gilt dies bis weit in die Neuzeit nicht im selben Maße. Die Ökonomie der 
Frühen Neuzeit steht noch nicht vollständig im Zeichen eines kapitalis
tisch motivierten Verwertungsdenkens, sondern meint zunächst einmal 
die Lehre von der Einrichtung der Schöpfung und ihrer Pflege durch den 
Menschen, um hierdurch sich selbst und den eigenen ›Hausstand‹ zu er
nähren.6 Sie bezeichnet folglich zweierlei Ordnungen, einmal den Na
turhaushalt, der von Gott ersonnen ist, und zweitens den agrarisch ge
prägten Haushalt, in dem der Mensch in Kenntnis der göttlichen Ord
nung als Pfleger und Heger der Schöpfung auftritt – und als Hausvater 
sowohl seiner Familie als auch dem ihn umgebenden Land zu prospe
rierender Blüte verhilft. Der Begriff der Ökologie wiederum spielt erst 
ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts eine Rolle – und zeigt damit 
unmissverständlich an, dass die Vorstellungen eines gemeinsamen oikos 
der Vergangenheit angehören. Bedeutung erlangt der Begriff der Ökolo
gie zunächst durch die Forschungen des deutschen Zoologen Ernst Hae
ckel, der ihn 1866 wie folgt definierte: »Unter Oecologie verstehen wir die 
gesamte Wissenschaft von den Beziehungen des Organismus zur um
gebenden Außenwelt, wohin wir im weiteren Sinne alle ›Existenz-Be
dingungen‹ rechnen können. Diese sind teils organischer teils anorga
nischer Natur.«7 

5 Borgards, Roland: Ökologie als Haus-Logik, am Beispiel von Droste-Hülshoffs 
»Die Vogelhütte«, in: Barbara Thums (Hg): Literarische Krisenreflexionen im 
Zeichen der Ökologie. Mensch-Umweltbeziehungen in Annette von Droste- 
Hülshoffs Dichtung, Droste Jahrbuch 13 (2019/20), S. 113–128, hier S. 118. 

6 So etwa in Johannes Colers Oeconomia Oder Haußbuch (1593–1601). 
7 Haeckel, Ernst: Generelle Morphologie der Organismen. Allgemeine Grund

züge der organischen Formen-Wissenschaft, mechanisch begründet durch die 
von Charles Darwin reformirte Descendenz-Theorie. Bd. 2, Berlin: Reimer 1866, 
S. 286. Insbesondere der Aspekt, dass Haeckel auch Teile der »anorganische[n] 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

Die »Existenz-Bedingungen« sind es, von denen in Sagen in unter
schiedlicher Weise gehandelt wird und die im Fokus unserer Betrach
tungen stehen. Die doppelte Kodierung der Vorsilbe Eco, die sowohl auf 
die Ökologie wie auch auf die Ökonomie verweist, wollen wir im Konzept 
EcoFolk aktualisieren: Einerseits werden die hierdurch erfassten Erzähl
stoffe auf die ihnen eingeschriebenen ökologischen Verhältnisse unter
sucht, andererseits verfolgt die Inszenierung von Natur als von Zwer
gen, Riesen, Wassernymphen und anderen Wesen bevölkerter Raum an 
zentralen Punkten ökonomische Ziele, die eng mit den Entwicklungen 
von Tourismus, Kurbetrieb und Regionalmarketing verknüpft sind. 

Der Begriff EcoFolk steht nicht allein, sondern ist analog zu den 
ebenfalls in jüngerer Zeit eingeführten Begriffsprägungen EcoGothic8 
und EcoHorror9 zu begreifen. Diese zeigen, wie das »Haus« der Natur 
im wahrsten Sinne des Wortes unheimlich und für den Menschen in 
mehr als nur einer Hinsicht bedrohlich werden kann. Zugleich gibt 
es literarische Texte (wie auch weitere mediale Formate), die von die
sen durch nicht-menschliche Wirkmächte anders gewordenen Orten 
durchaus persuasiv erzählen. Die Gothic Novel und der Schauerro
man vollziehen dies in Teilen seit bereits mehr als zweihundertfünfzig 
Jahren in einer lustvollen Art und Weise, die trotz allem Schrecken 
fasziniert und unterhält. »Die« Natur ist dabei stets Ausgangspunkt 

Natur« unter seinem Ökologie-Begriff fasst, ist für die Betrachtung von Elemen

tarwesen und Sagentexten relevant. 
8 Smith, Andrew/Hughes, William (Hg.): EcoGothic, Manchester: Manchester UP, 

2013; Schneider, Richard (Hg.): Dark Nature: Anti-Pastoral Essays in American 
Literature and Culture. Lanham, MD: Lexington Books, 2016; Parker, Elisabeth: 
The Forest and the EcoGothic. The Deep Dark Woods in the Popular Imagina

tion. Cham: Palgrave Macmillan 2020. 
9 Tidwell, Christy/Soles, Carter (Hg.): Fear and nature. Ecohorror studies in the 

Anthropocene. University Park, Pennsylvania: Pennsylvania State University 
Press 2021; Bigelow, Benjamin. Menacing Environments: Ecohorror in Contem

porary Nordic Cinema. Seattle: University of Washington Press 2023; Kluwick, 
Ursula: Die unheimliche Natur. Schauer- und Sensationsroman als Spielarten 
einer ökologischen Ästhetik, in: Evi Zemanek (Hg.): Ökologische Genres. Natur
ästhetik – Umweltethik – Wissenspoetik. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 
2018, S. 181–194. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Was EcoFolk sein kann 11 

und Akteurin dessen, was Angst macht, sie ist jene entscheidende Grö
ße, die Handlung motiviert und den Texten eine spezifische Struktur 
gibt. Mit den Begriffen EcoGothic bzw. EcoHorror wird damit sowohl 
(produktionstechnisch gedacht) ein Genre bezeichnet, als auch eine 
Perspektive auf verschiedene literarische Texte, Filme, Serien und Com
puterspiele eröffnet, in denen nicht-menschliche, »natürliche« Wesen 
das Unheimliche und die schreckenerregende Bedrohung verursachen. 
EcoFolk setzt insofern an einem anderen Punkt an, als dass weniger das 
Unheimliche, denn das eigentlich heimatlich Anheimelnde der Sagen 
und Märchen, der sogenannten folktales, im Mittelpunkt steht, das auf 
das Erzählen von ökologischen Zusammenhängen hin befragt wird. Das 
manche der erzählten Orte »un-heimlich« werden, hat meist mehr mit 
dem Verschwinden der Fabel- oder Elementarwesen zu tun als mit ihrer 
Präsenz. 

Bei Sagen handelt es sich um vermeintlich einfache und kurze 
Erzählungen, die in komprimierter Form von außergewöhnlichen Er
eignissen berichten und häufig in variierenden Fassungen überliefert 
wurden. Von vielen Sagen und Märchen wird ein Ursprung in einer 
oralen Tradition behauptet, die Fixierung in Buchstaben sei erst nach
träglich erfolgt. Diesen Übergang von der Mündlichkeit in die Schrift
lichkeit nachzuvollziehen, ist nur in einigen Fällen möglich; hingegen 
sind jene Fälle, bei deren Verschriftlichung der Anspruch auf retroaktive 
Geltung gestellt wird, weit zahlreicher als angenommen, wie noch zu 
sehen sein wird. Sage und Märchen werden primär hinsichtlich des mit 
ihnen verbundenen Wahrheitsanspruchs unterschieden; während das 
Märchen in einem fiktiven Nirgendwo spielt, das sich gleichwohl überall 
befinden kann, beansprucht die Sage, Aussagen über die reale Welt und 
die in ihr auffindbaren Orte zu treffen, weshalb letztere Gattung für den 
Untersuchungszusammenhang des EcoFolk weit ergiebiger erscheint.10 
Der Sage als Gattung wird zudem die Fähigkeit zugeschrieben, his
torische Erfahrungen und unterschiedliche Wissensbestände jenseits 

10 Zu den Gattungscharakteristika der Sage vgl. Norbert Voorwinden: Art. ›Sage‹, 
in: Georg Braungart et al. (Hg.): Reallexikon der deutschen Literaturwissen
schaft. Bd. 2. Boston/Berlin: De Gruyter 32007, S. 347–350, hier S. 347. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

von offizieller Chronik und kanonischer Hochliteratur zu dokumentie
ren und zu reflektieren. In ihr werden, wie wir an einigen Beispielen 
zeigen werden, konkrete Erfahrungen registriert, die auch im Bereich 
der Ökologie liegen (können), und in einer kleinen literarischen Form 
verarbeitet, die der Verbreitung durchaus förderlich ist. 

Dass diese Vorstellungen stets Ausnahmen kennen und das Ideal 
der ›authentischen‹ Reflexion konkreter Erfahrung nicht in allen Fällen 
der kritischen Prüfung standhält, wird auch anhand der Fallstudien 
dieses Buches deutlich. Zu den produktionsästhetischen Fragen nach 
den Verfahren, mit denen Sagen diese Verarbeitung leisten können, 
tritt die nach einem distinkten Figurenrepertoire und, mit dieser ver
bunden, nach nicht wesenhaften Phänomenen, denen eine literarische 
wie auch außerliterarische Agency zugewiesen wird. Mit Fabelwesen 
und Geistern ist stets eine (Re-)Konstruktion der zugrundeliegenden 
Vorstellungen von Natur und ihrer Ordnung verbunden, denn die Sagen 
zeigen nicht nur ein konkretes Wissen über die Natur an, sie geben 
auch epistemologische Formationen zu erkennen, wie das »Haus der 
Natur« im Allgemeinen eingerichtet ist. Auch gerade dann, wenn sie 
von einem erfahrenen Verlust erzählen und dadurch zeigen, wie es 
eingerichtet war, bevor das erzählte Ereignis der Sage eingetreten ist 
und zu einer gravierenden Veränderung geführt hat. Dabei geht es der 
Sage zumeist nicht um den Gesamtzusammenhang einer bewohnten 
Welt, sondern um einen bestimmten Ort oder eine Region, die (in meist 
vorhistorischer Zeit) durch die in ihr geschilderten Ereignisse gestaltet 
worden ist. Sie erscheint daher auch nicht als Repräsentantin einer 
übergeordneten Nationalliteratur, sondern stets nur als Ausdruck einer 
spezifischen Regional- oder Lokalliteratur, die, wie unsere Modellstudi
en allesamt zeigen, zumeist nicht über einen räumlich klar begrenzten 
Rezeptionskreis hinaus gewirkt haben, respektive heute noch wirken. 
Diese Aspekte lassen sich in den rezenten Logiken des Buchmarktes 
und des Tourismus ebenso wiederfinden wie in den invented traditions 
(den erfundenen Traditionen im Sinne Eric Hobsbawms und Terence 
Rangers) und den Präsentationsformen des Kurbetriebs im 19. Jahrhun

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Was EcoFolk sein kann 13 

dert, die und deren Transformationsprodukte auch heute noch wirksam 
sind.11 

Im Hinblick auf ökologische Zusammenhänge ist den meisten der 
im Folgenden verhandelten Texte als Ausgangspunkt ein Dispositiv des 
Gleichgewichts gemeinsam. Konkreter: Sie verleihen Vorstellungen von 
durch Elementarwesen belebten oder im animistischen Sinne beseelten 
Naturräumen wie Bergen, Felsen, Seen und Flüssen Ausdruck, die Re
präsentanten einer geordneten Ganzheit sind und entgegen der lokalen 
Bezüge eine allgemeine (harmonische) Ordnung extrapolieren. Denn 
das jeweilige Prinzip, dass Bäume, Berge und Seen belebt und durch 
Elementarwesen geprägt sind, gilt universal. Die wiederholt in der 
Sage geschilderten disruptiven Ereignisse verdeutlichen hingegen, dass 
ein Ausgleich zwischen den verschiedenen Entitäten und Spezies, der 
für das Gleichgewicht notwendig war, innerhalb einer gemeinsamen 
Ordnung nicht mehr sichergestellt werden kann. Kommunikationsab
brüche, Auszüge und das völlige Verschwinden der Elementarwesen 
zeigen, dass das einstmalige harmonische Mensch-Natur-Verhältnis 
nicht mehr intakt ist und die eine (»Natur«-)Seite aus Gründen des 
Selbstschutzes einen selbstbestimmten Ausweg gewählt hat. Die Ökolo
gie der Sage hat demnach zwei Blickrichtungen: Sie zeigt den früheren 
Zustand an, der verloren gegangen ist, was mit negativen Folgen für 
die Menschen einhergeht, die allerdings erst ex post registriert und 
zum Erzählanlass wurden. Dadurch wird eine Gegenwart im Zeichen 
des Mangels herausgestellt, die, weil sich vermutlich nichts an dem 
verlorenen Gleichgewicht ändern wird, auch in die Zukunft verlängert 
werden kann. Die Sage wird damit zur Erzählung des Verlusts, den eine 
frühe Form der Solastalgie durchweht.12 »Seit der Zeit sieht und hört 

11 Hobsbawm, Eric J./Ranger, Terence (Hg.): The Invention of Tradition [EA 1983], 
26. Aufl., Cambridge: Univ. Press 2017. 

12 Das Konzept wurde durch Glenn Albrecht geprägt. Es bezeichnet das Gefühl des 
Verlusts, der sich auf konkrete Orte und ihre (irreversible) Veränderung bezieht. 
Albrecht, Glenn: ›Solastalgia‹. A new concept in health and identity, in: PAN: 
Philosophy Activism Nature 3,1 (2005), S. 41–55. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

man keine Zwerge mehr«13, heißt es dann – und allein die Sagen der 
Grimms liefern zahlreiche Belege dafür, dass die Zwerge ihren Berg und 
die angestammte Kontaktzone, die sie mit den Menschen teilten, nun 
verlassen haben, auch die Elfen wurden nie wieder gesehen. Seither 
sind diese Orte folglich verwaist und werden als fluchbeladen gemieden 
– oder die einst fruchtbaren Böden sind verödet und die einst abbauba
ren Schätze versiegt. An diesen erzählten Verlusten sind Wandlungen 
in der Vorstellung vom Oikos erkennbar, die sich von einer Ordnung im 
Gleichgewicht wegbewegen oder bereits weit entfernt haben. Über die 
jeweilige Stellung und Funktion im Oikos wird zudem erkennbar, wer 
als eigentlicher Garant dieser Ordnung firmiert (zumeist Elementar
wesen wie Zwerge, Sylphen, Nymphen u. ä.) und von welchem Diabolus 
(Mensch oder Teufel), der die Ordnung stört, die Chaoseffekte mitsamt 
ihren oft gravierenden Folgen ausgehen. 

Mit den Elementarwesen oder -geistern ist ein wichtiger Aspekt 
unserer Studie berührt. Lutz Röhrich hat zwar die These vertreten, 
dass Elementargeister keine Gestalten der Volkssage seien, sondern 
primär der vormodernen Naturphilosophie wie den gelehrten Diskur
sen entstammten und in der Literatur vor allem das Kunstmärchen 
prägten.14 Unsere Fallstudien werden hingegen zeigen, dass zweiteres 
mit Sicherheit richtig ist, die wesentliche Prägung haben die Ele
mentaren bei frühneuzeitlichen Naturphilosophen und Alchimisten 
erfahren (und auch der Einfluss auf das romantische Kunstmärchen 
ist nicht zu leugnen, man denke nur an E. T. A. Hoffmanns Der goldene 
Topf ). Da es sich aber bei der »Volkssage« nur bedingt um eine von 
»unten« aus dem »Volk« kommende Erzählform handelt,15 lässt sich 

13 Grimm, Jacob und Wilhelm: »Die Zwerge bei Dardesheim« (Nr. 155), in: dies.: 
Deutsche Sagen. 2 Bde. [1816/1818]. Mit Illustrationen von Otto Ubbelohde. Ers
ter Band. Frankfurt a. M.: Insel 1981, S. 195–196, hier S. 196. 

14 Vgl. Röhrich, Lutz: Elementargeister, in: Kurt Ranke (Hg.): Enzyklopädie des 
Märchens. Handwörterbuch zur historischen und vergleichenden Erzählfor
schung, Band 3. Berlin/New York: De Gruyter 1981, Sp. 1316–1326. 

15 Damit steht die Volkssage in einem sehr umfangreichen Komplex der Zu
schreibung vermeintlich genuiner kultureller Praktiken von »oben«, die auf das 
»Volk« als (literarischer) Produktivkraft projiziert werden. Dies ist sowohl als Er

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Was EcoFolk sein kann 15 

zeigen, dass diese in durchaus relevanten Teilen und Sagenkreisen 
aus genau diesen naturphilosophischen Diskursen, ihren Wissens-, 
Begriffs- und Motivvorräten geschaffen wurde. Die drei Sagenkomplexe 
und Modellregionen unserer Fallstudien – Mummelsee/Schwarzwald, 
Hans Heiling/Böhmen und König Hübich/Harz – jedenfalls sind ohne 
Paracelsus (und den Paracelsismus) undenkbar. 

Mit Begriff und Konzept des EcoFolk möchten wir folglich über Deu
tungen hinausgehen, die in Sagen – nicht zuletzt wegen ihrer häufig ai
tiologischen Funktion – vor allem entweder Spuren älterer Glaubensvor
stellungen (»herabgesunkener« Mythologie), Reflexe auf realhistorische 
Erfahrungen16 oder Formen der Pareidolie – also Phänomene, bei denen 
Menschen in mehr oder minder zufälligen Formen Gesichter und Bil
der erkennen – am Werk gesehen haben. In einem markanten Felsen 
wird ein versteinerter Troll gesehen, die Löcher im Boden muten wie 
Zwergenhöhlen an oder die Senke erscheint als Fußabdruck eines Rie
sen. Dies mag manche Erzählung motiviert haben, aber sie geht nicht 
darin auf, weshalb eine solche Erklärung kaum hinlänglich sein kann. 
Auch wollen wir diese Erzählstoffe und ihre Figuren nicht primär psy
chologisch betrachten, wie dies eine prominente Traditionslinie von Jo
nas Lie (Trold, 1891/92) über C. G. Jungs Tiefenpsychologie (Über die Ar
chetypen des kollektiven Unbewussten, 1934) und die von ihm beeinflussten 

setzung bisheriger Praktiken wie auch als vollständige Neuschöpfung und Ok
troyierung betrieben worden. Vgl. dazu Penke, Niels: Formationen des Populä
ren. Semantik und Poetik des ›Volkes« um 1800, Heidelberg: Winter 2024. Für 
den allgemeineren Hintergrund dieser neuen, »top-down«-verfügten »Volks
kultur« vom 17. bis zum 19. Jahrhundert vgl. auch Burke, Peter: Helden, Schur
ken und Narren. Europäische Volkskultur in der frühen Neuzeit [Popular Cul
ture in Early Modern Europe, 1978]. Herausgegeben und mit einem Vorwort 
von Rudolf Schenda. Übersetzt von Susanne Schenda, Stuttgart: dtv/Klett˗Cotta 
1985. Ferner auch Muchembled, Robert: Kultur des Volks – Kultur der Eliten. 
Die Geschichte einer erfolgreichen Verdrängung, 2. Aufl., Stuttgart: Klett-Cot
ta 1984. 

16 Auf diese beiden dominanten Interpretationsparadigma baut Leander Petzoldt 
seine immer noch konkurrenzlose Einführung in die Sage auf. Vgl. Petzoldt, Le
ander: Einführung in die Sagenforschung, 3. Aufl., Konstanz: UVK-Verlag (= UTB 
Wissenschaft) 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

Volkskundler (etwa Gotthilf Isler17) getan hat. Es lässt sich gleichwohl 
fragen, ob es prädestinierte Orte (oft sogenannte Naturdenkmäler) gibt, 
die zu imaginativer Beschreibung oder vielfältigen Formen des Erzäh
lens in besonderer Weise einladen. Lassen sich Faktoren identifizieren, 
die eine solche erzählerische Anreichung begünstigen und falls ja, wel
che Wirkung entfalten diese Erzählungen (auch im Rückbezug auf ihren 
Ort)? 

Der Sage kommt innerhalb literarischer Naturschilderungen eine 
besondere Stellung zu, insofern sie als Produkt einer anonymen und 
kollektiven, intergenerationellen Überlieferung erscheint – auch wenn 
sie dies, wie wir noch sehen werden, manchmal gar nicht ist. Dies 
eröffnet Möglichkeiten, Sagen auch jenseits etablierter Ansätze des 
Ecocriticism zu lesen. Denn wo es diesen, insbesondere im Bereich des 
Nature Writings vor allem darum geht, »die Involviertheit des schrei
benden Subjekts in ökologische Zusammenhänge« zum Ausdruck zu 
bringen und »den schreibenden Körper« miteinzubeziehen, »der die 
beschriebenen Phänomene zuerst als sinnliche Eindrücke wahrgenom
men hat«,18 müssen diese Aspekte bei der Sage zumeist19 entfallen 
– oder sie bilden zumindest andere Skalen ab, wenn es um ein kol
lektiv registriertes Ereignis geht. So verstanden geben Sagen etwas 
über überindividuelle Gruppen preis, über Mentalitäten und gemein
schaftliche Erfahrungen, die historisch lange nachhallen können. Carlo 
Ginzburg hat in seinen zeichentheoretischen Überlegungen über das 

17 Isler, Gotthilf: Die Sennenpuppe. Eine Untersuchung über die religiöse Funktion 
einiger Alpensagen. (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskun
de 52), Basel: Krebs 1971. 

18 Detering, Heinrich: »Was heißt Ecocriticism?«, in: Gegenwartsliteratur. Ein ger
manistisches Jahrbuch/A German Studies Yearbook 19 (2020), S. 23–46, hier 
S. 28. 

19 Ausnahmen wären solche Sagen, die von individuellen Erfahrungen und kon
kreten Begegnungen erzählen, etwa von der sogenannten Brockenhexe, von 
Gewitter, Nebel, Sturm oder der Wahrnehmung von Landschaftselementen als 
belebten Wesenheiten (Zwerge, Trolle etc.), die über Einzelfiguren oder -per
sonen perspektiviert werden. Zur Wahrnehmungspsychologie in der Sagenfor
schung vgl. L. Petzoldt: Einführung in die Sagenforschung, S. 52–54. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Was EcoFolk sein kann 17 

Märchen postuliert, dass dieses für uns ein »wenn auch verspätetes 
und verformtes Echo vom Wissen«20 vergangener Zeiten und Kultu
ren abgeben könne (bei ihm sind es steinzeitliche Jäger), als Spuren 
eines semiotischen Modells, das Erklärungen für konkrete Erfahrungen 
und Alltagsbeobachtungen geliefert hat, die (meist bedeutend später) 
in zusammenhängende Bilder und Erzählungen übersetzt worden 
sind. Die ökologischen Wissensbestände aus einer solchen autorlosen 
Überlieferung zu sichern, hat in einem ganz anderen Kontext die Bo
tanikerin Robin Wall Kimmerer unternommen, die in ihren Büchern 
Braiding Sweetgrass (2013) und Gathering Moss (2003) indigenes Wissen 
mit wissenschaftlichen Erkenntnissen über die nordamerikanische 
Flora verknüpft hat.21 Zwar überliefert die deutschsprachige Sage kein 
derartiges indigenes Wissen, doch mag sie Erinnerungen an vergessene 
ökologische Erfahrungen und Wissensbestände transportieren, die 
wertvolle Informationen über komplexe naturkulturelle22 Vorstellungen 
vergangener Jahrhunderte enthalten. Zugleich lässt sich zeigen, wie sie 
die Wahrnehmung von Flora und Fauna durch die Sage verändert, so 
besitzt sie etwa die Macht, dem Mummelsee Seerosen anzudichten, die 
nie dort wuchsen. 

In den von uns ins Auge gefassten Sagentexten artikuliert sich ein 
ökologisches Bewusstsein, das nicht nur von der Bewohnt- und Beseelt

20 Ginzburg, Carlo: Spurensicherung. Die Wissenschaft auf der Suche nach sich 
selbst. Aus dem Italienischen von Gisela Bonz und Karl F. Hauber, Berlin: Wa

genbach 2011, S. 18. 
21 Kimmerer, Robin Wall: Braiding Sweetgrass. Indigenous Wisdom, Scientific 

Knowledge and the Teaching of Plants, London: Penguin 2020; Kimmerer, 
Robin Wall: Gathering Moss. A Natural and Cultural History of Mosses, London: 
Penguin 2021. 

22 Donna Haraway hat die Komplexität (»complexity is the name of our game«) in 
vielfältigen Überlagerungen (»layers of history, layers of biology, layers of na
turecultures«) ausgemacht. Haraway, Donna J.: The Companion Species Man

ifesto. Dogs, People and Significant Otherness, in: dies.: Manifestly Haraway. 
Minneapolis/London: University of Minnesota Press 2016, S. 91–198, hier S. 94. 
Dort auch weiter zur Vorstellung von natureculture als unauflösbarer Verwoben
heit von physisch Gegebenem (»nature«) und menschlich Überformtem (»cul
ture«). 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

heit bestimmter als Natur markierter Räume zeugt, sondern auch von 
deren Gefährdung durch den Menschen. Übergriffe und Verteidigung 
lassen sich in diesen Texten ausmachen, häufiger aber noch berichten 
diese vom heimlichen Verschwinden oder offenen Auszügen, von Kon
takt- und Kommunikationsabbrüchen, die von den nicht-menschlichen 
(Elementar-)Wesen, von Zwergen und Elfen, vollzogen – und erst ex 
post als Verluste registriert werden. In diesen Sagen lässt sich eine 
Verknüpfung von »Frevel« und »Heilsverlust«23 vielfach dort feststellen, 
wo neue Techniken (wie etwa das Schwarzpulver in den Bergbau) einge
führt oder lange gewahrte Grenzen überschritten worden sind. Damit 
artikuliert sich ein Bewusstsein dafür, dass gewisse ›Fortschritte‹ in der 
Raum- und Ressourcenerschließung, der Erhöhung von Fördervolu
mina und der Beschleunigung von Abbau- und Gewinnungsprozessen 
stets mit Verlusten erkauft wurden. Das Unbehagen an den Frühformen 
des Extraktivismus artikuliert sich in der Sage. Besondere Aufmerk
samkeit verdient dabei die Chronologie von Text und Erzählung. Zwar 
gibt es bedeutende Vorläufer im 17. Jahrhundert, von denen wir auch 
ausführlich sprechen werden, doch der zahlenmäßig größte Teil der 
fassbaren Sagen und ihre »Sammlungen« entstehen und erscheinen 
erst im 19. Jahrhundert. Allerdings verlegen sie die Geschehnisse, von 
denen sie erzählen, oftmals in eine ferne(re) Vergangenheit. Hans Hei
ling und seine Regentschaft über die Elementargeister werden ins hohe 
Mittelalter zurückverlegt, die Verbannung des Harzer Zwergenkönigs 
Hübich aus der menschlichen Oberwelt, die zugleich den Heilsver
lust der Bergstadt Grund bedeutet, wird mit konkreten historischen 
Ereignissen des Dreißigjährigen Krieges im Jahr 1626 assoziiert. We
nige, allerdings bedeutsame Erzählungen wie die um den Mummelsee 
weisen bereits auf der Ebene des Textmaterials in dieses Jahrhundert 

23 Heinrich Detering hat seine Studie über Annette von Droste-Hülshoff unter die
ses Begriffspaar gestellt, deren kausale Verknüpfung (mit der Konsequenz, den 
»Mord« an der Erde zumindest vorzubereiten) auch in anderen Texten des 19. 
Jahrhunderts resp. anderen Gattungen beobachtet werden kann. Vgl. Detering, 
Heinrich: Holzfrevel und Heilsverlust. Die ökologische Dichtung der Annette 
von Droste-Hülshoff, Göttingen: Wallstein 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Was EcoFolk sein kann 19 

zurück: In Grimmelshausens Simplicissimus (1668/1669) oder in Athana
sius Kirchers Mundus subterraneus (1665) finden sich Berichte von den 
wundersamen Geschehnissen am und im Schwarzwälder See. Mithilfe 
einer wissensgeschichtlichen Rekonstruktion lässt sich darin auch eine 
Transformation von naturkundlichen und dämonologischen Untersu
chungsformen beobachten, die schließlich in der Verbannung dieser 
Wissensbestände ins Abjekte, ins Abergläubische oder Kindgerechte 
resultiert. Mit dieser epistemologischen Transformation geht auch ein 
kontinuierlicher Prozess der Entmachtung einstiger elementarer Ord
nungsgaranten einher, an deren Stelle der Mensch mit seinen anderen 
Ordnungen tritt. Insbesondere dort, wo wir es mit Texten zu tun haben, 
die aus einer historisch späteren Position (des 19. Jahrhunderts) über 
frühere Ereignisse und Erfahrungen sprechen, kommt es darauf an, 
diese Erfahrungen und das (implizite) Wissen, das früheren Generatio
nen zugeschrieben wird, und das Erzählte gegeneinander abzuwiegen: 
Was lässt sich als historische Tatsache nachvollziehen, was wiederum 
ist als spätere Rückprojektion als Wunschdenken zu verstehen? 

Auf beiden historischen Ebenen, dem 17. wie dem 19. Jahrhun
dert, lassen sich Umbrüche und Disruptionserfahrungen feststellen, 
die in der ökologischen Literatur insbesondere für das 19. Jahrhun
dert umfänglich beschrieben worden sind.24 Für den in der (langen) 
Frühen Neuzeit vollzogenen umwälzenden Aufklärungsprozess, an 
dessen Ausgang die moderne Naturwissenschaft auf Grundlage einer 
mechanistischen Weltanschauung steht, nimmt Carolyn Merchant die 
wesentlichen Umschlagspunkte für die Mitte des 17. Jahrhunderts an.25 
Folgen wir Clarence Glacken, so setzte sich im Laufe des 17. und 18. 
Jahrhunderts ein Optimismus durch, demzufolge der Mensch durch 

24 Vgl. Detering, Heinrich: Menschen im Weltgarten. Die Entdeckung der Ökolo
gie in der Literatur von Haller bis Humboldt, Göttingen: Wallstein 2020. 

25 Vgl. Merchant, Carolyn: Der Tod der Natur. Ökologie, Frauen und neuzeitliche 
Naturwissenschaft. Aus dem Amerikanischen von Holger Fliessbach. München: 
C. H. Beck 1987. Bestätigt wird diese Zäsur eines »epistemologischen Bruchs« 
im Barockzeitalter bei Hartmut Böhme: Natur und Subjekt. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1988, S. 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

Akkumulation von Wissen in die Lage versetzt wurde, die Kontrolle über 
die Natur zu steigern. Als Protagonisten dieses Optimismus nennt er 
neben Francis Bacon mit Georg Agricola und Paracelsus zwei Autoren, 
die auf den folgenden Seiten verschiedentlich auftauchen werden.26 
Zeitgleich sei der Mensch zu einer geologischen bzw. geographischen 
Einflussmacht geworden, indem er durch das großflächige Fällen von 
Wäldern, Bergbau, Trockenlegungs- und Urbarmachungsprojekten 
großflächig begann, in die Gestalt der Erde einzugreifen.27 Die unbän
dige Erde wird in der Ikonographie der frühen Neuzeit zur Nährerin des 
Menschen transformiert.28 In den damit verknüpften Säkularisations
prozessen (die zugleich auch deanimieren und entmythologisieren29) 
führen naturkundliche Erklärungsmuster dazu, dass Erzähltraditionen 
abreißen, die zum Teil erst um 1800 im Kontext der Romantik wieder 
aufgenommen werden. Im 19. Jahrhundert wiederum werden andere 
Schwellen überschritten, die diese neue Form der Naturbeherrschung 
im globalen Maßstab sicht- und spürbar werden lassen. Die »Ver
wandlung der Welt«30 durch die Industrialisierung wird auch in Sagen 
registriert und somit für die Nachwelt fassbar gemacht. In diesem 
Prozess wird die »Macht der Natur«, die der Mensch in den Elementen 
nachdrücklich erfahren hat, sukzessive eingeschränkt und der »Macht 

26 Vgl. Glacken, Clarence J.: Traces on the Rhodian Shore. Nature and Culture in 
western Thought from Ancient Times to the End of the Eighteenth Century, 
Berkeley/Los Angeles/London: University of California Press 1967, S. 471. 

27 Ebd., S. 462. 
28 Vgl. Göttler, Christina: Landscape, Mutability, and the Unruly earth: An Intro

duction, in: dies., Mia M. Mochizuki (Hg.): Landscape and Earth in Early Moder

nity. Picturing Unruly Nature, Amsterdam: Amsterdam University Press 2023, 
S. 27–71, hier S. 45–53. 

29 Diese prozessuale Trias hat Hartmut Böhme als wesentliche Komponente der 
naturphilosophischen Modernisierung beschrieben. Vgl. H. Böhme: Natur und 
Subjekt, S. 78. 

30 Vgl. Osterhammel, Jürgen: Die Verwandlung der Welt: Eine Geschichte des 19. 
Jahrhunderts, München: C.H. Beck 32020, v.a. S. 541–564 u. 909–974. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Was EcoFolk sein kann 21 

des Menschen«, wie viele zunächst optimistisch zu glauben gewillt sind, 
durch die Beherrschung der Elemente mehr und mehr unterworfen.31 

Solche Disruptionserfahrungen, die die Sage entweder in eine 
undefinierte Vorzeit oder spezifisch in das 16. oder 17. Jahrhundert 
verlegt, werden beispielsweise durch den Auszug der Zwerge oder das 
Verschwinden der Elfen ins Bild gesetzt. Als Verursacher des Kontaktab
bruchs erscheint dabei stets der Mensch, sei es durch Gewaltausübung 
oder Verhaltensweisen, die (über)natürliche Wesen und ihre Lebensräu
me stören und zu deren Rückzug führen: Menschen machen unerhörten 
Lärm, sie rauchen oder stellen die symbolischen oder kulinarischen Ge
genleistungen nicht mehr bereit, sie vergessen den Dank oder gleich 
den Geber, der für die guten Taten verantwortlich gewesen ist. Immer 
wieder wird erzählt, wie der Verlust an ritualisierten Praktiken des 
Austauschs und der Begegnung mit einem wachsenden menschlichen 
Selbstbewusstsein korreliert, das gering(er)schätzt, was nicht mensch
lich oder dem Menschen als unmittelbar anverwandelbare Ressource 
von Nutzen ist. In diesen Veränderungen bestätigt sich, was Giorgio 
Agamben über die Figur des Gehilfen, der als Zwerg, Gnom oder Genius 
auftreten mag, festgestellt hat. »Der Gehilfe ist die Gestalt dessen, 
was man verliert. Oder besser, des Verhältnisses zum Verlorenen.«32 
Ein Hauptgrund für den Verlust ist die Profanierung, die Orten und 
Dingen keinen besonderen Status oder auch nur Selbstwert mehr zu
erkennt, sondern allein noch als Ressourcen und Mittel zu anderen 
Zwecken begreift. Die Verwandlung der Welt lässt sich somit als ein 
weit ausgreifender Profanierungsprozess verstehen, der immer neue 
Ressourcen erschließt und deswegen mit einer immer längeren Liste 
von Verlusten einhergeht, weil er in primär ökonomischer Wertsetzung 

31 Vgl. Böhme, Gernot/Böhme, Hartmut: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturge
schichte der Elemente, 3. Aufl., München: C.H. Beck 2014, S. 21. Die Böhme-Brü

der gehen in ihrer Arbeit von einem Bruch aus, der nach 1800 in einem gewan
delten Mensch-Natur-Verhältnis, vor allem aber einer Verabschiedung der über 
zwei Jahrtausende überlieferten Elemente-Lehre zum Ausdruck kommt. 

32 Agamben, Giorgio: Profanierungen. Aus dem Italienischen von Marianne 
Schneider, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

andere Formen von Wert – dies gilt sowohl für den Selbstwert als auch 
für noch unerkannte »Ökosystemdienstleitungen« wie beispielsweise 
Klimaregulierung, Hochwasser- und Erosionsschutz – nicht in seine 
Berechnungen aufnimmt.33 Daraus folgt, dass sich im Umgang mit den 
Gehilfen zeigt, ob diese und ihre guten Werke unwiederbringlich verlo
ren sind, ob sie ohne Rückkehr ins »formlose Chaos des Vergessenen« 
eingehen oder es doch eine Aussicht auf Restitution (auf höherer Stufe) 
gibt. Der entscheidende Aspekt liegt (nicht nur) für Agamben im Hören, 
denn »Herrschen heißt nicht erhören.«34 Wer nicht zuhört, negiert 
die Ansprüche der anderen, während er die eigenen absolut setzt. Die 
vielen Sagen, in denen Ge- oder Verbote ausgesprochen werden, die von 
den Menschen nicht länger befolgt werden, bestätigen dies. Wo in den 
Sagen Ordnung erodiert und Konflikte auftreten, hat dies immer wieder 
damit zu tun, dass die Kommunikation abbricht, nicht genau zugehört 
oder nicht mehr die gleiche Sprache gesprochen wird oder der Ver
ständigung kein Wert mehr beigemessen wird. Gegen König Hübichs 
Weisung, dass nicht in der Nähe seines Steins auf Vögel geschossen 
werde, wird durch die Kanonade Kaiserlicher Soldaten verstoßen, was 
zu seinem Verschwinden und dem Glücksverlust des Ortes führt. 

Die ökologische Perspektive des EcoFolk lenkt die Aufmerksamkeit 
von den menschlichen Akteuren zu den nicht-menschlichen. Durch das 
in den Sagen auftretenden Figurenrepertoire werden Interspezieskon
zepte, wie sie vor allem durch Donna Haraway in der Idee der Companion 
Species stark gemacht wurden, auf (über)natürliche Entitäten erweitert. 
Das, was dort im Berg oder im Wald, im Bach oder See haust, wird 
stets als Repräsentant einer Spezies oder einer bestimmten Biosphäre 
erzählt, mit dem bzw. der sich interagieren lässt. Jeder Auszug oder 
anderweitige Kontaktabbruch ist ein Verlust von companions, denen zu 

33 Jason W. Moore hat das Prinzip der »billigen Natur« (als »cheap nature«) ne
ben weiteren Aspekten beschrieben, die nicht in die kapitalistische Wertbil

dung und Preisgestaltung einbezogen werden. Vgl. Moore, Jason W.: The Rise 
of Cheap Nature, in: ders. (Hg.): Anthropocene or Capitalocene? Nature, History 
and the Crisis of Capitalism, Oakland: PM Press 2016, S. 70–115. 

34 G. Agamben: Profanierungen, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Was EcoFolk sein kann 23 

wenig Wertschätzung und Respekt entgegengebracht wurden. Dass 
dies weder ein literarischer Topos noch eine selbstverständliche Dia
gnose ist, zeigen gegenläufige Fürsorgepraktiken für (über-)natürliche 
Wesen, wie sie etwa in der isländischen Verkehrsplanung Berücksich
tigung finden.35 In der Wirklichkeitsreferentialität der Sage wird nicht 
in allen Fällen ausgeschlossen, dass diese Wesen potenziell noch im
mer zugegen sind, sich dem menschlichen Auge jedoch entziehen und 
neuerliche Kontaktaufnahmen verweigern – weil es an Respekt und 
Anerkennung anderer Existenzweisen fehlt. Respekt setzt ein Bewusst
sein für die menschliche Verantwortung (in) der Interaktion voraus, 
um die Bedingtheit von Kontakt und companionship, vor allem aber 
menschliche Machtpositionen und daraus folgende Asymmetrien, aus 
denen schließlich die Probleme und Störungen erwachsen, erkennen 
zu können. Es ist also zu fragen, wessen Beobachtungen, Sorgen und 
Anklagen artikulieren sich dort, wo in Geschichten und Bildern die 
Veränderungen einer Lebenswelt registriert und verarbeitet werden. 
Welches historische Subjekt ist es, das die abstrakten Vorgänge zur 
Figur macht, um von einschneidenden Veränderungen und manifes
ten Verlusten überhaupt sprechen zu können? Die Erzählungen von 
(über-)natürlichen Akteuren, die in Folge menschlicher Handlungen 
(plötzlich) verschwinden, verraten ein Bewusstsein für die eigenen 
Begrenzungen. Dies kann die Wahrnehmung betreffen, die Verände
rungen registriert, diese aber nicht anders verbalisieren kann als über 
Symbolfiguren. Ebenso gilt dies für das implizite Wissen, das die po
tentiellen Folgen menschlichen Handelns ahnt, aber über die konkreten 
Auswirkungen nur zu spekulieren vermag. Nicht zuletzt gilt dies auch 
für die historisch wachsende Handlungsmacht des Menschen, die Welt 
um sich herum nach seinem Willen zu beeinflussen und zu verändern, 
mit der die zunächst unentwickelte Technikfolgenabschätzung lange 
kaum Schritt halten kann. Die Sage wird somit zum Zeugnis und zur 
Ermahnung an die Nachwelt, wenn sie auf ein Bewusstsein für die 

35 Zu Begründung und Vorgeschichte dieser rezenten Entscheidungen vgl. Egeler, 
Matthias: Elfen und Feen. Eine kleine Geschichte der Anderwelt. München: C. H. 
Beck 2024, S. 18–41. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

steigende Wirkmacht menschlichen Handelns hinarbeitet und darauf 
abzielt, die potentiellen Folgen von Eingriffen in natürliche Zusam
menhänge wie Ökosysteme zu berücksichtigen. Was als aufmerksame 
Beobachtung des 17. Jahrhunderts vermittelt wird, kann jedoch ein 
technikkritisches, konservatorisches Argument aus der Mitte des 19. 
Jahrhunderts sein. 

Wenn wir diese ökologischen Implikationen ernst nehmen, ist die 
alleinige Beschreibung ihres historischen Artikulationsorts vielleicht zu 
wenig. Vor diesem Hintergrund wollen wir Sagen als »Modus« des »öko
logisches Erzählen[s]« lesbar machen und mithilfe dieser Sagentexte 
»die Geschichte der Beziehung von Mensch und Natur als Problemge
schichte« – auch, so hoffen wir, zumindest in Teilen – »neu [] erzäh
len«.36 Das ökologische Erzählen der Sage betreibt eine »narrative Weise 
der Umweltproduktion«, wobei unter Umwelt die »relevanten Aspekte[] 
der Umgebung« verstanden werden, die den »Handlungsrahmen« der 
erzählten Wesen und Figuren bilden.37 Dem Auseinanderfall einer sol
chen Mitwelt, die nur noch funktional betrachtet zur bloßen »Umwelt« 
und dem menschlichem Willen unterworfene Ressource wird, gilt das 
besondere Augenmerk unserer Untersuchungen. Diese nehmen wir in 
drei aufeinander aufbauenden Fallstudien vor, die sich mit den Sagen 
um den Schwarzwälder Mummelsee, dem Regenten der Elementargeis
ter Hans Heiling an der Eger sowie mit den Zwergsagen des Harzes 
beschäftigen. Diese auch historisch nacheinander entstehenden Stoff
kreise geben verschiedene Konstellationen von Mensch und Natur zu 
erkennen: Der Mummelsee steht stellvertretend für eine widerständige 
Natur, die sich einerseits der menschlichen Erforschung und Nutzung 
weitestgehend entzieht, andererseits einen festen Platz in einer durch 
Gott geplanten und garantierten Ordnung einnimmt. Heiling lässt sich 
demgegenüber als eine Zwischenstufe ausmachen, auf der die Kraft der 
Elementarmächte durch göttlichen Auftrag menschlicher Herrschaft 

36 Nitzke, Solvejg: Prekäre Natur – Schauplätze ökologischen Erzählens 
1840–1915. Eine Forschungsskizze, in: Kulturwissenschaftliche Zeitschrift 
(KWZ), Volume 3.2 (2018), S. 31–48, hier S. 33. 

37 Ebd., S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Was EcoFolk sein kann 25 

unterstellt wird, um in einem triadischen Modell der Gewaltenteilung 
Ordnung zu garantieren – dabei jedoch scheitert. Mit den Zwergen 
des Harzes und König Hübich sind schließlich die Abbrüche und Ver
luste nachzuvollziehen, die durch menschliches (Fehl-)Verhalten und 
Aufkündigung der alten Ordnung entstehen. 

Ob widerständige Natur, die sich (noch) gegen menschliche Zugriffe 
behaupten kann, oder die bereits durch Auszug und Schwund veränder
te Umgebung – jedem dieser selbst in der kleinen Form erzählten Welt
entwürfe sind Vorstellungen einer gemeinsamen Ordnung inhärent, die 
Kontakte ermöglicht und Austausch reguliert. Angesichts der global voll
zogenen Umweltzerstörungen und einer immer drängenderen Klima
krise, zeigen diese Texte möglicherweise auch heute noch, welche ande
ren Modelle von Ko-Existenz und Miteinander denkbar sind. Wenn die 
Appelle einer politischen Ökologie für die Orientierung »hin zum Ter
restrischen«38 plädieren und sich um ein anderes Verhältnis zu symbi
ontischen Lebensformen bemühen, dann ist die Sage vielleicht auch ein 
kleiner Baustein für ein neues Sehen und Handeln, das zugleich an frü
here Sicht- und Lebensweisen anschließt. 

38 Latour, Bruno: Das terrestrische Manifest, 3. Aufl., Berlin: Suhrkamp 2019, S. 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839404799-002 - am 13.02.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

