
RdJB 1/2013 109

REZENSIONEN

Viola Vogel

Religiöse Erziehung: „passé“ oder „en vogue“?

Ob Kopftuchstreit, Kruzifix im Klassenzimmer oder Gebete – stets ist auch die Schule Ort der 
Auseinandersetzung, wenn es um religiöse Konflikte geht. Verschiedenartige verfassungsrecht-
liche Gewährleistungen können am Lernort Schule in Spannung zueinander treten: Der staatliche 
Erziehungsauftrag, die Glaubensfreiheit der Schüler und Lehrer und das Erziehungsrecht der El-
tern, das auch das Recht umfasst, ihre Kinder in einer ihnen gemäß erscheinenden Religion und 
deren Riten heimisch werden zu lassen. 

Welchen Platz hat das Religionsrecht im deutschen Verfassungsstaat, und wie fügen sich ins-
besondere die muslimischen Religionsgemeinschaften dort ein? Hindert das Gebot der religiös-
weltanschaulichen Neutralität des Staates denselben daran, Religionskonflikte beizulegen, und in 
welchem Kontext steht hierzu das religiöse Erziehungsrecht der Eltern? Wie wird innerfamiliär 
Religion vermittelt, und wo verlaufen die Grenzen dieses Elternrechtes mit Blick auf den staat-
lichen Erziehungsauftrag und die staatliche Schulpflicht? Und welche Stellung haben Religion, 
Bildung und Erziehung angesichts der fortschreitenden Säkularisierung und Pluralisierung der 
Gesellschaft im europäischen Kontext? Die nachfolgend aufgeführten Bücher geben Antworten 
auf diese Fragen und sind für mit erziehungs- und rechtswissenschaftlichen Fragen Beschäftigte 
ebenso erhellend zu lesen wie für religiös Interessierte.

 1 Religionsrecht im deutschen Verfassungsstaat

1.1 Muslimische Gemeinschaften im Religionsverfassungsrecht

Wiebke Hennig1 setzt sich zum Ziel, mit Blick auf die religionsverfassungsrechtlichen Vorgaben 
des Grundgesetzes zu klären, inwieweit muslimische Gemeinschaften in Deutschland mit ihrem 
gegenwärtigen Organisationsgrad in das Religionsverfassungsrecht konstruktiv einbezogen wer-
den können. Sie entfaltet anschaulich zunächst die bestehenden unterschiedlichen Erscheinungs-
formen des Islam in Deutschland und die Entwicklung, die die religiöse Selbstorganisation der 
in den 1960er Jahren vornehmlich als Arbeitsmigranten nach Deutschland eingewanderten Mus-
lime bis heute genommen hat (S. 22 ff.). Dabei bestätigt sich eine Einsicht, die in der medialen 
Behandlung des Themas oft nicht ausreichend Beachtung findet: Dass es „den einen Islam“, über 
den beständig gesprochen wird, nicht gibt. Sunniten, Schiiten, Aleviten und die Ahmadiyya-Be-
wegung beanspruchen als gläubige Individuen gleichermaßen wie als Zusammenschlüsse von Mo-
scheevereinen, Dach- oder Spitzenverbänden, legitime Vertreter der islamischen Gemeinschaft zu 
sein. Aus staatlicher Sicht ist dies insofern ein Dilemma, als sich die muslimischen Gläubigen in 
Deutschland durch die ohnehin schon sehr diversifizierten Zusammenschlüsse nur unzureichend 

1 Hennig, W., Muslimische Gemeinschaften im Religionsverfassungsrecht. Die Kooperation des Staates mit muslimi-
schen Gemeinschaften im Lichte der Religionsfreiheit, der Gleichheitssätze und des Verbots der Staatskirche, 1. Aufl., 
Berlin, 2010.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:22:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109


110 RdJB 1/2013Vogel, Religiöse Erziehung: „passé“ oder „en vogue“?

vertreten fühlen und somit ein einheitlicher, alle Muslime in Deutschland repräsentierender An-
sprechpartner fehlt: weniger als 25 Prozent der Muslime in Deutschland, so Hennig, fühlt sich 
von den Zusammenschlüssen repräsentiert (S. 39).2 

Zum anderen beleuchtet das Buch unter Verneinung sowohl eines „abendländischen Kulturvor-
behalts“ (S. 19) wie auch eines Primats der beiden christlichen Kirchen die Möglichkeiten, die das 
weltanschaulich-neutral ausgerichtete deutsche Religionsverfassungsrecht muslimischen Religi-
onsgemeinschaften gegenüber bietet. Dabei benennt Hennig die Anstrengungen, die in Deutsch-
land lebende Muslime selbst zu unternehmen aufgerufen sind, um die verfassungsrechtlich ge-
währleisteten Möglichkeiten adäquat wahrzunehmen. Hennig führt kenntnisreich in das Grundrecht 
der Religionsfreiheit ein und interpretiert es entlang des Grundsatzes der Einheit der Verfassung. 
Dabei bleibt allerdings offen, welchen konkreten Inhalt Hennig diesem Begriff über die von ihr 
genannten verfassungsrechtlichen Grundkoordinaten des Grundrechts der Religionsfreiheit, der 
Gleichheitssätze und des Verbots der Staatskirche hinaus beimisst. Hennig kritisiert an den ver-
fassungsrechtlichen Geboten der weltanschaulich-religiösen Neutralität und Parität ihren unklaren 
materiellen Gehalt und die unterschiedliche Interpretation der Begriffe in Rechtsprechung und 
Schrifttum und fokussiert ihre verfassungsrechtliche Untersuchung auf Art. 3 Abs. 1 und 3, Art. 4 
Abs. 1 und 2 sowie Art. 140 GG i.V. m. Art. 137 Abs. 1 WRV. Aus diesen Verfassungsnormen lei-
tet Hennig im Ergebnis einen Gestaltungsspielraum des Gesetzgebers ab, der es diesem ermög-
licht, religiöse Belange im staatlichen Raum aufgrund des verfassungsrechtlich nicht existierenden 
Grundsatzes einer strikten, im Sinne des Laizismus verstandenen Trennung von Staat und Kirche 
zu berücksichtigen. Die genannten verfassungsrechtlichen Bestimmungen bilden so auch für die 
muslimischen Religionsgemeinschaften den Grund, auf dem aktuelle Einzelfragen wie die der 
Einrichtung muslimischen Religionsunterrichtes oder des Erwerbs des Körperschaftsstatus mus-
limischer Gemeinschaften aufbauen, denen sich die Arbeit ebenfalls in klar strukturierter Gedan-
kenfolge und präziser Argumentation widmet (S. 88 ff.).

Erkenntnisreich für den Leser sind schließlich auch die Ausführungen, die Hennig zur Zusam-
menarbeit von Staat und muslimischen Gemeinschaften jenseits des verfassungsrechtlich vor-
gegebenen Rahmens macht. Dabei unterscheidet sie verschiedene Formen der, wie sie es nennt, 
„überobligatorischen“ (S. 131), also über die im Grundgesetz angelegten Formen der Koopera-
tion hinaus gehenden Kooperationsformen des Staates gegenüber muslimischen Religionsge-
meinschaften (S. 131 ff.). Anhand der gewählten Beispiele solcher überobligatorischer Koopera-
tionsformen wie bspw. den Schulversuchen zum islamischen Religionsunterricht an öffentlichen 
Schulen, der staatlichen Initiierung „Runder Tische“ oder Konsultationsgremien wie der Deut-
schen Islam Konferenz (DIK) und der Einrichtung muslimischer theologischer Fakultäten wird 
deutlich, dass nicht nur die muslimischen Religionsgemeinschaften von dieser Art staatlichen En-
gagements profitieren, sondern auch der Staat selbst: 

Der Staat profitiert, weil er durch eine solchermaßen gestaltete Kooperation verschiedene reli-
gionspolitische Ziele gleichzeitig verwirklichen kann. So fördert und stimuliert ein offener, einla-
dend gestalteter gesellschaftlicher Diskurs die gemeinwohlfördernden Anteile der verschiedenen 
religiösen muslimischen Strömungen und ermöglicht den gläubigen Individuen wie den religiösen 

2 Zu den Vertretungsleistungen durch die einzelnen muslimischen Verbände siehe auch die tabellarischen Auswertun-
gen in: Haug, S./Müssig, S./Stichs, A., Muslimisches Leben in Deutschland im Auftrag der Deutschen Islam Konfe-
renz, in: Bundesamt für Migration und Flüchtlinge (Hg.), S. 178 ff., online abrufbar unter: http://www.bmi.bund.de/
cae/servlet/contentblob/566008/publicationFile/31710/vollversion_studie_muslim_leben_deutschland_.pdf (abgeru-
fen am 16.12.12).

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:22:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109


RdJB 1/2013 111Vogel, Religiöse Erziehung: „passé“ oder „en vogue“?

Korporationen eine Form der Ausübung ihrer Religionsfreiheit, die sozialstabilisierend und inte-
grativ wirkt. Und auch die muslimischen Religionsgemeinschaften profitieren durch eine solche 
Kooperation: In dem Bewusstsein des Gebundenseins an die verfassungsrechtlichen Maßstäbe der 
Gleichheitssätze und des Gesetzesvorbehalts, die auch im Bereich des staatlichen Handelns jen-
seits verfassungsrechtlicher Vorgaben gelten, eröffnet der Staat den muslimischen Religionsge-
meinschaften die Möglichkeit, ein steter und glaubwürdiger Ansprechpartner des Staates in An-
gelegenheiten muslimischer Religion zu werden. Mit Blick auf den Migrationshintergrund eines 
Großteils der in Deutschland lebenden Muslime geht es hierbei auch um die staatlicherseits ermög-
lichte Eröffnung gesellschaftlicher Teilhabe der Mitglieder ethnisch-kultureller Minderheiten und 
das Ernstnehmen von deren religiösen Belangen. Von Hennig zum Zeitpunkt des Entstehens der 
Arbeit nicht zu antizipieren gewesen, aber aus heutiger Sicht geboten wäre die Problematisierung 
des vom Wissenschaftsrat3 vorgeschlagenen Beiratsmodells hinsichtlich der Einrichtung musli-
mischer theologischer Fakultäten. Diese sollen als temporäre Ansprechpartner des Staates fungie-
ren, stehen hinsichtlich ihrer Zusammensetzung jedoch – ähnlich wie das Konsultationsgremium 
der DIK – in der Gefahr, nicht alle muslimischen Strömungen in Deutschland zu vertreten. Eine 
ähnliche Problematik besteht bei der Einführung islamischen Religionsunterrichtes an den Schu-
len bzgl. der einzelnen in verschiedenen Bundesländern initiierten Modellversuche. 

Ein umfangreiches Literaturverzeichnis rundet die Arbeit ab und gibt Hinweise, die zum Wei-
terlesen einladen. So dient die Publikation beiden fiktiven Lesergruppen gleichermaßen: Dieje-
nigen, die auf dem Gebiet der muslimischen Religionsgemeinschaften im Religionsverfassungs-
recht bereits kundig sind, werden ihr Wissen vertiefen; diejenigen, die es noch nicht sind, werden 
es durch die Lektüre dieses Buches werden.

1.2  Neue Religionskonflikte und staatliche Neutralität

Auch Christian Waldhoff    4 setzt sich in seinem anlässlich des Deutschen Juristentages 2010 in Ber-
lin geschriebenen Gutachten mit dem Islam in religionsrechtlicher und -soziologischer Perspektive 
auseinander. Der Schwerpunkt seines Gutachtens liegt jedoch nicht allein auf der Betrachtung mus-
limischer Religionsgemeinschaften. Sondern Waldhoff fragt umfassend nach den Veränderungen 
in der religiösen Zusammensetzung und der religiösen Aktivität der deutschen Gesellschaft und 
daraus sich ergebenden Konfliktsituationen. Der Islam in der deutschen Gesellschaft ist dabei ei-
ner von mehreren religionssoziologischen Faktoren (S. D 35 ff.), die in die Untersuchung einbe-
zogen werden und den Leser in die strukturierte Gedankenwelt des Autors einführen. Waldhoff 
entfaltet vor dem Hintergrund der religiös-weltanschaulichen Neutralität des Staates ein Kalei-
doskop staatlicher Handlungsformen, auf verschiedenartige Religionskonflikte zu reagieren und 
das Religionsrecht durch das Angebot an die Religionsgemeinschaften zur Kooperation konstruk-
tiv auszugestalten. Ebenso wie Hennig lehnt auch Waldhoff einen „Kulturvorbehalt“ der christ-
lichen Religionsgemeinschaften ab und macht als maßgebendes Entscheidungskriterium für die 
rechtliche Einordnung der Religionsgemeinschaften nicht eine wie auch immer geartete „Kultur-
adäquanz“5 derselben aus, sondern deren Verfassungskompatibilität (S. D 46 ff.). Der Staat steht 
bei jedweder religionspolitischen Betätigung in dem Spannungsfeld, sich zum einen einer eige-

3 Empfehlungen zur Weiterentwicklung von Theologien und religionsbezogenen Wissenschaften des Wissenschaftsrats 
vom 29. Januar 2010, http://wisschenschaftsrat.de/download/archisv/9678-10.pdf, (abgerufen am 13.12.12).

4 Waldhoff, C., Gutachten D zum 68. Deutschen Juristentag: Neue Religionskonflikte und staatliche Neutralität. Erfor-
dern weltanschauliche und religiöse Entwicklungen Antworten des Staates?, München 2010.

5 Zur bundesverfassungsgerichtlich geprägten und mittlerweile aufgegebenen „Kulturadäquanzformel“: BVerfGE 12, 1 (4).

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:22:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109


112 RdJB 1/2013Vogel, Religiöse Erziehung: „passé“ oder „en vogue“?

nen religiösen Bewertung der Religionsgemeinschaften aufgrund der selbst verordneten Neutra-
lität enthalten zu müssen, zum anderen die Religionsgemeinschaften aber auf ihre Kompatibilität 
mit der deutschen Gesamtrechtsordnung hin beschränkt kontrollieren zu müssen, was bspw. am 
Konfliktfeld der – auch – religiös motivierten weiblichen Genitalverstümmelung deutlich wird 
(S. D 55 f.). Auch unter Berücksichtigung europarechtlicher Implikationen hält Waldhoff das dem 
deutschen Staatskirchen- und Religionsrecht zu Grunde liegende Konzept einer „fördernden Neu-
tralität“ des Staates für zukunftsweisend und fähig, die aktuellen religionsrechtlichen Problemla-
gen zu bewältigen (S. D 48, 59 ff.). 

Als problematisch sieht Waldhoff, dass der Staat selbst in Gefahr steht, aufgrund der intensiven 
Berücksichtigung des religiösen Selbstverständnisses der Grundrechtsträger die Definitionsho-
heit darüber, was Religion ist, aus der Hand zu geben. In Verbindung mit der vorbehaltlosen Ge-
währleistung des Glaubens und des religiösen und weltanschaulichen Bekenntnisses droht die 
in Art. 4 GG normierte Religionsfreiheit konturlos und zu einem sog. „Innerlichkeitsvorbehalt“ 
des glaubenden Individuums zu werden (S. D 70). Waldhoff tritt deshalb für eine Objektivierung 
des Selbstverständnisses zumindest bei den religiösen Gruppen ein, bei denen der Transzendenz-
bezug unklar bleibt und bei denen nicht vorrangig religiöse, sondern wirtschaftliche Zwecke im 
Vordergrund stehen (bspw. Scientology, Jugendreligionen, S. D 71). Diese Objektivierung müsse 
der Staat leisten anhand eines nach äußeren Merkmalen zu bestimmenden „säkularen Mantelbe-
griffes“. So nachvollziehbar dieser Ansatz ist, bleibt doch auch im Rahmen der Konzeption von 
Waldhoff die Frage offen, anhand welcher Kriterien der Staat, der sich doch selbst weder religiös 
äußern darf noch kann, diese von Waldhoff geforderten „äußeren Merkmale“ – auch wenn es sich 
lediglich um die Bestimmung von Verfassungsbegriffen handeln soll – abschließend bestimmen 
soll, ohne in den Verdacht zu geraten, die selbst verordnete religiös-weltanschauliche Neutrali-
tät zu verletzen. 

Kenntnisreich und detailliert führt Waldhoff den Leser an die entscheidenden neuralgischen 
Punkte des Religionsrechts heran, die über den akademischen Diskurs hinaus auch medial in der 
Öffentlichkeit verhandelt werden: Das Organisationsrecht der Religion und die Frage, ob und wie 
muslimische Religionsgemeinschaften den Körperschaftsstatus erlangen können, behandelt Wald-
hoff ebenso wie den Religionsunterricht an den Schulen und die Probleme der Einrichtung eines 
islamischen Religionsunterrichtes. Daneben beleuchtet er strafrechtliche Aspekte, die sich aus 
der religiös-weltanschaulichen Pluralisierung der Gesellschaft ergeben ebenso wie religiös mo-
tiviertes Fernbleiben vom Schulunterricht (sog. „Homeschooling“, S. D 112 ff.), religiöse Sym-
bole in der Schule (Kopftuch und Kreuz im Klassenzimmer, S. D 116 ff., 122 f.) und das Hoch-
schulrecht (S. D 152 ff.)

Schließlich widmet sich Waldhoff ausführlich dem Bereich Ehe und Familie im Spannungs-
feld von Staat, Recht und Religion (S. D 124 ff.). Die behandelten Themenkomplexe erschöpfen 
sich nicht in einer reinen Darstellung der Problempunkte, sondern enden jeweils mit einer recht-
lichen Empfehlung, die den konkreten Reformbedarf und Reformoptionen nennt. Durch die le-
serfreundliche Gliederung, die klare und pointierte Sprache sowie die Aktualität und Interdis-
ziplinarität der auch religionssoziologisch und politisch relevanten Problemfelder weist der als 
„Gutachten D“ zum 68. Deutschen Juristentag verfasste Text weit über seine Ursprungsbestim-
mung und die ihm zugedachte Klientel hinaus: Aus dem Gutachten wird ein Buch; ein sehr le-
senswertes, gutes Buch.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:22:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109


RdJB 1/2013 113Vogel, Religiöse Erziehung: „passé“ oder „en vogue“?

 2  Erziehungsrecht und Religion im deutschen Verfassungsstaat

2.1  Religiöse Kindererziehung und religiös begründete Konflikte in der Familie

Ebenso wie Waldhoff widmet sich auch Anja Vellmer   6 religiös begründeten Konflikten. Der Schwer-
punkt ihres Buches liegt allerdings weniger in der Untersuchung rechts- und religionssoziolo-
gischer Aspekte in ihrem Verhältnis zum Staat und seiner religiös-weltanschaulichen Neutralität, 
sondern Vellmer stellt die religiöse Kindererziehung in der Familie in den Fokus ihrer Betrach-
tungen. Das Thema ist insofern reizvoll, als Vellmer ausgehend von drei unterschiedlich gelager-
ten obergerichtlichen Entscheidungen7 zur religiösen Kindererziehung der Frage nachgeht, was un-
ter dem Terminus „religiöse Kindererziehung“ heutzutage zu verstehen sei. Dabei bezieht Vellmer 
neben der historischen Entwicklung, die das Recht der religiösen Kindererziehung genommen hat 
(S. 31 ff.), sowohl die verfassungsrechtlichen Vorgaben der Art. 4, 6 und 7 GG (S. 44 ff.) als auch 
die einfachgesetzlichen Vorgaben des Rechtes der religiösen Kindererziehung im RKEG und im 
BGB (S. 74 ff.) in ihre Betrachtungen ein. Hinsichtlich der religionsgeschichtlichen Betrachtungen 
im Blick auf die DDR (S. 41 ff.) hätte man sich gewünscht, dass die Ausführungen unterscheiden 
zwischen der Stellung der Religion, wie sie für Marx im Rahmen seiner Gesellschaftskritik re-
levant wurde (Religion als reiner Reflex der gesellschaftlichen Verhältnisse und Produktionsbe-
dingungen, die nach Aufhebung der Klassengesellschaft von selbst absterben und verschwinden 
würde) und dem Platz, den die Religion für Lenin einnahm (Religion bzw. das Christentum als 
aktiv zu bekämpfende, politische Gegenideologie zum Marxismus-Leninismus). 

Vellmer kommt in ihrer fundierten Untersuchung, ausgehend von der Familie als potentiellem 
Lernort für Religiösität, zu dem Ergebnis, dass die Art und Weise, ob und wie Religion in der 
Familie gelebt wird, von verschiedenen Faktoren abhängt: So sei die religiöse Sozialisation der 
Eltern und ihre eigene Glaubenspraxis für die Vermittlung religiöser Inhalte in der Familie von 
ebenso entscheidender Bedeutung wie die Stabilität der Ehe und die Kommunikationsfähigkeit 
und Liebesfähigkeit der Ehepartner zueinander und zum Kind (S. 11 ff.). Vor dem Hintergrund 
einer sich auch in religiöser Hinsicht pluralisierenden Gesellschaft, der fortschreitenden Säkula-
risierung und Individualisierung und der damit einhergehenden Distanz zu der Institution „Kir-
che“ werde die Entscheidung der Eltern, ihr Kind (trotz alledem) religiös zu erziehen, mehr und 
mehr zu einer Entscheidung „gegen den Trend“. Vellmer konzediert zu Recht, dass das oft von 
Eltern vorgetragene Argument, eine religiöse Erziehung des Kindes werde in der Familie abge-
lehnt, weil das Kind „sich später selbst entscheiden“ können solle, insofern zu kurz greift, als der 
selbstbestimmte Wille des Kindes, eine religiöse Überzeugung zu bilden, seinerseits stark geprägt 
ist durch die Wertevermittlung der Eltern. Das vordergründig gut gemeinte Offenhalten der reli-
giösen Entscheidung des Kindes durch die Eltern wird so in Wahrheit zu einer prägenden (Vor-) 
Entscheidung für den Lebensweg des Kindes und enthält ihm eine wirkliche religiöse Entschei-
dungsmöglichkeit gerade vor: Denn ein Kind, das Religion in der Familie nie kennengelernt hat, 
wird sich mit hoher Wahrscheinlichkeit auch nicht aus eigenem Antrieb für eine ihm völlig fremde 
Religion entscheiden (S. 29 ff.). 

6 Vellmer, A., Religiöse Kindererziehung und religiös begründete Konflikte in der Familie. Eine rechtsübergreifende 
Darstellung familiärer religiöser Konflikte und der staatlichen Instrumentarien zu ihrer Lösung, Frankfurt am Main, 
2010.

7 OLG Hamm NJW 2006, 237 ff. (= JAmt 2006, 203 ff.) bezüglich des Verstoßes von Eltern gegen die bestehende 
Schulpflicht; OLG Schleswig FamRZ 2003, 1948 (= FÜR 2004, 510 f.) und BGH FamRZ 2005, 1167 f. (= NJW 2005, 
2080 f.), beide bezüglich der elterlichen Sorge und der religiösen Erziehung. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:22:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109


114 RdJB 1/2013Vogel, Religiöse Erziehung: „passé“ oder „en vogue“?

Nach der umfassenden Begriffsbestimmung des Terminus „religiöse Kindererziehung“ widmet 
sich Vellmer der Darstellung potentieller religiöser Konflikte sowohl in der konfessionell christlich 
gebundenen Familie (S. 79 ff.) als auch in religiösen Sondergemeinschaften wie den Zeugen Je-
hovas (S. 178 ff.), Scientology (S. 189 ff.) oder der Baghwan- bzw. Oshobewegung (S. 198). Die 
Lehren der religiösen Sondergemeinschaften erhalten dabei breiten Raum, der ihrer tatsächlichen 
gesellschaftlichen Relevanz wohl nicht ganz entspricht. Daneben beleuchtet Vellmer die Potenti-
ale des innerkirchlichen (katholischen wie evangelischen) Rechts, religiös begründete Konflikte 
zu lösen, ebenso wie die des staatlichen Rechts. Anschaulich wird nachgezeichnet, wie sich reli-
giös begründete Konflikte in der Familie in den unterschiedlichsten Konstellationen (bspw. ge-
mischt-konfessionelle Ehen, S. 93 ff.; Unterlassen religiöser Erziehung als Sorgerechtsmissbrauch, 
S. 131 ff.; Bekenntniswechsel des Kindes, S. 132 ff.; Religionsrechtliche Auswirkungen auf das 
Sorgerecht bei Scheidung der Eltern in der DDR, S. 169 ff.) seit Inkrafttreten des BGB von 1900 
an bis in die Gegenwart in Deutschland rechtlich abbildeten.

2.2  Die verfassungsrechtliche Entwicklung des staatlichen Erziehungsrechts und der allgemei-
nen Schulpflicht im Spannungsfeld zur Glaubensfreiheit in der Schule

Das Erziehungsrecht und deren religiöse Aspekte behandelt auch Bettina Schwanke  8 in ihrem 
Buch, jedoch nicht im familiären Kontext. Schwanke stellt vielmehr den Staat als Erziehungsak-
teur und den Erziehungsort Schule in den Fokus ihrer Betrachtungen. Ausgehend von der These, 
die zunehmende religiöse Pluralität der in Deutschland lebenden Menschen werde im schulischen 
Bereich besonders offenbar (S. 14), zeichnet Schwanke zunächst die rechtshistorische und rechts-
philosophische Entwicklung des staatlichen Erziehungsauftrags und der daraus resultierenden all-
gemeinen Schulpflicht nach (S. 25 ff.). So anschaulich dieser breiten Raum einnehmende ideen-
geschichtliche Teil geschrieben ist, leidet er doch an der sekundärliteraturbasierten Darstellung 
der einzelnen (Rechts-)Philosophen von Platon bis Radbruch, was zu terminologischen Unschär-
fen führt.

In einem zweiten Teil werden die verfassungsrechtlichen Grundlagen des staatlichen Erzie-
hungs- und Bildungsauftrags erörtert, der insbesondere im Bereich der Schule zu den ebenfalls 
verfassungsrechtlich abgesicherten Gewährleistungen des elterlichen Erziehungsrechts und der 
Religionsfreiheit in eine Spannungslage treten kann (S. 106 ff.). Schwanke konkretisiert diese 
Spannungslage am Beispiel religiöser Symbole, namentlich am Kruzifix-Urteil9 des Bundesver-
fassungsgerichts und dem Themenfeld der religiösen Bekleidung sowohl von Lehrerinnen (Kopf-
tuch als religiöses Symbol, S. 273 ff.) als auch von Schülerinnen (S. 300 ff.) unter besonderer Be-
rücksichtigung der im Bundesland Nordrhein-Westfalen entschiedenen Rechtsstreitigkeiten. Mit 
Blick auf den ausschließlich deutschen Kontext des Buches irritiert der sich lediglich über zwei 
Seiten erstreckende Versuch eines „Vergleiches“ der deutschen mit der amerikanischen Rechts-
lage bzgl. religiöser Symbole (S. 260 f.), deren Zweck für den Gesamtkontext nicht näher erläu-
tert wird. Im Ergebnis plädiert Schwanke unter Ablehnung einer verfassungsrechtlichen Priorisie-
rung eines der untersuchten Rechtsgüter für die Beibehaltung des verfassungsrechtlichen status 
quo. Dieser käme den schulischen Erziehungszielen der gegenseitigen Achtung und Toleranz am 
Nächsten und wirke durch seine integrative Grundausrichtung der Entstehung religiöser oder welt-
anschaulich motivierter Parallelgesellschaften effektiv entgegen (S. 330 f.).

8 Schwanke, B., Die verfassungsrechtliche Entwicklung des staatlichen Erziehungsrechts und der allgemeinen Schul-
pflicht im Spannungsfeld zur Glaubensfreiheit in der Schule, Kiel, 2010.

9 BVerfGE 85, 94; 93, 1.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:22:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109


RdJB 1/2013 115Vogel, Religiöse Erziehung: „passé“ oder „en vogue“?

 3  Bildung, Erziehung und Religion im europäischen Kontext

Heike Lindner10 verbindet insofern alle Themengebiete der bisher vorgestellten Bücher, als sie sich 
zum Ziel setzt, in evangelischer Perspektive Bildung, Erziehung und Religion sowohl politisch 
und rechtshermeneutisch als auch pädagogisch zu untersuchen, und dies nicht nur beschränkt auf 
Deutschland, sondern im europäischen Kontext. 

Die jedem Teil des gut strukturierten Werkes vorangestellten einführenden Überlegungen ma-
chen dem Leser die Orientierung leicht und ermöglichen ein schnelles Erfassen der Inhalte, auf 
die es Lindner ankommt. Die klare, verständliche Sprache tut hierzu ein Übriges. Ein erster Teil 
führt vor dem Hintergrund der OECD-Studien „PISA“11 aus dem Jahr 2000 und „Education at a 
Glance“12 aus den Jahren 2004 und 2005 in Ziele, Tendenzen und Perspektiven der europäischen 
Bildungspolitik ein (S. 7 ff.). In Reaktion auf die Studien kristallisierten sich drei Bildungsziele 
der Europäischen Union heraus, die ein „Verstehen von Welt“ (S. 73 ff.) ermöglichen sollen: Ne-
ben der Fähigkeit, die Bedeutung von Dingen zu erfassen, erachtet es die Europäische Union für 
wichtig, die Schüler zu befähigen, Kreativität und Verständnis zu entwickeln sowie ein Urteils- 
und Entscheidungsvermögen auszubilden. Hinter der Formulierung dieser Ziele steht die poli-
tische Überzeugung, angesichts globaler wirtschaftlicher Entwicklungen und der zunehmenden 
wirtschaftlichen Vereinheitlichung des europäischen Raumes auch einer weitgehenden Harmo-
nisierung der europäischen Bildungsstandards zu bedürfen. Lindner fragt zu Recht kritisch, in-
wieweit dieser sehr funktionale und auf die Effektivierung gesamteuropäischer marktwirtschaft-
licher Strukturen ausgerichtete Bildungsbegriff in der Lage ist, das Individuum nicht nur aufgrund 
seines abstrakten Marktwertes als zukünftiger Arbeitnehmer, sondern „um seiner Selbstbefähi-
gung willen“ zu fördern, wie es der protestantische Bildungskontext tut (S. 80 ff.). Die evangeli-
sche Erfahrung der relationalen Selbstbestimmtheit des Menschen und sein beständiges Verwie-
sen-Sein auf ein Anderes (Gott) befähige zu einer Dialogkultur, die mit Blick auf die zunehmende 
Interkulturalität der in Europa lebenden Bevölkerung eine wichtige Aufgabe für die europäische 
Bildungsarbeit darstelle, auch wenn diese Ziele sich nicht primär nach wirtschaftlichem Nutzen 
bestimmen lassen (S. 114 ff., 137 ff.). Doch nicht nur Schüler sind die Zielgruppe der Lernoffen-
sive. Vielmehr zielen die europäischen Bildungsprogramme darauf, trotz der unterschiedlichen 
Bildungstraditionen in den europäischen Mitgliedsstaaten allen in der EU lebenden Bürgern ein 
lebenslanges Lernen in allen Lebensphasen zu ermöglichen (S. 75 ff.).

In einem zweiten Teil untersucht Lindner die unterschiedlichen religionsrechtlichen Strukturmo-
delle in Europa. Ihr historisches ganz unterschiedliches Werden in den einzelnen Mitgliedstaaten 
(S. 170 ff.; 245 ff.)) ist eine der Traditionslinien, anhand derer die Diskussionen um einen Gottes-
bezug in der EU-Verfassung (S. 206 ff.) verstehbar werden und die auch gegenwärtige und künf-
tige Debatten – wie etwa die hinsichtlich eines einheitlichen Status der Religionsgemeinschaften 
in Europa und deren Selbstverwaltungsrechts (S. 284 ff.) – beeinflussen. 

Ein dritter Teil widmet sich schließlich europäischen Bildungs- und Erziehungsaspekten in 
evangelischer Perspektive (S. 325 ff.). Lindner wendet sich im dritten Teil zwei Aspekten zu, un-
ter denen Bildung bzw. Erziehung verhandelt werden: 

10 Lindner, H., Bildung, Erziehung und Religion in Europa, Politische, rechtshermeneutische und pädagogische Unter-
suchungen zum europäischen Bildungsauftrag in evangelischer Perspektive, Berlin, 2008.

11 Deutsches PISA-Konsortium (Hg.), PISA 2000. Basiskompetenzen von Schülerinnen und Schülern im internationa-
len Vergleich, Opladen, 2001, zit. nach: Lindner, H. (Anm. 10), S. 7.

12 OECD (Hg.), Education at a Glance, OECD Indicators – 2004 Edition Summary in German, unter: www.oecd.org (dort 
ist auch die aktuelle Studie aus dem Jahr 2012 einsehbar), (abgerufen am 12.12.12).

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:22:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109


116 RdJB 1/2013Vogel, Religiöse Erziehung: „passé“ oder „en vogue“?

Zum einen untersucht sie die im deutschsprachigen Raum von Herder und Humboldt geprägte 
subjektorientierte, sich im Inneren des Individuums vollziehende Seite von Bildung als Selbst-Bil-
dung (S. 335 ff.). Geschickt stellt Lindner zunächst die anthropologischen und soziologischen Be-
züge heraus, unter denen sich Bildung ereignet (Bildung als Erlangung von Beziehungsfähigkeit 
(S. 346 ff.), Bildung als „Lernen für das Leben“ (S. 356 ff.) und als Selbstrelativierung (S. 374 ff.), 
Bildung als Bewusstwerdung des eigenen Willens und seiner Begrenzung (S. 390 ff.)), bevor sie 
diese sodann mit den theologischen Zugangsweisen zu eben diesen Lebensfragen elegant ver-
flechtet. Dabei wird eins deutlich: Bildung ist hinsichtlich der innersubjektiven Perspektive des 
Lernenden ein auf Zukünftiges gerichteter, ergebnisoffener Prozess, der sich gerade in religiösen 
Lehr- und Lernprozessen nicht nur auf formalen, institutionalisierten Wegen vollzieht, sondern 
auch eine nicht-formale, informelle Seite beinhaltet (das sog. „Nebenher-Lernen“, S. 327 f.). 

Zum anderen untersucht Lindner die sozialwissenschaftlichen äußeren Faktoren, die auf das 
lernende Individuum einwirken. Sie korrelieren weniger mit dem Begriff „Bildung“ als mit dem 
der „Erziehung“ (S. 422 ff.) und legen outputorientierte, von den lernenden Personen zu erbrin-
gende Qualitätsstandards fest. Erziehung vollzieht sich, so die These, zunächst unabhängig von 
dem Willen des zu Erziehenden und ist „lernende Erfahrung“ bzw. Sozialisation (S. 429 ff.), die 
es dem Einzelnen ermöglichen soll, ein gelingendes Leben in der Gesellschaft zu leben. Beide As-
pekte – Bildung und Erziehung – werden sodann zu der Synthese zusammengeführt, dass beide 
nötig sind für den Einzelnen, um „Mensch und Welt in seinem wechselseitigen Verhältnis“ zu be-
greifen (S. 460 ff.) und sich Orientierungswissen anzueignen, das ihn in seiner Selbstverwirk-
lichung stärkt und sprachfähig macht. Dieses Selbst- und Weltverhältnis des Einzelnen ergänzt 
Lindner um ein Gottesverhältnis, welches den Einzelnen zu Solidarität und Verantwortung befä-
hige, und nennt konkrete Kriterien für Bildungs- und Erziehungsstandards in Europa (S. 476 ff.), 
die zu einer erhöhten religiösen Sprachfähigkeit führen und so dem gesamteuropäischen Gemein-
wohl förderlich sein könnten. 

Verf.:  Viola Vogel, Kirchenrätin (KRin), z.Z. Referentin am Kirchenrechtlichen Institut der EKD, 
Backhausstr. 9, 37081 Göttingen, E-Mail: violavogel62@gmail.com

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:22:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2013-1-109

