
34

5. Phänomenologie der Leiblichkeit –  
ein Blick in die Historie

a. Edmund Husserl, Maurice Merleau-Ponty,  
Helmuth Plessner

Alasdair MacIntyre bezeichnet es als ein großes Manko, dass Leiblich-
keit und Endlichkeit und damit die Vulnerabilität von Theorien der 
Moral nicht angemessen berücksichtigt worden sind. »Wenn von Kran-
ken, Verletzten und anderen Behinderten auf den Seiten der moralphi-
losophischen Bücher die Rede ist, dann nahezu ausschließlich unter 
dem Blickwinkel, dass sie mögliche Subjekte der Wohltätigkeit mora-
lisch Handelnder sind, die ihrerseits als durchgängig rational, gesund 
und unbeeinträchtigt dargestellt werden.« (MacIntyre 2001, 13). Der 
angesprochene Neuansatz im Bereich der Ethik kann innerhalb der Phi-
losophie auf Ansätze sehen, die einen anderen Weg beschritten haben. 
Unter den zeitgenössischen Autoren heben sich Odo Marquard, Micha-
el Theunissen, Bernhard Waldenfels und auch Vertreter der Disability 
Studies hervor (vgl. Dederich 2007).

Vulnerabilität ist ein Kennzeichen des Leibes. Vulnerabilität ist nicht 
nur Verletzbarkeit und Verfall gleichzusetzen, denn sie hat auch Potenzen. 
Obwohl die menschliche Leiblichkeit in den Grundsätzen der Philosophie  
der Zukunft Ludwig Feuerbachs aus dem Jahre 1843 ein ausdrückliches 
Thema ist (vgl. dort §§ 36ff), wird hier die Phänomenologie der Leib-
lichkeit im Ausgang von Edmund Husserl als Ansatzpunkt gewählt und 
zwar nicht zuletzt deshalb, weil die Phänomenologie eine produktive 
Beziehungen zu dem Humanwissenschaften hergestellt und gepflegt hat.

Nachfolgend werden zunächst die wichtigsten Elemente dieser Phäno-
menologie skizziert. Dabei erfolgt ein Bezug auf das Projekt Leib.Körper.
Maschine (vgl.: Schnell 2004a), das notwendige Vertiefungen zur Frage 
der Leiblichkeit enthält und darüber hinaus Aspekte anspricht, die über 
die klassischen Positionen hinausweisen. In Laufe der Darstellung wer-
den weiterhin einzelne Ansatzpunkte innerhalb der Phänomenologie 
der Leiblichkeit benannt, an denen die Wissenschaften der Heilberufe 
(Medizin, Pflegewissenschaft, Disability Studies) angeknüpft hat. 

Beginnen wir die Charakterisierung der menschlichen Leiblichkeit 
mit Edmund Husserls berühmter Formulierung, dass der menschliche 
Leib eine »Umschlagstelle von geistiger Kausalität in Naturkausalität 
ist.« (Husserl 1952, 286) Umschlagstelle besagt, dass der Leib Geist und 
Natur in sich verkörpert und daher nicht einem der Bereiche allein zu-
geordnet werden kann. Diese zentrale Sichtweise impliziert, dass jeder 
Mensch jeweils mit Haut und Haaren leiblich ist. Es gibt nichts an mir, 
was leiblos wäre. Die im Zusammenhang mit der sogenannten künst-

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

lichen Intelligenz seit den 60er Jahren immer wieder aufkommenden 
Visionen einer leiblosen und immateriellen Intelligenz, eines Denkens 
ohne Körper, können mehrheitlich in den Bereich der Sciencefiction 
und der Ideologie verwiesen werden (vgl.: Schnell 2002).

Es gibt nichts an mir, was leiblos wäre. – Damit ist gemeint, dass es 
am Menschen nichts gibt, was entweder nur rein physiologisch oder 
nur rein geistig wäre. Gedanken sind ohne materielle Grundlage nicht 
möglich. Körperliche Prozesse sind mehr als nur das, da sie stets in 
einem kulturellen Milieu stattfinden. 

Maurice Merleau-Ponty folgt Husserls Aufweisung, indem er her-
vorhebt, dass der Leib eine »dritte Seinsweise« (Merleau-Ponty 1966, 
401) zwischen jener dualistischen Auffassung von Körper und Seele bil-
det, wie sie im Ausgang von Descartes bekannt ist. Aufgrund einer mit 
der Geburt einsetzenden, zeitlichen Selbstvorgegebenheit bin ich nicht 
ganz mit mir selbst eins. Dieser Entzug wirft mich auf die Welt und die 
Anderen, so dass meine Subjektivität und eine Transzendenz auf den 
Anderen und die menschliche Welt gegeben sind (vgl. ebd. §§49ff, fer-
ner: Schnell 1995, 122ff). Selbst-, Welt- und Fremdbezug sind somit in 
unterschiedlicher Hinsicht gleichursprünglich. Mit Donald Davidson 
kann man hier in gewisser Weise auch von einem »dreibeinigen Stativ« 
(Davidson 1993, 94) sprechen, das das Zur-Welt-sein ausmacht.

Zeitliche Selbstvorgegebenheit – damit ist gemeint, dass einer Person, 
wenn sie sich selbst reflektiert, gewahr wird, dass ihre Existenz der Re-
flexion vorausgeht. Die Reflexion ist der leiblichen Existenz gegenüber 
nachträglich.

Der Vollzug der menschlichen Existenz, der im Verhalten, Handeln 
und Sprechen besteht und der mit Bezug auf Andere und die Welt zu 
verstehen ist, bildet einen Ausgangpunkt, von dem aus nun eine Diffe-
renz von Leib und Körper getroffen werden kann. Der Leib ist Körper, 
sofern er nicht mehr als jemand, der sich der Welt zuwendet, auftritt, 
sondern als etwas, an dem Handlungen ausgeführt werden. Ich grei-
fe quasi als Leib in das Regal, um ein Buch herauszunehmen, verletzte 
mich dabei und versorge später die blutende Stelle am meinem Körper 
mit einem Pflaster. Ausgehend von Faktum der Leiblichkeit kann die 
Differenz Leib und Körper getroffen werden.

Die Differenz von Leib und Körper wird vom Leib aus getroffen. Der 
Leib tritt damit doppelt auf, nämlich als Orientierungsnullpunkt und 
als Element einer Differenzierung. Systematisch hat Helmuth Plessner 
diesen Gedanken entwickelt.

Der Mensch ist ein Lebewesen, das nie völlig in sich ruht, sondern 
stets über sich hinaus ist. Dieses Außersichsein nennt Plessner die »ex-
zentrische Positionalität des Menschen« (Plessner 1982, 10). Grundle-
gend für diese Differenz ist der »unaufhebbare Doppelaspekt … [von] 
Leib und Körper.« (ebd., 12) Es ist daher unakzeptabel, allein vom Kör-

EDMUND HUSSERL, MAURICE MERLEAU-PONTY, HELMUTH PLESSNER

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

per zu sprechen, weil damit nur das Objekthafte betont wird, an dem 
etwas verrichtet werden kann und nicht das Faktum, dass »ich selbst 
dieser einer Welt sich zuwendende Leib bin.« (Merleau-Ponty 1966, 99)

Ausgehend von Plessner und Mauss, Deleuze und Sarasin wurde zu-
dem der Vorschlag unterbreitet, Begriff und Sache der Maschine in die 
Anthropologie zu integrieren, um spezielle Körpertechniken, wie etwa 
die Praktiken der Hygiene, stärker betonen zu können (vgl.: Schnell 
2004a). Dieser Aspekt kann hier jedoch nicht weiter verfolgt werden. 

Wichtiger ist die Hervorhebung, dass für heilberufliches Handeln 
die Differenz von Leib und Körper konstitutiv ist. Die Pflege und auch 
die Tradition der Beziehungsmedizin gehen davon aus, dass der Ande-
re als Subjekt und Objekt, als Partner und als Adressat für körperliche 
Behandlungen zugleich aufgefasst wird (vgl.: Overlander 2000). Dabei 
gilt, wie gesagt, dass Leib und Körper als Differenz zugleich zur Geltung 
kommen. Etwa die Berührung des Anderen mit der Hand realisiert den 
Anderen zugleich als Materie und als anderen Menschen. Mit diesem 
Hinweis, ist nun das Problem der Intersubjektivität angesprochen.

b. Zwischenleiblichkeit, Fremdheit

Im Rahmen unserer Skizze der Phänomenologie der Leiblichkeit ist es 
unverzichtbar, die Frage der Intersubjektivität etwas näher zu betrach-
ten. »Leiblich existieren heißt, daß man im Blick der Anderen und un-
ter dem Zugriff des Anderen existiert.« (Waldenfels 2000, 240) Wie be-
reits angesprochen, ist ein Bezug zu Anderen stets gegenwärtig, schon 
allein aufgrund der Tatsache, dass sich ein leibhaftiger Mensch der 
Sichtbarkeit nicht entziehen kann. Den zur Existenz selbst gehörenden 
Fremdbezug bezeichnet Merleau-Ponty auch als »Zwischenleiblichkeit 
(intercorporéité).« (Merleau-Ponty 1986, 185)

Lediglich erwähnen, aber nicht explizit weiterverfolgen wollen wir an 
dieser Stelle die aus der Leiblichkeit resultierende Geschlechtlichkeit. 
Der Leib ist als Leib geschlechtlich. Das Geschlecht ist kein Prädikat, 
denn dem Geschlecht begegnet man als geschlechtlicher Leib im Selbst-
bezug und in der Zwischenleiblichkeit. Von hier aus stellen sich nun 
alle jene Fragen nach Asymmetrie, Gleichheit und Fremdheit der Ge-
schlechter, die der philosophische Feminismus seit vielen Jahren disku-
tiert (vgl. dazu: Stoller/Vetter 1997).

Zwischenleiblichkeit ist Intersubjektivität im Lichte der Leiblich-
keit, die sich als eine Art Übergreifen des Leibes über mich hinaus auf 
den Anderen manifestiert. Alle Vorstellung von einer ursprünglichen 
Harmonie zwischen Menschen ist hier fern zu halten. Vielmehr ist ein 
grundsätzliches Mit-Dasein gemeint, dass sich in gemeinsamen Erfah-
rungen derselben Welt in anderen Hinsichten äußert. 

PHÄNOMENOLOGIE DER LEIBLICHKEIT – EIN BLICK IN DIE HISTORIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

Ich sitze Dir gegenüber am Tisch. Ich sitze an einer anderen Stelle als 
Du, sehe alle Gegenstände aus einer anderen Perspektive, denn, was für 
mich vorn ist, ist für Dich hinten, Du magst den Whiskey nicht, der 
mir schmeckt. Trotz aller notwendigen Unterschiede leben wir doch in 
derselben Welt. Es ist derselbe Raum, derselbe Tisch, dasselbe Getränk, 
kurz: es ist dasselbe anders erfahren!

Durch die Zwischenleiblichkeit entspringt ein gemeinsames Empfin-
den von Temperatur, Freude, Leid, Stimmung usw. in ebenfalls unter-
schiedlichen Hinsichten. Es baut sich eine bewohnbare Welt auf, die 
wir als bedeutsam erleben und die daher Züge dessen annimmt, was 
Max Scheler als Milieu bezeichnet. In diesem elementaren Sinne kön-
nen wir von einem Wir sprechen, dass die Welt bewohnt. 

Die Betonung der Zwischenleiblichkeit kann und soll keineswegs 
bedeuten, dass Dimensionen wie Geschichte und Gesellschaft auf eine 
Intersubjektivität reduziert werden und damit aus dem Blick geraten 
würden. Sie sind, wie die soziale Lage und die geschichtliche Herkunft 
von Akteuren, vielmehr stets gegenwärtig und gesondert zu explizieren 
(vgl. dazu: Schnell 1995, 131ff; Schnell 2004b).

Leibliches Zur-Welt-Sein geschieht unter Zugriff des und der Ande-
ren. Dieses Phänomen impliziert Grenzen des Ich, genauer der Konsti-
tutionsleistungen der transzendentalen Subjektivität. Husserl selbst hat 
den Leib als »merkwürdig unvollkommen konstituiertes Ding« (Husserl 
1952, 159) bezeichnet. Unvollkommen und zwar wesensmäßig und da-
mit unaufhebbar unvollkommen ist der Leib konstituiert, weil seine Be-
deutungsstiftungen nicht in den Leistungen des Bewusstseins aufgehen. 
Merkwürdig ist dieser Befund, weil der Leib dennoch nicht einfach der 
Dingwelt zugeordnet werden kann. Der Leib ist hier auf gewisse Weise 
eine Fremdheit oder selbsteigene Andersheit (vgl.: Schnell 2004a, 20f ).

Konstitutionsleistungen des transzendentalen Bewusstseins – damit 
ist gemeint, dass das Bewusstsein der Ort ist, an dem sich alles, Sinn 
und Geltung in der Welt beansprucht, ausweisen muss. Im Hinblick 
auf die Leiblichkeit scheitert das Bewusstsein jedoch an diesem umfas-
senden Anspruch, da es seine eigene leibliche Verfasstheit nicht zu fas-
sen vermag. Niemand kann sich selbst von hinten sehen.

In Husserls Aufweisungen gibt es eine Stelle, an der er inne hält und 
sich und seine Leser fragt, ob man über einfache Dinge des Lebens wie 
die Wahrnehmung einer Blume, die Bewegung des Leibes oder einen 
Dialog zwischen Personen so umständlich sprechen müsse. Im Leben 
nicht, so seine Antwort, in der Philosophie aber schon, um die Sachen 
selbst treffen zu können.

Ich gehe in einen Raum und ich finde dort Gegenstände vor. Als leib-
liches Wesen bin ich selbst auch ein körperlicher Gegenstand, da ich 
mich an Gegenständen stoßen kann oder diese zu beschädigen vermag. 
Aber dennoch bin ich nicht ein Gegenstand unter anderen. Man würde 

ZWISCHENLEIBLICHKEIT, FREMDHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

eine entsprechende Erfahrung mit den Worten »In diesem Raum be-
finden sich ein Stuhl, ein Tisch und mein Körper« nur unkorrekt wie-
dergeben, da zu betonen vergessen wurde, dass der Leib auch transzen-
dentaler Gesichtspunkt ist. Der Leib ermöglicht allererst die Erfahrung 
einer Welt und ihrer Gegenstände und ist selbst deshalb kein Gegen-
stand unter anderen. 

Exkurs: Adorno

Alle Phänomene, die mit der Leiblichkeit und unserem Körper zu tun 
haben, bezeichnet Husserl als selbstverständlichste Selbstverständlich-
keiten. Jeder Mensch kennt sie, aber nicht jede Beschreibung ihrer ist 
treffend, wie die Philosophie Theodor W. Adornos zeigt.

Husserl ist der Philosoph, dem Adorno in seinem Leben die meisten 
Einzeluntersuchungen gewidmet hat. In Auseinandersetzung mit der 
Phänomenologie ging es Adorno um eine Bestimmung von Bewusst-
sein, Leib und Welt. Aber das in sehr wendefreudigen Manövern! Der 
junge Adorno widmet seine Dissertation dem Problem der Transzen-
denz des Dinglichen und Noematischen in Husserls Phänomenologie. Es 
geht hier um die einfache Frage, was ein Ding ist. Was ist ein Ding? Es 
ist eine Gegebenheit für mich. Ich sehe den Tisch vor mir. Der Tisch ist 
ein Ding. Erstaunlicherweise lautet Adornos Antwort auf diese einfache 
Frage, dass »Dinge […] Gesetze für Erlebnisse sind, konstituiert einzig 
durch den Zusammenhang des persönlichen Bewußtseins.« (Adorno 
1924, 33) Der junge Adorno behauptet somit, im Ausgang von seinem 
Lehrer Hans Cornelius, dass das Entscheidende an der Erfahrung des 
Tisches, der vor mir steht, die angebliche Tatsache sei, dass dieser Tisch 
durch Gesetzmäßigkeiten des Bewusstseins konstituiert ist. Die Materi-
alität des Tisches und meiner leiblichen Erfahrung dieses Tisches spie-
len offensichtlich keine Rolle.

Der junge Adorno versuchte, Husserl idealistisch zu übertrumpfen. 
Später warf Adorno Husserl nicht mehr vor, dass er zu wenig Idealist 
sei, sondern zu viel desselben. »Aus Angst um die absolute Sekurität, 
eben das Cartesianische Urpostulat des unbezweifelbar Gewissen, über-
bietet Husserl alle idealistische Tradition.« (Adorno 1970, 225) Als Ge-
genmittel empfiehlt Adorno nun eine Betonung der Leiblichkeit. »Daß 
dem Leib Empfindungsfelder zugeordnet werden, wäre für den Ansatz 
der Phänomenologie von unabsehbarer Tragweite, wenn aus der De-
skription Folgerungen gezogen würden.« (ebd., 149) Eine wesentliche 
Folgerung wäre, so Adorno, die Einsicht, dass »das reine Denken nicht 
das absolut Erste in der Welt sei, sondern im Menschen und im leibhaf-
tigen Dasein seinen Ursprung habe.« (ebd., 234).

Adorno trifft sich mit vielen Motiven Husserls, die allerdings erst in 
den letzten Jahren aus dessen Nachlass publiziert worden sind, und auch 

PHÄNOMENOLOGIE DER LEIBLICHKEIT – EIN BLICK IN DIE HISTORIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

mit Motiven Merleau-Pontys und anderer Phänomenologen nach Hus-
serl. In jedem Fall ist Adorno der Phänomenologie stets näher geblieben 
als etwa dem Kantianismus. »Die Erkenntnis des Nichtidentischen […] 
will sagen, was etwas sei, während das Identitätsdenken sagt, worun-
ter etwas fällt, wovon es Exemplar ist oder Repräsentant, was es also 
nicht selbst ist.« (Adorno 1980, 152; eine ausführliche Untersuchung 
der Beziehung der Kritischen Theorie zur Phänomenologie findet sich 
bei Schnell 1997) An dieser Stelle sei betont, dass die Nichtidentität, die 
Adorno nach der Korrektur seiner eigenen, idealistischen Frühphase be-
tont, ein Motiv darstellt, dass in unsere Überlegungen zu einer ethisch 
relevanten Andersheit eingegangen ist (vgl. Kap. 15ff).

c. Wissenschaften der Heilberufe

Es ist festzuhalten, dass die Phänomenologie Husserls und Merleau-
Pontys erhebliche Nachwirkungen in den Werken von Autoren wie 
etwa Paul Ricœur, Michel Henry, Emmanuel Levinas, Michel Foucault 
und Pierre Bourdieu ausgelöst haben (vgl.: Alloa et al. 2012). Einen be-
sonderen Einfluss auf die Heilberufe (Medizin, Pflege) und deren Wis-
senschaften haben vor allem die phänomenologische Psychologie und 
ihr Umfeld ausüben können. 

Wir werden uns hier auf den Gesichtspunkt der Leiblichkeit be-
schränken und den kurzen Überblick mit Erwin Straus‹ Grundlegung 
beginnen, die unter dem Titel Vom Sinn der Sinne berühmt gewor-
den ist und zahlreiche Spuren hinterlassen hat. Straus geht es um die 
Erschließung dessen, was er »Einheit und Vielheit der Sinne« (Straus 
1956, 208) nennt. Im Reich der Sinnesempfindungen ist demnach die 
Synästhesie als Normalfall und Ausgangspunkt zu betrachten. In der 
Pflege ist dieser grundlegende Gedanke wichtig für die Art des Zugangs 
zum pflegebedürftigen Menschen. Dieser steht nicht im Zeichen einer 
Behandlung von Einzeldefekten, sondern ist eine Zuwendung an die 
Adresse von jemandem. Das ist konkret daran zu sehen, ob Pflegende 
die Haut des Anderen als das Stück des Leibes annehmen, das die Ein-
heit und Vielheit der Sinne ermöglicht. Diese Perspektive einzunehmen 
setzt voraus, dass die Haut als Materialisierung von Persönlichkeit und 
als Haut-Ich aufgefasst wird (vgl.: Bienstein/Schnell 2004).

Aus der Synästhesie präpariert David Katz den Aufbau der Tastwelt 
heraus. Die schöpferische Kraft, die eine Tastwelt allererst zur Erschei-
nung bringt, ist die Bewegung und ihre Modifikationen von Oberflä-
chen (vgl.: Katz 1925, 62ff). Das gilt für jene der Dinge, aber auch für 
die Haut, die Oberfläche des Menschen. In den Heilberufen ist dieser 
Gesichtspunkt wichtig, wenn es darum geht, Kommunikationen durch 
Berührungen individuell aufzubauen und fortzuführen. Schon die Ini-

WISSENSCHAFTEN DER HEILBERUFE

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

PHÄNOMENOLOGIE DER LEIBLICHKEIT – EIN BLICK IN DIE HISTORIE

tialberührung entscheidet über die Qualität der Kommunikation (vgl.: 
Buchholz et al. 2001). Die körperliche Nähe ist nicht das allein Wich-
tige in der Beschreibung der Beziehung Pflegender zu Patienten, aber 
doch ein Ausgangspunkt, der immer gegenwärtig sei. Auch wenn nicht 
alle pflegerischen Tätigkeiten körpernah sind, gilt, dass »Pflege ein Be-
rührungsberuf ist.« (Bienstein/Fröhlich 2010, 45) 

Auf Paul Schilder geht die Erforschung des Körperschemas zurück. 
Er versteht das Körperschema als Raumbewusstsein vom eigenen Kör-
per, das er besonders im Falle von Störungen und Veränderungen un-
tersuchte. Bekannt geworden sind vor allem die Untersuchungen zum 
Phantomglied bei Soldaten des 1. Weltkriegs (vgl.: Schilder 1923). In 
den Heilberufen ist die Befassung mit dem Körperschema (oder auch 
Körperbild, wie es gelegentlich missverständlich heißt) ein wichtiges 
Thema, wenn es um problematische Veränderungen des Körperschemas 
geht, wie etwa nach Amputationen der Brust bei Krebserkrankungen 
oder anderen schweren Beeinträchtigungen der Identität eines Men-
schen (vgl.: Salter 1999).

Die Einflüsse der phänomenologischen Psychologie reichen auch 
bis in die Medizin (vgl.: Illhardt 2001). So wird Herbert Plügges Ver-
such, die Dichotomie von gesund und krank in graduelle Masse wie das 
Wohl- und Missbefinden, das Übel und die Gebrechlichkeit umzumün-
zen (vgl.: Plügge 1967), von aktuellen Konzepten der Medizintheorie 
aufgegriffen (vgl.: Danner Clouser et al. 2012).

Kurt Goldsteins 1934 erschienenes Werk Der Aufbau des Organismus 
(nachgedruckt 1963, neu publiziert 2012) kann als zentrales Opus an-
gesehen werden, von dem die phänomenologische Psychologie ausge-
gangen ist. Goldsteins Werk gehört gleichermaßen in die Register der 
Medizin, Psychologie und Philosophie (vgl.: Goldstein 2012). Mit einer 
Selbstverständlichkeit, die von Seiten der Medizin heute kaum noch 
existiert, diskutiert Goldstein mit diesen und anderen Disziplinen. Da 
Goldstein in den 30er Jahren ins Exil gezwungen und sein Werk nach 
1945 vergessen worden ist, musste es mühsam wieder nach Europa im-
portiert werden. Dasselbe gilt für Aron Gurwitsch, Adhémar Gelb und 
viele der Werke Husserls. Die Art der Reedukation nach dem Krieg 
führte auch dazu, dass die bis in die 30er Jahre auch von Karl Bühler 
und der Gestalttheorie geführte Diskussion zwischen Philosophie, Psy-
chologie und Medizin nicht fortgesetzt worden ist, weil die genannten 
Disziplinen von da an in der Hauptsache unterschiedlichen Paradigmen 
angehörten und einander nicht mehr viel zu sagen hatten. Unbehindert 
konnte die Psychologie zur Naturwissenschaft werden und ihre Band-
breite aufgeben. Von Goldstein ist zu lernen, dass Naturwissenschaft 
und die Perspektive der leiblichen Erfahrung nicht auseinanderfallen 
müssen, sondern gemeinsam für gegenwärtige Fragestellungen gewinn-
bringend sein können. Ausgehend von den Wissenschaften der Heilbe-

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

rufe ist hier unter anderem an die Erforschung der Folgen von Organ-
transplantationen für Patienten, Pflegende und Ärzte zu denken. Die 
Differenz Leib und Körper kann hier als wichtiger Gesichtspunkt gelten 
(vgl.: Schnell/Seidlein 2015).

Den kurzen Überblick soll der Hinweis abschließen, dass ein ideo-
logiekritischer Beitrag der Phänomenologie für den Bereich der Heil-
berufe unter anderem von John O‹Neill vorgelegt worden ist. Im Zen-
trum steht die mittlerweile bekannte Diagnose von der Medikalisierung 
des Körpers durch Biotechnologie im Zeitalter einer Biopolitik (vgl.: 
O‹Neill 1990). Diese Problematik ist in den letzten Jahren zum The-
ma einer weit verzweigten Debatte verschiedener Disziplinen geworden 
(vgl.: Geyer 2001).

WISSENSCHAFTEN DER HEILBERUFE

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Edmund Husserl, Maurice Merleau-Ponty, Helmuth Plessner
	b.  Zwischenleiblichkeit, Fremdheit
	c.  Wissenschaften der Heilberufe

