
III. Bildwirkungsanalyse 167

kann aber »zu keinemResultat« kommt (10) und diese »Unentscheidbarkeiten lassen na-

türlich immer eine gewisse Art von Unzufriedenheit zurück« (6). Es wird beschrieben,

wie Entscheidungen durch die Vielfalt an Möglichkeiten erschwert sind: »Also meistens

sind die Entscheidungen gar nicht so, dass du a und b hast, sondern es gibt Fächer von

Möglichkeiten und Alternativen in gewisser Art und Weise« (6). Die daraus resultieren-

de Handlungs- und Entscheidungsnot führt dann in einen unguten Schwebezustand:

»Man hat gern klare Verhältnisse. Also man, wir, ich. Ich fühle mich jedenfalls immer

unwohler, wenn Sachen in der Schwebe sind« (6). Auf das Leben bezogen sind »sol-

che Situationen frustrierend« oder »unheimlich«. »Das macht uns Angst« – denn »wir

wollen immer wissen was passiert« (11).

3. Konstruktion

Die Konstruktionsbeschreibung zeichnet nach, wie der Betrachter des Narziss-Bildes

zu einem Selbstbetrachter wird und welche Spiegelphasen er als Selbstbetrachter in

Haupt- und Nebenfiguration durchlebt (3.1). Darauf folgt eine Auslegung der Konstruk-

tionsbeschreibung des Bilderlebens mit dem Narziss-Mythos in Form eines Vergleichs

(3.2). Dieser mündet dann in der Erläuterung des Konstruktionsproblems der Selbst-

schau, wie sie sich an einem Bild vollzieht (3.3).

3.1 Rekonstruktion einer Spiegelerfahrung:

Vom Betrachter zum Selbstbetrachter

Die Transfiguration ist durch eine Suchbewegung gekennzeichnet, in der sich der Be-

trachter des Bildes nach und nach im Bild wiederfindet/entdeckt. Dies geschieht über

mehrere Etappen hinweg: Er beschreibt zunächst die Bildinhalte – mal konkret, mal

abstrahierend. Im Versuch die Situation nachzuvollziehen, versetzt er sich in die Lage

des Betrachters im Bild. Er nimmt dessen Perspektive ein, stellt sich vor, was sich der

Betrachter im Bild vorstellen mag, was ihn in diese Situation gebracht haben könnte

und mimt dessen körperliche Haltung. Er tritt an dessen Stelle. Dabei wird dem Be-

trachter zunehmend bewusst, dass er in diesem Sich-Hineinversetzen auch über sich

selbst spricht, dass er das, was ihm im Bild begegnet und was er beschreibt, um Ei-

genes ergänzt. Hierüber entdeckt er sich im Bild als Selbstbetrachter. Dieses Schauen

auf sich selbst verdoppelt auf diese Weise die Szenerie, wie sie sich im Bild darstellt als

eine Situation, in der jemand sich selbst betrachtet.

Die als Spiegelerfahrung klassifizierte Transfiguration spannt sich in Haupt- und

Nebenbild auf. Dabei stehen sich die Figurationszüge wie im Bild beinahe spiegelver-

kehrt gegenüber, wobei die einzelnen Qualitäten das gesamte Bild durchziehen. Die

Hauptfiguration beschreibt Spiegelerfahrungen, die der Herstellung einer Einheit die-

nen, und neben der Tendenz zur Identifikation die Grenzen dieser Einheit nach innen

und außen auszuloten sucht. Der Betrachter1 befragt das (Selbst-)Bild auf Kompati-

1 Wenn im Folgenden von ›demBetrachter‹ die Rede ist, ist jeweils der Betrachter als Selbstbetrach-

ter gemeint.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Ein Bild und sein Doppelgänger

bilität, Veränderbarkeit und Durchlässigkeit hin. Das Verschmelzen vervollkommnet die

Einheitsbildung und bildet den Endpunkt der Erlebensrichtung der Hauptfiguration.

Die Nebenfiguration führt den Betrachter an Spiegelerfahrungen heran, die ihm

aufzeigen, dass er sich nicht (ganz) überblickt oder gar nicht in den Blick bekommt.

Das Bild konfrontiert ihn mit Verrückungen und Verzerrungen, die er nicht oder nur

schwer als zu sich zugehörend akzeptieren kann. Dies führt an die Extreme von Spal-

tung und Fragmentierung. Der Betrachter hat, sich selbst fremd geworden, schließlich

den Zugang (zu sich) verloren. Er vermag sich im Bild nicht zu »greifen« und bleibt in

einem Davor stecken. Das Erstarren bildet den Endpunkt dieser Erlebensrichtung der

Nebenfiguration.

3.1.1 Hauptfiguration: Vom Identifizieren zum Verschmelzen

Der erste Zug der Hauptfiguration, das Bestätigen (1), ist durch eine Spiegelerfahrung

gekennzeichnet, in der sich der Betrachter seiner selbst versichert, sich von seiner

schönsten Seite sieht und von seinem eigenen Bild gebannt wird. In dieser Selbstschau

wird kein Einfluss von außen geduldet. Sie gleicht einer kontemplativen Kapsel, die

es ermöglicht sich selbst einmal ungestört zu betrachten und in schöner Selbstgenüg-

samkeit zu verharren. Eine Tendenz des Erhaltens kennzeichnet diesen Zug. So wirft

der (Selbst-)Betrachter einen Blick in eine verheißungsvolle Zukunft undmuss sich den

Realitäten (noch) nicht stellen. Gleichzeitig kündigt sich in der Hauptfiguration bereits

die Störanfälligkeit dieser kontemplativen Verfassung und der hohe Aufwand an, mit

der sie herzustellen und zu bewahren ist.

Der Spiegel befragt das Leben nach seinen Haltbarkeiten.

Das Vergleichen undÜberprüfen (2) dient als gängige, alltägliche Spiegelfunktion ebenfalls

der Selbstversicherung und Bestätigung. Im Bild treten sich Bild und Abbild gegenüber,

sodass sich der Betrachter im Unterschied zum ersten Zug weiterhin als Einheit, aber

bestehend aus zwei Teilen in den Blick nimmt. Es entsteht das Ideal-Bild einer har-

monischen Zweieinheit. Darin erfährt sich der Betrachter als Teil einer Wirklichkeit im

Ganzen,welche,wie er selbst, polar strukturiert ist. Anders als im ersten Zug ist es nicht

mehr nötig, sich aus der Welt in Form eines kontemplativen Rückzugs herausnehmen

zu müssen, um diese Einheit herzustellen. Der Spiegel lässt sich nun als Gegenüber

nutzen; duldet also im Gegensatz zum ersten Zug den Austausch mit anderem. Dies

vollzieht sich zunächst im Bild, indem Bild und Abbild auf ihre Übereinstimmung hin

verglichen werden. Es wird ein Realitätsabgleich am Spiegel vollzogen – ein Überprü-

fen der Stimmigkeit des Bildes (Spiegelbildes) mit dem, was sein soll. Das in diesem

Vergleich generierte Idealbild wird dann auf wohltuende Weise ins Alltägliche herun-

tergebrochen, leicht modifiziert und angeeignet.

Der Spiegel als Gegenüber dient der Selbstaneignung, Erprobung und Verortung in der Welt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 169

Diese Brechung setzt sich mit dem Verschieben und Ergänzen (3) fort. Anders als im vor-

herigen Zug werden nun die Bilder nicht mehr nur einander gegenübergestellt, ange-

nähert und stimmig gemacht. Vielmehr wird die Asymmetrie der beiden Bildhälften

betont. Dies wird als äußerst produktiv erlebt und wiederum mit dem eigenen Leben

und seinen Asymmetrien in Austausch gebracht. Der Betrachter erfährt, wie über die

leichte Verschiebung das harmonische Ganze beweglich und produktiv bleibt und trifft

auf konstituierende Verschiebungen des eigenen Lebens – insbesondere die eigene be-

rufliche Praxis (Berufung) betreffend. Diese Bewegung mündet im Idealbild einer nie

fertigen Gestalt, die immerzu tätig und in Veränderung begriffen ist. In der Art ei-

ner Selbsterfahrung wird am Bild beschaubar, wie sich Sehnsüchte gegen Widerstände

durchzusetzen vermögen. Im Unterschied zu einem Auseinanderdriften zweier Sei-

ten (etwa in Form einer Abspaltung) darf diese Spannung jedoch erhalten bleiben und

formiert sich wiederum zu einem Ideal – nämlich dem eines fortwährenden Strebens

gegen Widerstände.

Somit führt der Spiegel in die Reflektion und motiviert Entwicklungen.

Im vierten Zug der Hauptfiguration vollzieht sich eine sinnliche Selbsterfahrung am

undmit dem Spiegel, die ein bloßes Betrachten des Bildes übersteigt und als eine Form

der Selbst-Entdeckung und Selbst-Erweiterung (4) zu klassifizieren ist. Am Betrachter im

Bild wird zunächst beobachtet, wie dieser sich nicht nur selbst betrachtet, sondern an

einer Stelle die spiegelnde Wasserfläche berührt, ja bereits ins Wasser eingedrungen

ist. Dabei macht er die Erfahrung, dass ein Anschauen des Bildes nicht zum Verste-

hen ausreicht, sondern dass auch er sich, wie der Betrachter im Bild, einfühlen muss.

Dieser Zugang verspricht Selbsterkenntnis im Sinne einer tiefen und umfassenden

Verbundenheit zwischen Körper und Seele und mit ihr die Überwindung der Zwei-

teilung des Bildes. Im Gegensatz zu den vorangegangenen Zügen kommt diese Spie-

geldimension einer haptisch-sinnlichen Selbsterkundung gleich. Dabei wird die harte

Kante, die zwischen den beiden Bildern liegt, sukzessive aufgeweicht und die Trennli-

nie/Wasserkante zunehmend durchlässig. Veränderung erscheint am schillernd-reflek-

tierenden und durchlässigen Element Wasser nunmehr kinderleicht. In dieser Spiegel-

erfahrung erfährt sich der Betrachter nicht mehr auf ein Bild festgelegt, da er dieses

sinnbildlich mit der Hand im Wasser zu durchbrechen vermag. Die konkrete Berüh-

rung (des Wassers) und das Sich-Anschauen als »Reflektion« des eigenen Lebens bilden

nun eine gemeinsame Bewegung. Der Betrachter erlebt sich sowohl als vollständig wie

auch als fluide/veränderbar.

Das Sich-Spiegeln geht in eine sinnliche Selbsterfahrung und Selbsterweiterung über.

In der letzten Stufe wird schließlich die Spiegelgrenze überschritten. Im Verschmelzen

und Überschreiten (5) schwinden zunächst die Unterschiede zwischen Bild und Abbild.

Dieser Vorgang wird in eine Formel gefasst, in der alles mit allem verbunden ist. Es

vollzieht sich ein Verschmelzungsakt, der aus der Perspektive des Betrachters im Bild

sinnbildlich als ein Eindringen in sich selbst beschrieben wird (Hand). Alternativ wird

die Anschauungsebene durch einen einmaligen Durchstoß durch die Mitte (phallisches

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Ein Bild und sein Doppelgänger

Knie) – als ein ebenfalls sexuell konnotiertes Eindringen – überschritten. Spätestens an

diesem Punkt ist die Ebene des ›manifesten‹ Bildes verlassen. Der Überschreitungsmo-

ment wird durch Hand und Knie imaginär fortgesetzt; das Sich-Selbst-Ansehen durch

Handlungen abgelöst. Die Berührungen als Durchschlag oder sanftes Eindringen ver-

kehren den Selbsterkundungsprozess (an einem Bild) in ein Unkenntlich-Werden. Das

Gezogen-Werden, Durchstoßen, Verschmelzen bedeutet gleichzeitig ein Aufgehen im

Ganzen, Untergehen und Verschwinden.

Die vollständige Überwindung des Schauens auf ein (Selbst-)Bild führt schließlich zu einem Bild-

wie Selbstverlust.

3.1.2 Nebenfiguration: Vom belebenden Verrücken zum Abspalten

Der bestätigende Zug der Hauptfiguration, der ein einheitliches Selbst-Bild verspricht,

trifft in der Nebenfiguration auf ein in vielerlei Hinsicht sich entziehendes oder gar verwei-

gerndes Bild (1). Hässliches, Unzusammenhängendes treten in den Blick. Das (Ab-)Bild

zeigt nicht nur keine schöne Gestalt, sondern Ungestaltliches. Mit der eingeschränkten

Sichtbarkeit erfüllt das Bild nicht mehr seine zentrale Funktion, etwas zu ›zeigen‹. Das

Nicht-Sehen-Können erhält zudem ein Korrelat in einem Nicht-Gesehen-Werden. Die-

ser Mangel spitzt sich in der Erfahrung zu, dass das Gegenüber im Spiegelbild die Au-

gen geschlossen hat, sprich nicht zurückschaut. Dies wiederum entspricht dem Nicht-

Anblicken des Spiegelbildes seitens des Betrachters, denn auch er [Narziss] scheint die

Augen geschlossen zu haben – ein »Schatten«, der auf dem Augenpaar liegt, hält dies

unentschieden. Schließlich entzieht sich auch das Bild (als Abbild), indem es sein Ganz-

heitsversprechen nicht einlöst. Es tritt in seiner Fragmentierung in einen strengen Ge-

gensatz zu dem schillernden, bestätigenden Selbstbild und konfrontiert den Betrachter

mit Unfertigem. Der Betrachter als Selbstbetrachter muss sich schließlich eingestehen,

selbst noch nicht ganz fertig zu sein, sich selbst in allen Facetten noch nicht vollständig

entwickelt zu haben. Er trifft auf archaisch-primitive Züge, die ihm angehören.

Das Spiegel-Bild erweist sich auf dieser Ebene der Nebenfiguration als unvollständig.

Das Idealbild der Hauptfiguration wird zudem mit Verrückungen und Verzerrungen (2)

kontrastiert. Dieser Zug korrespondiert mit dem Vergleichen und Überprüfen der

Hauptfiguration – mit dem Unterschied, dass das andere (im Spiegelbild) nun im

wahrsten Sinne des Wortes »verrückt« erscheint. Bild und Abbild sind nicht in Über-

einstimmung zu bringen; sie lassen sich in kein konsistentes Gesamtbild fassen. Im

Spiegel als Gegenüber blickt etwas anderes entgegen als erwartet. So wie der Betrachter

im Bild sieht sich schließlich auch der Betrachter als Selbstbetrachter »verzerrt«. Diese

Brechungen und Verzerrungen werden jedoch schließlich als notwendiger Bruch und

Korrektur durch andere erlebt.

Der Spiegel offenbart sich als ›Zerrspiegel‹ und bricht das illusionistische Idealbild der Hauptfi-

guration.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 171

Das produktive Verschieben und Ergänzen der Hauptfiguration wird im Vereinseitigen

und Abspalten (3) der Nebenfiguration durchbrochen. So widersprechen sich die ver-

schiedenen Dimensionen der Selbsterfahrung und sind nicht miteinander vereinbar.

Dies wird zunächst im Bild eines Kampfes der beiden Figuren miteinander in seiner

Dynamik des Herunter- oder Herabziehens erlebt. Während die Ungleichheit von Bild

und Abbild in der Hauptfiguration zu immer neuen Formenbildungen anregt und das

Altbekannte auf wunderbare Weise weiterentwickelt, kippt dies in der Nebenfiguration

in einen nicht aufzulösenden Widerspruch. Diese Spannung ist schließlich nicht aus-

zuhalten und drängt auf Vereindeutigung zu einer Seite hin. Infolge der Abspaltung

einer Seite erkennt sich der Betrachter im Spiegel letztlich nicht mehr wieder: er ist

sich selbst fremdgeworden.

Der Spiegel ist erblindet.

Das Entdecken und Erweitern der Hauptfiguration, in welchem sich der Betrachter als

erweitert, fluide und veränderbar erlebt, wird in der Nebenfiguration mit Undurch-

dringlichem kontrastiert. Das Nicht-Durchdringen und Fixieren (4) macht sich am Blick

des Betrachters im Bild fest. Der Blick wirkt wie ein Trichter, der anderes ausschließt

und in die Fixierung führt. Zugleich verhärtet sich die Trennlinie zwischen Bild und

Abbild und macht das Bild im Ganzen zur Barriere, zu dem kein Durchdringen mehr

möglich ist – anders als im erweiternden Zug der Hauptfiguration, bei dem die Gren-

zen fluide wurden. Der Betrachter gerät in eine Blockade, die bedeutet, nicht loszu-

kommen, stecken zu bleiben und im Anblick zu erstarren.

Der Spiegel wird zum »Gefrierspiegel« und blockiert Entwicklungen/Handlungen.

3.1.3 Die Erfahrung von Einheit und Teilung im Bilderleben

Ein durchgängiger Zug der Spiegelerfahrung derHauptfiguration ist die Herstellung und

Erfahrung von Einheitlichkeit (Vollständigkeit). Der Betrachter entdeckt so etwas wie

ein »Ich« im Bild, das, in seinen Grenzen abgesteckt, als solches beschaubar wird. Hier-

über formieren sich halt- und formgebende Idealbilder, die bestätigend und selbstauf-

wertend wirken, jedoch wenig Fremdeinwirkung und Brüche in der Selbstkonzeption

dulden (1). Die Einheitsbildung vollzieht sich in einem zweiten Schritt über die Her-

stellung einer spannungsvollen Zweieinheit – einer Bewegung, die sich wiederum zu

einem Ideal der Zweieinheit als Weltenformel fügt. Dieses Ideal wird über einen Ver-

gleich mit alltäglichen Situationen gebrochen und in eine reale Einheit zu bringen ver-

sucht (2). Ebenfalls formieren sich Verschiebungen/Asymmetrien in einem dritten Zug

zu einem Ideal. Das Ideal entspricht nun einer beweglichen Einheit, die über sich hin-

auswachsen will (3). Diese Bewegung setzt sich darin fort, dass die Trennlinie durch-

brochen wird und dem Betrachter als Selbstbetrachter Durchlässigkeit, Fluidität und

Veränderbarkeit in Aussicht stellt (4). Sie endet an dem Punkt, an dem sich alles mit

allem zu verbinden scheint. Der Betrachter will durch ein imaginiertes Hineingreifen

in das Bild mit sich eins werden, in sich selbst aufgehen. Dieser Akt des Verschmelzens

mit dem Bild ist synonym für die Selbstauflösung (5).

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Ein Bild und sein Doppelgänger

Ein durchgängiger Zug der Spiegelerfahrung der Nebenfiguration ist die Erfahrung

der Uneinheitlichkeit oder auch die der Unvollständigkeit und Unstimmigkeit. Nicht-

Sichtbares und Fragmentiertes erfordern aufseiten des Betrachters bild-ergänzende

Tätigkeiten. Das ›Manifeste‹ tritt für den Betrachter spürbar in ein Verhältnis zum ›la-

tenten‹ Bildinhalt, erhält jedoch den Charakter der Unvereinbarkeit. Diese Differenz

zwischen dem Sehen (›Auge‹) und dem Vorstellen (›Blick‹) erlebt der Betrachter des Bil-

des wiederum aus der Perspektive des Betrachters im Bild, im Umgang mit dem Bild

und aus der Perspektive als Selbstbetrachter. Die Differenz wird als Bild-Täuschung er-

fahren (1). Gleichzeitig lässt das Bild anderes in grellem Licht erscheinen und verweist

auf Realitäten. Es lässt den Betrachter auf Aspekte des eigenen Lebens schauen, die

ihm als überwunden oder nicht zugehörig gelten – darunter Verluste, Defizite, Schick-

salhaftes, Überbleibsel eines archaischen Zustands. Diese Erfahrung deckt unliebsame

Wahrheiten auf. Die nebenfigurativen Verrückungen und Verzerrungen des Idealbildes

(der Hauptfiguration) sind jedoch nicht einfach zu integrieren. Sie fügen sich nicht in

ein Gesamtbild und münden in einem nicht aufzulösendenWiderspruch (2). Diese Un-

einheitlichkeit wird in einem dritten Zug hautnah/sinnlich als ein Kampf widerstrei-

tender Kräfte erlebt, bei der eine Seite ausgeblendet/abgespalten wird. Durch diese

Vereinseitigung gelingt die Herstellung von Einheitlichkeit nicht mehr; der Betrach-

ter ist sich darin fremd geworden und vermag sich nicht mehr zu überblicken (3). Die

Zwangsvereinseitigung setzt sich in der Erfahrung fort nicht durchzudringen und fi-

xiert zu sein. Dies ist analog zum Zustand der Handlungsunfähigkeit und wird sowohl

als eine innere Not (sich nicht entscheiden können), als auch als körperliche Begren-

zung (sich nicht mehr bewegen können) erfahren. Die vielfältigen Dimensionen in der

Selbstwahrnehmung mitsamt ihrer schillernden Uneinheitlichkeit sind nicht mehr in

den Blick zu bekommen. Hier verliert der Betrachter den Zugang zu dem ›Anderen‹,

das ihn konstituiert und lebendig hält und verkümmert/verhungert schließlich in sei-

ner Kapsel – abgespalten/abgetrennt von allem anderen (4). Das Erstarren ist Ergebnis

eines Spaltungsprozesses, der aus der Sehnsucht ein in sich stimmiges Bild festzuhal-

ten, erwächst. Es handelt sich, bezogen auf das Idealbild der Hauptfiguration, um eine

Verkehrungserfahrung, in der die Selbstsuche und Selbstentdeckung in die Selbstent-

fremdung umschlägt.

3.1.4 Verschmelzen und Erstarren als Extrempole der Selbst-Schau

Die Konstruktion der Transfiguration beschreibt eine Spiegelerfahrung, die sich zwi-

schen den Polen Einheit (»Einheitlichkeit«) und Teilung (»Uneinheitlichkeit«) bzw. Voll-

ständigkeit und Unvollständigkeit bewegt. Sie zeigt, wie eine ungebrochene Einheit

als solche nicht haltbar ist, sondern durch viel Divergierendes gestört, konfrontiert,

verrückt und zersetzt wird. Der mühsame Prozess der Herstellung und des Erhaltens

einer solchen uneinheitlichen Einheit wird im Bilderleben als eine Spiegelerfahrung die-

ser Selbstkonstitution durchlebt. Es stellt den Betrachter vor eine Vermittlungsaufgabe,

die scheitern kann. Im Herstellen einer Einheit müssen zwangsläufig Aspekte ausge-

schlossen werden, die in der Spiegelerfahrung jedoch weiterhin wirksam, lebendig und

sichtbar bleiben. Das zugunsten der Einheit Abgespaltene will sich (wieder) verbinden,

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 173

transformieren. Gleichermaßen muss sich diese Uneinheitlichkeit in ein wenn auch

bewegliches Ganzes zurückführen lassen, ansonsten droht vollständige Zersetzung.

Das Bild führt uns zudem die Extreme dieser Bewegungen vor Augen: In den haupt-

figurativen Bewegungen der Einheitsbildung kommt es zur Verschmelzung und damit

zum Verlust eines ›Ich‹, das sich als klar umrissen und klar gegen ein ›Außen‹ abge-

grenzt zu behaupten versucht. Das nebenfigurative Verrücken, Verzerren und Konfron-

tieren mündet in eine Bewegung, die auf Verdrängung der inkompatiblen Dimensio-

nen der Selbsterfahrung drängt. Hierüber verhärten sich die Grenzen und das auf diese

Weise reduzierte ›Ich‹ verkümmert schließlich – sich selbst fremd geworden – in seiner

Kapsel und stirbt den Tod durch Erstarrung.

Mit diesen beiden Extrempolen, Erstarren und Verschmelzen, sind die Enden be-

schrieben, in die Gestaltbildung grundsätzlich führen kann. Das Ausbilden und Fest-

halten einer Gestalt bildet Umrisse, verleiht Prägnanz, ist als ein Außen beschaubar,

kann jedoch in dieser Festlegung unlebendig werden. Der Aneignungswunsch dieser

Gestalt – die Erscheinung soll zu eigen, identisch werden – schlägt an seiner Spitze in

sein Gegenteil um: sie bringt in dieser Form der Anverwandlung die Gestalt zum Zer-

fließen und Verschwinden (Versalität).

Die Narziss-Darstellung macht auf Entwicklungsversprechen und auf Entwick-

lungsanforderungen einer mühsamen Selbstkonstruktion aufmerksam, die sich

zwischen Einheitlichkeit (Vollständigkeit) und Uneinheitlichkeit (Unvollständigkeit)

bewegt. Sie drängt das Erleben nicht nur auf Vereinheitlichung hin, sondern möchte

immer wieder Uneindeutiges, Verschobenes in den Blick nehmen und hieran wachsen

oder sich endlich mit einem abgespaltenen Eigenanteil auseinandersetzen – diesen

wieder ins Ganze fügen. Angetrieben von dem Wunsch, sich im Bild ganz zu sehen,

jedoch stets mit Uneinheitlichem, das sich nicht integrieren lässt, konfrontiert zu

werden, erfährt sich der Betrachter in der Betrachtung als zugleich vollständig und

unvollständig. Das Narziss-Bild, so lässt sich festhalten, tritt seinem Betrachter als

ein im psychologischen Sinne ›echter Spiegel‹ entgegentritt. Sie ermöglicht eine

umfassende Spiegelerfahrung und führt ihm an einem Bild vor, wie sich eine Selbst-

Konstruktion vollzieht und welchen Belastungen diese Formenbildung ausgesetzt

ist. Die Doppelkonstruktion des Bildes – bestehend aus Bild und Abbild – trifft auf

eine Doppelkonstruktion im (zweiten) Betrachter des Bildes. Dieser erfährt sich als

einheitlich (vollständig) und uneinheitlich (unvollständig) zugleich.

3.2 Vergleich von Bild und Text

Im unmittelbaren Vergleich der Bildwirkung mit dem Narziss-Mythos, wie er in der

Erzählung nach Ovid überliefert ist, sticht bereits ein Unterschied heraus. Die Figu-

ration, die sich als eine umfassende Spiegelerfahrung herausstellt, kreist um das Mo-

ment, sich in einem Bild sehen zu wollen – mit dem Ergebnis, sich letztlich nicht oder

zumindest nicht ›ganz‹ sehen zu können. Anders als der Narziss der Erzählung, geht

der Betrachter der Narziss-Darstellung zunächst davon aus, dass es sich um eine Spie-

gelszene handelt – unabhängig davon, ob er den Narziss-Mythos kennt. Die Figur des

›Anderen‹ im Spiegelbild ist in der Erzählung ersehnt und lediglich imaginiert, wäh-

rend sie im Bilderleben eine Entdeckung darstellt. Diese Entdeckung bereichert das

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Ein Bild und sein Doppelgänger

Bilderleben und lässt das Spiegelbild zu einer im psychologischen Sinne ›echten‹ Spie-

gelerfahrung werden. Echt ist sie, da sie verdeutlicht, dass nicht ›ich‹ mich im Spiegel

sehe, sondern ein mich spiegelnder, um nicht gern Gesehenes ergänzender und das

gewünschte Selbstbild verrückender ›Anderer‹. In diesem Sinne geht die Spiegelerfah-

rung über das Spiegel-Idealbild hinaus. Wie im Mythos, wenn auch auf andere Weise,

wird der als Ich gesehene ›Andere‹ zu einer notwendigen Lebensvoraussetzung. Er ist

synonym für eine Welt, mit der ich im Austausch bin, auf die hin ich ein Bild entwer-

fe (Hauptfiguration) und die zugleich ein (Selbst-)Bild erst konstituiert und verrückt

(Nebenfiguration).

Nach dieser ersten und vorläufigen Einschätzung ist es, um die Frage zu beant-

worten, inwiefern das Narziss-Bild in seiner Wirkung auf den Betrachter einen Kern

des Mythos trifft, zunächst notwendig, diese beiden Medien, Erzählung und Bild, auf

eine Vergleichsebene zu heben. Dem Bilderleben, wie es in Form von Tiefeninterviews

exploriert wurde, entspricht aufseiten der Erzählung dasNachzeichnen der Erlebensge-

stalt.2 Neben den Erkenntnissen, die aus dem Vergleich für die Konstruktion der Bild-

wirkung gewonnen werden können, dient der Vergleich darüber hinaus einer Beant-

wortung der übergreifenden Fragestellung, was die dargestellte Bild- und Blickszene,

die eine Alltagssituation darstellen könnte (Fischerjunge), mit den Erkennensmythen

unseres Abendlandes zu tun hat (Narziss-Mythos).

Im Narziss-Mythos der Erzählung nach Ovid finden sich zwei psychologische

Grundverhältnisse (Grundkomplexe), die sich als Gegensatzpaare durch die gesamte

Erzählung ziehen. Der Hauptkomplex, ›Einheit und Teilung‹ wird durch einen zweiten

Komplex, ›Wahrheit und Täuschung‹ variiert. Im Folgenden wird der Erlebensgang

als Komplexentwicklung3 chronologisch anhand der Textpassagen beschrieben. Die

Übersetzung aus dem Lateinischen stammt von Michael von Albrecht4; sie wird in

besonders wichtigen Passagen des Mythos um andere Übersetzungen ergänzt.

3.2.1 Entwicklungsgang der Erzählung (Ovid) anhand der Komplexe:

Einheit und Teilung, Wahrheit und Täuschung

In Aoniens Städten hochberühmt, [340] gab Tiresias dem Volk, das ihn aufsuchte,

unfehlbare Orakelsprüche. Die erste Probe seiner Zuverlässigkeit und der Erfüllung

machte die wasserblaue Nymphe Liriope, die einst der Cephisus mit den Windungen

seines Stromes umschloß; der so in seinen Wellen Gefangenen tat er Gewalt an. Aus

ihrem schwangeren Schoß gebar die wunderschöne [345] Nymphe ein Kind, das schon

damals voller Liebreiz war; sie nennt es Narcissus.

2 Diese Erlebensgestalt ist angelehnt an die Komplexentwicklung, ein Auswertungsschema der

Morphologischen Filmwirkungsanalyse (s.u.), allerdings nicht empirisch auf der Grundlage von

Tiefeninterviews erhoben, sondern interpretativ den Erlebensmomenten folgend.

3 Der Begriff der Komplexentwicklung entstammt der Morphologischen Filmwirkungsforschung

und wird hier synonym zur Beschreibung der sequentiellen Erlebensform einer Erzählung ver-

wandt. Erläuterungen zu den Begriffen ›Komplex‹ und ›Komplexentwicklung‹ finden sich in fol-

genden Veröffentlichungen vgl. Salber,Wilhelm:Wirkungsanalyse des Films, Köln: Buchhandlung

Walther König 1977, S. 63-69; vgl. Blothner, Dirk: Erlebniswelt Kino. Über die unbewußte Wirkung

des Films, S. 95-145.

4 Vgl. Publius Ovidius Naso:Metamorphosen, S. 87-92.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 175

Bereits in diesen einleitenden Sätzen sticht die Qualität des Vollkommenen hervor. Die

Orakelsprüche des Tiresias sind »unfehlbar«; das Kind ist »voller Liebreiz«; die Mutter

wirdmit demSuperlativ beschrieben »wunderschön« zu sein.Die Qualität des Vollkom-

menen verbindet sich in dieser ersten Textpassage bereits mit der Erfahrung, dem nicht

entgehen zu können (Gewaltakt), denn die Vollkommenheit setzt eine unverbrüchliche

Einheit, der nicht zu entkommen ist.

Befragt, ob diesem Knaben ein langes, reifes Alter beschieden sei, sprach der schick-

salsverkündigende Seher: »Wenn er sich nicht selbst kennenlernt.« [»si se nonnoverit«]

Diese Vorhersage, die zunächst rätselhaft erscheint5, ließe sich dahingehend deuten,

dass das Sich-Kennenlernen als ein Gegenübertreten (Teilung) die vollkommene Einheit

durchbricht und Sterblichkeit erzeugt – hier: den frühen Tod herbeiführt. Neben die-

ser Übersetzung des Seherspruchs ist der Ausspruch, »si se non noverit« durch Gerhard

Fink auch mit »Wenn er sich nicht erkennt« übersetzt.6 »Erkennen« ist etymologisch wie-

derum mehrfach konnotiert als »Sehen« und »Lieben«. Es geht hier also um einen Tei-

lungsmoment im (Sich-)Anschauen und Lieben, der die Sterblichkeit mit sich bringt.

Der Vorgang des Sich-Anschauens – sich kennenlernen/sich erkennen – bedeutet tat-

sächlich eine Teilung, wenn der Selbstbetrachter sich zum Objekt nimmt.7 Neben dem

psychologischen Grundverhältnis von Einheit und Teilung kündigt sich im Begriff des

»Sich-Erkennens« bereits der zweite Komplex von Wahrheit und Täuschung an.

Lange schiendasWort desWahrsagers bedeutungslos. Dochder tatsächlicheAusgang,

[350] die Todesart und die Neuheit seines Wahnsinns bringen die Bestätigung. Denn

der Sohn des Cephisus war schon sechszehn Jahre alt geworden und konnte noch als

Knabe und schon als junger Mann gelten. Viele Männer, viele Mädchen begehrten ihn.

Aber solch hartherziger Hochmut wohnte in der zarten Gestalt! [355] Kein Mann, kein

Mädchen konnte ihn rühren.

In dieser Textpassage wird Narziss in einer Selbstgenügsamkeit (vollkommenen Ein-

heit) beschrieben, die keine Einflussnahme von außen und keinen Wandel zulässt. Die

Betonung des Alters unterstreicht eine Entwicklungsproblematik. Ihr liegt die man-

gelnde Austauschbewegung mit Anderem zugrunde. Sie konserviert zwar die Jugend,

lässt Narziss jedoch nicht reifen und hält andere außen vor. Der Hinweis auf den spä-

teren »Wahnsinn«, dem Narziss verfallen wird, deutet erneut auf das zweite Verhältnis

von Wahrheit und Täuschung hin.

5 Rätselhaft auch dahingehend, das sie in einem vermeintlichenWiderspruch zumOrakelspruch in

Delphi, dem »cognosce te ipsum«, steht.

6 Publius Ovidius Naso: Metamorphosen, übers. von. Fink, Gerhard, 2. Aufl., Düsseldorf: Patmos

2007, S. 143.

7 Dass diese Teilung »ein Vorbote des Todes« ist, wie es der Seher verkündet, hat bereits Otto Rank

vermutlich im Rückgriff auf den Narziss-Mythos betont. So bringt er in seinen Studien zum Nar-

zissmus den Moment der Teilung, in welchem sich das Ich zum Objekt nimmt, mit der Zelltei-

lung in einen Zusammenhang. Diese gehe mit dem Vermögen, sich fortzupflanzen einher und

bezeichne damit Liebestätigkeit im weitesten Sinne. Zugleich bedeute diese Funktion jedoch die

Sterblichkeit des Einzelorganismus.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Ein Bild und sein Doppelgänger

Ihn erblickt, während er aufgescheuchte Hirsche in die Netze jagt, die stimmbegabte

Nymphe, die nie eine Antwort schuldig bleibt und nie als erste sprechen kann, Echo,

die Stimme des Widerhalls. Echo war noch ein Wesen, kein leerer Schall; [360] doch

hatte die Schwätzerin schon damals keine andere Möglichkeit zu sprechen als jetzt.

Sie konnte nämlich von vielen Worten nur die letzten wiederholen. Das hatte Juno so

angeordnet, weil Echo oft, wenn Juno auf den Bergen Nymphen in ihres Juppiters Ar-

men hätte ertappen können, die Göttin wohlweislich mit langen Gesprächen hinhielt

[365], damit die Nymphen unterdessen entwischen konnten. Nachdem Saturnia dies

durchschaut hatte, sprach sie: »Über diese Zunge, die mich genarrt hat, sollst du von

nun an nur wenigMacht haben und deine Stimme nur noch ganz kurz gebrauchen dür-

fen.« Ihre Drohungmacht sie wahr. Immerhin kann Echo die Laute am Ende einer Rede

wiederholen undWorte erwidern, die sie gehört hat. [370]

Das Verharren in ungestörter Selbstgenügsamkeit, das Narziss charakterisiert, wird

hier mit einer Figur, Echo, konfrontiert, die sich in den Dienst anderer stellt. Ihr Frevel

besteht in einer unerlaubten Einflussnahme (Ablenkung, Geschwätz). Echo respektiert

die herrschenden Besitzansprüche bzw. Paar-»Einheiten« (Saturnia-Juppiter) nicht und

ermöglicht Juppiter, wie den Nymphen ein Liebesspiel mit wechselnden Partnern. Ne-

ben der Einmischung in fremde Angelegenheiten liegt der Frevel in den Täuschungs-

versuchen, worin sich der zweite Komplex in Szene setzt.

Im Hinblick auf den Grundkomplex von Einheit und Teilung stellt ihre Figur eine

Antipode zu Narziss dar, dessen Einheit (auch als Eigenständigkeit und Unabhängig-

keit von anderen verstanden) noch von nichts und niemandem relativiert wurde. Im

Gegensatz zu Narziss, der sich selbst genügt, steht sie spätestens mit ihrer Bestrafung

in völliger Abhängigkeit zu anderen: Echo wird ihrer eigenen Sprache beraubt. Die Ge-

bundenheit an Andere, deren letzte Worte sie lediglich wiederholen darf, bedeutet den

Verlust ihrer Eigenständigkeit, womit sie ihre identitäre Einheit einbüßt. Die mytholo-

gische Erzählung trennt also hier das Verhältnis von Einheit und Teilung auf.

Kaum hat sie also Narcissus erblickt, der abseits vom Wege durchs Gelände streifte,

entbrannte ihr Herz in Liebe. Sie folgt verstohlen seinen Spuren, und je länger sie ihm

folgt, desto mehr läßt seine Nähe sie erglühen, nicht anders, als wenn der leicht ent-

zündliche Schwefel, mit dem die Fakkeln an der Spitze bestrichen sind, eine Flamme

an sich reißt, die man in die Nähe bringt. [375]

In dieser Beschreibung wird im Liebesbegehren eine Gestaltwandlung beschrieben. In

den Qualitäten des Entzündlichen kündigt sich die Gefahr an, die mit dem Liebesbe-

gehren und der völligenHingabe zu einem Anderen verbunden ist.8 Der Grundkomplex

konkretisiert sich in der Frage, ob das Liebesbegehren erfüllt oder unerfüllt bleibt. Ein-

heit entspricht hier demWunsch nach (vollständiger) Vereinigung und Teilung dem des

(völligen) Getrenntsein.

8 Freud hätte dies als gefährliche Verschiebung der Ich-Libido auf die Objekt-Libido beschrieben,

die als extremes Liebesbegehren aus den Stabilitäten der Seinseinheit herausführt – und mit den

Gefahren der Zurückweisung verbunden ist.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 177

Owie oft wollte sie ihmmit liebevollenWorten nahen und ihn durch Bitten erweichen!

IhrWesen verbietet’s! Es erlaubt ihr nicht den Anfang zumachen. Doch eines steht ihr

frei: Sie ist bereit, Laute abzuwarten, auf die sie antworten kann.

Echo will Narziss »erweichen«, ihn aus seiner Selbstgenügsamkeit der vollkommenen

Einheit herausführen, worin die ›Härte‹ und Unzugänglichkeit dieser bedürfnislosen

Gestalteinheit erneut betont wird. Der auf Echo lastende Fluch, die Gebundenheit an

Andere, wird ihr zur Hürde. Beschrieben wird die Bedingung für ein Zusammenkom-

men – Narzissmüsste sich erweichen lassen, aus seiner Einheit heraustreten, Echo hin-

gegen ist zu stark an den Anderen gebunden und kann nicht als eigenständige Gestalt in

Erscheinung treten. Der Austausch und damit das Zusammenkommen (Vereint-Sein)

ist durch diese beiden Extreme erschwert.

Zufällig hatte der Knabe, vom treuen Gefolge entfernt, [380] gerufen: »Ist jemand

hier?«, und »hier« hatte Echo erwidert. Er staunt, läßt den Blick überallhin schweifen

und ruft mit lauter Stimme: »Komm!« Sie ruft ihn, wie er sie ruft. Er blickt zurück und

spricht, da wieder niemand kommt: »Was fliehst du vor mir?« Und ebenso vieleWorte,

wie er gesprochen hatte, erhielt er zurück. [385] Er beharrt; getäuscht durch den Wi-

derhall der antwortenden Stimme, spricht er: »Laß uns hier zusammenkommen«, und

keinen Laut gab es, auf den sie jemals lieber geantwortet hätte. »Zusammenkommen«,

wiederholt Echo, vertraut auf ihre eigenen Worte, verläßt den Wald.

In dem Hin- und Her, das als Frage- und Antwortspiel erscheint, gelingt es Echo das

Interesse Narziss’ für sich zu gewinnen. Durch eine Variation des Sprachduktus, er-

langt sie in der Wiederholung ein Mindestmaß an Eigenständigkeit – sie hebt sich also

von dem gesprochenen Wort des Anderen ab. So vermag sie den letzten Worten/dem

letzten Wort mal einen sehnsuchtsvollen Klang zu verleihen oder sie spricht das Wort

entschieden in der Art einer Antwort aus. Dieses Variieren des Sprachduktus stellt be-

zogen auf das Verhältnis von Einheit und Teilung einen notwendigen Bruch dar, über

den erst eine Annährung möglich wird. Das »Antworten« ist dennoch ein Wiederholen,

und so wecken nicht die Worte eines Anderen die Aufmerksamkeit Narziss’, sondern

seine eigenen. In dieser Verwechselung sind beide Komplexe aufeinander bezogen. Es

zeigt sich, dass Narziss besonders anfällig dafür ist, getäuscht zu werden, da er so sehr

sich selbst verhaftet ist.

Schon ging sie auf ihn zu, um den ersehnten Hals mit den Armen zu umschlingen

[390] – er aber flieht; und während er flüchtet, ruft er: »Hände weg, laß die Umarmun-

gen! Eher will ich sterben als dir gehören.« Sie antwortet nichts als »dir gehören«.

Die Verschmähte hält sich imWalde versteckt, verbirgt schamhaft das Gesicht im Laub

und lebt von nun an in einsamen Höhlen. [390]

In der nicht gelingenden Zusammenkunft spitzt sich nun der Komplex von Einheit und

Teilung zu. Der ›realen‹, körperlichen Begegnung wird nicht standgehalten (zweites

Verhältnis). Echo, die ihm hier als ein Anderer gegenübertritt, wird abgewiesen. Nar-

ziss’ Interesse galt nur den Worten, die in Wirklichkeit die seinen waren. Echo, die in

besonderem Maße von Anderem abhängt und darüber hinaus der Liebe gänzlich ver-

fallen ist, macht die zuspitzende Erfahrung, von dem getrennt zu sein, von dem sie

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Ein Bild und sein Doppelgänger

abhängt. Teilung (anderen angehören) verkehrt sich in eine Trennungserfahrung in der

Art einer Abspaltung.

Doch die Liebe bleibt und wächst noch aus Schmerz über die Zurückweisung. Sorgen

gönnen ihr keinen Schlaf und zehren den Leib jämmerlich aus;Magerkeit läßt dieHaut

schrumpfen, in die Luft entschwindet aller Saft des Körpers, nur Stimme und Gebein

sind übrig. Die Stimme bleibt, das Gebein soll sich in Stein verwandelt haben. [400]

Seitdem ist sie in Wäldern verborgen und läßt sich auf keinem Berg blicken. Alle kön-

nen sie hören. In ihr lebt nur der Klang.

Echo erleidet durch die Zurückweisung einen Gestaltverlust. Sie büßt ihre sinnlichen

Qualitäten und ihre Lebendigkeit (»Saft des Körpers«) ein und wandelt sich in Stein.

Diese Episode des Mythos führt dem Leser vor, dass die mangelnde Austauschbewe-

gung (der beiden Protagonisten), den Verlust des Lebens bedeutet. Im Aufspleißen von

Einheit und Teilung – Narziss kreist nur um sich und bleibt dieser Einheit verhaftet,

Echo dagegen kann nicht ohne den Anderen – spitzt sich das Drama um die nicht ge-

lingende Austauschbewegung zu.

So hatte Narcissus diese enttäuscht, so auch andere Wasser- und Bergnymphen, so

vorher den Umgang mit Männern gemieden. Daher hatte einer von ihnen, der ver-

schmäht worden war, die Hände zum Äther erhoben und gesagt: [405] »So soll es auch

ihm in der Liebe ergehen, so soll auch er, was er liebt, nicht bekommen.« Sprach’s und

Rhamnusia gewährte die gerechte Bitte.

Das Verharren in der Selbstgenügsamkeit wird nun bestraft. Wie im Fluch, den Echo

bannt, besteht die Strafe Narziss’ in derWiederholung und Zuspitzung des eigenen Fre-

vels. Narziss, der niemanden an sich heranließ und die Blicke bannte, soll ebensolche

Liebesqualen erleiden und von sich gebannt sein. Er soll hier sowohl aus seiner Selbst-

genügsamkeit herausgerissen werden (Einheit) und sich als einen geliebten Anderen

sehen (Teilung/Dopplung); dadurch aber in der Zweieinheit mit seinem Spiegelbild auf

ewig eingeschlossen bleiben.9

Die Wiederholungen in der Erzählung (Echo und Spiegelbild) tragen den Zug einer

leichten Variation des Gleichen. Sie treten an die Stelle ›echter‹ Austauschbewegungen.

Die Wiederholungen, mal als Echo, mal als Spiegelbild täuschen jeweils einen »Ande-

ren« vor. Täuschung bezieht sich dabei auf Medien, sprachliche oder bildliche Wieder-

holung, die den mangelnden Austausch verbergen: Diese Medien lassen ein Gleiches

(Einheit) als etwas Anderes erscheinen und suggerieren Teilhabe, Austausch und Bre-

chung (Teilung).

Es gab einen klaren Quell mit silberglänzendemWasser, den keine Hirten berührt hat-

ten, keine Ziegen, die auf Bergen weiden, und auch sonst kein Vieh. Kein Vogel, [410]

kein wildes Tier hatte ihn getrübt, nicht einmal ein Ast, der vom Baume gefallen war.

9 Diese Wiederholung zeigt auf der Ebene der Erzählung eine Kehrseite der Spiegelung an: dem

eigenen Dasein, den eigenen Taten nicht entkommen zu können, ihnen – als Spiegel, als Stra-

fe – wieder zu begegnen und sich ihnen stellen zu müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 179

Ringsum wuchs Gras, dem das nahe Gewässer Nahrung gab, und Gehölz, das keinem

Sonnenstrahl erlaubte, den Platz zu erwärmen.

Beschriebenwird einwunderschöner, noch unberührter Ort.DasMotiv der vollkomme-

nen Einheit, das kein Außen und keinen Einfluss kennt/duldet, wird, wie zuvor in der

Figur des unfehlbaren Tiresias, Vater des Narziss sowie in der Figur des gleichermaßen

unberührten und unberührbaren Narziss, in der Beschreibung der Quelle fortgeführt.

Besonders die Irrealität, die in der Unberührtheit liegt, bestimmt die Szene. Auch hier

sind die beiden Komplexe unmittelbar aufeinander bezogen – als etwas noch Ungeteil-

tes, das zugleich irreal ist.

Hier ließ sich der Knabe nieder, vom eifrigen Jagen und von der Hitze erschöpft; denn

die Anmut des Ortes und die Quelle zogen ihn an. [415] Und während er den Durst

zu stillen trachtete, wuchs in ihm ein anderer Durst. Während er trinkt, erblickt er das

Spiegelbild seiner Schönheit, wird von ihr hingerissen, liebt eine körperlose Hoffnung,

hält das für einen Körper, was nur Welle ist. Er bestaunt sich selbst und verharrt un-

beweglich mit unveränderter Miene wie ein Standbild aus parischem Marmor. [420]

Am Boden liegend, betrachtet er seine Augen – sie gleichen einem Sternenpaar –, das

Haar, das eines Bacchus oder eines Apollo würdig wäre, die bartlosen Wangen, den

Hals wie aus Elfenbein, die Anmut des Gesichts, die Mischung von Schneeweiß und

Rot – und alles bewundert er, was ihn selbst bewundernswert macht. [425]

 

Nichts ahnend begehrt er sich selbst, empfindet und erregt Wohlgefallen, wirbt und

wird umworben, entzündet Liebesglut und wird zugleich von ihr verzehrt. Wie oft gab

er dem trügerischen Quell vergebliche Küsse! Wie oft tauchte er, um den Hals, den er

sah zu erhaschen, die Arme mitten ins Wasser und konnte sich nicht darin ergreifen!

[430]

Narziss tritt aus seiner ungeteilten Einheit mit sich heraus und wird (wie zuvor Echo

von seinem Anblick) nun vom eigenen Anblick entflammt. Das Sich-Selbst-Anblicken

lässt Narziss jedoch erstarren (!) – er schaut sein bildliches Gegenüber »mit unbewegli-

cher Miene« an und will es offensichtlich still- oder festhalten.Wie zuvor Echo, die sich

in Stein wandelte, sticht hier die Qualität des Starren undUnlebendigen hervor.Narziss

betrachtet sich so, als ob er ein Kunstwerk betrachten würde und erscheint darin selbst

wie zu einem Kunstwerk (!) erstarrt, als »Standbild aus parischem Marmor«. In dieser

Szene wird deutlich, wie das vollkommen Schöne, das als ein Bild gegenübertritt, den

Lebensfluss stören kann. Künstlichkeit tritt an die Stelle von beweglichen Austausch-

bewegungen.

Der Trennungs- bzw. Teilungsmoment im Sich-Anschauen entfacht ein Wechsel-

spiel, so als würde Narziss auf sein bildliches Gegenüber Einfluss nehmen können.Wie

auch bei Echo sind es leichte Variationen in der Wiederholung, die Bewegung in das 1:1

hineinbringen: vom Verb zum Adjektiv (»bewundert-bewundernswert«) und vom Akti-

ven zum Passiven (»Empfinden und Erregen«, »Werben und Umworbenwerden«, »Lie-

besglut entzünden und verzehrt werden«). Das Spiegelbild wird als solches nicht er-

kannt und täuscht einen Anderen vor. Darin spitzt sich nun die Unberührbarkeit zu,

die zuvor als vollkommene Einheit beschrieben wurde. Sie wird zu einer Bildproblema-

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Ein Bild und sein Doppelgänger

tik (!) im engeren Sinne. Denn das Bild ist nicht berührbar – wie zuvor Narziss nicht für

seine Verehrer; es lässt sich nur bestaunen und führt den Betrachter in die Erstarrung.

Er weiß nicht was er sieht; doch was er sieht, setzt ihn in Flammen. Und seine Augen

reizt das dasselbe Trugbild, das sie täuscht. Leichtgläubiger! Was greifst du vergeb-

lich nach dem flüchtigen Bild! Was du erstrebst, ist nirgends; was du liebst, wirst du

verlieren, sobald du dich abwendest. Was du siehst ist nur Schatten, nur Spiegelbild.

[435] Es hat kein eigenes Wesen: Mir dir kam es, mit dir bleibt es, mit dir wird es fort-

gehen – wenn du nur fortgehen könntest!

In dieser Passage wird die ersehnte Einheit des Selbstbetrachters mit seinem Bild be-

schrieben. Das Drama besteht darin, dass das Bild ein nur vermeintliches Gegenüber,

ein nur vermeintlich Anderer ist. Der Vereinigungswunsch mit dem ›Anderen‹ bleibt

also unerfüllt und Narziss in der Zweieinheit mit sich stecken. Es ist die Qualität des

›Starren‹, die als Zwang, auf das Bild zu ›starren‹ und sich nicht lösen zu können, diese

Einkapselung beschreibt.

Kein Gedanke an Nahrung, kein Gedanke an Schlaf kann ihn von dort losreißen. Doch

im schattigenGrase gelagert, schaut ermit unersättlichemBlick die trügerische Schön-

heit an [440] und geht an seinen eigenen Augen zugrunde.

Hier wird nun die (Blick-)Bannung beschrieben, die von allem Leben wegführt und den

Selbstbetrachter sprichwörtlich fesselt. Es ist das Selbstbetrachten, derWunsch ein Bild

(als vollkommene Einheit) festzuhalten, der Narziss zumVerhängnis wird.Das Bild und

mit ihm die Tätigkeit des Schauens werden hier zum Inbegriff der Täuschung.

Dann erhebt er sich etwas, streckt die Arme zu den Wäldern aus, die ringsum stehen,

und spricht: »O ihrWälder! Hat je einer grausamere Liebesqual gelitten?Wißt ihr doch

Bescheid und habt ihr doch vielen als willkommener Schlupfwinkel gedient! Könnt ihr

euch in eurem langen, so viele hundert Jahre alten Leben [445] an jemanden erinnern,

der sohingeschmolzenwäre? Er gefälltmir, und ich sehe ihn; dochwas ich seheundwas

mir gefällt, kann ich nicht finden; so gewaltig ist der Trug, der den Liebenden gefan-

gen hält! Und, was meinen Schmerz noch vertieft: Kein weites Meer, kein Weg, keine

Berge, keine Mauern mit verschlossenen Toren, [450] nur ein wenig Wasser hält uns

voneinander fern! Er selbst will umarmt werden! Denn sooft ich dem klarenWasser ei-

nen Kuß geben will, strebt er mir, auf dem Rücken liegend, mit demMunde entgegen.

Man möchte meinen, ich könnte ihn berühren. Fast ein Nichts ist es, was den Lieben-

den im Wege steht. Wer du auch sein magst, komm zu mir heraus; was täuschest du

mich, einzig schöner Knabe, [455] und wohin gehst du, Ersehnter? Gewiß bieten mei-

ne Erscheinung und mein Alter keinen Anlaß, davor zu fliehen, und sogar Nymphen

waren in mich verliebt.

Schmerzlich sind die Trennung und das Flüchtige der Erscheinung. Das Starre als

Metamorphosen-Qualität der Einheit wird nun mit einem Gegensatz konfrontiert: mit

der kompletten Gestaltauflösung. Narziss versucht sich das Verschwinden des Anderen

zu erklären, indem er erneut auf sich schaut und sich seiner vergewissert (»sogar Nym-

phen waren in mich verliebt). Das Drama der nun geteilten Einheit spitzt sich darüber

zu, dass das Vereintsein mit sich als Liebespaar ein Vereinzelt-Sein und Getrenntsein

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 181

von Anderen/Anderem bedeutet und Narziss in das eigene Selbstbild einschließt. Nar-

ziss stellt fest, dass sich diese Trennung nicht überwinden lässt, egal wie nah er dem

vermeintlich Anderen in der Spiegelreflexion kommt.Die Flüchtigkeit des Spiegelbildes

unterstreicht erneut die Lebensferne und Irrealität dieser Einschlussgestalt.

Du versprichst mir mit freundlichem Gesicht etwas Hoffnungsvolles; strecke ich die

Arme nach dir aus, streckst auch du sie mir freiwillig entgegen. Lächle ich, lächelst du

mir zu; auch Tränen habe ich oft bei dir beobachtet, [456] während ich weinte. Durch

Nicken erwiderst dumeine Zeichen, und soweit ich aus der Bewegung deines schönen

Mundes schließen kann, antwortest du mir auch mit Worten, die nicht an mein Ohr

dringen.

Die Verdopplung im Spiegel suggeriert einen Anderen, mit dem Narziss in einen Aus-

tausch treten möchte (Teilung). Die Spiegelreflexion wird als die Antwort des ersehnten

Anderen missdeutet und täuscht den Betrachter, sodass der Wunsch nach Vereinigung

unerfüllt bleibt.

Ich bin es selbst! Ich habe es begriffen und mein Bild täuscht mich nicht mehr. Liebe

zu mir selbst verbrennt mich, ich selbst entzünde die Liebesflammen, die ich erleide.

[465]

Das vergebliche Liebesbegehren schlägt nun in die Erkenntnis um die ›wahre‹ Beschaf-

fenheit des Gegenübers um: Es gibt keinen ›realen‹ Anderen, nur ein täuschendes Bild,

das seinen Betrachter widerspiegelt. Alle Wirkungen des Bildes gehen auf den Betrach-

ter zurück. Bezogen auf den ersten Grundkomplex erkennt Narziss seine Zweieinheit

mit diesem Spiegelbild. Im Hinblick auf eine frühere Episode des Mythos, der »realen«

Begegnungmit Echo, zeigt diese Episode mit umgekehrten Vorzeichen, dass eine echte

Austauschbewegung erneut nicht möglich ist. War Echo als ›reale‹ Gestalt abstoßend,

ist es nun die ent-täuschende Erfahrung, dass der Geliebte nicht wirklich ist.

Was tun? Bitten odermich erbitten lassen?Worum soll ich denn bitten?Was ich begeh-

re, ist beimir. Der Reichtumhatmich arm gemacht. Könnte ichmich doch vonmeinem

Körper lösen! Ein neuartigerWunsch bei einem Liebenden: Ich wollte, der Gegenstand

meiner Liebe wäre nicht bei mir!

NunmöchteNarziss aus dieser spiegelnden Zweieinheitmit sich heraustreten.DieHer-

metik in dem Liebesbund mit dem Spiegelbild will er durchbrechen und ersehnt einen

Teilungs-/Trennungsmoment, der ihm eine ›echte‹ Begegnung und dann auch Vereini-

gung ermöglichen würde.

Schon nimmt mir der Schmerz die Kräfte, mir bleibt keine lange Frist mehr, [470] und

ich erlösche im Lenzmeines Lebens. Doch der Tod ist mir keine Last; denn der Todwird

mir die Schmerzen nehmen. Nur wünscht ich, der Geliebte lebte länger! Jetzt werden

wir zu zweit als ein Herz und eine Seele sterben.

Trotz der Erkenntnis um die Beschaffenheit des Gegenübers verzehrt ihn die Liebesglut

weiterhin und das Schicksal Narziss’ bewegt sich in Richtung Tod (»erlöschen«). Obwohl

es kein Entkommen gibt und sich die ersehnte Wandlung nicht einstellt – der »Andere«

ist weiterhin er selbst – hängt Narziss immer noch der Illusion des »Anderen« nach

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Ein Bild und sein Doppelgänger

(»Nur wünscht ich, der Geliebte lebte länger!«). Darin kündigt sich derWahn an. Dieses

Festhalten am Bild als Vereinigungswunsch über den Tod hinaus steigert sich in der

kommenden Passage.

Sprach’s und kehrte in rasender Leidenschaft zu demselben Spiegelbild zurück, [475]

trübte das Wasser mit Tränen, und durch die Bewegung im See wurden die Umrisse

unscharf. Als er sah, daß das Bild verschwand, schrie er: »Wohin fliehst du? Bleib und

laß mich, du Grausamer, in meiner Liebe nicht allein! Laß mich, was ich schon nicht

berühren darf, wenigstens anschauen und so dem unglückseligen Wahn Nahrung ge-

ben!« [480]

Narziss verfällt nun in den Wahn und versucht die bereits erkannte Realität des Bildes

zu leugnen, indem er das Spiegelbild weiterhin als ein reales Gegenüber anspricht. Er

möchte sich der Illusion des Bildes hingeben und ist bereit, Reduktionen (nur das An-

schauen) in Kauf zu nehmen. Die Unberührbarkeit des Bildes, das ihn in eine Einheit

mit sich selbst bannt, zeigt gleichzeitig auch seine Irrealität, Flüchtigkeit und Unhalt-

barkeit an. Es ist die Flüchtigkeit der (Natur-)Erscheinung, im weitesten Sinne Sterb-

lichkeit und Vergänglichkeit, die für den Lebensfluss allgemein steht und in einen Ge-

gensatz zum Bildlichen (als Täuschung und Einheitsversprechen) tritt.

Und trauernd zerriß er das Gewand vom oberen Saum her und schlug sich mit den

marmorweißen Händen an die nackte Brust. Von den Schlägen wurde die Brust rosig,

wie Äpfel, die teils weiß, teils rot sind, oder wie eine noch unreife Traube, deren Beeren

[485] die Farbe wechseln und sich allmählich purpurn färben.

Der Unberührbarkeit des körperlosen Bildes begegnet Narziss – quasi als Gegenreak-

tion – mit Autoaggression. Narziss, in der Einheit mit sich gefesselt, agiert seine Be-

rührungssehnsucht und seine Wut über den fehlenden Anderen. Die Schläge bringen

vorübergehend das Leben zurück.

Sobald er dies alles in demwieder klar gewordenenWasser erblickt hatte, ertrug er es

nicht länger. Wie gelbes Wachs an einem schwachen Feuer und wie der morgendliche

Rauhreif an der warmen Sonne schmilzt, so schwindet er dahin, von der Liebe ausge-

zehrt, [490] und langsam nagt an ihm ein verborgenes Feuer. Schon hat er nicht mehr

die Farbe, die aus Weiß und Rot gemischt ist, kein Schwung, keine Kraft, nichts mehr

von dem, was eben noch das Auge erfreute; auch der Leib besteht nicht mehrt, den

Echo einst geliebt hatte.

Wie bereits zuvor Echo erleidet auch Narziss nach einer kurzer Selbstvergewisserung

durch die Schläge einen Gestaltverlust. Während das Anschauen des Spiegelbildes in

Starre versetzte und seinen Betrachter zu einer bewegungslosen Statue machte, ist

es nun die Qualität des Brennens und Schmelzens, die den Körper gänzlich auflöst.

Wie auch in der ersten Wandlung nimmt Narziss die Qualitäten des Bildes an. Es ist

flüchtig und schwindet und mit ihm sein Betrachter. Das Einswerden (Einheit) – an-

gefacht durch das Liebesbegehren – führt nun mit letzter Konsequenz zur ersehnten

Verschmelzung, aber Gestaltauflösung und Tod.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 183

Echowurde bei diesemAnblick von Schmerz ergriffen, obwohl sie ihmgrollte [495] und

nichts vergessen hatte. Sooft der bejammernswerte Knabe »Wehe!« rief, wiederholte

sie mit nachhallender Stimme: »Wehe!« Hatte er sich mit den Händen an Schultern

und Arme geschlagen, ließ Echo das Klatschen widerhallen. Während er ins vertraute

Wasser blickte, waren seine letzten Worte: [500] »Ach, vergeblich geliebter Knabe!«

Ebenso viele Worte hallten vomWalde wider. Und auf sein »Lebe wohl!« gab Echo ein

»Lebe wohl!« zurück.

Das Verhältnis von Einheit und Teilung als das Drama zweier Liebender, die nicht zu-

sammenkommen, wird wiederaufgenommen. Narziss liebt sein Spiegelbild und Echo

kannweiterhin nicht an ihn heran, da sie ebenfalls in dieWiederholung (mit umgekehr-

ten Vorzeichen) gebannt ist. Sie vermag das Liebesbegehren, das nicht ihr gilt, lediglich

zu wiederholen. »Ach, vergeblich geliebter Knabe!«

Er bettete seinHaupt aufs grüneGras. Undder Tod schloßdieAugen,welchedie Schön-

heit ihres Eigentümers bewunderten. Auch nachdem er in die Unterwelt aufgenom-

menwar, [505] betrachtete er sich imWasser der Styx. Es klagten um ihn seine Schwes-

tern, die Naiaden, schnitten sich Haarlocken ab undweihten sie ihrem Bruder; es klag-

ten auch die Dryaden. In die Totenklage stimmt Echo ein. Schon bereiteten sie den

Scheiterhaufen vor, Fackeln, um sie zu schwingen, und die Totenbahre: Dawar der Leib

nirgendsmehr. An seiner Stelle finden sie eine Blume, [510] in derMitte safrangelb und

umsäumt mit weißen Blütenblättern.

Narziss hat in der Blickbannung eine Teilung erfahren, die ihn fortan in der Selbstbe-

trachtung einschließt. ›Starre‹ als Gestaltqualität und ›das Starren‹ als gebanntes Sich-

Anblicken stehen hier in direkter Verbindung. Die Bannung ist derart anhaltend, dass

sie noch über den Tod hinausreicht. Narziss hat bis dahin die Gestaltwandlung von

der Starre (als der Versuch das Bild aufrechtzuerhalten) bis hin zum Schmelzen (als ein

Verglühen vor Liebesbegehren) vollzogen. Dies sind zwei Pole, die aufgrund einer man-

gelnden Austauschbewegung zwei extreme Gestalttransformationen bewirken. Wie zu

Beginn die Verehrer stehen nun die um Narziss Trauerenden außen vor.

Die überraschende Wandlung in eine Blume (Narzisse) zeigt das Fehlen von Über-

gängen in der Gestalttransformation an. Sie ist das Ergebnis einer fehlenden Aus-

tauschbewegung und trägt erneut einen eigentümlich irrealen Charakter und setzt den

Mythos erneut unter das Zeichen des Schönen und Unberührten. Die Vereinseitigun-

gen, in die der fehlende Austausch als unerfülltes Liebesbegehren führt, wurde bereits

über die beiden Extreme des Starren und Schmilzenden erzählt. Sie handeln von der

Unhaltbarkeit einer ungebrochenen Einheit.

Nach diesem Durchgang des psychologischen Entwicklungsgangs der Erzählung

lässt sich Folgendes festhalten: Wenngleich das Narziss-Bild auf der Darstellungsebene

im weitesten Sinn auf die Blickszene bzw. das Bildmotiv des Mythos zentriert ist, zeigt

der Vergleich von Erzählung und bildlicher Darstellung eine große Übereinstimmung.

Im Folgenden wird erläutert, ob die Grundqualität der Bannung (Version 1 der Bildbe-

schreibung) auch eine übergreifende Qualität der Erzählung darstellt. In einem zweiten

Schritt wird die Figuration (Version 2), die sich als eine umfassende Spiegelerfahrung

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Ein Bild und sein Doppelgänger

erwies, mit der Komplexentwicklung des Mythos anhand der beiden ineinander gebro-

chenen Komplexe von Einheit und Teilung sowie Wahrheit und Täuschung verglichen.

3.2.2 Die Grundqualität der Bildwirkung (Bannung) im Vergleich

mit den übergreifenden Erlebensqualitäten der Erzählung

Die Grundqualität der Bannung durchzieht in ihrer polaren Dynamik des Gebannt- und

Verbannt-Seins Erzählung und Bilderleben gleichermaßen. In der Erzählung kündigt

sich das Motiv der Bannung bereits in der Qualität des Vollkommenen und Schönen

an, das Narziss kennzeichnet und andere in Bann versetzt und zugleich ›verbannt‹, da

Liebe und Begehren nicht erwidert werden. Eine Form von Verbannung erleidet Echo

bereits vor ihrer Begegnungmit Narziss zur Strafe für ihre Täuschungsversuche – ihrer

eigenen Sprache beraubt, kann sie nicht mehr uneingeschränkt kommunizieren. In der

Begegnung zwischen Echo und Narziss spitzt sich der Zusammenhang des Gebannt-

und Verbannt-Seins schließlich in Form einer Verkehrungserfahrung zu: Echo, vonNar-

ziss zurückgewiesen, zieht sich enttäuscht/beschämt in die Wälder zurück und ist seit-

her von niemandem mehr gesehen. Nach dieser Zurückweisung verkümmert Echo, da

sie sich ohne Austausch, Anerkennung, Liebe nicht mit Anderem verbinden kann und

erleidet einen Gestaltverlust: Sie wird zu Stein.

Die Blickszene im Mythos knüpft die Bannung explizit an ein (Spiegel-)Bild. Al-

lerdings sind bereits alle vorherigen Momente der Bannung in der Erzählung auf eine

Bildqualität, nämlich die des Vollkommenen, bezogen. Es sind ästhetische Qualitäten,

die das Anschauen des Schönen und Vollkommenen von lebendigen Bezügen trennt,

die Irrealität dieses Bildes betonen und in die Starre hineinführen. Das Schicksal des

Erstarrens als Folge des Starrens (Anschauens) erleiden in der Erzählung sowohl Echo

als auch (zwischenzeitlich) Narziss. Wie in der Erzählung, so zieht im Bilderleben der

Narziss-Darstellung ein anziehendes, ideales Bild schillernd in seinen Bann. Der Be-

trachter des Bildes fühlt sich vom strahlenden Licht geradezu an- und auf das Bild ge-

zogen. Dieses Gebannt-Sein hält so stark an, dass es den Probanden teils schwerfällt,

das Interview zu beenden und sich vom Bild zu lösen.

Gleichermaßen wird auch das Verbannt-sein als Reduktionserfahrung im Bilderle-

ben belebt. Analog zum Schwinden des Körpers und des Raumes in den Schicksalsver-

läufen von Narziss und Echo erlebt der Betrachter des Narziss-Bildes einen schmerzli-

chen Ausschluss. Das Bild sackt ins Dunkle ab, die Umrisslinie von Bild und Spiegelbild

verhärten sich und nichts und niemand ist zu sehen. Im Betrachter werden Erfahrun-

gen von Zurückweisung und Isolation belebt.

Damit treffen Bild und Text gleichermaßen einen Kern des Mythos. Sie handeln

beide von den Kehrseiten eines ungebrochenen Ideal-Bildes. In der Erzählung sind es

zweimal Verkehrungserfahrungen der Bannung, die ein Gebannt-sein in ein Verbannt-

sein kippen lassen. Der Betrachter des Narziss-Bildes erfährt dies sinnlich-nah als eine

psychophysische Fixierung. Die Erzählung macht deutlich, dass dies ein zentraler Zug

des Mythos ist, der – so zeigt es der erzählerische Strang um Echo – kein Bild im en-

geren Sinne erfordert und sich andererseits – dies bringt das Bilderleben hervor – sich

besonders gut an einem Bild erfahren lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 185

3.2.3 Haupt-und Nebenfiguration im Vergleich mit der Komplexentwicklung

In diesemUnterkapitel wird der Frage nachgegangen, ob der auf psychologischeGrund-

komplexe hin beschriebene Erlebensgang der Erzählung auf das Bilderleben übertrag-

bar ist, sodass das Bilderleben nun rückblickend auf die beiden Komplexe, Einheit und

Teilung, sowie Wahrheit und Täuschung hin befragt wird.10

3.2.3.1 Erster Komplex: Einheit und Teilung

Die Figuration des Bilderlebens wurde als eine Spiegelerfahrung benannt, die dem

(Selbst-)Betrachter vor Augen führt, wie uneinheitlich die eigene Selbstkonstruktion

ist. Der Komplex Einheit und Teilung, im Mythos über die Geschichten vom Vereint-

und Getrennt-Sein erzählt, entspricht der Konstruktion der Spiegelerfahrung mit dem

Narziss-Bild: Der Selbstbetrachter schwelgt einerseits in der ungestörten Selbstschau

und erfährt sich darin als Einheit. Zugleich begegnet ihm all das, was nicht ins Bild

passt bzw. kein Bild sein kann und sich dem vereinheitlichenden Bild entzieht. Dies

wird im Folgenden detailliert an den Bewegungen der Haupt- und Nebenfiguration be-

schrieben.

Analog zum Mythos steht die Hauptfiguration unter dem Stern des Vollkommenen

und ungebrochen Ganzen. In der Spiegelerfahrung imaginiert/idealisiert sich der

(Selbst-)Betrachter als schöne Einheit. In dieser Weise greift die Narziss-Darstellung

die Qualitäten des Unberührbaren auf, vor denen der Betrachter staunend/bewundernd

steht. ImMythos ist dies als ein Liebesbegehren beschrieben, das unerwidert bleibt und

die Verehrer des schönen Jünglings, Narziss, zu seinen Betrachtern degradiert. Im Bil-

derleben zeigt sich diese Qualität in demWunsch, sich selbst von den schönsten Seiten

als eine ungebrochene Einheit zu sehen und zu erkunden. Zugleich ist die Sehnsucht

entfacht, ›sich‹ in dem bildlichen Gegenüber vollumfänglich zu sehen und die Distanz,

die im Sich-Anschauen liegt, zu überwinden. Der Wunsch, sich zu verbinden, ist im

Bilderleben als ein Verflüssigen der Grenzen und in der mythologischen Erzählung in

der Qualität des Entflammbaren beschrieben und führt in beiden Fällen zu dem Extrem

des Verschmelzens.11 Das Schmelzen [»Wie gelbesWachs an einem schwachen Feuer und wie

der morgendliche Rauhreif an der warmen Sonne«(485)12] endet im Mythos im vollständigen

Gestaltverlust und ist im Bilderleben als ein Schwinden des verheißungsvollen Bildes in

Szene gesetzt, das den (Selbst-)Betrachter gleich mit auslöscht. Wie in der Erzählung

steigert sich auch im Bilderleben die Eigenliebe (hier als Wunsch, sich in einem Bild

als schöne Einheit zu sehen) in eine Verschmelzungssehnsucht mit dem (bildlichen)

Gegenüber.

10 Die Figuration des Bilderlebens und die Komplexentwicklung der Erzählung befinden sich auf der

gleichen Beschreibungsebene, der Version 2.

11 Erzählung wie bildliche Darstellung sind um ein Sehnsuchtsmotiv der Verschmelzung zentriert.

Im Hauptkomplex der Erzählung, Einheit und Teilung, geht es um die Frage des Vereint- und Ge-

trenntsein mit sich und anderen und Anderem im weitesten Sinne. Es handelt sich um ein Lie-

besdrama der Verfehlung – Echo gelingt es aufgrund ihres Banns nicht, mit Narziss zusammen-

zukommen. Das Drama des Mythos wird damit ein erstes Mal vorgeführt: Es scheitert in diesem

Fall zum einen an der fehlenden Eigenständigkeit, keine eigenen Worte sprechen zu dürfen; zum

anderen am »Hochmut« des Narziss, der keinen (anderen) lieben kann.

12 Publius Ovidius Naso:Metamorphosen, S. 157.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Ein Bild und sein Doppelgänger

Ebenfalls analog zum Mythos kennzeichnet die Nebenfiguration Teilungsmomente,

die die schöne Einheit zunächst auf belebende Weise durchbricht. Die Einheit wird als

uneinheitlich erlebt – da schaut etwas anderes zurück, als erwartet, und die Figur ei-

nes ›Anderen‹ taucht in der Spiegelung auf. ImMythos sind es jeweils zarte Variationen

des Gleichen, die eine solche Brechung der (Bild-)Bannung leisten sollen. So darf Echo

zwar nur wiederholen, aber sie kann dem Gesagten durch die Betonung eine variieren-

de Bedeutung verleihen. Das Echo als akustische Spiegelung erzeugt somit eine mit der

ungleichen Spiegelung des Narziss-Bildes vergleichbare Varianz. Und wie auch im Bild

führt diese Varianz aus der homogenisierenden Deckungsgleichheit der 1:1 Wiederho-

lung und Einkapselung ein Stück weit heraus. Die Erzählung unterstreicht, dass hierin

die einzige Chance (für Echo) liegt, dem Verbanntsein zu entkommen und vom Gelieb-

ten trotz fehlender eigener Worte gehört zu werden. Von diesen Abweichungen erhofft

sich Echo, Narziss ließe sich »erweichen«. Sie hofft durch diese Variation (Verrückung),

Narziss möge aus seiner schönen Einheit mit sich heraustreten und den Austausch zu-

lassen.13

Im Bilderleben der Narziss-Darstellung wird das Uneinheitliche des Bildes zu ei-

nemHinweis für das ›Andere‹, das erweiternd undmodifizierend aus der Homogenität

einer deckungsgleichen Spiegelung herausführt. Das Einheits-Versprechen des Bildes

wird auf belebende Art mit Realitäten konfrontiert und hinterfragt. Der Versuch, sich

im Bild wiederzufinden, verbindet das Bilderleben der Probandenmit der Situation des

Narziss’ der Erzählung. Vergleichbar mit den Aktionen, die Narziss in der Erzählung

im Hin- und Herbewegen vor dem Bild vollzieht, müht sich der Betrachter darin, das

Bild zu verrücken.Wie in der Erzählung steht der Betrachter des Narziss-Bildes vor Un-

durchdringlichem und erfährt das Bild als »Barriere«; wie er sehnt er sich nach irgend-

einer Form von Berührung oder Erlösung. Hierzu zählt auch das Durchstoßen in der

Mitte. Nach einiger Zeit melden sich körperliche Bedürfnisse, die auf dieWelt ›da drau-

ßen‹ aufmerksam machen. In der Erzählung sind es die Autoaggressionen im Anblick

des Bildes, die kurzfristig Farbe und Leben zurückbringen. So wie in der Erzählung ei-

ne reale Begegnung zwischen Echo und Narziss missglückt und beide Figuren des My-

thos schließlich von wichtigen Lebensbezügen abgetrennt und nicht (mehr) lebensfä-

hig sind, so erfahren auch die Betrachter des Narziss-Bildes Formen des Getrennt- und

Isoliert-Seins und der (Selbst-)Entfremdung. Die Verbannung von Echo imMythos, die

auch Narziss in seiner Gebundenheit an das Bild erlebt, entspricht im Bilderleben den

Erfahrungen der Abspaltungen, die bildkonstituierend sind, jedoch die Lebendigkeit

nehmen und anstelle der Selbsterfahrung in die Fremde/Entfremdung führen: Narziss

vermag sich auch nach der Erkenntnis, dass es sich um ein Selbstbild handelt, nicht

vom Bild zu lösen und verfällt dem Wahn. Analog zum Schicksal von Echo, die infolge

13 Der Versuch sich im Bild wiederzufinden verbindet das Bilderleben der Probanden mit der Situa-

tion des Narziss. Vergleichbar mit den Aktionen, die Narziss in der Erzählung im hin- und her-

bewegen vollzieht, müht sich der Betrachter darin, dass Bild zu verrücken. Wie in der Erzählung

steht der Betrachter des Narziss-Bildes vor Undurchdringlichem und erfährt das Bild als Barriere;

wie er sehnt er sich nach irgendeiner Form von Berührung oder Erlösung. So melden sich nach

einiger Zeit körperliche Bedürfnisse, die auf die Welt da draußen aufmerksammachen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 187

ihres gekränkten Rückzugs den Verlust ihrer sinnlichen Qualitäten und schließlich ihre

Beweglichkeit/Lebendigkeit einbüßt und zu Stein wird, führt auch das Bilderleben in

eine Situation der Unbeweglichkeit und Erstarrung.

Vor Liebe dahinschmelzen und zugleich vom Anblick erstarren sind zwei Bewegun-

gen, die sich als Qualitäten auch durch die Erzählung ziehen. Bilderfahrung wie Erzäh-

lung münden gleichermaßen in die beiden Extrempole des Verschmelzens (Hauptfigu-

ration) und Erstarrens (Nebenfiguration).14

3.2.3.2 Zweiter Komplex: Wahrheit und Täuschung

Neben dem Komplex, Einheit und Teilung, zieht sich auch der zweite Komplex, Wahr-

heit und Täuschung, durch die Erzählung. Die folgenden Erläuterungen sollen zeigen,

inwiefern dieser Komplex gleichfalls ein psychologisches Grundverhältnis des Narziss-

Bildes darstellt. Die Täuschungsversuche durch Echo und ihre Strafe stehen am Anfang

der Erzählung. Narziss unterliegt ebenfalls einer Täuschung: Er glaubt in der Spiege-

lung einen anderen zu sehen, den man berühren und lieben könnte. In der Erzählung

erfährt der Komplex eine Zuspitzung in der Aufdeckung dieser Bildtäuschung.

Anders als in der Erzählung erwartet der Betrachter des Bildes eine Spiegelsze-

ne zu sehen – und zwar unabhängig davon, ob der Narziss-Mythos als Bildthema be-

kannt ist oder erkannt wird (vgl. Interview 4). Mit anderen Worten, es wird vom Bild-

thema her eine Spiegelung des Betrachters im Wasser erwartet. Im Aufdecken der

Differenzen zwischen Betrachter und Spiegelbild erscheint wie im Mythos die Figur

des »Anderen« – hier jedoch als eine manifeste Bildrealität; in der Erzählung hinge-

gen als Wunsch, da möge ein Anderer sein. Im Gegensatz zur Erzählung stellt diese

Entdeckung zunächst eine Enttäuschung dar – ist doch die Hauptfiguration durch den

Wunsch bestimmt, sich von den schönsten Seiten in einem Bild verdoppelt zu sehen.

Das (Spiegel-)Bild deckt also eine Täuschung auf. Hierzu zählen auch die ent-täuschen-

den Qualitäten dieses Anderen: er wirkt im Gegensatz zur Erzählung nicht wunder-

schön und begehrenswert und rechtfertigt den Verschmelzungs-/Vereinigungswunsch

nicht. »Der Andere« im Bild ist in der Erzählung, wie im Bilderleben gleichermaßen,

aber auf andere Weise eine Sehnsuchtsfigur. Der Narziss in der bildlichen Darstellung

hingegen muss sich etwas anderes vorstellen, als das, was das (Spiegel-)Bild zeigt. So-

mit steht das Spiegelbild im Bilderleben nicht für die Illusion/Täuschung, sondern für

unliebsame Realitäten – für das, was dem (Ideal-)Bild nicht angehört. Dass auf unter-

schiedliche Weise an Realitäten vorbeigesehen wird – in der Erzählung am Gehalt des

Bildes als Spiegelbild und im Bilderleben an der Figur des Anderen – bildet wiederum

einen gemeinsamen Zug von Erzählung und Darstellung auf der Ebene der Hauptfigu-

ration.

Im Mythos heißt es – »er geht an seinen Augen zugrunde« (440)15. Die Bannung voll-

zieht sich über das Anschauen, das als solches bereits aus Lebensbezügen herausführt.

14 Ein Unterschied: Während in der Erzählung ein Ideal-Bild das ›Starren‹ und ›Erstarren‹ bewirkt, da

es sich als unberührbar erweist, sind es im Bilderleben die verrückenden Qualitäten, die zunächst

belebend wirken, das Bild zu einem Gegenüber machen, an ihr Extrem geführt jedoch zum völli-

gen Entgleiten und Entgehen von Welt führen.

15 Publius Ovidius Naso:Metamorphosen, S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Ein Bild und sein Doppelgänger

Der täuschende Gehalt dieses Sich-Sehens liegt in beiden Fällen in der Erfahrung, ›sich‹

nicht greifen zu können. Entsprechend ist das Spiegelbild/der Andere analog zur Erzäh-

lung auch in der bildlichen Darstellung im Schwinden begriffen. Im Hineinversetzen

in den Betrachter des Bildes im Bild, von dem erwartet wird, dass er sich selbst sieht,

wird diese Frage nach dem Spiegelbild nochmals verdoppelt. In der Bildwirkung, die

als Spiegelerfahrung klassifiziert wurde, stellt der Betrachter des Bildes – analog zur

Erzählung – fest, dass das Bild nicht nur eine Spiegelszene darstellt, sondern dass das

Bild ihn spiegelt.

Ein interessanter Umschwung im Narziss-Mythos bildet der Moment, in dem Nar-

ziss erkennt, dass es sich um ein Trugbild handelt. Dies ist im Bilderleben mit dem

Verdacht vergleichbar, etwas Eigenes auf das Bild projiziert zu haben – also nicht mehr

über das Bild, sondern über sich zu sprechen. Anders als in der Erzählung führt diese

Erkenntnis den Betrachter jedoch nicht in die Verzweiflung, sondern wird als interes-

sante, teils freudige Entdeckung wahrgenommen. Eine Besonderheit des Bilderlebens

stellt zudem die Unentschiedenheit bezüglich der Frage der Bildwirkungsbedingungen

dar. So lässt sich nicht eindeutig sagen, dass das Bilderleben nur mit dem Betrach-

ter zusammenhängt.16 Der Grundkomplex von Wahrheit und Täuschung kondensiert

in der Frage »Bin ich’s?« – eine Frage, die Haupt- und Nebenfiguration übergreift. Die

Verbundenheit von Haupt- und Nebenfiguration wird in der Erzählung an der Figur

»Echo« deutlich: Auf der Konstruktionsebene ist sie Narziss ähnlich und doch jemand

anderes. So blicken die Bildbetrachter des Narziss-Bildes, in der Entdeckung des Ande-

ren bzw. Andersartigen im Bild, eben nicht auf etwas, das ihnen nicht angehört, son-

dern auf etwas, das als abgespaltener Anteil und fehlender Ganzheit auf schmerzliche

Weise mit ihnen verbunden ist.

Inwiefern sind die beiden Grundkomplexe im Bilderleben aufeinander bezogen?

Der erste Komplex, Einheit und Teilung, inszeniert sich im Bilderleben in Form einer

Spiegelerfahrung, in welcher sich die Teilung als ein Gegenübertreten des Bildes an den

Einheitswunsch knüpft, sich vollumfänglich in diesem Bild zu sehen. Die Unmöglich-

keit dieses Vorhabens, wird auf der Ebene der Nebenfiguration zu einer Spiegelerfah-

rung, die das Bild (Abbild) auf seinen Wahrheitsgehalt hin befragt, wodurch sich der

zweite Komplex in Szene setzt. Dem Betrachter des Narziss-Bildes tritt ein verrück-

tes, verzerrtes Selbstbild entgegen – ein Gegenüber, das ein anderer sein kann bzw. ein

Eigenanteil, der nicht ganz zum eigenen Selbstbild passt. Paradoxerweise ist es die Ent-

deckung der Verzerrung bzw. Verrückung, die die Bildtäuschung durch das Ideal-Bild

aufdeckt. Der Zerrspiegel spricht insofern die »Wahrheit« als dass nicht ›ich‹ mich in

einem Bild sehen kann, sondern in diesem Bild ›Andere‹ wirksam sind: Die Figur des

›Anderen‹ – stellvertretend für alles, was im Bild ausgeschlossen ist – verweigert, ver-

zerrt und verweist auf abgespaltene Realitäten.17 Bildliche Darstellung und Erzählung

treffen sich in diesem Punkt: beide machen auf die Notwendigkeit dieses Austauschs,

16 Diese Frage wird im Bildreflexionsteil (Teil IV, Kapitel 1) wieder aufgegriffen. Sie leitet über die

Konstruktionserfahrung der Betrachter zu einer Erörterung der Erkenntnisfragen um die Medien-

abhängigkeit der Selbstentdeckung.

17 Ein Exkurs in einschlägige Bild-und Blicktheorien (Teil IV, Kapitel 2) wird diese Dimension des

Anderen aufgreifen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 189

des Uneinheitlichen, Verzerrenden und Sich-Ergänzenden aufmerksam. In einem völ-

ligen Aufgehen in anderem, als auch in einer völligen Isolierung von anderem ist kein

Leben möglich. Während die Erzählung dies auf die beiden Protagonisten Echo und

Narziss verteilt, wird dies im Narziss-Bild in der Spiegelung als jeweiliger Endpunkt

einer konträren innerseelischen Bewegung der Abgrenzung und Verbundenheit erfah-

ren.

3.3 Konstruktionsproblem einer Selbstschau: Die Unhaltbarkeit eines Bildes

Die Liebesdramen der Erzählung handeln von einer Unberührbarkeit, die bereits vor

der eigentlichen Bild- und Spiegelszene, die Kehrseiten einer Bildqualität beschreibt:

Das Bildliche friert lebendige Bewegungen ein, verhindert Austausch und Wandel und

erschwert damit die Lebensvollzüge. Im Mythos kollidiert diese Qualität des Starren

und Unbeweglichen mit dem drängenden Liebesbegehren. Dies steigert sich in der

Spiegelszene des Mythos in der Erfahrung, dass Narziss einem täuschenden Bild auf-

sitzt und ›sich‹ in dem Spiegelbild nicht greifen kann. So wünscht sich auch Narziss,

sich aus seiner Konstitution lösen zu können, um die Bildbarriere zu überwinden.

Analog hierzu lässt sich das Konstruktionsproblem der Spiegelerfahrung am

Narziss-Bild als eine nicht gelingende Vermittlung zwischen der Verschmelzungs-

sehnsucht (mit sich eins sein) und der Anschauungsfunktion (sich in anderem sehen)

verstehen. Sowohl die Vereinseitigung auf die Verschmelzungsseite hin, die Bild und

Betrachter eins werden lässt, als auch das umgekehrte Extrem, der Rückzug auf die

Anschauung, die das Bild vom Betrachter trennt, münden in der Unhaltbarkeit des

Bildes. Die Berücksichtigung des Prozesses der Bildbetrachtung, in der die Bild- und

Betrachterposition uneindeutig werden, bildet eine Mischform. An ihr erfahren die

Betrachter, dass ein Bild ›als solches‹ isoliert vom Vorgang der Betrachtung nicht

haltbar ist.

Das Konstruktionsproblem der Unhaltbarkeit des Bildes lässt sich neben den Fi-

gurationspolen noch weiter ausdifferenzieren und durch vier Dimensionen hindurch

beleuchten: Das (Spiegel-)Bild erweist sich in zeitlich/körperlicher (1), räumlicher (2)

und ästhetischer (3) Hinsicht als unhaltbar. Die Unhaltbarkeit widerspricht zudem ei-

ner grundsätzlichen Bildfunktion, denn der Selbstbetrachter erwartet sich im Bild in

seinen fest umrissenen Grenzen zu sehen. Somit erweist sich das Bild auch unter einem

funktional-konstitutiven (4) Aspekt als unhaltbar.

Die zeitlich/körperliche Dimension der Unhaltbarkeit des Bildes (1) schlägt sich in der

Bildbetrachtung in einem Widerspruchserleben nieder: Dass ein Sich-Sehen und

Sich-Berühren in der Gleichzeitigkeit des Vorgangs unmöglich ist, beschreibt auch die

mythologische Erzählung. Egal welche Tätigkeiten Narziss vor dem Bild vollführt – La-

chen, Schmeicheln, Küssen, ins Wasser greifen – das Bild erwidert die Gesten sogleich,

verschwindet jedoch, wenn Narziss versucht sein Gegenüber zu berühren. Sie handelt

von der Problematik der Körperlosigkeit und Unberührbarkeit eines Bildes. Anders

als im Nacheinander der Erzählung tritt sie im Narziss-Bild als ein Widerspruch

auf – nämlich darin, dass es die beiden Bewegungen, Sehen und Berühren, in ei-

nem Moment zeigt: Durch die bereits vollzogene Geste (Hand im Wasser) dürfte

das Bild nicht zu sehen sein. Als Bild (Momentaufnahme) erweist es sich gegenüber

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Ein Bild und sein Doppelgänger

den Realitäten von Raum und Zeit als unglaubwürdig und verweist zugleich auf die

Wandlungslogik der Wirklichkeit.

Zur zeitlichen Unhaltbarkeit gehört untrennbar auch die körperliche Unhaltbarkeit,

denn das Bild lässt sich nicht berühren und das Betrachten widerspricht auf Dauer der

körperlichen Konstitution des Betrachters. Er kann nicht ewig in dieser Position dieser

Position des Betrachters verharren. Der Narziss der Erzählung verbietet sich schließ-

lich die Berührung des Bildes und sucht das Bild (vergeblich) über das Anschauen zu

erhalten. Die körperliche Unhaltbarkeit, das schwindende Moment, knüpft sich im Bil-

derleben auch an die Qualitäten des Bildes im Bild bzw. an die Figur im Abbild: Sie

wirkt flüchtig, bereits tot und in Zersetzung begriffen. Ihr haftet die Vergänglichkeit

des Lebens an, wodurch die Frage aufkommt, ob es sich überhaupt um ein Bild han-

delt. Bild und Text erzählen gleichermaßen von der Flüchtigkeit und Künstlichkeit eines

Bildes. Sie führen dem Betrachter die medialen Bildqualitäten des Erscheinens und Ver-

schwindens vor Augen. Das Bild, das einen Moment festhält, gerät in einenWiderspruch

zur Transformationslogik des Lebens und – damit untrennbar verknüpft – zur körper-

lichen Konstitution des Betrachters.

Eine zweite Dimension der Unhaltbarkeit betrifft die Frage des Raumes (2) – denn die

Bildbetrachtung als Spiegelerfahrung erzeugt eine räumliche Hermetik. Sie ist sicht-

bar an der durchgezogenen Umrisslinie, die Narziss und sein Bild zu einer Gestalt

zusammenschließt und nach außen isoliert. Diese visuell offenkundige Einschluss-/

Ausschlussgestalt wird in der Bildbetrachtung als Bannung erlebt. Die Bannung wie-

derum geht auf die verheißungsvollen Spiegelfunktionen des Bildes zurück. Der Be-

trachter erwartet, der Betrachter einer Spiegelszene zu sein, und entdeckt schließlich

die Spiegelwirkung auf ihn. Diese Spiegelung bildet im Gegensatz zur Erzählung ei-

ne freudige Entdeckung. Sie eröffnet diverse Möglichkeiten der Selbstbetrachtung und

Selbstbehandlung. Das Spiegelbild macht das ›Ich‹ in der Betrachtung zu einem Selbst-

betrachter und das Bild zu einem Selbst-Bild. Dieses ›Ich‹, das an einem Bild beschau-

bar wird, lässt sich lieben, bewundern, kritisieren und in Abgrenzung zu anderem set-

zen. Es dient der Selbstversicherung und wirkt richtungsweisend. Der Betrachter des

Spiegelbildes möchte sich zudem erweitern und ganz im Bild aufgehen, mit sich eins

sein.Diese Bewegungmündet imBilderleben, an ein Extrem geführt, in der Verschmel-

zung mit dem Bild. Der Wunsch, sich selbst zu berühren bzw. ganz zu umfassen, tritt

in einen Gegensatz zur Anschauungsfunktion des Bildes: Wer mit sich verschmolzen

ist, kann sich nicht mehr in einem Bild sehen. Verschmelzen bedeutet Verschwinden. Diese

Dimension der Unhaltbarkeit führt auf die Motive der Selbst-Schau zurück. Und hier

treffen sich erneut Erzählung und bildliche Darstellung. Sie erzählen beide von den

Kehrseiten der Eigenliebe, die ›blind‹ für anderes macht. So handelt die Erzählung be-

reits vor der eigentlichen Bild-/Blickszene von einer Gestalt, die sich selbst genügt und

über den fehlenden Austausch mit anderem letztlich nicht lebensfähig ist. Im ›Starren‹

auf ein Bild verkehrt sich der Wunsch, sich selbst zu umfassen und ganz zu berühren.

Am Narziss-Bild wird durchlebt, wie isolierend sich eine solche »Blickfixierung« aus-

wirkt. Die Ausschlüsse des Selbstideal-Bilds verhindern lebensnotwendige Austausch-

und Realitätsbewegungen und schließen den Selbstbetrachter räumlich ein. Das Ideal

ist hier die Ganzheitsillusion. An ein Extrem geführt löst sich das durch die Eigenliebe

motivierte Bild im Verschmelzungswunsch mit ihm auf. Zum räumlichen Einschluss

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 191

und Ausschluss gehört auch das ›Starren‹ auf das Bild, das vom Leben entrückt und

nicht auf Dauer zu bewerkstelligen ist.

Gleichzeitig wird das Einheitsversprechen im Bilderleben immer wieder durch

Inkongruenzen im Spiegelbild gestört. Es handelt sich hierbei um die ästhetische Un-

haltbarkeit des Bildes (3). Anschauung und Verschmelzungswunsch widersprechen sich

in diesem Zug insofern, als dass das hässliche Bild den sehnsuchtsvollen Blick nicht

rechtfertigt. Wie in der Erzählung wird die Begegnung zwischen Bild und Betrachter

durch das Bild selbst, wenn auch in anderer Weise gestört. Auch im Ovid-Text ist es

eine ästhetische Dimension, die Narziss zum Verhängnis wird. Das Wunderschöne

(die Quelle) verwandelt auch Narziss und lässt ihn zu einer unbeweglichen Statue

werden: wunderschön, unberührbar, aber nicht lebensfähig. Im Bilderleben handelt

es sich hingegen um die Hässlichkeit und Vergänglichkeit der Figur im Spiegelbild,

das kein (Ab-)Bild desjenigen sein kann, der hineinschaut. Der Versuch, dieses Bild

festzuhalten, scheitert hier nicht am wunderschönen Bild, das einen ›anderen‹ ver-

spricht/vortäuscht (Ovid), sondern an den unschönen Realitäten, die entgegenblicken

und nicht annehmbar sind – besonders zugespitzt am Bild im Bild, aber auch an der

Figur des Narziss spürbar, die nicht nur schön, sondern auch unförmig/fragmentiert

wirkt (Caravaggio). Diese dritte ästhetische Dimension der Unhaltbarkeit führt zu

einem kompletten Abrücken des Bildes von den Vorstellungen des Betrachters bzw.

zumModell des Bildes. Es ist unhaltbar, da es in seiner Hässlichkeit,Widersprüchlichkeit

und Zersetzung für den Selbstbetrachter nicht annehmbar ist. Der Kontrast erweckt den

Eindruck, dass es sich gar nicht um ein Bild handelt.

Und nun zur letzten, funktional-konstitutiven Unhaltbarkeit des Bildes (4). Im Anschau-

en, so erleben es auch die Betrachter des Narziss-Bildes, vollzieht sich eine Trennung

zwischen Bild und Betrachter, die demWunschmit dem Bild eins zu sein zuwiderläuft.

Der Selbstbetrachter stellt fest, dass er das gar nicht alles ist, was ihn dort anblickt und

dass er dazu nicht ›Ich‹ sagen kann (s.o.). Die beschriebenen Unvereinbarkeiten, die

das Bild unhaltbar machen, stellen den Betrachter vor eine Integrationsaufgabe. Dar-

in befragt er das Bild in seiner identifaktorischen Funktion. Im Bilderleben kommt es

zu einem Ringen um die Wahrung einer Fassung, in der auch Brüche, Verrückungen,

Widersprüchliches Raum erhalten müssen. Die Uneinheitlichkeit bringt einerseits Le-

bendigkeit hinein und motiviert Entwicklungen, bewegt sich aber auf eine vollständige

Zersetzung hin. Sie vermag das Bild so sehr zu »verrücken«, dass die Herstellung ei-

nes einheitlichen Bildes nicht gelingt. Dasmühsam über ein Bild hergestellte/entdeckte

›Ich‹ ist sich selbst fremd geworden. So kann sich die Suche nach dem ›Eigenen‹ in der

Selbst-Schau in ein Fremdwerden verkehren, das Auf-Sich-Schauen zu einem unver-

bundenen Nebeneinanderstehen dessen führen, was sich ›gegenseitig‹ anschaut. Mit

dieser Undurchdringlichkeit und Undurchsichtigkeit verweigert es seine Bildfunktion. Es

wird zur »Bildbarriere«. Damit vermag das Spiegel-Bild sein Integrations- und Identi-

fikationsversprechen nicht einzulösen. Es widerspricht in seiner nicht integrierbaren

Uneinheitlichkeit den erwarteten Bildqualitäten und Bildfunktionen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011 - am 14.02.2026, 09:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

