ANDREAS NIEDERBERGER,
MARKUS WolLF (HaG.)

Politische
Philosophie und
Dekonstruktion

Blelttraserzrpolitiseier
Theorie im Anschluss an
Jacques Derrida

[transcript]


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas Niederberger, Markus Wolf (Hg.)
Politische Philosophie und Dekonstruktion

hittps://dolorg/10.14361/9783830405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://doLorg/10.14361/9783830405451 -

M 14.02.2028, 09:50:16. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREAS NIEDERBERGER, MARKUS WoLF (Ha.)
Politische Philosophie und Dekonstruktion

Beitrige zur politischen Theorie im Anschluss an Jacques Derrida

[transcript]

hittps://dolorg/10.14361/9783830405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2007 transcript Verlag, Bielefeld

@ @@@ This work is licensed under a Creative Commons
BY NC ND

Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung & Innenlayout: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Markus Wolf
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 978-3-89942-545-1

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zell-
stoff.

Besuchen Sie uns im Internet: hitp://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an
unter: info@transcript-verlag.de

hittps://dolorg/10.14361/9783830405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=T


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

Einleitung

ANDREAS NIEDERBERGER & MARKUS WOLF

Kirche, Staat, Widerstand

15

JEAN-LUC NANCY

Die Frage des Fremden. Derrida und das Paradox der absoluten
Gastfreundschaft

27

DIRK QUADFLIEG

Von phinomenologischer Reduktion zur Umarbeitung der Epoche.

Zum Verhiltnis von Phiinomenologie und politischer Philosophie
im Werk Jacques Derridas

39

PHILIPP SCHINK

Subjektivitit und Gelingen: Adorno — Derrida

61

CHRISTOPH MENKE

Zum Ideal der Demokratie bei John Rawls, Jiirgen Habermas und
Jacques Derrida

77

MARKUS WOLF

Praktische Idee oder verniinftiger Glaube? Aporien moralisch-
politischen Fortschritts und kommende Demokratie

99

JAMES D. INGRAM

Jenseits von Prozedur und Substanz. Jacques Derrida und
die normative Demokratietheorie

119

OLIVER FLUGEL

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politisierung des Rechts oder Verrechtlichung und Demokratisierung
der Politik? Zum Beitrag der Dekonstruktion zu einer Theorie von

Demokratie und Recht in der Weltgesellschaft 143
ANDREAS NIEDERBERGER
Beschreiben/Zersetzen: Dekonstruktion als Institutionskritik 165

MARTIN SAAR

Uber die Autoren 181

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

ANDREAS NIEDERBERGER & MARKUS WOLF

Spitestens mit den Reaktionen auf den Tod Jacques Derridas 2004 wurde deut-
lich, welche Bedeutung seine Arbeiten fiir viele Disziplinen der Geistes- und So-
zialwissenschaften haben. Derridas philosophische und literaturkritische Beitridge
haben in so unterschiedlichen Feldern wie der Bedeutungstheorie, der Asthetik,
der Literatur- und Kulturwissenschaft, der Rechtssoziologie und -philosophie,
der Theorie der Moderne und vielen anderen Disziplinen der Geistes- und So-
zialwissenschaften groflen Einfluss ausgeiibt. Wie wenige andere philosophische
Entwiirfe steht sein Werk fiir die Rolle der Philosophie, theoretische und begriff-
liche Ressourcen fiir die kritische Analyse menschlicher Lebensformen und ihrer
aktuellen kulturell-politischen Lagen zu entwickeln, an die andere, stirker her-
meneutisch oder empirisch orientierte Disziplinen fruchtbar ankniipfen kénnen.
Angesichts dieser Umsténde iiberrascht es riickblickend, dass die akademi-
sche Philosophie insbesondere im deutschsprachigen Raum Derrida bis in die
neunziger Jahre des vergangenen Jahrhunderts hinein ganz {iberwiegend mit
Skepsis und sogar offener Ablehnung begegnet ist." Erst seit gut einem Jahrzehnt
wird sein Werk differenziert aufgenommen und breit diskutiert. Im Zuge dieser
Rezeption haben sich die Referenzpunkte der Derrida-Interpretation gewandelt,
diversifiziert und préziser auf bestimmte Aspekte des Werkes und einzelne Theo-
reme konzentriert.” Die Erkundung der Beziige zum Strukturalismus und zur
Phénomenologie Husserls, die vor allem in Derridas Frithwerk offenkundig sind,
wird mittlerweile durch eine Reihe thematisch fokussierter und vergleichender

1 Vgl. Manfred Frank: Was ist Neostrukturalismus?, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1984; Jirgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1985, S. 191-247.

2 Einen ersten Uberblick iiber wichtige Tendenzen der neueren Derrida-Rezeption
vermitteln die Sammelbénde von Hans-Dieter Gondek/Bernhard Waldenfels (Hg.):
Einsitze des Denkens. Zur Philosophie von Jacques Derrida, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1994 und Andrea Kern/Christoph Menke (Hg.): Philosophie der Dekonstruk-
tion. Zum Verhéltnis von Normativitit und Praxis, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | ANDREAS NIEDERBERGER & MARKUS WOLF

Untersuchungen erginzt, die Derrida in eine Auseinandersetzung mit kanoni-
schen Autoren und zeitgendssischen Klassikern der Philosophie wie Adorno,
Davidson, Gadamer, Hegel, Heidegger, Kant oder Wittgenstein verwickeln.® Ne-
ben diese Rezeptionsansétze, die Derrida gleichsam in den Mainstream des phi-
losophischen Diskurses einbetten, tritt eine neue phinomenologische Rezeption,
die sich auf die tiefgehende Auseinandersetzung Derridas mit der Philosophie
von Emmanuel Levinas konzentriert.*

Dabei ist die praktische und insbesondere die politische Philosophie ein
Stiefkind der philosophischen Derrida-Rezeption geblieben. Der Umstand, dass
Derridas friihe, eher sprachphilosophisch, literatur- und metaphysikkritisch orien-
tierte Untersuchungen wesentlich indirekte bzw. implizite Beziige zu ethischen
und politischen Problemen enthielten,” hat dazu gefiihrt, dass eine ethisch-
politische Dimension seines Denkens zundchst im Anschluss an seine Bedeu-
tungstheorie im Kontext post-marxistischer und post-kolonialer Ansitze entwi-
ckelt wurde.® In der philosophischen Rezeption im engeren Sinn fand diese Di-
mension erst mit dem Erscheinen einer Studie von Simon Critchley tiber die

3 Stellvertretend fiir andere seien hier folgende Studien genannt, die die Dekonstruk-
tion in Konfrontation mit den Positionen Hans-Georg Gadamers fiir die philosophi-
sche Hermeneutik fruchtbar zu machen versuchen: Georg W. Bertram: Hermeneutik
und Dekonstruktion. Konturen einer Auseinandersetzung der Gegenwartsphiloso-
phie, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 2002; Emil Angehrn: Interpretation und De-
konstruktion. Untersuchungen zur Hermeneutik, Weilerswist: Velbriick Wissen-
schaft 2003 sowie Andreas Niederberger: Kontingenz und Vernunft. Grundlagen
einer Theorie kommunikativen Handelns im Anschluss an Habermas und Merleau-
Ponty, Freiburg/Breisgau: Karl Alber 2007, S. 55-83.

4 Vgl. beispielsweise Alwin Letzkus: Dekonstruktion und ethische Passion. Denken
des Anderen nach Jacques Derrida und Emmanuel Levinas, Miinchen: Wilhelm
Fink Verlag 2002.

5  Explizite AuBerungen Derridas zu Fragen von Ethik und Politik finden sich in die-
ser Phase vor allem in den Interviews (vgl. etwa Jacques Derrida: ,,Semiologie und
Grammatologie. Gesprich mit Julia Kristeva®, in: ders., Positionen. Gesprache mit
Henry Ronse, Julia Kristeva, Jean-Louis Houdbine, Guy Scarpetta, Wien: Passagen-
Verlag 1986, S. 52-82) sowie in den ersten Schritten der Auseinandersetzung mit
Levinas (vgl. hierzu den Aufsatz ,,Gewalt und Metaphysik. Essay tiber das Denken
Emmanuel Levinas’“, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1976, S. 121-235). Zu nennen sind weiterhin seine Auseinandersetzung
mit dem Gesetzesbegriff in Jacques Derrida: Vor dem Gesetz, Wien: Passagen-
Verlag 1992 sowie seine Stellungnahmen zur Universititspolitik in ders.: Privileg.
Vom Recht auf die Philosophie 1, Wien: Passagen-Verlag 2003 und ders.: Mochlos
oder das Auge der Universitit. Vom Recht auf die Philosophie 2, Wien: Passagen-
Verlag 2004.

6 Vgl. dazu u. a. Ernesto Laclau/Chantal Mouffe: Hegemony and Socialist Strategy:
Towards a Radical Democratic Politics, London: Verso 1985 oder Gayatri Chakra-
vorty Spivak: ,,Can the Subaltern Speak?“, in: Cary Nelson/Lawrence Grossberg
(Hg.): Marxism and the Interpretation of Culture, Urbana: University of Illinois
Press 1988, S. 271-313.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 9

,Ethik der Dekonstruktion”’ Beachtung. Seit Beginn der neunziger Jahre hat
Derrida selbst regelméBig und umfangreich zu diesem Themenkreis publiziert.
Seine Beitrige wurden bislang lediglich punktuell und im Gestus einer Revision
anderer Ansétze in der politischen Philosophie und Theorie aufgenommen. Eine
umfassende Erkundung des Gehalts und der Tragfahigkeit von Derridas Ansitzen
sowie ihrer Bedeutung fiir aktuelle Fragestellungen und Problemlagen im Feld
der politischen Philosophie steht weiterhin aus.

Der hier vorliegende Sammelband ist dem Vorhaben gewidmet, Derridas
Stellungnahmen zur politischen Theorie kritisch zu wiirdigen. Die in ihm ver-
sammelten Beitridge bemithen sich zum einen um eine systematische Rekonstruk-
tion von Derridas Position in der praktischen Philosophie und insbesondere der
Gerechtigkeits- und Demokratietheorie. Zum anderen versuchen sie Anschluss-
stellen an zeitgendssische Debatten in der politischen Theorie und Philosophie
offen zu legen, die deutlich machen, warum Derridas Dekonstruktion fiir diese
Diskurse relevant ist.’

Im Kontext der Rekonstruktion von Derridas politischer Philosophie ist dabei
insbesondere die Frage virulent, wie sich seine frithen, vorwiegend sprachphilo-
sophischen und metaphysikkritischen Schriften zu seinen spiteren Uberlegungen
zu ethisch-politischen Thematiken verhalten.'’ Ergibt sich Derridas Haltung zu
politischen Themen als Konsequenz aus seiner Metaphysikkritik und ist sie be-
reits in seiner methodischen Zugangsweise zu literarischen und philosophischen
Texten impliziert? Oder muss stattdessen von einer ,,ethischen Wende* in seiner
Philosophie gesprochen werden, wodurch nahe gelegt wird, dass seine politische
Philosophie unabhéngig von fritheren, sprachphilosophischen und metaphysikkri-
tischen Erwiigungen verstanden werden kann?''

7 Simon Critchley: The Ethics of Deconstruction. Derrida & Levinas, Oxford:
Blackwell 1992.

8 Einen lesenswerten Zugang zu Derridas politischer Philosophie bietet neuerdings
die Monographie von Torsten Hitz: Jacques Derridas praktische Philosophie, Pa-
derborn, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 2005. Weitere Bénde, die hier zu nennen
sind, umfassen u. a.: Anselm Haverkamp (Hg.), Gewalt und Gerechtigkeit: Derrida-
Benjamin, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994; Anselm Haverkamp (Hg.), Deconstruc-
tion is/in America. A New Sense of the Political, New York: New York University
Press 1995; Chantal Mouffe (Hg.): Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie,
Wahrheit und Vernunft, Wien: Passagen-Verlag 1999; Michael Sprinker (Hg.):
Ghostly Demarcations. A Symposium on Jacques Derrida’s Specters of Marx, Lon-
don: Verso 1999; Christoph Menke: Spiegelungen der Gleichheit. Politische Philo-
sophie nach Adorno und Derrida, erw. Taschenbuchausgabe, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2004.

9 Vgl. dazu insbesondere die Beitrdge von Andreas Niederberger und Dirk Quadflieg.

10 Mehr oder weniger ausdriicklich wird diese Frage in den Texten von Oliver Flugel,
James Ingram, Dirk Quadflieg, Martin Saar, Philipp Schink und Markus Wolf be-
riihrt.

11 Diese Lesart wird u. a. vertreten von Hans-Dieter Gondek/Bernhard Waldenfels:
,Derridas performative Wende®, in: dies. (Hg.), Einsétze des Denkens, S. 7-39. Sie
steht tendenziell im Widerspruch zu Derridas Selbstdarstellung, in der er behauptet,

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | ANDREAS NIEDERBERGER & MARKUS WOLF

Allerdings geht es den in diesem Band vertretenen Autoren iiberwiegend
nicht um hermeneutische Fragen dieser Art, sondern um die Suche nach systema-
tischen Anschlussstellen und méglichen Defiziten einer von Derrida inspirierten
politischen Philosophie. Von entscheidender Bedeutung ist dabei die Frage, wie
sich die Spannungen im normativen Selbstverstindnis der Akteure, die Derrida in
seiner Theorie der Gerechtigkeit als teilweise unvermeidlich herausarbeitet, in
eine politische Theorie im engeren Sinne integrieren lassen, die sich jeweils mit
einer bestimmten Sphire politischen Handelns befasst."

Jean-Luc Nancy (StraBburg) widmet sich in seinem Beitrag zum Verhéltnis
von demokratischer Politik und Religion einem aktuellen und gegenwirtig viel
diskutierten Thema der politischen Philosophie. Er antwortet in diesem Zusam-
menhang auch auf Einwénde Derridas gegen seine Betonung von Briiderlichkeit
und gemeinschaftlicher Solidaritit als notwendiger Komponente der Demokratie.

Der Beitrag von Dirk Quadflieg (Bremen) kreist um die Frage nach dem
Verhiltnis von ethischen Anspriichen und politischem Handeln. Dieses Verhélt-
nis bestimmt Quadflieg mit Derrida als doppelte Struktur einer unbedingten ethi-
schen Verpflichtung gegeniiber dem Fremden und der Verpflichtung des Frem-
den, sich als solcher im Kontext einer gegebenen politischen Ordnung zu erken-
nen zu geben. Quadflieg bezieht diese Struktur auf einen aktuellen Anwendungs-
fall, das Regime der Grenzkontrolle und Fliichtlingspolitik an den EU-Auflen-
grenzen und hier insbesondere auf die dramatischen Vorfille in den spanischen
Enklaven Ceuta und Melilla in den letzten Jahren.

Philipp Schink (Frankfurt/Main) untersucht in seinem Artikel, inwieweit
Denkansétze und Motive der husserlschen Phinomenologie im Werk von Jac-
ques Derrida nachwirken. Im Zentrum steht dabei besonders die Methode der
epoché und die mit ihr verbundene Schwierigkeit der Freilegung einer Sphére
reiner Transzendentalitit. Im Hinblick darauf, dass Derrida sich mit dieser Prob-
lematik in seinen frithen Schriften intensiv auseinandergesetzt hat, werden zu-
nichst einige Kernpunkte von Derridas Husserlkritik dargestellt. Der Beitrag
zeigt anschlieend, dass Derrida die Transzendentale Phénomenologie nicht ein-
fach als ganze verwirft, sondern vielmehr Kernelemente beibehilt, die er einer
Umarbeitung unterzieht. AnschlieBend thematisiert der Beitrag anhand von Der-
ridas Ausfithrungen in Gesetzeskraft, inwieweit eine Interpretation, die das pha-
nomenologische Erbe der Dekonstruktion betont, fiir Fragen der politischen Phi-
losophie produktiv sein kann.

dass die Dekonstruktion von Beginn an (spétestens seit Die Schrift und die Diffe-
renz) von normativen Fragestellungen angetrieben wird. Vgl. z. B. Jacques Derrida:
Schurken. Zwei Essays tiber die Vernunft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 63.
Zur ersten Lesart vgl. Andrea Kern/Christoph Menke: ,,Einleitung®, in: dies. (Hg.),
Philosophie der Dekonstruktion, S. 7-14. Vgl. zu dieser Problematik auch die ent-
sprechenden Bemerkungen in den Beitrdgen von Oliver Fliigel und James Ingram in
diesem Band.

12 Dieser Frage gehen insbesondere die Beitrdge von Oliver Fliigel, Andreas Nieder-
berger, Martin Saar und Markus Wolf nach.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 11

Christoph Menke (Potsdam) arbeitet in einer vergleichenden Lektiire von
Derridas Schrift zur Gesetzeskraft und Theodor W. Adornos Spitphilosophie die
handlungs- und entscheidungstheoretischen Grundziige von Derridas Theorie des
gerechten Entscheidens heraus und gelangt so zu einer Erlduterung des ,,aporeti-
schen® Charakters, den der Begriff der Gerechtigkeit nach Derrida notwendig
aufweist. Menke zeigt, wie und warum ethische Anspriiche auf Berticksichtigung
nicht bruchlos in politisches Handeln iiberfithrt werden konnen. AbschlieBend
weist er darauf hin, dass der aporetische Grundzug des Gerechtigkeitsbegriffs
nach Adorno als Ergebnis einer gesellschaftlichen Konstellation gelesen werden
kann, die die Verwirklichung einer guten gemeinschaftlichen Ordnung nicht zu-
lasst.

James D. Ingram (New York) beschiftigt sich in seinem Beitrag mit dem
Begriff des normativen Fortschritts und damit mit einer Grundidee politischen
Denkens nach der Aufklarung. Wihrend sich in der politischen Theorie des 18.
und 19. Jahrhunderts ein dezidierter Fortschrittsoptimismus beobachten lésst, ist
die Idee des Fortschritts angesichts der moralischen und politischen Katastrophen
des 20. Jahrhunderts und der vernunftkritischen Diagnosen nicht nur der dlteren
Kritischen Theorie in eine Krise geraten. Mit Jacques Derridas Konzept der
démocratie a venir verteidigt der Beitrag eine modifizierte Konzeption des mora-
lisch-politischen Fortschritts, die der traditionellen Fortschrittskritik entgeht und
sich von einer kantianischen, ,,melioristischen* Konzeption des Fortschritts als
regulativer Idee sowie von den aktuellen demokratietheoretischen Ansdtzen Eti-
enne Balibars, Claude Leforts und Jacques Ranciéres unterscheidet.

Markus Wolf (Bremen) beschiftigt sich in seinem Beitrag mit dem Verhalt-
nis von Derridas Theoriebildung zum politischen Liberalismus von John Rawls
und der Theorie des demokratischen Rechtsstaats von Jiirgen Habermas. Der Bei-
trag zeigt zundchst, dass eine dekonstruktive Lesart des rawlsschen Liberalismus
entwickelt werden kann, die diesen um eine wichtige, historisch-prozessuale Di-
mension erginzt. Nach einer knappen Diskussion einer von Derridas Uberlegun-
gen inspirierten Kritik am politischen Liberalismus wird diese dekonstruktive
Interpretation des Liberalismus gegen die Kritik verteidigt, die Jiirgen Habermas
an ihr geiibt hat.

Oliver Fliigel (Hannover) untersucht den Beitrag Derridas zu aktuellen De-
batten in der Demokratietheorie. Nach einem exemplarischen Uberblick iiber ak-
tuelle Konzeptionen der Demokratie bei Jirgen Habermas und Charles Taylor
riickt er eine Spannung zwischen lebensweltlichen Impulsen und politischen Ver-
rechtlichungs- und Institutionalisierungstendenzen in den Mittelpunkt, die Ha-
bermas und Taylor auf unterschiedliche Weise aufzuldsen versuchen. Er zeigt,
dass Derrida einen Weg jenseits der von diesen beiden Autoren reprisentierten
Alternative von Kantianismus und Hegelianismus einschldgt, wenn er die norma-
tiven Grundlagen demokratischer Gesellschaften auf ethische Anspriiche zurtick-
fihrt, die eine unabschlieBbare Prozessualitit demokratischer Institutionalisie-
rungsprozesse anstofen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | ANDREAS NIEDERBERGER & MARKUS WOLF

Andreas Niederberger (Evanston) erortert mit Blick auf Diskussionen in-
nerhalb der politischen Philosophie der Weltgesellschaft die Frage, ob die De-
konstruktion einen relevanten Beitrag zum Streit zwischen der Forderung nach
der ,,Politisierung* und derjenigen nach der ,,Verrechtlichung™ der internationa-
len Beziehungen darstellt. In Auseinandersetzung mit der systemtheoretischen
,2Aufnahme* der ,,Dekonstruktion” des Rechts bei Andreas Fischer-Lescano und
Gunther Teubner zeigt er, dass deren Strategie, auf eine Politisierung des interna-
tionalen Rechts zu setzen, weder der derridaschen Explikation der wechselseiti-
gen Verwiesenheit von Recht und Gerechtigkeit angemessen ist, noch es vermag,
eine iiberzeugende normative Perspektive zu offerieren. Im Gegensatz dazu wird
eine republikanische Lesart Derridas entwickelt, die einen attraktiveren An-
schlusspunkt fiir eine politische Philosophie internationalen Rechts und globaler
Politik verspricht.

Martin Saar (Frankfurt/Main) schlieBlich entwickelt in seinem Beitrag ein
Verstindnis der Dekonstruktion als Verfahren der Kritik sozialer Institutionen
und Machtverhiltnisse. Schon die frithen sinn- und metaphysikkritischen Schrif-
ten Derridas entfalten demnach eine Methode zur kritischen Analyse von lo-
gisch-begrifflichen Hierarchien in theoretischen oder literarischen Texten, die da-
rin ein Moment der Kontingenz und der Gewalt sichtbar macht. Dieses Verfahren
l4sst sich auch auf soziale Institutionen anwenden, die als sinnbestimmte Struktu-
ren ebenfalls durch kontingente Unterscheidungen, Wertungen und Ausschlie-
Bungen stabilisiert werden. Indem die Dekonstruktion sowohl den idealen Cha-
rakter der mit ihnen verbundenen normativen Bestimmungen wie auch die mate-
riellen Voraussetzungen der Reproduktion institutionell stabilisierter sozialer
Differenzen angemessen thematisiert, bewirkt sie eine Entnaturalisierung sozialer
Hierarchien und Gegensétze, deren Anregungspotential bislang v. a. von der fe-
ministischen und queeren Theorie aufgegriffen worden ist.

Bei den hier versammelten Texten handelt es sich bis auf eine Ausnahme um
Originalbeitrige. Der Text von Christoph Menke ist erstmals erschienen in dem
Band von Eva Laqui¢ze-Waniek/Erik M. Vogt (Hg.): Derrida und Adorno. Zur
Aktualitit von Dekonstruktion und Frankfurter Schule, Wien: Turia + Kant 2006.
Wir danken den Herausgeberlnnen dieses Bandes fiir die freundliche Erlaubnis
zum Nachdruck.

Einige der hier abgedruckten Texte wurden in einer ersten Fassung im No-
vember 2005 auf einer Tagung des Doktorandenkollegs Prozessualitdit in trans-
kulturellen Kontexten: Dynamik und Resistenz des Wissenschaftsschwerpunktes
Dynamik und Komplexitit von Kulturen der Universitit Bremen vorgestellt. Al-
len Beteiligten aus dem Doktorandenkolleg und besonders den Kollegiatinnen
und Kollegiaten, die diese Veranstaltung mit aulergewohnlicher Hilfsbereit-
schaft unterstiitzt haben, sind wir zu Dank verpflichtet. Besonderer Dank gilt da-
riiber hinaus Valérie Le Vot vom Institut frangais de Bréme, Jochen Bonz, Gisela
Febel und Georg Mohr von der Universitidt Bremen sowie Robin Celikates von

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 13

der Universitdt Gielen, die auf jeweils verschiedene Weise wichtige Beitrige
zum Zustandekommen der Tagung und der Publikation geleistet haben.

Das Institut fran¢ais de Bréme, das Doktorandenkolleg Prozessualitiit in
transkulturellen Kontexten: Dynamik und Resistenz, der Kanzler sowie die Fach-
bereiche 9 und 10 der Universitdt Bremen haben die Tagung finanziell unter-
stiitzt. Das Doktorandenkolleg und der Fachbereich 9 der Universitdt Bremen
sowie das Institut fiir Philosophie der Johann Wolfgang Goethe-Universitt
Frankfurt/Main haben unentbehrliche Beitrdge zu den Druckkosten geleistet. Das
Institut francais de Bréme hat die Ubersetzung des Beitrages von Jean-Luc Nan-
cy finanziell gefordert. Fiir alle gewéhrten Zuschiisse zu Tagungs-, Druck- und
Ubersetzungskosten mochten wir diesen Institutionen herzlich danken.

Literatur

Angehrn, Emil: Interpretation und Dekonstruktion. Untersuchungen zur Herme-
neutik, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2003

Bertram, Georg W.: Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer Ausei-
nandersetzung der Gegenwartsphilosophie, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag
2002

Critchley, Simon: The Ethics of Deconstruction. Derrida & Levinas, Oxford:
Blackwell 1992

Derrida, Jacques: ,,Gewalt und Metaphysik. Essay iiber das Denken Emmanuel
Levinas’, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1976, S. 121-235

Derrida, Jacques: ,,Semiologie und Grammatologie. Gesprach mit Julia Kriste-
va“, in: ders., Positionen. Gespriche mit Henry Ronse, Julia Kristeva, Jean-
Louis Houdbine, Guy Scarpetta, Wien: Passagen-Verlag 1986

Derrida, Jacques: Vor dem Gesetz, Wien: Passagen-Verlag 1992

Derrida, Jacques: Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2003

Derrida, Jacques: Privileg. Vom Recht auf die Philosophie 1, Wien: Passagen-
Verlag 2003

Derrida, Jacques: Mochlos oder das Auge der Universitit. Vom Recht auf die
Philosophie 2, Wien: Passagen-Verlag 2004

Frank, Manfred: Was ist Neostrukturalismus?, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1984

Gondek, Hans-Dieter/Waldenfels, Bernhard (Hg.): Einsdtze des Denkens. Zur
Philosophie von Jacques Derrida, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994

Gondek, Hans-Dieter/Waldenfels, Bernhard: ,,Derridas performative Wende*, in:
dies. (Hg.), Einsitze des Denkens, S. 7-39

Habermas, Jirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1985

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | ANDREAS NIEDERBERGER & MARKUS WOLF

Haverkamp, Anselm (Hg.): Gewalt und Gerechtigkeit: Derrida-Benjamin, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1994

Haverkamp, Anselm (Hg.): Deconstruction is/in America. A New Sense of the
Political, New York: New York University Press 1995

Hitz, Torsten: Jacques Derridas praktische Philosophie, Paderborn, Miinchen:
Wilhelm Fink Verlag 2005

Kern, Andrea/Menke, Christoph (Hg.): Philosophie der Dekonstruktion. Zum
Verhiltnis von Normativitit und Praxis, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002

Kern, Andrea/Menke, Christoph: ,Einleitung®, in: dies. (Hg.), Philosophie der
Dekonstruktion, S. 7-14

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemony and Socialist Strategy: Towards a
Radical Democratic Politics, London: Verso 1985

Letzkus, Alwin: Dekonstruktion und ethische Passion. Denken des Anderen nach
Jacques Derrida und Emmanuel Levinas, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag
2002

Menke, Christoph: Spiegelungen der Gleichheit. Politische Philosophie nach
Adorno und Derrida, erw. Taschenbuchausgabe, Frankfurt/Main: Suhrkamp
2004

Mouffe, Chantal (Hg.): Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahr-
heit und Vernunft, Wien: Passagen-Verlag 1999

Niederberger, Andreas: Kontingenz und Vernunft. Grundlagen einer Theorie
kommunikativen Handelns im Anschluss an Habermas und Merleau-Ponty,
Freiburg/Breisgau: Karl Alber 2007

Spivak, Gayatri Chakravorty: ,,Can the Subaltern Speak?“, in: Cary Nel-
son/Lawrence Grossberg (Hg.): Marxism and the Interpretation of Culture,
Urbana: University of Illinois Press 1988, S. 271-313

Sprinker, Michael (Hg.): Ghostly Demarcations. A Symposium on Jacques Der-
rida’s Specters of Marx, London: Verso 1999

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kirche, Staat, Widerstand

JEAN-LUC NANCY

Die Trennung von Kirche und Staat ist der franzosische Ausdruck — verbunden
mit der in diesem Land vorherrschenden katholischen Kirche —, der eine voll-
stindige Abgrenzung der Kompetenzen, der Rechte und der Gewalten der reli-
giésen Ordnung (sei sie kirchlich oder anders verfasst) von denen einer politi-
schen Ordnung bezeichnen soll. Er ist so zu verstehen, dass in jeder 6ffentlichen
oder biirgerlichen Angelegenheit die politische Ordnung Vorrang genief3t, wih-
rend in religiésen Angelegenheiten — die dadurch als etwas Privates oder als sol-
ches angesehen werden, das in den Bereich der Intimitdt des Gewissens fillt —
eine Autoritdt waltet, die eine religiése Instanz ausiibt, der zu folgen jedem frei
steht.

Diese Trennung ist heute eine anerkannte Gegebenheit der Demokratie, in
welcher genauen Form sie durch das 6ffentliche Recht auch ausgesagt sein mag.
Sie ist dies selbst dort, wo, wie in England, ganz besondere Verhiltnisse vorlie-
gen, die den Anschein einer Nicht-Trennung, einer nicht vorhandenen Trennung
erwecken konnen, die in Wirklichkeit aber gleichwohl besteht. Die konstitutio-
nelle und/oder organische Behauptung und Auferlegung einer Konsubstantialitét
von Religion und Staat verst6Bt gegen die allgemeinen Regeln der Demokratie
und des Rechtsstaats — ist es doch unter anderem die Aufgabe des Rechts, die
Unabhingigkeit der Religionen und die Bedingungen, denen sie unterworfen
werden muss, zu etablieren, so wie es seine Aufgabe ist, die Voraussetzungen der
Rede- und Gedankenfreiheit zu sichern.

Wir sind daran gewohnt, diese Situation als Errungenschaft der modernen
Demokratie zu betrachten. In dem MaBe, wie die juristische Festschreibung der
Trennung ein noch junges geschichtliches Ereignis darstellt, ist dies nicht falsch
(allerdings nur unter dem Vorbehalt von Prizisierungen, auf die wir spéter noch
zuriickkommen miissen). Gleichwohl ist es nicht weniger notwendig daran zu er-

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | JEAN-LUC NANCY

innern, dass eine solche Trennung oder zumindest ihr Prinzip und ihre Bedin-
gung der Moglichkeit mit dem Beginn der Politik selbst auftauchen: ndmlich be-
reits in Griechenland. Es ist n6tig daran zu erinnern, denn dies bedeutet, um
gleich zum Wesentlichen zu kommen, dass die Trennung von Kirche und Staat
keine politische Option unter anderen darstellt, sondern dass sie ein konstitutives
Element der Politik als solcher ist, wenn man diesem Ausdruck denn die Bedeu-
tung geben will, die ihm an seinem griechischen Ursprung zukommt, und nicht
einen vagen und tiberdehnten Sinn, mit dem er sich auf jede mogliche Art der
Organisation des gemeinschaftlichen Zusammenlebens beziehen kann.

2

Die Polis, der Stadtstaat, konnte zwar eine eigene Religion umfassen, ihre Riten
feiern und auBerdem anderen, weniger 6ffentlichen oder weniger von ihren eige-
nen Biirgern getragenen Kulten einen Platz einrdumen, es bleibt darum nicht we-
niger wahr, dass sie in ihrem Prinzip, in ihrem Sein selbst als Polis, einen funda-
mentalen Bruch mit jedweder Art direkter oder indirekter Theokratie voraussetzt.
Ohne dass man dazu auf die offizielleren und moderneren Formen der Trennung
von Kirche und Staat zu warten braucht, bewahrheitet sich von Aristoteles und
selbst Platon bis hin zu Machiavelli und Bodin dasselbe Prinzip: Die Politik um-
fasst jede Art der ,,Kratie* auBer der Theokratie. Die Theokratie im Gegenzug
umfasst jede Art gesellschaftlicher Organisation nach einem religiésen Prinzip,
nur nicht die Politik und zwar selbst dort, wo die letztere ein religioses Moment
zu beinhalten scheint. Es geht hier um eine gewichtige Differenz: Religion und
Gedankenfreiheit sind dem Prinzip nach grundverschieden. Bei der Religion
dreht es sich nicht vorrangig um eine ,,private* Vorliebe, sondern um einen Mo-
dus der Darstellung und der Organisation sowohl der kollektiven wie der privaten
Existenz: Es handelt sich bei ihr also um nichts mehr und nichts weniger, als um
die alternative Moglichkeit kollektiven oder gemeinschaftlichen Zusammenle-
bens neben der Politik. Die Trennung von Kirche und Staat miisste als der einzi-
ge wahre Geburtsakt der Politik betrachtet werden.

Die Polis beruht zunichst auf der Tatsache, dass sie sich selbst ihr Gesetz
gibt. Sie kann sich auf eine gottliche Vorschrift oder Garantie fiir dieses Gesetz
berufen, aber es obliegt deshalb nicht weniger ihr selbst, der Polis selbst, das Ge-
setz entschieden festzulegen, zu formulieren, einzuhalten und zu pflegen. Nichts
ist in dieser Hinsicht aufschlussreicher als einerseits die Verschiebung und die
nach und nach erfolgende Abkehr von den verschiedenen Formen des Ordals, des
Gottesurteils, und andererseits die der Polis (besonders in Babylon) vorausge-
hende Entwicklung von Kodizes fiir Eigentum und Tausch (Handel, Erbschaft
usw.), die einen Teil der allgemeinen Auto-nomie vorwegnehmen, auf der der
spitere Stadtstaat beruht.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRCHE, STAAT, WIDERSTAND | 17

Das Politische, wenn man sich denn dieses Neutrums bedienen méchte, um
das Wesen oder das Prinzip zu bezeichnen, ist per Definition und in seiner Struk-
tur Autonomie. Im Gegensatz dazu stellt die Theokratie, in dem Sinne, in dem
wir sie als das Andere der Politik bezeichnet haben, per Definition und in ihrer
Struktur Heteronomie dar. Offensichtlich muss die Autonomie gegen die Hetero-
nomie Widerstand leisten und umgekehrt. Im Allgemeinen kann man sogar sa-
gen, dass jede Form politischen oder moralischen Widerstands eine Beziehung
zwischen Autonomie und Heteronomie impliziert, wobei seine fiir uns authen-
tischste Form (oder sogar die einzig authentische) im Widerstand der sowohl in-
dividuellen, wie auch kollektiven Autonomie gegeniiber jeder Art von Hetero-
nomie besteht.

3

Unter diesen Voraussetzungen bekommt die Religion, die der Polis eigen ist —
wenn ihr denn eine eigen ist — ein doppeltes Gesicht. Einerseits erscheint sie als
Uberbleibsel und Ersatz fiir die theokratische Religion. Hier scheint es so, als ob
die Polis noch nicht genau wusste, wie sie die Beziehung zu dem Prinzip, das sie
tragt, d. h. zu der Autoritit, die sie begriindet, ordnen sollte, ohne ihm die tradi-
tionell gebrauchliche, aber eben nicht politische Form eines Riickbezugs auf das
Gottliche zu geben. Unter diesem Gesichtspunkt kann man zur Auffassung ge-
langen, die Trennung von Kirche und Staat, wie auch ihre genaue Form sein
mag, sei das logische Ergebnis der Erfindung des Politischen, wie grof3 ihre zeit-
liche Entfernung dazu auch sein oder scheinen mag. Die Autonomie der Polis
trennt sich in ihr unzweideutig von religioser Heteronomie.

Andererseits tendiert die Religion der Polis im Gegensatz dazu dahin, sich in
eine besondere Religion zu verwandeln, die vom ,,Pfaffentum® verschieden ist,
um den Ausdruck Kants zu gebrauchen, mit dem er die gewo6hnliche Religion
von derjenigen unterscheiden mochte, die er ,,innerhalb der Grenzen der blofen
Vernunft“ entfaltet. Diese Religion will politisch und religios sein, religios aller-
dings, insofern sie politisch ist und nicht umgekehrt.

Zumindest in mancher Hinsicht ist bereits die Religion Athens, jener Stadt,
die nicht aus Zufall den Namen ihrer Schutzgéttin trégt, von dieser Art. Noch of-
fensichtlicher von dieser Art ist die Religion Roms, die in der abendldndischen
Geschichte zweifellos das vollendetste Beispiel einer Religion abgibt, die kon-
substanziell mit der Polis und mit dem Staat ist. So sehr ibrigens, dass das latei-
nische Wort religio, das wir geerbt und iibernommen haben, um ein Phdnomen
zu benennen, das allein Rom als solches benannt hat, einen gleichermaf3en recht-
lich-politischen und religidsen Sinn besitzt, egal ob man unter dem Wort gemaf
seiner Etymologie eine strenge Observanz oder gemél einer unsichereren Etymo-
logie das Erzeugen einer Bindung versteht.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | JEAN-LUC NANCY

Was bedeutet die romische Religion, wenn man sie als politische, staatliche
oder Zivilreligion versteht? Sie bedeutet den Einschluss der Autonomie in einer
Heteronomie, die ihr, ohne sie zu unterlaufen, die doppelte Dimension einer
Transzendenz und einer Inbrunst verleiht. ,,Rom™ transzendiert seine eigene
autonome Immanenz; der romische politische Korper (SenatusPopulusQueRo-
manus) ist mehr und etwas anderes als die tatsdchliche Existenz der Rémer, die
zur Versammlung zusammengetreten sind, ihrer Gesetze und ihrer Institutionen.
Deshalb tibernimmt die romische Republik beispielsweise sogar das legendire
Erbe der Konige, die vor ihr geherrscht haben: Als Wirkung derselben Wahrheit
— eben derjenigen ,,Roms* — ist sie stolz darauf, das Konigtum verdriangt zu ha-
ben, und verehrt sie die Konige als Vorfahren und Wegbereiter des republikani-
schen Gesetzes.

Rom verfiigt {iber eine Heteronomie seiner eigenen Autonomie oder iiber
eine Transzendenz seines eigenen immanenten Prinzips. Ob dieses romische
Modell mit der historischen Realitit genau iibereinstimmt oder nicht, ist hier we-
niger wichtig als die Tatsache, dass Rom dieses Bild seiner selbst zu zeichnen
und seiner Nachwelt davon ein Abbild zu vermachen wusste: Die Beispielhaftig-
keit der romischen Staatsbiirgertugend, der engen Verbindung der Einhaltung des
Rechts mit dem patriotischen Kult, der Darstellung des Senats als einer ,,Konigs-
versammlung® (Friedrich Schlegel), verbunden mit der Vorbildlichkeit der stadti-
schen, sozialen und 6konomischen Verwaltung, der Armee, die so stark wie nir-
gendwo sonst in der Antike national geprigt ist, und schlieflich ganz allgemein
das exemplum schlechthin, jenes des Magistrat-Priesters, dessen Name — pontifex
— zweifach mit Sinn beladen ist, als ein doppeltes geistliches und staatliches Ge-
nie — diese Beispielhaftigkeit wurde regelmiflig in Erinnerung gerufen, sowohl
durch die Franzosische Revolution wie durch den italienischen Faschismus, um
nur die zwei beriihmtesten und représentativsten Fille zu nennen.

4

Die Bedeutung des romischen Beispiels offenbart, wie sehr wir dem Bild der
griechischen Demokratie, die wesentlich durch die Agora und die offene Diskus-
sion tiber Gerechtigkeit geprigt ist, die fiir Aristoteles den politikon-Charakter
des menschlichen zoon ausmacht, jenes einer religiosen Wirklichkeit der 6ffent-
lichen Angelegenheiten hinzufiigen wollten, vor jeder Gestaltung und Artikula-
tion ihrer Beziechung. Was heifit, dass wir dies ,,wollten*? Wiinschten wir dies —
und weshalb? Haben wir es als innere Notwendigkeit der 6ffentlichen Angele-
genheiten wahrgenommen, sobald sie autonom wurden? Und woher kommt diese
Notwendigkeit? Zumindest jetzt, in der ersten Anndherung ist es zweifellos nicht
moglich, auf diese Fragen zu antworten. Doch um die Frage nach dem Politi-
schen in ihrer ganzen Breite anzugehen — so wie sie sich heute fiir uns darstellt —
ist es nétig zu unterstreichen, an welchem Punkt und in welcher Weise das Bild,

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRCHE, STAAT, WIDERSTAND | 19

die Idee oder der Begriff einer ,,Zivilreligion* mehr oder weniger bewusst unse-
ren hauptsédchlichen Représentationen des Politischen zugrunde liegt.

So muss man im Ubrigen das schmittsche Motiv einer ,,politischen Theolo-
gie* begreifen. Selbst wenn Carl Schmitt die Frage der Zivilreligion nicht stellt —
und unabhéngig von der Tatsache, dass er sich als berechtigt erachtete, im Natio-
nalsozialismus ein annehmbares Gegenstiick fiir sein ,,theologisches® Modell zu
erblicken — oder vielleicht genau deshalb, weil er diese Frage nicht als solche
stellt, zeigt sein strenges Denken der Souverinitét sehr wohl, dass ein Riickbezug
religiosen Typs dunkel am Horizont der Politik der Modernen verbleibt oder
wiederkehrt. Trotz eines solchen Riickbezugs, den die Idee der ,,Republik® be-
sonders in ihrer franzgsischen Form bis vor kurzem lebendig gehalten hat (um
hier nichts iiber das Modell der Vereinigten Staaten, den ,,Verfassungspatriotis-
mus‘ von Habermas oder alles, was in der japanischen und chinesischen Wirk-
lichkeit sowie in den konstitutionellen Monarchien Europas analysiert werden
konnte, zu sagen), scheint es, dass das Politische dem Entzug jener Wesensziige
ausgesetzt ist, die fiir es unterstellt wurden, indem es zulésst, dass diese in ,,Ma-
nagement“ und ,,Polizei” aufgelost werden, die uns folglich als elende Reste des-
sen erscheinen, was die Politik hitte tun kénnen oder miissen.

Marx hatte gute Griinde, die Kritik der Religion mit jener der Politik zu ver-
binden: Zumindest in seiner ersten und grundlegenden Idee ging es ihm darum,
die Besonderheit der Politik aufzulésen und ihre eigenstdndige Existenz (,,den
Staat®) abzuschaffen, ganz wie die Kritik der Religion den Unterschied von Erde
und Himmel beseitigen sollte, allerdings mit dem Ziel, eine Welt zu erreichen,
die keine Welt ,,ohne Geist und Herz*“ mehr wire. Anders gesagt, der wahrhafte
Geist und das wahrhafte Herz, der Geist und das Herz der wahrhaftigen mensch-
lichen Gemeinschaft in der Produktion des Menschen selbst, miissten ihre imma-
nente Authentizitét an die Stelle der falschen Transzendenz des politischen Geis-
tes und des religiésen Herzens setzen.

Wie man sieht, sollten Politik und Religion gemeinsam aufgehoben* [dt. im
Orig.] werden, in derselben und einzigen Bewegung, die selbst archi-politisch
und folglich archi-religios wire, von der Bewegung des wirklichen sozialen We-
sens diesseits und jenseits seiner politisch-religidsen Représentationen.

Alles bietet sich also so dar, als wire dies die grole Alternative der Moderne
gewesen: Entweder endgiiltig die Politik emanzipieren, indem sie vollig von der
Religion geschieden wird, oder aber beide gemeinsam aus dem Wirkungskreis
und dem Ernst der Selbstverwirklichung der Menschheit ausscheiden. Entweder
wird also die Politik als Wirklichkeit der (gleichermaflen individuellen wie kol-
lektiven) Autonomie verstanden, oder aber Politik und Religion werden als hete-
ronom dargestellt und die Autonomie besteht dann darin, sich von beiden zu be-
freien. Widerstand des Politischen gegen das Religiose oder Widerstand gegen
das Politisch-Religiose (und in diesem Fall stellt sich die Frage: Widerstand wo-
von und wessen? Aber lassen wir diese Frage in der Schwebe).

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | JEAN-LUC NANCY

5

Diese Alternative hatte die Bedingung ihrer Moglichkeit in dem zweiten romi-
schen Ereignis, jenem das der Republik und dem Imperium, in dem, was dieses
sich noch an republikanischen Ziigen bewahrt hatte, folgte. Dieses Ereignis ist
offensichtlich das Christentum. Von dem uns hier interessierenden Gesichtspunkt
aus gesehen bringt das Christentum nichts weniger als eine Trennung des Wesens
von Kirche und Staat. Tatséchlich ist diese Trennung so grundlegend, dass sie
selbst begriindend ist: Mit dem Christentum taucht das Begriffspaar ,Kir-
che/Staat” im engeren Sinne auf. Es taucht ausgehend von der Entstehung der ek-
klesia auf, einem Ausdruck, der von den Institutionen des griechischen Stadtstaa-
tes ibernommen wurde und nun eine ,,Versammlung® und eine spezifische Art
des Zusammenseins bezeichnet, die von dem sozialen und politischen Zusam-
mensein verschieden ist.

Vor der Erschaffung der Kirche oder vielmehr der lokalen Kirchen als solche
kiindigt sich das Christentum in zwei Hauptmerkmalen an: in der Unterscheidung
zweier Reiche und der damit einhergehenden Unterscheidung von zweierlei
Recht. Reich Gottes und Reich Césars, Gesetz Moses’ (,,Gesetz der Siinde“ nach
Paulus) und Gesetz Jesu oder Liebesgebot (,,Gesetz der Freiheit™ nach Jakobus).
Als Erbe einer Abspaltung vom Judentum stellt das Christentum, wie oben be-
reits angedeutet wurde, ein wichtiges politisches Ereignis dar — oder ein Ereignis
mit Blick auf das Politische. Mit ein und demselben Akt trennt es dieses streng
und ontologisch vom Religiosen (denn es handelt sich dabei um zwei ,,Welten®,
eine Trennung, die wiederum bedeutende religiose Konsequenzen nach sich
zieht) und bringt andererseits das Religiose selbst in einer paradoxen Geste nach
dem politischen Modell des Konigreiches oder des Staates (,,Reich* in den Evan-
gelien, ,,Staat“ [civitas] bei Augustinus) hervor.

Der Ursprung dieser vollig neuen Gestalt in der Ordnung des Religidsen liegt
in der Bedeutung des Messianismus: Dort ndmlich, wo der Messias erwartet
wurde, um das Reich Israel wiederherzustellen, wird er zum Begriinder eines
ganz anderen Reiches, das sich der Natur und den Gesetzen des menschlichen
Reiches vollstindig entzieht. Oder genauer gesagt: Nur so zeigt sich das Politi-
sche als menschliche, allein menschliche und ,,allzu menschliche® Ordnung...

Vor diesem Hintergrund ist eine Zivilreligion unméglich. Kirche und Staat
konnen alle moglichen Verbindungen eingehen — und wie man weiB}, steht die
Bekehrung des Imperiums zur neuen Religion sogar am Beginn eines neuen Zeit-
alters, das zum doppelten Schicksal des Imperiums zwischen Ost und West fiih-
ren wird, gemif einer zweifachen Bestimmung der Beziehung zwischen den bei-
den Reichen — und dennoch bleibt es dabei, dass das fundamentale Prinzip der
Heterogenitit beider Ordnungen niemals grundlegend in Frage gestellt werden
wird.

(Dies ist auch der Grund — sagen wir es, ohne lange bei diesem Punkt zu
verweilen —, weshalb, wie man wohl weil3, ein wichtiger Aspekt der islamischen

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRCHE, STAAT, WIDERSTAND | 21

Tradition oder der diversen islamischen Traditionen die Beziehung der zeitlichen
und der geistlichen Autorititen zueinander ist — eine Formulierung, die strictu
sensu nur in einer christlichen Terminologie moéglich ist.)

Die Trennung von Kirche und Staat, so wie sie die Demokratie schlieBlich
hervorgebracht hat, ist in gewisser Weise die direkte Folge des doppelten Re-
gimes, das das Christentum hervorgebracht hat und das zugleich sowohl die Ord-
nung des Staats als auch die Ordnung der Religion verschoben hat. Diese Ver-
schiebung hat sich selbst als — wiederum irgendwie direkte — Konsequenz der
prekdren und immer wieder aufs Neue destabilisierten Situation des Gemeinwe-
sens, das mit einer Zivilreligion verbunden ist, in der antiken Welt ergeben.

6

Unter diesen Bedingungen ist es nicht verwunderlich, dass sich das moderne
Denken des Politischen hinsichtlich der Beziehung zwischen Staat und Religion
in zwei entscheidenden Etappen entwickelt hat.

Die erste Etappe ist jene der Erfindung der Souverinitit. Von Machiavelli zu
Bodin — ohne der Vorstellung der Kontinuitit vom einen zum anderen zu grof3en
Wert beimessen zu wollen — verschiebt sich offenkundig der Schwerpunkt der
Problematik des Politischen unablissig hin zum profanen, zeitlichen oder sogar
atheistischen — um ein Wort Bayles beziiglich Bodins zu verwenden — Grund des
Staates. Der Begriff des ,,Staates [Etat]” selbst mit seinen Werten der Etabliert-
heit und der Stabilitit zeugt von dem Bediirfnis, dort eine Grundlage und ein
Prinzip der Dauerhaftigkeit zu finden, wo ein absolutes Fundament definitiv
fehlt. Selbst wenn der Ausdruck ,,absolute Monarchie“ auf Regime angewandt
wird, die sich mit kirchlichen und theologischen Garantien umgeben, spricht er
fiir sich selbst: Die Souverénitit des Monarchen, d. h. des Staates, kann per Defi-
nition von keiner anderen Autoritdt auBlerhalb ihrer selbst abhéngen, und dem
Anschein zum Trotz erzeugt nicht die religiése Weihe des Monarchen seine poli-
tische Legitimitét.

Ein souverdner Staat ist so beschaffen, dass er seine Legitimation aus sich
selbst zichen muss. Ohne in diesem Kontext die wesentliche Rolle des Rechts,
iiber den Ausnahmezustand zu entscheiden, hervorheben zu wollen (woriiber
Schmitt die Souverénitit definiert), muss man doch feststellen, dass die prinzi-
pielle Autonomie des Politischen hier ihre hauptséchliche Anforderung vorbringt:
Es muss oder miisste auf die eine oder andere Art sein eigenes Gesetz mit seinen
eigenen Mitteln begriinden, autorisieren und garantieren. st dies auf andere Wei-
se moglich als durch die Berufung auf die Sicherheitsnotwendigkeiten, die aus
der Schwiche und Feindseligkeit der Menschen entspringen? Aber kénnen sol-
che Notwendigkeiten {iberhaupt etwas anderes begriinden als einen Notbehelf —
ja sogar gegebenenfalls als eine usurpierte Autoritit zum Wohle einiger weniger?

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | JEAN-LUC NANCY

Auf diese Weise zeichnet sich die allgemeine Gestalt der Problematik des Politi-
schen seit dem klassischen Zeitalter ab.

Die zweite Etappe ist keine andere als die Forderung nach einer Zivilreligion,
wie sie etwa Rousseau formuliert. Worum handelt es sich? Darum, die Gesamt-
heit der Regeln und Bedingungen, die vom Gesellschaftsvertrag in transzenden-
taler Deduktion abgeleitet wurden, ,,dem Herzen der Biirger fithlbar” zu machen.
Wie entsteht aber dieses Bediirfnis nach einer spezifischen Affektivitit? Wie,
wenn nicht dadurch, dass der Affekt aus dem Vertrag ausgeschlossen worden ist.
Schon dessen Begriff impliziert Rationalitit, aber weder Hingabe, noch Begehren
oder Gefiihl.

Die Zivilreligion Rousseaus ist entgegen dem Anschein kein Stiick, das dem
Gebéude, das durch den Vertrag konstruiert wird, nachtréglich als Ornament hin-
zugefiigt wird und mehr oder weniger folgenlos bleibt. Sie versucht im Gegen-
teil, den intrinsischen Fehler des Vertrages zu beheben, dem es nicht gelingt, eine
andere Art des Zusammenkommens hervorzubringen als jene, die durch das Inte-
resse motiviert ist — obwohl dieser Vertrag den Menschen selbst fortbildet, indem
er ihn zum Biirger macht. (Die Verwandtschaft mit und Herkunft dieser Zivilre-
ligion aus dem Protestantismus verdient ganz offensichtlich eine Untersuchung,
die an anderer Stelle durchgefiihrt werden muss.)

7

Wie man weil}, hat die Zivilreligion Rousseaus zumindest mit Blick auf die
Durchfithrung von Rousseaus Programm bis auf wenige Ausnahmen keinerlei
Aufnahme gefunden. Nichtsdestoweniger hat sie in der doppelten Gestalt der
,Briiderlichkeit” und des ,,Laizismus®“ zwei ebenso dauerhafte wie problemati-
sche Spuren hinterlassen.

Wie die ,,Trennung von Kirche und Staat® ist die politische Bedeutung von
,.Briiderlichkeit* und ,,Laizismus‘ eine franzosische Besonderheit. Wie beim Be-
griff der ,,Trennung® ist es angebracht, beide in einem weiten Sinne und so zu
verstehen, dass sie Begriffe bezeichnen, die fiir das gegenwirtige Selbstverstand-
nis der Demokratie von allgemeinem Wert sind. (Die Aufgabe, dies ausfiihrlicher
zu rechtfertigen, vertage ich auf eine andere Gelegenheit.)

Die ,,Briiderlichkeit®, die, wie man weil}, der Devise der Franzosischen Re-
publik nachtréglich hinzugefiigt wurde, ist ein minimaler Rest des politischen Af-
fekts. Das heifit dann auch die Minimalform einer latenten und mehr oder weni-
ger klar wieder auftauchenden Frage nach der Kraft des Affekts, den das ein-
fachste Mit-Sein voraussetzt. Es ist nicht so, dass die Idee der ,,Briiderlichkeit*
dies notwendigerweise gut wiedergibt — doch dies ist eine andere Debatte, die
Derrida mehrmals wieder er6ffnet hat, indem er sich gegen Blanchot oder mich
selbst wandte. Hier ist mir wichtig, dass selbst, wenn man sich um den Begriff
streitet, man dies tut, um ihn durch andere Begriffe mit affektiver De- oder Kon-

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRCHE, STAAT, WIDERSTAND | 23

notation zu ersetzen: im Falle Derridas durch ,,Freundschaft“ oder anderswo
durch ,,Solidaritit™ oder gar ,,Verantwortung®, durch Begriffe, die wie auch zu-
letzt derjenige der ,,Gerechtigkeit, wenn man recht dariiber nachdenkt, nicht vol-
lig von einer affektiven Tonlage befreit werden kénnen. Um es so kurz wie mog-
lich zu sagen: Das, was mit der ,,Briiderlichkeit widersteht, ist der Affekt und
etwas im Affekt widersteht auf diese Weise unter dem einen oder anderen Na-
men dem Kern der politischen Ordnung, die als Ordnung vollstédndiger Autono-
mie verstanden wird — vorausgesetzt natiirlich, dass letztere tiberhaupt ohne Af-
fekt gedacht werden kann (oder auch, dass sie iiberhaupt denkbar ist, was viel-
leicht auf dasselbe hinausléuft).

Mit dem ,,Laizismus“ zeigt sich ein anderer Aspekt desselben Widerstands:
und zwar nicht die einzige Mdoglichkeit, die politisch-soziale Ordnung von jeder
religiosen Einmischung freizuhalten, auch nicht jene, diese Ordnung damit zu
beauftragen, die freie Ausiibung der verschiedenen Religionen unter den dafiir
notigen Bedingungen zu organisieren, sondern jenseits dessen — und tendenziell
im Widerspruch zu den beiden vorangegangenen Klauseln — die Notwendigkeit,
etwas wie die Einhaltung und die Feier der Werte, Symbole und Zeichen der An-
erkennung einer Zugehdorigkeit aller zur Gemeinschaft als solcher zu begreifen
und zu praktizieren.

Der eben gelesene Satz setzt sich sicherlich dem Verdacht aus, wir seien ge-
rade dabei, eine Art vagen Faschismus zu definieren... Aber ich mdchte genau
genommen sichtbar machen, dass die Faschismen und mit ihnen die ,,real existie-
renden” Kommunismen sowie einige andere Spielarten der Diktatur so verstan-
den werden konnen, dass sie einen brachliegenden Wunsch, die Gemeinschaft zu
feiern, aufgegriffen haben. Wenn dieser Wunsch brachlag — und dies auch heute
tut —, so hat dies seinen Grund darin, dass die Politik es nicht vermochte, ihn auf-
zunehmen. Das heif3t, er liegt brach, weil die Politik die Intentionen und Erwar-
tungen nicht erfiillen mochte oder konnte, die die Ausdriicke ,,Briiderlichkeit™
und ,,Laizismus® recht und schlecht bezeichnen. Oder aber, um es nochmals um-
gekehrt zu formulieren, weil die allgemeine Idee der Toleranz und des Staates als
Raumes der Toleranz hinter dem, was mit Recht vom Politischen erwartet wird,
zuriick- oder ihm sogar fremd bleibt, namlich dass es sich der Kraft des Affekts
annimmt, der dem Mit-Sein inhdrent ist.

8

Wenn die Autonomie durch alle Darstellungen der Demokratie hindurch der He-
teronomie Widerstand leistet, widersteht die Heteronomie im Gegenzug der
Autonomie mit der Kraft des Affekts. Der Affekt ist wesenhaft heteronom, und
vielleicht muss man sogar sagen, dass der Affekt Heteronomie ist.

Das Christentum verlieh einer Teilung Wirksamkeit, die die griechische
Griindung des Politischen implizierte: der Teilung zweier Ordnungen und zweier

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | JEAN-LUC NANCY

Gemeinwesen. Auf der einen Seite die Ordnung und das Gemeinwesen des Niitz-
lichen und des Rationalen (in dem engen Sinne, den wir diesem Wort meist ge-
ben), auf der anderen die Ordnung und das Gemeinwesen unter einem Gesetz,
das nicht zufillig als Liebesgebot bezeichnet wird.

Wiéhrend der gesamten so genannten christlichen Zivilisation ist die Liebe
auf der Seite des Politischen immer wieder zuriickgekehrt — zumindest als Frage,
Forderung oder Sorge. So sollten die Untertanen des Ko6nigs ihre Souveréne lie-
ben, und Hegel begreift die Liebe sogar als Prinzip des Staates. Die Briiderlich-
keit, der Patriotismus (bis hin zum ,,Verfassungspatriotismus® von Habermas),
die nationalen Befreiungsbewegungen, die Demokratie selbst oder auch die Re-
publik (europiischen Stils) oder die Nation (amerikanischen Stils) sowie diese
oder jene generdse Vorstellung von Europa stellen verschiedenste Anstrengun-
gen dar, etwas von dieser Liebe zu iibernehmen oder zu reaktivieren. Denn die
Erfinder der Demokratie wussten immer, wie und mit Rousseau, dass die Demo-
kratie die Liebe zu einem anderen Reich nicht aufgeben kann und dass sie sie
vielleicht sogar restlos auf sich nehmen muss, bei Strafe sonst nichts zu sein...
als Demokratie, das heilt eine einfache Ordnung niitzlicher und rationaler Ver-
waltung einer in sich selbst vom Affekt, d. h. auch von der Transzendenz, gerei-
nigten Welt.

Die Demokratie ist von Anfang an (man kénnte sogar sagen an ihrem zweifa-
chen — griechischen und modernen — Anfang) zugleich zu christlich und zu we-
nig christlich. Zu christlich, denn sie tibernimmt vollstindig die Trennung der
zwei Reiche; zu wenig, denn es gelingt ihr nicht, in ihrem Reich jene Kraft des
Affekts wieder zu finden, die das andere fiir sich beanspruchen kann. Zugleich
jedoch hat sich das Christentum, das der 6ffentlichen Positionen beraubt ist, die
ihm erlaubten, mit der einen Hand die materielle Macht zu ergreifen, die es mit
der anderen Hand wieder verteilte, und das durch diese auch fortfuhr, ein wenig
Liebe oder Scheinliebe in die politische Ordnung einzufiihren, als soziale Reli-
gion und im gleichen Moment tendenziell als Religion tiberhaupt aufgelost, da-
bei, ebenfalls tendenziell, alle Religionen mit sich ziehend.

Keines der beiden Reiche widersteht mehr dem anderen aufler in der brutalen
Form von Fanatismen, seien es Fanatismen der Kirche oder solche des Staates. In
Wirklichkeit handelt es nicht dabei jedoch nicht um eine Beziehung des Wider-
standes, sondern um eine Beziehung zwischen dem Willen zur Beherrschung und
zur Ubernahme des einen jeweils durch das andere Reich, um eine Beziehung
reiner und ungeteilter Feindschaft mit dem Ziel von Eroberung und Zerstorung.

9

Es handelt sich nicht mehr um Widerstand, sondern um Konfrontation. Es han-
delt sich nicht mehr um einen wesensméafigen Unterschied zweier Reiche, son-
dern um eine Differenz der Stirke zwischen zwei Imperien. Wenn es denn sicher

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KIRCHE, STAAT, WIDERSTAND | 25

ist, dass wir weder zur Christenheit zuriickkehren werden, noch zur rémischen
Republik oder zum athenischen Stadtstaat, und wenn es ebenso sicher ist, dass
die Riickkehr zu einer dieser Formen tiberhaupt nicht wiinschenswert ist, dann ist
auch sicher, dass wir heute eine neue Art und Weise erfinden miissen, die Institu-
tion des Politischen wieder ins Spiel zu bringen, und dass wir dabei die Anforde-
rung, die mit ihr verbunden ist, als Unmdglichkeit einer Zivilreligion klar formu-
lieren miissen. Denn wenn die Zivilreligion unmdglich ist und wenn wir nur zu
gut wissen, wohin ihre mangelhafte Verwirklichung (republikanisches Fest...)
und ihre exzessive Verwirklichung (faschistisches Fest...) jeweils fiihrt, und ihr
,rechtes MaB“ genau genommen das Unmdogliche selbst ist, dann miissen wir die
Frage des Affekts, gemdf dem wir ko-existieren, wieder von Grund auf neu auf-
greifen. Wir werden uns dementsprechend fragen miissen, wie sich Kirche und
Staat wirklich angemessen trennen lassen oder vielmehr wie ausgeschlossen
werden kann, dass entweder irgendeine Religion auf die Politik Einfluss nimmt
oder die Politik den Wunsch verfolgt, den Affekt und seine Heteronomie zu tiber-
nehmen. Beides zugleich zu verlangen, scheint zu viel. Dennoch miissen wir uns
dies zumindest als sondierende und heuristische Regel vornehmen.

Wir konnten so (wieder) beginnen:

Gemeinsam sein oder zusammen sein, oder einfacher, entbloBter noch, zu
mehreren sein, heifit im Affekt sein, heifit affiziert werden und affizieren. Das
meint beriihrt werden und beriihren. Der ,,Kontakt“ — die (unmittelbare) Néhe,
die Reibung, die Begegnung und der Zusammenstol3 — ist die fundamentale Mo-
dalitat des Affekts. Was die Berithrung nun beriihrt, ist die Grenze, die Grenze
des Anderen, des anderen Ko6rpers. Denn der Andere ist der andere Korper, d. h.
das Unpenetrierbare, das Undurchdringliche (penetrierbar nur durch die Wunde
und nicht in der sexuellen Beziehung, in der die ,,Penetration” nur eine Beriih-
rung ist, die die Grenze in weiteste Ferne verriickt). Das, worum es im Mit-Sein
geht, ist die Beziehung zur Grenze: Wie sie beriihren, an ihr rithren, wie von ihr
beriihrt und geriihrt werden, ohne sie zu verletzen? Wir begehren sie zu verlet-
zen, denn die Grenze zeigt die Endlichkeit an und stellt sie aus. Das Begehren zu
verschmelzen oder das Begehren zu morden bilden die doppelte Modalitit der
existenziellen Unruhe, die uns in unserer Endlichkeit bewegt. Die anderen zu
verschlingen oder zu vernichten — und sie dennoch als andere erhalten zu wollen
— denn wir ahnen ja auch den Schrecken der Einsamkeit (die eben genau das
Verschwinden des Sinns ist, wenn der Sinn wesentlich ausgetauscht oder geteilt
wird). In Folge hiervon wird oder wurde die Beziechung zur Grenze von der
Menschheit auf zwei Arten geregelt: entweder durch irgendeine Modalitét des
Opfers, die darin besteht, die Grenze zu {iberschreiten und dabei eine Verbindung
mit der Totalitét herzustellen (noch allgemeiner wiirde ich sagen: eine Modalitét
der Widmung, denn das Blutopfer ist nicht die einzige Spielart dieser Bezichung)
oder aber jenseits der Widmung durch den Okzident, die Politik und das Gesetz,
d. h. im Wesentlichen im Rekurs auf eine Autonomie der Endlichkeit. Der Staat
konnte zwar den Willen haben, sich nach einem kosmischen, physikalischen oder

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | JEAN-LUC NANCY

organischen Modell zu regulieren, die Tatsache jedoch eben dieses Willens und
dieser Darstellung weist sehr wohl darauf hin, dass diese Totalitit, die ,,Wid-
mung fiir das Ganze®, als mangelhaft empfunden wurde.

So befindet sich der Staat, wenn ich so sagen darf, beziiglich des Affekts in
einer problematischen Situation: Die Beziehung zu den Grenzen, die Beziehung
der Grenzen zueinander wird nicht mehr durch eine virtuell totale ,,Widmung*
geleistet. Das Politische wird von Beginn an als Regulierung der Affekte gebo-
ren. Es ist kein Zufall, dass das Christentum in einem Kontext entsteht, in dem
der wenig spiter so genannte ,,menschliche Staat” sich angesichts der personli-
chen Beziehungen als gescheitert erweist und in dem das Imperium das Scheitern
oder das Ende der Polis und der Autonomia zu Gunsten eines Modells der Herr-
schaft (des Imperiums) bezeugt, dem es trotz seiner Anstrengungen nicht gelingt,
den Affekt zu ergreifen (da es selbst nicht wahrhaft heilig, sondern aus dem biir-
gerlichen Gesetz stammt, aus der ,,Diktatur” im rémischen Sinn). Das Christen-
tum, d. h. das prophetische Judentum und jenes der Diaspora (damit méchte ich
die zwei Figuren einer gewissen Spaltung zwischen dem Reich Israel und dem
Volk Gottes Israel bezeichnen), antwortet nicht zuféllig, nachdem es zu einem
entscheidenden Punkt der Transformation genau im Herzen und gegeniiber dem
Imperium gelangt war (wie zugleich auch die stoische und die epikureische Phi-
losophie nach einer Regulierung des Affektes streben), zugleich mit dem ,,Lie-
besgebot™ und dem ,,Reich Gottes*. Es schldgt sowohl die Unterscheidung zwei-
er Reiche oder zweier Staaten als auch die Abtrennung des legalen Gesetzes vom
Gesetz der Liebe vor, d. h. vom anderen des Gesetzes oder von seiner Kehrseite.
Die christliche Liebe bedeutet in erster Linie die Kehrseite des Gesetzes, seine
Inversion oder Subversion, auch seine versteckte Seite, d. h. das, woraus das Ge-
setz entspringt, ohne es anerkennen zu konnen: ndmlich den Sinn selbst des Mit-
Seins.

Unter diesen Bedingungen leistet nicht mehr die Kirche gegeniiber dem Staat
oder der Staat gegeniiber der Kirche Widerstand, sondern es ist das Mit-Sein
selbst, das sich widersteht und das es sich selbst versagt, sich in irgendeiner Form
der Hypostase, der Konfiguration, der Institution oder der Gesetzgebung zu voll-
enden. Es ist das Mit-Sein in seinem Widerstand gegeniiber seiner eigenen Ver-
sammlung. Dieser Widerstand beriihrt die Wahrheit seines ,,Mit*, dieser Nédhe
des Mit, die niemals als Sein wirksam werden kann und stets widerstandig bleibt.
Weder autonom noch heteronom: vielmehr Anomie im gegenseitigen Widerstand
des Autonomen und des Heteronomen.

(Ubersetzung aus dem Franzisischen: Christoph Dittrich)

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Frage des Fremden. Derrida und das Paradox

der absoluten Gastfreundschaft

DIRK QUADFLIEG

Der folgende Text wird mehr Fragen aufwerfen, als er in der Tat beantworten
kann. Das liegt in diesem speziellen Fall, also einigen Uberlegungen zu Derridas
Begriff der Gastfreundschaft, weniger an der notwendigen Begrenzung seines
Umfangs als vielmehr am Thema selbst. Die Frage, was man gemél Derrida als
eine ,,Ethik der Gastfreundschaft™ bezeichnen konnte, fithrt zunéchst in den Be-
reich des Fremden, des Fremdartigen oder Befremdlichen. Denn wem anders
sollte Gastfreundschaft zuteil werden, wenn nicht dem Fremden? Aber wer oder
was ist dieser Fremde? Das ist die Frage des Fremden im Sinne einer Frage nach
dem Fremden oder an den Fremden. Der Titel des Beitrags lésst sich jedoch auch
in die andere Richtung des Genitivs lesen, und zwar als eine Frage, die der
Fremde selbst stellt, die der Fremde an uns stellt.

Im Folgenden soll gezeigt werden, inwiefern sich beide Fragen, wenn man
sie mit Derrida betrachtet, als nicht beantwortbar herausstellen werden, weil sie
in eine paradoxe, zirkulére, selbst-dekonstruierende Figur hinein fithren. Deshalb
wird der Text sowohl auf die Frage, wer oder was der Fremde ist, als auch auf
die Frage nach der Frage des Fremden eine definitive oder endgiiltige Antwort
schuldig bleiben. Vielleicht aber kann man, und das wire zugleich die These, die
Ethik der Gastfreundschaft, die Ethik der Dekonstruktion nur so verstehen, dass
sie sich in ein Feld begibt, in dem es auf fundamentale Weise keine vorgefertig-
ten Antworten gibt. Das Ethische selbst wiirde dementsprechend genau dort be-
ginnen, wo es eine Offenheit gibt fiir Unvorhersehbares, fiir Fremdartiges, fiir
den oder das Andere, der oder das — wie Derrida sagt — stets ,,im Kommen
bleibt* (& venir)." Mit anderen Worten: Der Versuch, iiber die Ethik der Gast-

1 Vgl z. B. Jacques Derrida: Mémoires. Fiir Paul de Man, Wien: Passagen-Verlag
1988, S. 40.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | DIRK QUADFLIEG

freundschaft zu sprechen, muss sich selbst in eine solche Szene des ankommen-
den Fremden begeben.

Um diesen zugegebenermalBen dunklen Auftakt mit Inhalt zu fiillen, wird in
einem ersten Schritt das von Derrida herausgearbeitete, mehrschichtige Paradox
der Gastfreundschaft vorgestellt, wie es in der Seminarreihe Von der Gastfreund-
schaft® auftaucht. Ein zweiter Schritt beschiftigt sich dann auf einer allgemeine-
ren Ebene mit der Struktur dieses Paradoxons, das gewissermafen im Herzen der
Dekonstruktion arbeitet und sich in der Figur einer ,,Bedingung der Mdoglichkeit,
die zugleich eine Bedingung der Unmoglichkeit darstellt”, fassen ldsst. Schlief3-
lich sollen anhand einer aktuellen politischen Problemlage in aller Kiirze die
moglichen Perspektiven einer dekonstruktiven Ethik verdeutlicht werden.

1. Aporien einer Ethik der Gastfreundschaft

In einer ersten Niherung ldsst sich die Verbindung zwischen der Frage des
Fremden und dem Paradox der Gastfreundschaft iiber Derridas Auseinanderset-
zung mit antiken Texten, mit einer gewissen ,,griechischen Situation*” herstellen.
Ausgangspunkt ist hier Platons Dialog Sophistes, in dem ein Fremder (xenos) die
Position der Sophistik vertritt. Weshalb interessiert sich Derrida fiir den Fremden
im platonischen Dialog? Da wire zum einen die Tatsache, dass der Fremde, so
wie er bei Platon auftaucht, sicherlich kein absolut Fremder, sondern zumindest
seiner Herkunft nach (er kommt aus Elea) bekannt ist. hm wird, im Gegensatz
zu einem Barbaren oder Wilden, ein gewisses Gastrecht eingerdumt, das sich in
erster Linie aus seiner Herkunft und einer vertraglichen Regelung zwischen den
antiken Stadtstaaten ableitet.” Damit also der Fremde seine Fragen vorbringen
kann, muss er bereits in einer vertraglich geregelten Beziehung stehen oder an-
ders ausgedriickt, als Fremder wird er {iberhaupt nur wahrgenommen, wenn er
bereits die erste Frage nach seiner Herkunft beantwortet hat. Insofern taucht der
Fremde im Sophistes im Rahmen einer — vereinfacht gesagt — rechtlich geregel-
ten Gastfreundschaft auf, er ist mithin kein Unbekannter. Halten wir fest, es gibt
eine sehr alte Tradition einer rechtlich kodifizierten Form der Gastfreundschaft,
die bis in die antike Polis zuriickreicht.

Das Interesse Derridas an der Situation des Sophistes kniipft sich jedoch
zweitens an eine ganz bestimmte Frage des Fremden aus Elea, die dieser selbst
vorsichtig und umstindlich einleitet, weil er nicht weniger in Frage stellt als, wie

es heiBt, ,,den Satz des Vaters Parmenides“.” Ohne an dieser Stelle weiter in die

2 Jacques Derrida: Von der Gastfreundschaft, Wien: Passagen-Verlag 2001.

Vgl. ebd., S. 14.

4 Vgl. Wolfgang Detel: ,,Griechen und Barbaren. Zu den Anféngen des abendléndi-
schen Rassismus®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 43 (1995), S. 1019-
1043, hier: S. 1025f.

5 Vgl. Platon: Sophistes, 241d.

9%}

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE FRAGE DES FREMDEN | 29

inhaltliche Argumentation des Fremden einsteigen zu wollen, wird doch deutlich,
weshalb Derrida sich gerade auf diesen Dialog bezieht: Die Frage des Fremden
zielt auf eine ,,viterliche Logik®, wodurch sich der Fremde einerseits der Familie
zugehorig zeigt, zum anderen aber das Haupt dieser Familie, den ,,Hausherrn®,
wie Derrida sagt, in seiner uneingeschriinkten Autoritéit in Zweifel zieht.* Nimmt
man nun allein die Struktur dieser Situation, dann haben wir es mit einem Frem-
den zu tun, der sich anschickt, den viterlichen /ogos, die Sprache und die Ver-
nunft des Hausherrn zu hinterfragen. Das also wire ganz allgemein die Frage, die
der Fremde an uns stellt.

An der eigentiimlichen Stellung des Fremden im Sophistes wie tiberhaupt in
der griechischen Antike des klassischen Zeitalters ldsst sich nun ein erstes Para-
dox der Gastfreundschaft erldutern: Der Fremde, dem hier ein Gastrecht einge-
rdumt wird, teilt offenbar schon langst den gemeinsamen Horizont des Denkens,
er gehort — das zeigt sich in seiner Rede vom Vater Parmenides — gewissermalien
zur Familie, auch und gerade dort, wo er die Grundlagen der gemeinsamen Logik
hinterfragt. Die Bezeichnung ,,Fremder* hingegen verweist auf seine Herkunft
aus einer anderen Polis und markiert seinen rechtlich-politischen Status, der mit
bestimmten Rechten und Pflichten verbunden ist. Aber auch dieser rechtliche
Status ist im Grunde paradox, denn der gemeinsame Pakt oder Vertrag, aus dem
die Rechte des Fremden hervorgehen, setzt seinerseits eine gemeinsame Sprache
des Rechts voraus. In Anbetracht dieses vorab geteilten rechtlichen Horizontes
also muss der Fremde, um als solcher (an)erkannt zu werden, bereits seine
Fremdheit, zumindest im starken Sinne des Wortes, verloren haben.

Derrida verdeutlicht dieses Paradoxon anhand der Apologie des Sokrates, in
der Sokrates in seiner Verteidigungsrede vor dem Gericht sich selbst mit einem
Fremden vergleicht, der die Sprache des Rechts nicht spricht und deshalb um
Nachsicht bittet.” In dieser Szene, so Derrida, wird die dréingende und schwierige
Frage der Gastfreundschaft tiberhaupt erst sichtbar, denn:

sollen wir vom Fremden, bevor und damit wir ihn bei uns aufnehmen kénnen, verlan-
gen, uns zu verstehen, unsere Sprache zu sprechen, in allen Bedeutungen dieses Aus-
drucks [...]? Wenn er — mit all dem, was dies impliziert — unsere Sprache spréche, wenn
wir bereits alles teilten, was mit einer Sprache geteilt wird, wire der Fremde dann noch
ein Fremder, und konnte man auf ihn bezogen dann noch von Asyl oder Gastfreund-
schaft sprechen?®

Das Recht auf Gastfreundschaft in seiner juridischen Form ist — antik oder mo-
dern — immer an Bedingungen gebunden, an eine vertragliche Regelung, eine
gemeinsame Sprache des Rechts. Es ist reziprok und behandelt den Fremden zu-

6 Vgl J. Derrida: Von der Gastfreundschatft, S. 14.
7  Vgl. Platon: Apologie des Sokrates, 17c-d.
8 J. Derrida: Von der Gastfreundschatft, S. 21.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | DIRK QUADFLIEG

néchst als ein Rechtssubjekt.” Innerhalb des rechtlichen Horizontes geht die erste
Frage daher an den Fremden, sie fragt nach seinem Familiennamen und woher er
kommt. Doch scheint die paradoxe Struktur einer solchen bedingten Gastfreund-
schaft auf die Moglichkeit einer unbedingten, absoluten Gastfreundschaft zu
verweisen, bei der ein Ankommling anonym bleiben konnte und unabhéngig von
seiner Herkunft empfangen und aufgenommen wiirde — ohne zu fragen. Eine un-
bedingte oder absolute Gastfreundschaft wiirde nicht nur dem Fremden, d. h.
einem Rechtssubjekt, zuteil, sie miisste erweitert werden auf den Anderen tiber-
haupt oder, wie Derrida in Anlehnung an Emmanuel Levinas sagt, auf den ,,abso-
lut Anderen,"

Es ist allerdings keineswegs so, als wiirde Derrida nun versuchen, die unbe-
dingte Gastfreundschaft gegen die rechtlich-kodifizierte auszuspielen, um deren
Aporie zu iiberwinden. Im Gegenteil, die Moglichkeit einer absoluten Gast-
freundschaft bildet bei genauerem Hinsehen erst den Hintergrund, auf dem das
formale Recht paradox zu werden droht. Wenn nédmlich die vertraglich geregelte
Gastfreundschaft den Fremden zu einem Familienmitglied werden lésst, stellt
sich die Frage, wie der Fremde vor oder jenseits eines solchen Paktes begegnen
konnte. Wir stolen hier auf den ,,mystischen Grund“ — um einen weiteren Topos
Derridas zu zitieren — der kodifizierten Gastfreundschaft oder auch des Rechts
schlechthin.'' Damit ein Vertrag zustande kommen kann, in dem die Rechte und
Pflichten des Fremden festgelegt sind, muss er vor jeder Identifizierung als
Rechtssubjekt und vor jeder vereinbarten Regelung als Gast aufgenommen wer-
den konnen. Man kann daher sagen, dass die bedingte Gastfreundschaft eine un-
bedingte zur Voraussetzung hat. Aber umgekehrt gilt ebenso, dass die bedin-
gungslose Aufnahme eines anonymen Ankdmmlings einer gewissen Regelung
bedarf, diese sogar zwangsldufig nach sich zieht, weil sie vor einer ,,Pervertie-
rung*, wie Derrida immer wieder betont, nicht sicher sein kann.'? Eine unbeding-
te Gastfreundschaft ohne jede Vorkehrung wiirde Gefahr laufen, jemanden bei
sich aufzunehmen, der das ,,Zuhause®, die Moglichkeit des ,,Bei-sich-seins* zer-
stort und damit zugleich die Grundlage einer jeden Gastfreundschatft.

Die Aporie entsteht folglich erst im Verhiltnis der bedingten zur unbedingten
Gastfreundschaft, insofern sie sich sowohl gegenseitig implizieren als auch aus-
schlieBen. Denn die absolute Gastfreundschaft bedeutet stets einen Bruch mit je-
der Bedingung, ebenso wie eine rechtliche Kodifizierung notwendigerweise eine
Einschrinkung, mithin eine Auflgsung der unbedingten Gastlichkeit bedeutet.
Laut Derrida handelt es sich bei diesem Paradox um eine Antinomie, und zwar
im wortlichen Sinne um zwei gegeneinander stehende Gesetze, wobei das Gesetz
der absoluten Gastfreundschaft im Singular mit den juridischen Gesetzen der

9 Vgl ebd, S. 25f.

10 Vgl. ebd,, S. 26.

11 Vgl. Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritit, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1991.

12 Vgl. J. Derrida: Von der Gastfreundschaft, S. 27 u. 62.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE FRAGE DES FREMDEN | 31

Gastfreundschaft kollidiert. Es legt als absolutes Gesetz den unbedingten Grund
fiir einen gesetzlichen Rahmen und doch sprengt es zugleich diesen Rahmen,
weil es tiber ihm steht als ein, wenn man so will, ,,gesetzloses Gesetz*.13

Bevor der zweite Abschnitt auf die allgemeine Figur dieser Antinomie zu-
riickkommt, die man auch als das Zugleich einer Bedingung der Moglichkeit und
einer Bedingung der Unmoglichkeit fassen kann, soll wenigstens kurz auf Derri-
das Kritik an Kants ,,Drittem Definitivartikel zum ewigen Frieden“ eingegangen
werden, um das bisher Gesagte in einem zweiten Kontext zu verdeutlichen. In
seiner Schrift Zum ewigen Frieden beschiftigt sich Kant im besagten ,,dritten De-
finitivartikel* mit den Bedingungen einer ,,allgemeinen Hospitalitit®, d. h. einer
allgemeinen Gastlichkeit, auf deren Grundlage das ausstehende Weltbiirgerrecht
verwirklicht werden soll.'* Es scheint zunidchst, als wiirde Kant mit der ,,allge-
meinen Hospitalitit™ eine zumindest vergleichbare Forderung aufstellen wie Der-
ridas unbedingte Gastfreundschaft. Allerdings ist Kants Perspektive von Anfang
an eine juristisch-politische, es geht ihm um die Moglichkeit eines ,,ewigen Frie-
dens” in einem forderalen Staatenbund, der gestiftet werden muss, um einen
kriegerischen Naturzustand des Menschen zu iiberwinden. Ziel ist eine ,,weltbiir-
gerliche Verfassung®, die sich unter der Bedingung einer ,,allgemeinen Hospitali-
tit approximativ verwirklichen kann. Wie Derrida nun zu Recht hervorhebt,
bleibt die von Kant angefiihrte ,,Hospitalitit jedoch eine eingeschridnkte, denn
sie beinhaltet lediglich ein Besuchs- und kein vollstindiges Gastrecht."” Weiter-
hin griindet Kant dieses Besuchsrecht auf einem Naturrecht, da, so das Argu-
ment, die Oberfliche der Erde nur begrenzt Platz zur Verfiigung stellt, ,,aber
niemand an einem Orte der Erde zu sein mehr Recht hat, als der andere*.'®

Dennoch bleibt Kants ,.dritter Definitivartikel“ ambivalent: Einerseits ist
Kant bemiiht, die ,,allgemeine Hospitalitdt in ihrer Anwendung einzuschrinken
und im Vorgriff auf das Weltbiirgerrecht in einen juristischen Kontext einzube-
zichen. Andererseits geht die geforderte Hospitalitéit dem eigentlich politischen
Stiftungsakt des Weltbiirgerrechts voraus und steht damit logisch-zeitlich vor
oder auferhalb einer jeden gesetzlichen Regelung. Sie markiert gewissermaBen
die Schwelle zwischen dem kriegerischen Naturzustand und dessen politisch-
rechtlicher Uberwindung.

Dagegen wire die von Derrida dargelegte unbedingte oder absolute Gast-
freundschaft nicht aus einem Naturrecht abgeleitet, sondern letztlich aus einer
konstitutiven Offnung des Subjekts auf den Anderen, so wie sie auch von Levi-

13 Vgl ebd., S. 61. Die Antinomie, so Derrida in Das andere Kap, steht fiir das ,,dop-
pelte, widerspriichliche Gesetz, nicht fiir den Gegensatz zwischen dem Gesetz und
seinem anderen‘ (Jacques Derrida: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei
Essays zu Europa, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1992, S. 53).

14 Vgl. Immanuel Kant: Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, Stuttgart:
Reclam 1984, S. 21.

15 Vgl. L. Kant: Zum ewigen Frieden, S. 21; auch Jacques Derrida: Adieu. Nachruf auf
Emmanuel Levinas, Miinchen, Wien: Hanser 1999, S. 114.

16 1. Kant: Zum ewigen Frieden, S. 21.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | DIRK QUADFLIEG

nas beschrieben wird.'” Wenn der Empfang des Anderen jeder Konstitution einer
Selbstheit, eines Bei-sich-seins oder allgemeiner des Subjekts vorausgeht, dann
stellt eine unbedingte Gastfreundschaft in der Tat die Bedingung fiir jede poli-
tisch-rechtliche Entscheidung dar. Die konstitutive Beziehung zum Anderen vor
oder am Ursprung des Subjekts kann somit ebenfalls als eine Bedingung der
Moglichkeit und zugleich als eine Bedingung der Unmdéglichkeit einer vollstin-
digen und autonomen Subjektivitit verstanden werden.

2. Dekonstruktion als das Denken einer
unmoéglichen Méglichkeit

Das Motiv vom Anderen auf dem Grund des Selben ist zweifellos eines der zent-
ralen Merkmale des so genannten poststrukturalistischen Diskurses, obwohl sich
philosophiegeschichtlich natiirlich bedeutende Vorldufer anfiihren lassen, wie
etwa die hegelsche Dialektik, Husserls V. Cartesianische Meditation und an bei-
de anschlieBend sogar Sartres Bewusstseinsphilosophie.'® Auch Derrida nimmt
dieses Motiv zunidchst in einer erkenntnistheoretischen Spielart auf, wenn er in
seinen frithen Schriften die Sprache als ein Zeichensystem betrachtet, in dem je-
der Signifikant seinen Wert erst dadurch erhélt, dass er in einer differenziellen
Beziehung zu anderen Signifikanten steht. Da es im Verweisungssystem der Sig-
nifikanten kein vorgéngiges und urspriingliches Signifikat mehr gibt, entsteht
Bedeutung nur auf der Grundlage der vielfiltigen Beziehung eines Signifikanten
zu anderen Signifikanten des Systems. Anders ausgedriickt, die Identitdt eines
Zeichens ist auf fundamentale Weise durch seine Relation zu anderen Gliedern
des Systems bestimmt: ,,Jeder Begriff ist seinem Gesetz nach in eine Kette oder
in ein System eingeschrieben, worin er durch das systematische Spiel von Diffe-
renzen auf den anderen, die anderen Begriffe verweist. Ein solches Spiel, die
différance, ist nicht einfach ein Begriff, sondern die Mé6glichkeit der Begrifflich-
keit, des Begriffsprozesses und -systems iiberhaupt*." Jede bedeutende Einheit
tragt daher notwendigerweise und urspriinglich die Spur des Anderen in sich
selbst.?’ Insofern stellt die Spur — die kein letztes Seiendes oder transzendentales
Signifikat meint, vielmehr Relation und Prozess®! —, insofern also stellt die Spur
des Anderen sowohl eine Bedingung der Moglichkeit der Begriffsbildung tiber-
haupt als auch die Bedingung der Unmdoglichkeit eines reinen und mit sich selbst

17 Vgl. J. Derrida: Adieu, S. 105ff.

18 ,,Was wir auf dem Grunde unserer selbst finden, ist der Andere [...].“ (Jean-Paul
Sartre: Bewultsein und Selbsterkenntnis, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1973,
S.9)

19 Jacques Derrida: ,,Die différance®, in: ders., Randgéinge der Philosophie, 2. Aufl.,
Wien: Passagen-Verlag 1999, S. 31-56, hier: S. 40.

20 Vgl. Jacques Derrida: Grammatologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1974, S. 109.

21 ,,Die Spur selbst existiert nicht.“ (ebd., S. 287)

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE FRAGE DES FREMDEN | 33

unmittelbar identischen Begriffs dar. Wenn Derrida diese Struktur nun kritisch
auf die zentralen Griindungsbegriffe der Philosophie ibertrigt, beispielsweise
das Sein, die Vernunft oder das Subjekt, kann er diese in ihrer Funktion als letz-
tem Grund dekonstruieren, indem er in ihnen ein irreduzibles und nicht aufheb-
bares Verhiltnis zu einem anderen nachweist. Die konstitutive Unmdoglichkeit
einer letzten stabilen Selbstbegriindung lasst das gesamte Projekt der abendléndi-
schen Philosophie im Wortsinne ,,abgriindig™ werden.

Freilich bleibt eine solche Dekonstruktion philosophischer Griindungsbegrif-
fe und der von ihnen abhéngigen Denksysteme in erster Linie ein ontologisches
bzw. erkenntnistheoretisches Unterfangen — die Moglichkeit, hieraus eine Ethik
oder eine Politik abzuleiten, zeigt sich zumindest nicht auf den ersten Blick. Aber
schon in der Grammatologie stellt Derrida klar, dass die Spur des Anderen auch
im Sinne einer Erfahrung begriffen werden kann, in der das Subjekt vor jedem
Bei-sich-sein und vor jeder Selbstprisenz durch eine Alteritit bestimmt wird. Im
Gegensatz zu Levinas, der zur selben Zeit an einer Ethik der Alteritét arbeitet,
warnt Derrida allerdings davor, diese Andersheit zu verabsolutieren, weil sie
sonst Gefahr l4uft, in den Bereich der Theologie abzudriften.”> Doch kommt Der-
rida mit Levinas darin {iberein, dass die Kategorie des Anderen deutlich mehr
umfasst als das empirische Vorhandensein von anderen Menschen. Sofern die
Andersheit immer schon vor der Konstitution eines bewussten Ich liegt, kann sie
selbst nicht mehr zum vollstindig identifizierbaren Gegenstand einer Erfahrung
werden. Umkehrt konnte man jedoch sagen, dass sich eine Erfahrung des Ande-
ren gerade durch eine nicht zu tilgende Abwesenheit oder Leerstelle auszeichnet,
die als Absenz oder Mangel gleichwohl erfahrbar bleibt.”

Es gilt demnach, den sicherlich schillernden Begriff des Anderen ernst zu
nehmen und zwar als Andersheit, die sich jenseits der Identifizierung, der dialek-
tischen Aufhebung oder der direkten Thematisierung bewegt. Ein Anderes im
starken Wortsinne ist nur dann wirklich anders, wenn es sich dem Eigenen und
Bekannten entzieht. Und doch ist das oder der Andere nie durch eine uniiber-
windbare Grenze vom Selben getrennt, das Andere ist vielmehr in seiner Funk-
tion als grundloser Grund immer schon im Selben und dieses notwendigerweise
urspriinglich offen fiir anderes.*

Eine solche, zunichst eher strukturelle Figur des Anderen kann nun fiir eine
Ethik fruchtbar gemacht werden, wenn man sie mit den Aporien der Gastfreund-
schaft in Verbindung bringt. Allerdings konnte man einwenden, dass uns die

22 Vgl. Jacques Derrida: ,,Gewalt und Metaphysik. Essay iiber das Denken von Em-
manuel Levinas’, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1972, S. 121-235, hier: S. 1644f.

23 Fir Derrida bleibt der Erfahrungsbegriff selbst an diesen Entzug gebunden: ,,.Der
Entzug der Prisenz ist die Bedingung der Erfahrung [...].* (J. Derrida: Grammato-
logie, S. 285)

24 ,,Das Andere ist im Selben.”“ (Jacques Derrida: ,,Ellipse®, in: ders., Die Schrift und
die Differenz, S. 443-450, hier: S. 446)

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | DIRK QUADFLIEG

konstitutive Beziechung zum Anderen keinerlei Handlungsspielraum ldsst, wenn
sie tatsdchlich immer schon das denkende und handelnde Subjekt bestimmt und
daher asymmetrisch bleibt. Man muss hierbei jedoch sehr deutlich mit Derrida
zwischen einem Bereich des Ethischen und dem einer Politik, d. h. des normen-
geleiteten Handelns unterscheiden. Ethisch wire laut Derrida nicht allein die Di-
mension der bedingungslosen Offnung zum Anderen — hier gibt es in der Tat
keine Wahl —, sondern vielmehr das Verhiltnis zwischen der urspriinglichen Be-
gegnung mit dem Anderen und jenen Dimensionen des Denkens und Handelns,
die darauf aufbauen. Es ist also keineswegs so, dass Derrida einfach eine bedin-
gungslose Gastlichkeit gegeniiber dem anonymen Ankdmmling einfordert, denn
dieser ist in gewisser Weise langst eingetroffen, ob wir dies wollen oder nicht. Es
liegt hingegen an uns, wie wir die fundamentale Dislokation durch den Anderen
auf die politisch-rechtliche Ebene des Umgangs mit Fremden, Ankommenden
oder Asylsuchenden tibertragen. Folglich beginnt der genuine Bereich des Ethi-
schen zwischen der unbedingten und der bedingten Gastfreundschaft, und zwar
in der Frage nach deren konkretem Verhiltnis im Einzelfall.

Aufgrund der aporetischen Struktur der Gastfreundschaft wird es jedoch un-
moglich, daraus eine allgemeingiiltige Maxime fiir ein ethisches Handeln abzu-
leiten. Jede noch so vorldufige Normierung bewegt sich auf der Seite der poli-
tisch bedingten Gastfreundschaft und muss die unbedingte einschrianken, d. h.
negieren. Und umgekehrt verbleibt die theoretische Option fiir eine unbedingte
Gastfreundschaft im Utopischen, da ihr jedes Kriterium fiir ein politisch-
rechtliches Handeln abhanden kommt. Es gibt daher kein per se gerechtes Ver-
hiltnis zwischen der bedingten und der unbedingten Gastfreundschaft, kein
»~mehr oder weniger®, da sie sich gegenseitig ausschlieBen. Und eben diese un-
entscheidbare Aporie wiederholt sich fiir Derrida insgesamt im Verhéltnis von
Gerechtigkeit und Recht.”® Die Dekonstruktion gibt uns damit nicht weniger zu
denken als eine Ethik des strukturell Unentscheidbaren.

Dennoch bleibt eine dekonstruktive Ethik keineswegs ohne Folgen. Denn
eine wirkliche Entscheidung, so Derrida, kann es auch nur in einem Bereich des
Unentscheidbaren geben, dort, wo rechtlich kodifizierte oder normativ sedimen-
tierte Regelungen nicht angewendet werden koénnen oder miteinander in einen
unlosbaren Konflikt geraten: ,,Eine Entscheidung, die sich nicht der Priifung des
Unentscheidbaren unterziehen wiirde, wére keine freie Entscheidung, sie wire
eine programmierbare Anwendung oder ein berechenbares Vorgehen. Sie wire
vielleicht rechtens, nicht aber gerecht.“*® Die implizite Schlussfolgerung, das ko-
difizierte Recht konne per definitionem nicht gerecht sein, mutet skandalos an.
Sie geht jedoch weniger auf eine Insuffizienz des Rechts zuriick als vielmehr auf
die spezielle Bedeutung, die der Begriff der Gerechtigkeit in der Dekonstruktion
erhilt: Gerechtigkeit ist hier stets mit der unentscheidbaren, asymmetrischen und

25 Vgl. J. Derrida: Gesetzeskraft, bes. S. 44ff.
26 Ebd., S. 50.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE FRAGE DES FREMDEN | 35

paradoxen Erfahrung des Anderen verbunden und muss daher auBerhalb jeder
Identifizierung, Kodifizierung oder vertraglichen Regelung stehen.

An dieser Stelle kann lediglich angedeutet werden, inwiefern die zweifache
Frage des Fremden, die zu Beginn anhand des Sophistes verdeutlicht wurde, un-
trennbar mit einer Ethik der Dekonstruktion zusammenhingt. Ebenso wie der
Fremde im platonischen Dialog stellt die konstitutive Beziehung zum Anderen
unseren Status als autonomes, bei-sich-seiendes Subjekt in Frage, sie setzt die
traditionelle Logik des Gastgebers, der Herr im eigenen Haus ist, aufler Kraft.
Noch bevor wir den Fremden fragen kénnen, wer er ist und ihn damit zu einem
Rechtssubjekt machen, haben wir, um bei uns selbst zu sein, immer schon auf die
vorgingige Beziehung zum Anderen geantwortet. Wir miissen, um selbst zu sein,
diese Beziehung stets bejaht haben. Daraus erwichst eine unmogliche Verant-
wortung gegeniiber dem Anderen, die wir allenfalls nachtréglich und durch einen
potentiell gewalttitigen Akt der AusschlieBung in eine rechtliche Regelung und
souveridne politische Handlung tiberfithren konnen. (In Klammern sei daran erin-
nert, dass unser Wort ,,Politik auf das griechische polis zuriickgeht, also auf
einen begrenzten Raum der rechtlichen In- bzw. Exklusion).

Zum Abschluss sollen nun in aller Kiirze einige Perspektiven umrissen wer-
den, die das Paradox der Gastfreundschaft fiir die so genannte ,,Fliichtlingsprob-
lematik® er6ffnen kann.

3. Die Frage der Fliichtlinge vor/an Europa

Kaum wird man sich noch an die beiden Stiddtenamen Ceuta und Melilla erin-
nern, die im Oktober 2005 durch die Presse gingen. Mehrere hundert Menschen
hatten damals versucht, den doppelten und meterhohen Grenzzaun dieser beiden
spanischen Exklaven in Nordafrika zu tiberwinden, um von dort aus nach Europa
einzuwandern. Sechzehn Tote und etliche Verletzte haben diesen Sturm auf die
Grenzen Europas wenigstens fiir einen kurzen Augenblick in den Mittelpunkt der
Offentlichkeit geriickt, obwohl er nur einen von vielen traurigen Hohepunkten
einer anhaltend dramatischen Situation markiert.

Lasst sich, jenseits des Appells, die Genfer Fliuchtlingskonvention und die
Menschenrechte einzuhalten, mit Hilfe der Dekonstruktion ein anderer Blickwin-
kel auf die weltweit wachsenden Migrantenstrome einnehmen? Oder miissen,
angesichts der unzihligen tragischen Einzelschicksale, Reflexionen iiber die
Unmoglichkeit einer unbedingten Gastfreundschaft hilflos, wenn nicht gar zy-
nisch wirken? Es wire indes unredlich, von einer philosophischen Ethik, sei sie
dekonstruktiv oder nicht, die simple Losung eines komplexen, historischen und
geopolitischen Problems zu erwarten. Dennoch kann man aus der Perspektive
einer Ethik der Gastfreundschaft wenigstens drei Fragestellungen ableiten, die
eine neue Sicht auf die Situation an den Aullengrenzen Europas erlauben:

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | DIRK QUADFLIEG

(1) Die Antwort der EU-Innenminister, allen voran die des damaligen deut-
schen Innenministers, Otto Schily, besteht in einer Verschiarfung der Grenzkont-
rollen und des Asylrechts. Thre Handlungsmaxime ist eine politisch-rechtliche,
die sich auf der Ebene einer bedingten Gastfreundschaft bewegt und diese mit
moglichst eindeutigen Ein- und vor allem Ausschlusskriterien zu sichern ver-
sucht. Wenn man jedoch mit Derrida die Frage des Fliichtlings als Frage des An-
deren betrachtet, dann kann unsere Antwort sich nicht auf einen formal-
juristischen Umgang mit den Ankémmlingen beschrianken. Damit eng verbunden
wire eine Debatte iiber die Legitimation des Asylrechts, das die Anerkennung als
Fliichtling immer noch auf der Grundlage einer nationalstaatlichen Herkunft regelt.

(2) Abgesehen von allen Fillen, in denen geltendes Recht gegen Menschen-
rechte oder die Genfer Fliichtlingskonvention verstoft, verlangt eine Ethik der
Gastfreundschaft die jeweils situative Abwégung des positiven Rechts gegeniiber
dem Imperativ einer unbedingten Gastfreundschaft. Und obwohl sich die unbe-
dingte Gastfreundschaft per definitionem nicht in eine rechtliche Kodifizierung
uberfiithren l4sst, muss die Aufgabe darin bestehen, das geltende Recht immer
wieder im Horizont einer unbedingten Gerechtigkeit zu tiberpriifen und es gege-
benenfalls zu iiberschreiten. Dahinter steht kein Pliadoyer fiir eine dauerhafte
Missachtung rechtlicher Vereinbarungen, sondern die Uberzeugung, dass eine
Ethik der Gastfreundschaft sich nur dann verwirklichen ldsst, wenn sie in einem
ebenso notwendigen wie unabschlieBbaren Prozess in unser alltdgliches Verhal-
ten, unsere Kultur und auch in geltendes Recht einflieB3t: ,,Es ist nun eine politi-
sche Aufgabe, den besten legislativen Kompromiss zu finden, die besten juridi-
schen Bedingungen, damit in einer bestimmten Situation die Ethik der Gast-
freundschaft nicht in ihrem Prinzip verletzt und so gut wie moglich respektiert
wird. Deshalb miissen Gesetze und Gewohnheiten, auch Phantasmen, ja deshalb
muss eine ganze Kultur veréindert werden.“>” Der politische Prozess endet somit
nicht mit einem Gesetzgebungsverfahren, er beginnt vielmehr an den Réndern
des Rechts, immer dort, wo wir in eine rechtlich uneindeutige Situation geraten —
etwa in der Frage, wie wir mit Migranten ohne Papiere umgehen sollen.

(3) SchlieBlich — und dies ist der wahrscheinlich wichtigste Punkt — fiihrt die
Fliichtlingsfrage zuriick auf die fundamentale Frage des Fremden an uns. Jenseits
der politisch-rechtlichen Problematik und der Verantwortung, in einer Notsitua-
tion zu helfen, wirft die Begegnung mit dem Fremden/dem Anderen die Frage
nach unserer eigenen Identitit als Europder auf. Was bedeutet heute ein Europa,
das sich nach innen hin 6ffnet, nur um sich nach aulen umso rigider abzuschlie-
Ben? Wer sind wir heute als Européer, in einer Zeit, da zusammen mit der Souve-
ranitdt der Nationalstaaten auch ihre Integrationskraft schwindet? Auf welche
kulturelle, historische und politische Tradition beruft sich Europa, die ,,européi-

27 Jacques Derrida: ,,Ich misstraue der Utopie, ich will das Un-Moégliche. Ein Ge-
sprach mit Thomas Assheuer®, in: Stephan Moebius/Dietmar Wetzel (Hg.), absolute
Derrida, Freiburg i. Br.: Orange Press 2005, S. 6-19, hier: S. 16.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE FRAGE DES FREMDEN | 37

sche Idee“? Bedeutet Europa nicht zunichst die Forderung einer unbedingten
Offnung gegeniiber den Nachbarn? Wo und mit welcher Begriindung aber endet
geografisch diese Beziehung der freundschaftlichen Nachbarschaft? Wenn das
neue ,,Haus* Europa immer auch als Antwort auf die Erfahrung von Krieg und
Vertreibungen im zwanzigsten Jahrhundert gedacht war, dann sollten und kénnen
wir diesen Griindungsgedanken nicht einfach vergessen. Er kehrt an den Grenzen
wieder. Die Frage des Fremden vor und an den Grenzen Europas verweist des-
halb zugleich auf die dringende und bislang vernachlissigte Frage, wer wir heute
sind und wer wir sein wollen.

Literatur

Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1972

Derrida, Jacques: ,,Ellipse®, in: ders., Die Schrift und die Differenz, S. 443-450

Derrida, Jacques: ,,Gewalt und Metaphysik. Essay tiber das Denken Emmanuel
Levinas’*, in: ders., Die Schrift und die Differenz, S. 121-235

Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1974

Derrida, Jacques: Mémoires. Fiir Paul de Man, Wien: Passagen-Verlag 1988

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritdt‘, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 1991

Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays zu
Europa, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1992

Derrida, Jacques: ,,Ich misstraue der Utopie, ich will das Un-Mdégliche. Ein Ge-
sprich mit Thomas Assheuer®, in: Stephan Moebius/Dietmar Wetzel (Hg.):
absolute Derrida, Freiburg/Breisgau: Orange Press 2005, S. 6-19 (Erstverof-
fentlichung in: DIE ZEIT, Nr. 11, 1998)

Derrida, Jacques: Adieu. Nachruf auf Emmanuel Levinas, Miinchen, Wien: Han-
ser 1999

Derrida, Jacques: ,,Die différance, in: ders., Randginge der Philosophie,
2. Aufl., Wien: Passagen-Verlag 1999, S. 31-56

Derrida, Jacques: Von der Gastfreundschaft, Wien: Passagen-Verlag 2001

Detel, Wolfgang: ,,Griechen und Barbaren. Zu den Anfingen des abendléndi-
schen Rassismus®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 43 (1995) 6,
S. 1019-1043

Kant, Immanuel: Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, Stuttgart:
Reclam 1984

Platon: Apologie des Sokrates, in: ders., Sdmtliche Werke, Bd. 1, neu hg. von
Ursula Wolf, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1994, S. 11-43

Platon: Sophistes, in: ders., Simtliche Werke, Bd. 3, neu hg. von Ursula Wolf,
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1994, S. 253-335

Sartre, Jean-Paul: Bewultsein und Selbsterkenntnis, Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt 1973

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839405451 -

M 14.02.2026, 09:50:16, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Von phanomenologischer Reduktion zur
Umarbeitung der Epoché. Zum Verhiltnis von
Phidnomenologie und politischer Philosophie

im Werk Jacques Derridas

PHILIPP SCHINK

Die diesem Text zugrundeliegende Motivation hat ihren Ausgang in einer leich-
ten Irritation genommen. Obwohl Jacques Derrida ab Anfang der 1970er Jahre
keine systematischen Untersuchungen von Elementen und Denkfiguren der hus-
serlschen Phanomenologie mehr vorgelegt hat und man den Eindruck gewinnen
kann, dass diese wohl nur bei der Herausbildung der Dekonstruktion eine Rolle
gespielt haben, bezieht er sich in seinen Anfang der 1990er Jahre entstandenen
Schriften wiederholt auf Motive der transzendentalen Phinomenologie.' Gerade
das methodische Kernstiick der Phanomenologie, die epochg, findet dabei in den
jeweiligen Texten an prominenter Stelle Erwdhnung. Dass diese Nennung selbst
nicht einem unachtsamen Gebrauch entspringt, fithrt Derrida in einem Interview
aus: ,,It is true that for me Husserl’s work, and precisely the notion of epochg, has
been and still is a major indispensable gesture. In everything I try to say and
write epoch€ is implied. I would say that I am constantly trying to practise this
whenever I am thinking and writing. I think it is the condition for thinking and
speaking.?

Auch wenn man diese AuBerungen sicherlich nicht iiberbewerten sollte, so
werfen sie doch eine Reihe von Fragen auf, die das Verhiltnis von husserliani-

1 Vgl z. B. Jacques Derrida: ,,Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der ,Religion’
an den Grenzen der bloSen Vernunft®, in: ders./Gianni Vattimo, Die Religion,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 9-106; ders.: Falschgeld. Zeit geben I, Miin-
chen: Wilhelm Fink Verlag 1993.

2 Vgl. Jacques Derrida: ,,Hospitality”, in: Richard Kearney (Hg.), Questioning Ethics:
Contemporary Debates in Continental Philosophy, London: Routledge 1998, S. 69-
92, hier: S. 81.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | PHILIPP SCHINK

scher Phanomenologie und Dekonstruktion betreffen. Von Relevanz ist dabei
auch der Umstand, dass der iiberwiegende Teil der Schriften, in denen Derrida
auf phdnomenologische Termini Bezug nimmt, zu den ,,ethisch-politisch* orien-
tierten gehdren. Gerade in seinen in Gesetzeskraft’ pointiert zusammengefassten
Uberlegungen zur Gerechtigkeit und ihrem Verhiltnis zum Recht, wird die epo-
che als ,,ein Moment der Aufkiindigung® bezeichnet, ohne das ,,keine Dekons-
truktion maglich ist.*

Im Folgenden wird in einem ersten Schritt zu kldren sein, was Husserl selbst
unter epoché verstand und welche Schwierigkeiten dieses Konzept der Einklam-
merung der natlirlichen Einstellung aufweist. AnschlieBend wird unter Rekurs
auf die frithe Auseinandersetzung Derridas mit der transzendentalen Phdnomeno-
logie die dabei vollzogene Umarbeitung des Konzepts der epoché dargestellt.
Vor diesem Hintergrund wird dann untersucht, inwiefern die gewonnenen Ein-
sichten geeignet sind, ein genaueres Verstindnis der derridaschen Gerechtig-
keitskonzeption in Gesetzeskraft zu erlangen. In einem letzten Schritt werden
schlieBlich einige Uberlegungen zu den Potentialen einer phinomenologischen
Interpretation der Dekonstruktion im Hinblick auf Fragen und Problemstellungen
einer politischen Philosophie angestellt.

1. Epoché und Reduktion

Wenn Derrida von der epoch@ sagt, dass sie eine unverzichtbare Geste fiir sein
Denken sei, dann ist dies nicht einfach als Ausweis einer sich selbst zugeschrie-
benen intellektuellen Redlichkeit zu verstehen — der zufolge man nicht von Un-
gepriiftem aus anfangen sollte zu denken —, sondern als Erinnerung an die Bedin-
gung der Moglichkeit einer begriindenden Philosophie, die sich in transzendenta-
ler Perspektive auf sich zuriickwendet und nach den Bedingungen ihrer selbst
fragt. Als methodologisches Kernstiick der husserlschen Phdnomenologie hat das
Verfahren der epoché den Sinn, die ,,Generalthesis der natiirlichen Einstellung™
aufler Geltung zu setzen und so die phanomenologische Reduktion zu ermogli-
chen, die schlieBlich die transzendentale Subjektivitdt als konstituierenden Grund
freilegen soll.

Als ,,natiirliche Einstellung® wird von Husserl dabei der Weltglaube bezeich-
net, der auf einem nicht weiter befragten Seinsglauben aufruht. Obwohl diese
Bewusstseinshaltung in erkenntnistheoretischer Perspektive offensichtlich unbe-
friedigend bleiben muss, hat sie dennoch ihre eigene Berechtigung und findet
ihren Platz in der alltdglichen ,,Heim- und Lebenswelt* mit ihrer ,,weitreichenden

3 Vgl Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritét, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1991.
4 Vgl.J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 42.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 41

Grundschicht des Normalen, des Alltdglichen, des Allverstindlichen’ Ziel der
epochg ist es nun, die ,,ontologischen Vorurteile* als solche ausdriicklich thema-
tisch zu machen, um dann durch das Verfahren der Reduktion den transzendenta-
len Boden freizulegen: ,,Die Aufgabe der Phanomenologie kann nicht sein, die
natiirliche Einstellung ,abzuschaffen‘, sondern sie explizit zu machen und in
ihrem Zustandekommen zu verstehen.“® Obwohl die groben Umrisse dieser Me-
thode sie auf den ersten Blick als nicht weiter problematisch erscheinen lassen,
birgt jedoch gerade die These der notwendigen AuBer-Geltung-Setzung des nai-
ven Weltglaubens grundlegende Schwierigkeiten. Zentral ist dabei die Frage, ob
eine vollstindige Einklammerung des Faktischen und Empirischen gelingen kann
und ob es moglich ist, eine Ebene ,,reiner Transzendentalitit™ aufzuzeigen.

Deutlich machen lédsst sich diese prinzipielle Schwierigkeit anhand der
,Problematik des Anfangs“,” auf die sich dieser Beitrag aus Platzgriinden be-
schrinken wird. Wenn man, bevor man die epoché vollzieht, in der natiirlichen
Einstellung lebt, und diese dadurch gekennzeichnet ist, dass in ihr sie selbst nie
als gesamte thematisch wird, woher soll dann eigentlich die Motivation des Phi-
nomenologen fiir die Reduktion kommen? Wie kann jemand, der in der natiirli-
chen Einstellung und génzlich im Horizont der Lebenswelt befangen ist, einen
Entschluss fassen, der alles bisher notwendig Geltende nicht nur jeweilig bezwei-
felt, sondern als Ganzes ,,einklammert“? Es ergibt sich die Frage, die wohl Eugen
Fink aufgeworfen hat und an die Derrida in Husserls Weg in die Geschichte am
Leitfaden der Geometrie® anschliefit, wie denn die natiirliche Einstellung iiber-
haupt thematisch werden kann, wenn man sich doch stets in ihrem Horizont be-
wegt und auch notwendigerweise bewegen muss. Was wiren die Bedingungen
der Moglichkeit der epochg?

Eine mogliche Antwort auf diese Frage, die ein bestindiger Topos der Kritik
innerhalb der ,,phinomenologischen Bewegung® geworden ist,” lisst sich mit Se-
bastian Luft in zwei ,,Stringe* gliedern.'’ Eine denkbare Klirung konnte darin
bestehen, das Problem in gewisser Weise zu verschieben und die Freiheit des
menschlichen Willens als hinreichende Annahme zu postulieren. Man entschei-

5 Vgl. Edmund Husserl: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem
Nachlaf3 (1929-1935), Den Haag, Dordrecht: Kluwer Academic Publishers 1973,
Beilage XLVIIIL.

6 Vgl. Sebastian Luft: ,,Phinomenologie der Phianomenologie“. Systematik und Me-
thodologie der Phéanomenologie in der Auseinandersetzung zwischen Husserl und
Fink, Dordrecht, Boston, London: Kluwer Academic Publishers 2002, S. 78.

7 Vgl. Edmund Husserl: Erste Philosophie, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 6,
Hamburg: Meiner 1992, Zweiter Teil, S. 26.

8 Vgl Jacques Derrida: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie,
Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1987.

9 Vgl. Michel Henry: ,,Die phinomenologische Methode®, in: ders., Radikale Le-
bensphénomenologie, Freiburg/Breisgau, Miinchen: Karl Alber 1992, S. 63-187;
Jean-Luc Marion: Reduction and Givenness, Evanston: Northwestern University
Press 1998.

10 Vgl. Sebastian Luft: ,,Phdnomenologie der Phanomenologie®, S. 80ff.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | PHILIPP SCHINK

det sich schlicht zur Einklammerung und fortan ist primér relevant, ob die durch-
gefiihrte epoché und die Reduktion auch tatséchlich den Bereich transzendentaler
Subjektivitit erschlieBen konnen oder nicht. Um jedoch zu kldren, wie die Moti-
vation fiir das phanomenologische Verfahren zu erldutern wire, miisste man die
Bedingungen der Moglichkeit dieser Freiheit aufzeigen konnen, denn das
schlichte Hinweisen auf die Moglichkeit macht diese selbst nicht schon begreif-
lich. Wenn die natiirliche Einstellung selbst durch eine Naivitdt gekennzeichnet
ist, die bei Husserl wesentlich so gefasst wird, dass die natiirliche Einstellung
eben eine Einstellung ist, die nicht um sich selbst weil3, dann kann die postulierte
Freiheit nicht einfach dazu gelangen, dass sie sich in dem Sinne aus dem naiven
Weltglauben befreit, als dass sie ihn selbst als Ganzen in den Blick nimmt und
auBler Geltung setzt. Natiirlich kann man die jeweilige Partikularitit der eigenen
Heimwelt in Frage stellen und natiirlich kann man auch wissenschaftliche For-
schung betreiben, aber man wiirde dabei weiterhin innerhalb des Horizonts der
Generalthesis verbleiben und diesen nur erweitern aber nie als solchen verlassen.
Mit der Moglichkeit der epoche steht und fillt jedoch das husserlsche Projekt
einer transzendentalen Phdnomenologie, denn nur wenn auch die natiirliche Ein-
stellung tatsdchlich ,,verlassen werden kann, kann es durch den reduktiven
Riickgang zu einer Freilegung eines Bodens der Gewissheit kommen.

Eine Moglichkeit dieser Schwierigkeit zu begegnen ist, die Freiheit zur epo-
che als Spontaneitdt zu fassen. Dabei wire die Spontaneitéit des Ich durch eine
komplexe Wechselbeziehung zwischen Passivitit und Aktivitdt gekennzeichnet:
Grundsitzlich miisste ein Vermégen zur Uberwindung der natiirlichen Einstel-
lung angenommen werden, welches dann auf einer hoheren Stufe durch Wider-
fahrenes gewissermafen aktiviert werden wiirde. Eugen Fink versuchte in seiner
Auseinandersetzung mit Husserl!! an dieser Stelle ,existentielle Erfahrungen*
anzusetzen, die dazu fithren wiirden, dass man aus der Gewohnheit des naiven
Welterlebens herausgerissen und dieses selbst zur Disposition gestellt wird. Na-
tiirlich miisste dieses Widerfahrnis derartig fundamental sein, dass es nicht nur
einen bestimmten Sonderhorizont oder eine bestimmte Auspragung einer Heim-
welt fragwiirdig werden lésst, sondern den gesamten naiven Seinsglauben als
solchen. Es liegt natiirlich nahe, dass Fink hier Tod und Todeserfahrung in Erin-
nerung ruft, denn diese konnen mit einem Schlag die Welt selbst als Fremde er-
scheinen lassen, was wiederum dazu fithren kann, dass das Sein der Welt als sol-
ches thematisch wird.'> Ohne dass Husserl diesen Gedanken als vollstindig un-

11 Vgl. Eugen Fink: VI. Cartesianische Meditation. Teil I. Die Idee einer transzenden-
talen Methodenlehre, Dordrecht, Boston, Lancaster: Kluwer Academic Publishers
1988; ders.: Studien zur Phanomenologie 1930-1939, Den Haag: Kluwer Academic
Publishers 1966.

12 Und hier wire es dann auch nicht von Bedeutung, ob ein mégliches schockartiges
Realisieren der eigenen Sterblichkeit oder der Tod von geliebten Personen den kon-
kreten Anlass fiir die Fragwiirdigkeit des naiven Weltglaubens liefert.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 43

sinnig qualifizieren wiirde, konzediert er ihm dennoch wenig Plausibilitit."
Grundsitzlich ist erst einmal das Phdnomen des Todes und der menschlichen
Sterblichkeit durchaus fester Bestandteil einer Normalitit. Neben der Einsicht,
dass es auf die jeweiligen Umstéinde ankommt, wie ein Tod empfunden wird,
weist Husserl jedoch auch Finks Konzeption der ,,Normalitit der natiirlichen
Einstellung* als selbst zu bestimmt zuriick.'* Es hieBe, die natiirliche Einstellung
als offensichtlich ziemlich ungeniigende darzustellen, wenn sie selbst nicht in der
Lage wire, auch schwere Schicksalsschldge in einen naiven Weltglauben zu in-
tegrieren. Vielmehr konstituiert sich doch eine Normalititsvorstellung gerade
auch durch von der Gewohnlichkeit abweichende Phdnomene und Erfahrungen,
d. h., sie kann sehr wohl schwere Schicksalsschlidge, Trauer um geliebte Perso-
nen etc. integrieren, und zwar ohne, dass sie selbst fraglich wird.

Die Frage nach der Motivation fiir die epoché fiihrt dazu, dass man von Hus-
serls Weg in die Intersubjektivitiit und Geschichte am Leitfaden der Motivations-
problematik sprechen kann. Auch wenn der finksche Gedanke der Motivation
qua Widerfahrnis von Husserl nicht vollstindig verworfen wird, so transponiert
er ihn doch ins Geschichtliche hinein, ohne jedoch zu einem letztlich zufrieden-
stellenden Ergebnis zu gelangen. Die Suche nach einer irrelativen Fundierung der
Wahrheit wird hier nicht durch ein schockhaftes Erlebnis eingeleitet, sondern
vielmehr dadurch, dass durch den Kontakt mit Fremdwelten die eigene Heimwelt
in ihrer Relativitdt erscheint. Husserl zufolge hat so die Philosophie begonnen:
Aus dem Kontakt mit anderen Welten wurde der Gedanke der einen, von allen
geteilten Lebenswelt gewonnen, welcher dann die erste Moglichkeit zur Hinter-
fragung des gesamten Zusammenhangs geboten hat. Freilich muss zu dieser Va-
riation von Heim- und Fremdwelt noch die Motivation des phdnomenologisie-
renden Ichs hinzutreten, welche von Husserl zwar im Sinne eines ,,urspriingli-
chen Entschlusses® verstanden wird, dieser Entschluss jedoch sogleich in das
komplexe Verhiltnis von ,,personlicher” und ,,geschichtlicher” Urstiftung hinein
aufgelost wird: ,,Die geschichtliche Urstiftung ist fiir die personliche fundie-
rend.“" Die Entscheidung zur epoché ist somit zwar immer noch die Entschei-
dung eines Ich, diese Entscheidung ruht jedoch in geschichtlich und d. h. eben
intersubjektiv Vorgegebenem. Die Frage der Motivation der epoché bekommt
somit eine geschichtlich-intersubjektive Dimension, sie ruht gewissermaBen auf
einer Urstiftung auf. Und auch wenn diese Urstiftung der Philosophie nicht mit
der zweitausend Jahre spiter intendierten husserlschen epoché gleichzusetzen
wire, so ist die letztere dennoch durch die philosophische Tradition motiviert.
Husserl situiert somit die Frage der epoché im Horizont einer geschichtlichen
Tradition, in der die Moglichkeit einer radikalen Einklammerung ontologischer

13 Vgl. Sebastian Luft: ,,Phdnomenologie der Phinomenologie®, S. 97-104.

14 Luft weist darauthin, dass Husserl Fink hier vorwirft ,,Gewohnlichkeit™ mit ,,Nor-
malitit” zu verwechseln. Hier steht natiirlich auch ein Verstindnis der ,,natiirlichen
Einstellung™ auf dem Spiel.

15 Ebd., S. 103.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | PHILIPP SCHINK

Vorurteile bereits niedergelegt, wenn auch nicht prijudiziert ist. Aber obwohl
hier schon deutlich auf die Schwierigkeit hingewiesen wird, aus einer vermeint-
lich solitiren Motivation des phinomenologisierenden Ichs heraus das Projekt
der epoche zu begriinden und zu verstehen, wire es vorschnell, wenn die Bedin-
gungen der Moglichkeit auf Seiten des Subjekts gleich zugunsten der Frage der
intersubjektiven oder geschichtlichen Voraussetzungen auler Acht gelassen wiir-
den. Denn auch aus der ,,geschichtlichen Situation“ heraus ergibt sich nicht not-
wendig die Motivation zur epoché. Wieso auch, stellt doch die Haltung des die
epoché vollziehenden Ichs fiir die natiirlich eingestellte Mitwelt eine Form der
Naivitdt dar, die aufgrund ihrer ,,Meinungslosigkeit” eher sinnfern erscheinen
muss.

In egologischer Perspektive ist das Problem der Motivation der epoché nicht
zu 16sen, es sei denn qua ,,Willkiir”, womit der ,,Entscheidung zur epoché“ dann
etwas ,,Wahnhaftes* eignen wiirde. Die Frage der Motivation der epoché ver-
sucht Husserl schlieBlich in einer ethischen Verantwortung'® zu verorten, die
ihren Anlass in der Konfrontation der Heimwelt mit Fremdwelten findet. Die
Motivation ist dann aber nicht mehr ungebunden frei, sondern vielmehr ,,einge-
setzt oder bedingt.

Wie im folgenden Abschnitt gezeigt wird, kniipft Derrida in seiner kritischen
Auseinandersetzung mit dem Konzept der epoch€ und der transzendentalen Sub-
jektivitét genau an diesen Punkt an. Die dort erfolgende Konzentration und Eng-
fuhrung der Diskussion auf den Aufweis einer ethischen Verantwortung der epo-
che verdankt sich dabei auch der spezifischen Weise, in der Derrida schlielich
in Gesetzeskraft die Bedingungen der M6glichkeit von Gerechtigkeit untersucht.

2. Umarbeitung der epocheé

Eine Reihe von Publikationen haben sich mit der Rolle, die die husserlianische
Phénomenologie im Werk von Jacques Derrida spielt, auseinandergesetzt. Das
Spektrum reicht dabei von Ansitzen, die Dekonstruktion ausgehend von den
»operativen Begriffen Eugen Finks zu interpretieren und als Projekt des Auf-
weisens der Unmdoglichkeit eines reinen Ursprungs darzulegen,'” bis hin zu um-
fassenden Gesamtdarstellungen'® von Derridas Husserl-Lektiiren."’

16 Vgl. Dan Zahavi: Husserl and Transcendental Intersubjectivity, Athens: Ohio Uni-
versity Press 2001.

17 Vgl. Giovanni Leghissa: ,,Dekonstruktion und die Rhetoriken der Fundierung bei
Jacques Derrida®, in: Rolf Kithn/Michael Staudigl (Hg.), Epoché und Reduktion.
Formen und Praxis der Reduktion in der Phidnomenologie, Wiirzburg: Koénigshau-
sen und Neumann 2003, S. 177-195.

18 Vgl. Leonard Lawlor: Derrida and Husserl. The Basic Problem of Phenomenology,
Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press 2002; Paola Marrati: Genesis
and Trace. Derrida Reading Husserl and Heidegger, Stanford: Stanford University
Press 2005.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 45

Im Folgenden werde ich versuchen, mich wesentlich auf die — so weit dies
moglich ist — formale Rekonstruktion der Interpretation der phdnomenologischen
epoché durch Derrida zu konzentrieren. Thren Ausgangspunkt findet diese ,,De-
konstruktion der Phdnomenologie® in der oben kurz umrissenen Diskussion zwi-
schen Fink und Husserl iiber die Mo6glichkeit einer vollstindigen Einklammerung
der ,,Generalthesis“ und der Riickkehr aus der transzendentalen Einstellung in die
Lebenswelt. Meine These ist, dass Derrida zwar die epoché selbst nicht als halt-
los verwirft, sie aber insoweit umarbeitet, dass sich ihr Sinn verdndert. Dabei
komme ich zu einer dhnlichen Einschitzung wie Giovanni Leghissa, der davon
ausgeht, dass ,,in der Dekonstruktion die Geste der Epoché auf eine andere Ebene
verschoben“® wird. Ich denke allerdings nicht, dass der geinderte Sinn der epo-
ch@ sich nun in einem ,,Denken der Unmdglichkeit eines reinen Ursprungs**! er-
schopft, sondern dass er auf Fragen ethischer Verantwortung verweist.

Indem Derrida an den unterschiedlichsten Untersuchungsgegenstinden — sei-
en es nun die Zeitlichkeits- oder Geschichtlichkeitsproblematik, die Frage des
Verhiltnisses und der Trennung von Empirischem und Transzendentalem oder
nach dem ,,Status von Sprache und Schrift — demonstriert, dass die Orientierung
der husserlschen Phinomenologie auf die Begriindung sicheren Wissens in dem
Sinne problematisch ist, dass solch ein unterstellter Grund nicht einfach freige-
legt und aufgezeigt werden kann, verdndert er den Sinn der epoché. Vorher stand
und fiel dieser mit dem Gelingen des begriindenden Unterfangens: Sollte so et-
was wie ein klarer transzendentaler Grund nicht aufgezeigt werden kénnen, dann
wiirde auch die gesamte epoché zweifelhaft werden. Die Rede von der epoche
wire dann als obskures Relikt des ,,Cartesianismus® der husserlschen Phinome-
nologie zu verstehen und nicht weiter erwdhnenswert.

Derrida untersucht nun in seiner Auseinandersetzung mit der husserlschen
Phénomenologie im Wesentlichen deren Bestimmung als transzendentale. Das
wirkt sich natiirlich insofern auf die Thematisierung der epoché aus, als auch sie
auf ihre Bedingungen der Moglichkeit hin durchleuchtet wird. Die Umarbeitung
der epochg erfolgt nun in zwei Ziigen: Auf der einen Seite wird das Problem des
Anfangs, der Motivation der epoché behandelt. Wenn die epocheé moglich sein
soll, dann muss sie ihren Anfang in der Lebenswelt nehmen und den Individuen
optional gegeben sein. Auf der anderen Seite hiangt aber die Moglichkeit der epo-
che an ihrem Anspruch, d. h. daran, ob sie der geeignete Weg ist, um den trans-
zendentalen Boden freizulegen: Entweder es gibt so etwas wie eine transzenden-
tale Subjektivitit — dann konnte die epoché die geeignete Methode eines Aufwei-
sens sein — oder es gibt sie nicht, wodurch auch die ,,Geste* der radikalen
Urteilsenthaltung fragwiirdig wiirde.

19 Vgl. Jean-Claude Hofliger: Jacques Derridas Husserl-Lektiiren, Wiirzburg: Konigs-
hausen und Neumann 1995.

20 Vgl. G. Leghissa: ,,Dekonstruktion und die Rhetoriken der Fundierung bei Jacques
Derrida®, S. 188.

21 Vgl. ebd.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | PHILIPP SCHINK

Natiirlich héngen die beiden Ziige einer solchen ,,Phdnomenologie der Pha-
nomenologie* eng zusammen: Erst wenn man, Derrida folgend, versucht das
Projekt der Riickfrage systematisch durchzufiihren, stoft man auf die Frage der
Motivation der epoché im ,,Faktischen“.*” Da ein derartiges Vorhaben hier aus
Platzgriinden nicht durchgefiihrt werden kann, sei die Aufmerksamkeit auf die
Frage nach der Moglichkeit einer ,,transzendentalen Sprache gerichtet, da sich
anhand dieses Themas eine Reihe der von Derrida immer wieder umkreisten
Kernprobleme gut darlegen lésst.

Der Disput zwischen Fink und Husserl drehte sich im Kern um die Frage, ob
eine vollstindige epoch€ ohne ,,empirischen Rest* denkbar wire. So etwas wére
nur dann moglich, wenn man einen Sinn ansetzen konnte, der selbst sprach-
unabhingig, rein expressiv wére und als solcher wiederum ein Moglichkeits-
grund von Sprache selbst.” In Husserls Weg in die Geschichte... diskutiert Derri-
da dieses Problem anhand der Frage nach der Konstitution idealer Gegenstind-
lichkeiten. Auf der einen Seite werden diese Gegenstinde durch einen Idealisie-
rungsprozess aus der Lebenswelt gewonnen. Auf der anderen Seite miissen sie
versprachlicht bzw. verschriftlicht werden: Wenn der Sinn der idealen Gegen-
stinde objektiv, allgemein zugénglich und allzeitlich sein soll, dann ist er nicht in
rein subjektiver Evidenz zu haben, er muss wiederholbar, konservierbar und mit-
teilbar-verstehbar sein. Erst durch die Mdoglichkeit der Versprachlichung und
Verschriftlichung kénnen ideale Gegenstéinde also von ihrer reinen Abhédngigkeit
von faktisch existierenden Subjekten abgelost werden. Zugleich sind sie dann
aber nicht mehr von jedweder Faktizitdt und Materialitit befreit, da ,,im Phino-
men der Sprache die beiden Momente stets zugleich anwesend sind.“** So be-
trachtet, macht die Bedingung der Moglichkeit idealer Gegenstinde sie unmdog-
lich.”

Fiir die Frage der epoché bedeutet dies, dass ihr Telos streng genommen
nicht erreichbar ist, da die Einklammerung alles Empirischen, Faktischen nicht
restlos durchzufiihren ist. Sie ist es deswegen nicht, da es keine rein transzenden-
tale Sprache gibt, in der das phdnomenologisierende Ich vermeintlich Evidentes
fixieren konnte. Und gébe es eine solche Sprache, dann wire dem Phéanomenolo-

22 Am Ende von Husserls Weg in die Geschichte... fragt Derrida dann auch: ,,Warum
sind ein faktischer Ausgangspunkt in der Faktizitiit und eine Reduktion iiberhaupt
maoglich? Oder: Was ist die Faktizitit des Faktums, die von der Exemplaritit des
Faktums vorausgesetzt wird? (J. Derrida: Husserls Weg in die Geschichte...,
S. 200)

23 Vgl. P. Marrati: Genesis and Trace, S. 62-83.

24 Vgl. Rudolf Bernet: ,,Vorwort zur deutschen Ausgabe“, in: Jacques Derrida, Hus-
serls Weg in die Geschichte..., S. 11-30, hier: S. 21.

25 In Die Stimme und das Phdnomen entwirft Derrida eine Kritik an der Vorstellung
einer Prasenz der reinen Intuition und reinen Evidenz. Diesen Punkt hier zu disku-
tieren ist aber nicht unbedingt notwendig, da auch auf der hier thematisierten Ebene
der Grundzug von Derridas Husserl-Kritik deutlich wird. Vgl. ansonsten J. Derrida:
Die Stimme und das Phanomen. Ein Essay tiber das Problem des Zeichens in der
Phianomenologie Husserls, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1979.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 47

gen wiederum der Riickgang in die Lebenswelt verstellt, da die ,,natirliche Spra-
che mit ihren Aquivokationen und ihrem temporalen Charakter stets den ge-
schauten Sinn verkennen miisste. Auch die restlose Inhibierung der natiirlichen
Einstellung konnte nicht gelingen, da durch sie eben auch alles Sprachliche aufler
Acht gelassen werden miisste, wie alles Geschichtliche {iberhaupt. Dennoch ver-
wirft Derrida die epoch@ nicht einfach, sondern greift sie immer wieder auf bzw.
erinnert an sie.”® Wenn aber einerseits das Telos des Kernstiicks der phinomeno-
logischen Methode prinzipiell nicht erreichbar ist, andererseits jedoch die epoche
als er6ffnende Geste weiterhin beibehalten wird, dann ist das nur moglich, wenn
ihr selbst ein anderer Sinn beigelegt wird: Die Idee der epoch€ selbst — die, um
die natiirliche Einstellung auler Geltung setzen zu kénnen, immer auch durch ihr
Worauf und Worumwillen gedacht werden muss — wird nun vielmehr als eine Art
»ldee im Kantischen Sinn“ verstanden, d. h. als jene ,,besondere Art von Wesen,
die nur als [...] Konstitutionsregeln fiir einen unabschlieBbaren Erkenntnisprozef3
rational voll einsichtig sind, jedoch nicht als fertig konstituierte ideale Gegen-
stinde.”” Die epoché der Dekonstruktion versucht dem Problem des Skeptizis-
mus — der zunéchst als eine logische Alternative aus einem Scheitern des Pro-
jekts der transzendentalen Phdnomenologie folgen wiirde — dergestalt zu begeg-
nen, dass sie die ethische Relevanz der transzendentalen Einstellung freilegt. Die
Idee der epoché ist der Bezug auf Transzendentalitit, sie ist aber die nicht Evi-
denz eines gegebenen Inhalts, sondern formale Idee des Bezugs auf die Trans-
zendentalitdt. Die epoch@ hitte somit den Sinn, die Inblicknahme des Ganzen zu
leisten, ohne dass es wieder zu einem Regress ad infinitum von Sonderhorizonten
kommt. Und auch wenn eine solche Inblicknahme nie in Génze gelingen kann,
immer ein mundaner Rest verbleibt, so ist sie dennoch eine ,,Gewissheit ohne
korrespondierende Evidenz*.*®

Der Bezug wird in dem Mafe ethisch, indem er selbst im reduktiven Riick-
gang die transzendentale Subjektivitit auf eine Intersubjektivitit hin 6ffnet. Die-
se ,,Intersubjektivitdt kann aber per se nicht den gleichen Status eines ,,reinen
Ursprungs‘ haben wie ihn die ,,Subjektivitit™ hatte. Die Intersubjektivitét ist bei
Derrida wesentlich iiber das Verhiltnis von Ich und Anderem gedacht. Dem Ich
kommt dabei vom Anderen her eine Verantwortung zu, wodurch der elementare
Bezug der Inter-Subjektivitit selbst ethisch geprigt ist. Damit verschiebt sich
letztlich der Sinn der epoché von der Freilegung eines ,,reinen Ursprungs® hin
zum Aufweis einer ethischen Verantwortung. Diese ist aber nicht mehr vor allem

26 Man muss diese Beobachtung nicht iiberstrapazieren, aber hiufig lassen sich die
Besinnungen auf den Anfang und das Beginnen, die Derrida seinen Texten und
Vortrigen oft vorangehen lasst, als Evozieren der phdanomenologischen Einstellung
verstehen. Vgl. dazu z. B. Jacques Derrida: ,,Die soufflierte Rede®, in: ders., Die
Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1972, S. 259-301, besonders
S. 259.

27 Vgl. R. Bemet: ,,Vorwort zur deutschen Ausgabe®, S. 24.

28 J. Derrida: Husserls Weg in die Geschichte..., S. 185.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | PHILIPP SCHINK

als Selbst-Verantwortung des ,,Wissenschaftlers zu denken, sondern als eine
Verantwortung gegeniiber dem Anderen.

Derrida legt so in der methodischen Riickfrage an den Grundsinn der husserl-
schen transzendentalen Phanomenologie die ethische Einstellung als Motivati-
ons- und Ausgangspunkt des gesamten Unterfangens frei: ,,Die Endstiftung der
Phénomenologie, ihre letzte kritische Rechtsprechung, die tiber ihren Sinn, ihre
Geltung und ihr Recht entscheidet, kann keine Phdnomenologie jemals direkt in
den Griff bekommen. Philosophisch aber ist sie wenigstens in dem Malle zu-
génglich, wie sie sich in einer konkreten phinomenologischen Evidenz bekundet,
in einem konkreten Bewuftsein, das sie trotz seiner Endlichkeit verantwortet,
und in dem Malle, wie sie eine transzendentale Geschichtlichkeit und Intersub-
jektivitit stiftet. Es ist diese als radikale Verantwortlichkeit erlebte Antizipation,
von der die husserlsche Phinomenologie ausgeht.“*

3. Die epoché der Gerechtigkeit

Jacques Derridas Gesetzeskraft ist sicherlich kein leichter Text, der seine Argu-
mente zligig entwickelt und in klar ersichtlicher Struktur darlegt. IThn von den
Schriften und Uberlegungen Husserls her kommend zu interpretieren hat daher
etwas Befremdliches: Sowohl das jeweilige Anliegen als auch der korrespondie-
rende Stil scheinen derartig unterschiedlich zu sein, dass eine ,,Ubersetzung“ in
das jeweils andere philosophische Idiom unsinnig erscheint. Husserls Ringen um
die Systematizitit des phdnomenologischen Projekts und sein eigentiimlich tech-
nizistisches Vokabular mégen — kommt man von Derrida her — erst einmal einen
verstellenden Effekt haben. Dennoch ist eine Lektiire des Textes, die das phino-
menologische Erbe der Dekonstruktion ernst nimmt, durchaus produktiv.

Im ersten Teil von Gesetzeskraft widmet Derrida eine Reihe von Passagen
dem Problem, wieso man iiberhaupt motiviert sein sollte, tiber Gerechtigkeit als
solche nachzudenken, und wieso man diesbeziiglich — wie er ausdriicklich be-
tont’® — eine epoch@ vollzichen sollte. Wieso nicht einfach iiber die aktuelle Exis-
tenz oder Nicht-Existenz von gerechten Verhiltnissen nachdenken, sondern iiber
die Moglichkeit von Gerechtigkeit insgesamt und damit iiber die Struktur und
Verfasstheit von Gerechtigkeit unabhidngig von ihrer jeweiligen Chance auf
Verwirklichung? Wieso sollte man tiberhaupt auf die Idee kommen, dass Gerech-
tigkeit etwas anderes ist, als eine jeweilige naive, intuitive Vorstellung?’' Was ist

29 Ebd, S. 187.

30 Vgl. J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 42 u. 46.

31 Diese naiven Vorstellungen von Gerechtigkeit sind wesentlich und notwendig das,
was eine Kritik aktueller weltweiter Verhéltnisse antreibt. Somit sind sie im alltdg-
lichen Gebrauch erst einmal unproblematisch bzw. wesentlich funktionaler und
tauglicher als Konzeptionen die aufwéndiger mitzuteilen bzw. schwieriger zu opera-
tionalisieren sind.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 49

fur Derrida der Grund, davon auszugehen, dass ein ,,Gerechtigkeitswunsch [...],
eine Gerechtigkeitsforderung® ohne die reflexive Erfahrung der Verfasstheit der
Gerechtigkeit ,,keine Chancen hitten, ,,jenes zu sein, was sie sein wollen: ein
gerechter, angemessener Ruf nach Gerechtigkeit.*’> Zumal das Absehen von nai-
ven lebensweltlichen Gerechtigkeitsvorstellungen zunéchst einmal durchaus de-
fizitdr erscheinen muss, da hier anstelle von potentiell fehllaufenden Ansichten
zundchst nur eine Einstellung der ,,Meinungslosigkeit” eingenommen werden
kann.** Die Motivation fiir eine diesbeziigliche epoch@ sieht Derrida in der ,,For-
derung nach einem Zuwachs an Gerechtigkeit®, welcher selbst wiederum moti-
viert ist durch die ,,Erfahrung einer Unangemessenheit“34 der naiven Gerechtig-
keit. Aber warum sollte diese Erfahrung nicht in einem ,,pessimistischen, relati-
vistischen und empiristischen Skeptizismus“®> enden, dessen Gefahr doch be-
stiandig als Krisis der natiirlichen Einstellung droht?

Um diesem Skeptizismus begegnen zu konnen, orientiert Derrida seine Uber-
legungen nun auf die Frage nach einer transzendentalen Gerechtigkeit: Wiirde es
gelingen, einen sicheren ,,Grund oder Ursprung der Gerechtigkeit* aufzuzeigen,
dann konnte einem radikalen Zweifel begegnet werden und zugleich konnten Ge-
rechtigkeitsverstindnisse allgemein kritisch beleuchtet werden. Liest man in die-
ser Perspektive Gesetzeskraft, dann kommt man zu dem Resultat, dass Derrida
den Begriff der Gerechtigkeit dem annéhert, was Emmanuel Levinas ausgehend
von der ethischen Verantwortung gegeniiber dem Anderen entwickelt hat.*® Die
Frage nach ,,Verantwortung™ wird hier motiviert durch die Transzendenz des
Anderen, der fiir mich weder perzeptiv noch kognitiv vollstindig erfassbar ist
und der mir weder auf empathischem, noch auf analogisierendem Wege zugéng-
lich ist: Konnte das Ich den Anderen vollstindig erfassen und begreifen, dann
wire es kein Anderer. Der Andere tritt mir jedoch stets ,,pluralisiert” entgegen,
wodurch sich erst die Frage der Gerechtigkeit stellt. Der hinzutretende Dritte ist
hier nicht als Reflexionsmedium des Ausgleichs oder als ,,Richter” misszuverste-

32 Ebd, S. 33.

33 Vgl ebd,, S. 42: ,,Wann immer die Dekonstruktion einem Axiom den Kredit ent-
zieht oder aufkiindigt (dies ist ein strukturell notwendiges Moment), kann man des
Glaubens sein, dass es fiir die Gerechtigkeit keinen Platz mehr gibt, weder fiir die
Gerechtigkeit selbst noch fiir das theoretische Interesse, das den Problemen der Ge-
rechtigkeit entgegengebracht wird.“ Sowie ebd., S. 50: ,,Im Augenblick der Suspen-
sion, der der Augenblick des Unentscheidbaren ist, ist sie allerdings ebensowenig
gerecht, da allein eine Entscheidung gerecht sein kann [...].

34 Ebd., S. 42.

35 Vgl.ebd., S. 24.

36 Vgl. Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Frei-
burg/Breisgau, Miinchen: Karl Alber 1998, S. 37-41. Es geht hier nicht darum, zu
behaupten, dass Derrida hier die levinassche Konstruktion des Verhéltnisses von
Ich und Anderem vollstdndig tibernimmt. Das wird auch explizit in Gesetzeskraft
zuriickgewiesen. Vgl. J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 45f.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | PHILIPP SCHINK

hen,37 vielmehr fiihrt er zu einer Gerechtigkeit, die die ,,paradoxe Form eines
Gleichmachens des Ungleichen*®® annimmt. Damit wird jedoch mit dem Gerech-
tigkeitsverstandnis gebrochen, dass die grundlegende Regel die sein miisse, dass
Gleichem Gleiches zukommt.

Im Fortgang von Gesetzeskraft konstatiert Derrida zuerst in unterschiedlichen
Motiven und Schiiben eine aporetische Verfassung des Gerechtigkeitsbegriffs
und kommt zu dem irritierenden Ergebnis: ,,Aus solcher Sicht wire die Gerech-
tigkeit die Erfahrung dessen, wovon wir keine Erfahrung machen kénnen.“*’ Nun
stellt sich erneut die berechtigte Frage, warum eine solche Darlegung des apore-
tischen Potentials eines Begriffes nicht zu der Ansicht fithren sollte, dass man
tunlichst auf ihn verzichten sollte?

Die Ebene des Aufzeigens der aporetischen Verfasstheit von Begriffen dient
Derrida allerdings nur als Zwischenstadium im methodischen Riickgang. Dieser
zielt auf die Freilegung einer Erfahrungsschicht ab, die der Gerechtigkeit eignet
und ohne die sie keinen Sinn mehr haben wiirde, die aber gleichwohl keinen po-
sitivierbaren, klar priskriptiven Begriindungszusammenhang zu etablieren ver-
mag. Hier nimmt Derrida in gewisser Weise den Impuls Husserls auf, den dieser,
aus dem Geist einer konstatierten Krisis der europdischen Wissenschaften heraus,
dem phinomenologischen Projekt zugrunde gelegt hat. Bei Husserl ist es ein
ethischer Impuls, der ihn dazu bewegt, die Notwendigkeit der Ausarbeitung einer
Transzendentalphdnomenologie als Fundierungsphilosophie darzulegen, bei Der-
rida ist es schlieBlich ein ethischer Impuls, der die Grundlage der Gerechtigkeit
bildet und zugleich die epoché motiviert.

Ich méchte vorschlagen, das Aufzeigen der Aporien — der wechselseitigen
Beziehung der Gerechtigkeit auf das Recht und die Gewalt — im Sinne einer ,,Va-
riation* des Gerechtigkeitsbegriffs zu verstehen. Auf diesem Weg gewinnt Der-
rida im Verlauf von Gesetzeskraft eine Trias von Attributen, die allen Gerechtig-
keitsvorstellungen gemein zu sein scheinen. Demnach ist eine Handlung gerecht
zu nennen, wenn sie frei, verantwortungsbewusst und gerecht ist (wobei ,,ge-
recht” hier zundchst eine Form der Entsprechung, Angemessenheit oder auch
,Resonanz* bedeutet).”’ Dies nimmt Derrida als ,,Ausgangspunkt*, um hinter die
verschiedenen Gerechtigkeitsregister zuriick zu fragen, seien sie nun kontraktua-
listischer oder gleichheitstheoretischer Ausprigung.*' Ihnen gemein ist dabei ein
wie auch immer zu spezifizierender Bezug auf die ,,goldene Regel” der Gerech-
tigkeit, Gleiches mit Gleichem und Ungleiches mit Ungleichem zu vergelten.

37 Vgl. Pascal Delhom: Der Dritte. Levinas’ Philosophie zwischen Verantwortung und
Gerechtigkeit, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 2000, S. 200-286.

38 Vgl. Bernhard Waldenfels: Idiome des Denkens, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005,
S. 230.

39 Vgl. J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 33.

40 Vgl. ebd., S. 48.

41 Vgl. ebd., S. 51f. u. 45f.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 51

Die drei Attribute bilden dabei einen nicht auflésbaren Zusammenhang, der
die Struktur der Gerechtigkeit darstellt. Der Modus von Gerechtigkeit wire dem-
nach derjenige der Freiheit (,,Wie wird eine gerechte Entscheidung getroffen?
Frei.“), die Motivation der Gerechtigkeit wire die Verantwortung (,,Wodurch
wird eine gerechte Entscheidung motiviert? Durch die Verantwortung gegeniiber
dem Anderen.”) und das Worauf der Gerechtigkeit wire eine Entsprechung
(,,Worauf zielt die gerechte Entscheidung ab? Darauf, dass dem Anderen in sei-
ner Andersheit entsprochen wird.*).

Das Zusammen der drei Attribute affiziert aber natiirlich jedes einzelne, so
z. B. die Freiheit: Die Beziehung zwischen Ich und Anderem ist die basale Form,
hinter die zuriickzufragen — zumindest aus ,,gerechtigkeitstheoretischer Perspek-
tive — keinen Sinn ergeben wiirde. Somit wiirde sie Derrida zufolge sinnlogisch
einer selbstreflexiven Freiheit voraus gehen, wire aber auch nicht im strengen
Sinne durch das Erscheinen des Anderen konstituiert. Es ist keinesfalls so, dass
das Erscheinen des Anderen gewissermaflen zu der Aktivierung eines rein passi-
ven Vermogens fiihrt, vielmehr ,,unterlduft™ dieses Verstédndnis von Freiheit eine
strikte Entgegensetzung von Aktivitit und Passivitdt. Auf die Qualifizierung der
Beziehung von Ich und Anderem riickgewendet wiirde dies bedeuten, dass die
Freiheit immer in Verantwortung gegeniiber dem Anderen steht, sie aber gleich-
zeitig von dem Anderen verantwortet ist. So ist die Freiheit also durch den Ande-
ren eingesetzt, ist aber nicht reine Setzung des Anderen, sondern Vermdgen des
Ich, das im Erscheinen des Anderen flir mich ,.erfragt™ wird. Verantwortung und
Freiheit sind somit ineinander verschrankt. Damit ist jedoch der Begriff der Frei-
heit im Sinne von selbstreflexiver Ungebundenheit zuriickgewiesen.

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage nach der dritten Komponente
der Gerechtigkeits-Trias: Wenn nun Freiheit selbst als durch den Anderen ,,ein-
gesetzt* verstanden werden muss, dann kann dies nicht meinen, dass sich damit
die Frage nach einem Geniigen, nach einer ,,Richtigkeit™ der gegeniiber dem An-
deren vollzogenen Handlungen, schon beantwortet hat. Ob eine Handlung
gegeniiber dem Anderen gerecht ist, kann nicht das Ich allein feststellen. Um das
zu konnen, miisste man die ,,absolute Andersheit”“ des Anderen verneinen, dem
Ich miisste der Andere als einfaches alter ego erscheinen. Qua empathischer
Fremderfahrung oder qua Analogisierung wiisste das Ich immer schon, wie etwas
dem Anderen gerecht wiirde. Gerechtigkeit wire damit aber strenggenommen
kein Begriff mehr, der eine intersubjektive Relation bezeichnen soll, sondern wi-
re gewissermaflen solipsistisch gewendet. Die volle Schwierigkeit, das Verhiltnis
von Ich und Anderem zu erfassen, tritt aber erst zu Tage, wenn man bedenkt,
dass der Andere mir immer erst als tatsdchlich Anderer erscheint, wenn ersicht-
lich wird, dass er immer auch ein Anderer fiir einen Anderen ist, d. h., wenn ein
Dritter in das Verhéltnis eintritt.

Eine gerechte Beziehung zwischen Ich und Anderem setzt voraus, dass sie
auch von Anderen verstanden werden kann. Hier bietet sich die Sprache als et-
was an, durch das Gerechtigkeitsanspriiche und -vorstellungen zwischen Ich und

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | PHILIPP SCHINK

Anderem kommunikativ konstituiert werden konnten. Wenn aber der sprachliche
Verstindigungsvorgang erst Gerechtigkeitsvorstellungen und Gerechtigkeit kons-
tituieren wiirde, dann wire die ,,radikale Andersheit” des Anderen gewisserma-
Ben sprachlich aufgelost worden, er wire dem Ich qua Sprache vollig transparent.

Auf der einen Seite weisen Verantwortung und ,,Gerecht-Werden* beide da-
rauf hin, dass es ebenso eine Notwendigkeit gibt, dass der Andere natiirlich in
dem Sinne in die Entscheidung ,,einbezogen* wird, als dass es den fortgesetzten
Versuch geben muss, sich ihm mitzuteilen. Die ,,Erfahrung der absoluten An-
dersheit“** kann schlechterdings ja nur in dem bestéindigen Versuch liegen, ihn in
seiner Andersheit zu verstehen, aber nicht zu versuchen, diese Andersheit bei
diesem Unterfangen zu assimilieren und dadurch zu negieren. In diesem Sinne ist
die Sprache die Bedingung der Mdoglichkeit dafiir, dass die Relation zwischen Ich
und Anderem sich iiberhaupt als eine dauerhafte etablieren kann. Sie mag zwar
ebenso dauerhaft kommunikativ gestort und verzerrt sein, aber sie ist ein wesent-
liches Element der Bedingung der Moglichkeit der Erfahrung des Anderen in
seiner radikalen Andersheit. Auch die ,,Andersheit“ muss sich in diesem Sinne
als solche fiir das Ich und gegen dessen Erkenntnisversuche bewahren.

Hier zeigt sich nun ein Problem, welches sich aus der phdnomenologischen
oder transzendentalen Einstellung ergibt: Der Andere ist mir in seiner gewussten
absoluten Andersheit ja nur durch die Einklammerung der natiirlichen Einstel-
lung und dann durch den Riickgang auf das nicht mehr zu Reduzierende zu Be-
wusstsein gebracht worden. In der ,,Welt der schlichten intersubjektiven Erfah-
rungen“,” d. h. also in der Lebenswelt, begegnet man keinem Anderen, sondern
immer der sozialen Wirklichkeit in ihrer ganzen Fiille und dem ganzen Umring
aus vertrauten, bekannten wie fremden und unbekannten Personen. Auch die
letzteren treten einem dabei nicht direkt als Andere entgegen. Natiirlich gibt es
z. B. im Alltag Fremdheitserfahrungen, aber diese Fremdheit ist auf der lebens-
weltlichen Ebene nicht in dem Sinne problematisch, dass sie permanent die un-
hinterfragt geltenden Pramissen der Lebenswelt als solche in Frage stellen wiirde.

Obwohl also der Andere als Anderer* kein Bestandteil meines lebensweltli-
chen Erfahrungshorizontes ist, ist der Sinn der ganzen Freilegung doch der, dass
die lebensweltliche Naivitdt erhellt wird. Was hitte es fiir einen Sinn, Gerechtig-
keit auf die elementare Struktur von Ich, Anderem und Dritten zuriickzufiihren,
wenn die ,,Resultate” dieses Riickgangs nicht die lebensweltlichen sozialen Inter-
aktionen und Prozesse erhellen und orientieren kénnten? Dann wire ,,das Motiv
des Anderen nichtssagend und nutzlos, wenn es darum geht, Entscheidungen zu
fillen und Konflikte zu beheben*.*

42 Ebd, S.57.

43 Vgl. Edmund Husserl: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die trans-
zendentale Phinomenologie (Husserliana Bd. VI), Den Haag: Martinus Nijhoff
1962, S. 136.

44 Der hier als Produkt einer Reduktion gedacht wird.

45 Vgl. B. Waldenfels: Idiome des Denkens, S. 224.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 53

Hier stellt sich das Problem der Sprache in doppelter Hinsicht. Auf der einen
Seite haben wir die Ebene der transzendentalen Sprache, auf der die Schwierigkeit
der Moglichkeit des sprachlichen Ausdrucks der ,,Idealitét des Anderen themati-
siert wird und die Frage der Moglichkeit der Responsivitit und Kommunikation
wiederum als ein Transzendental der Gerechtigkeit gegeniiber dem Anderen. Das
wire das Problem der Sprache in der Relation zwischen Ich und dem Anderen.

Auf der anderen Seite steht aber die Schwierigkeit — und diese ist selbst
durch die ,,intersubjektive Struktur der Gerechtigkeit prajudiziert —, wie die in-
nerpersonale Einsicht in die irreduzible Andersheit des Anderen sich mitteilen
ldsst, wenn doch diese Einsicht nur dadurch entstehen konnte, dass man die na-
tirliche Einstellung und damit eben auch die Sprache inhibiert. ,,Sprache® ist
selbst immer mit Empirischem, Lebensweltlichem gesittigt und trégt in sich u. a.
eine Aquivozitit, die sie strictu sensu untauglich fir die Erfassung ,nicht-
weltlicher Erkenntnisse und Erfahrungen macht.*® Wenn aber das phinomeno-
logisierende Ich, welches die Reduktion der Gerechtigkeit auf ihren transzenden-
talen Grund der Ich-Anderer-Relation vorgenommen hat, irgendeine Relevanz
oder Objektivitdt hierfiir beanspruchen will, dann ist sie gleichermaBen wieder
auf die Verweltlichung ihrer ,,Erkenntnisse” qua Sprache angewiesen. Die Ver-
sprachlichung ist nun einmal Bedingung der Moglichkeit der Objektivitit. Ohne
diese wire aber die freigelegte Gerechtigkeitsrelation nichts weiter als etwas in-
dividuell Vermeintes, sie wiirde ,,unsagbar und vereinzelt” sein und ,,wére voll-
kommen an das psychologische Leben eines faktischen Individuums gebunden,
[...] ja an einen besonderen Augenblick dieses Lebens. Es wiirde weder allzeitlich
werden, noch fiir jedermann versténdlich: es wire nicht das, was es ist.

Das Problem der Angewiesenheit auf Versprachlichung ldsst sich also einer-
seits auf der Ebene der phdnomenologischen Einstellung finden — als Frage nach
einer transzendentalen Sprache — und andererseits bei der Frage, wie in ihr frei-
gelegte Erfahrungen und Einsichten wieder in die Lebenswelt iibertragen werden
konnen. Beide Problemebenen hiangen natiirlich eng zusammen, ihre vollstdndige
Ausdeutung und Rekonstruktion wiirde aber zu sehr in die komplizierte Diskus-
sion des Zusammenhangs von transzendentaler Sprache und transzendentaler
Intersubjektivitdt fithren. In dem hier verfolgten Kontext ist vor allem die Fest-
stellung relevant, dass Sprache weder auf der transzendentalen Ebene von Ich
und Anderem, noch bei der Frage, inwieweit diese ,,Grundrelation* der Gerech-
tigkeit lebensweltliche Relevanz beanspruchen kann, unproblematisch als Ver-
stindigungsinstanz angesetzt werden kann. Zwar ist eine Versprachlichung so-
wohl auf der transzendentalen als auch auf der weltlichen Ebene notwendig, aber
diese kann selbst weder Univozitit herstellen, noch iiberhaupt — auf der Ebene
von Ich und Anderem — die ,,absolute Andersheit” des Anderen treffen.

46 Vgl. J. Derrida: Husserls Weg in die Geschichte..., sowie ders.: Die Stimme und das
Phinomen.
47 Vgl.J. Derrida: Husserls Weg in die Geschichte..., S. 102.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | PHILIPP SCHINK

Die einzige Moglichkeit, die in Derridas Augen hier verbleibt, ist, dass man
gewissermaflen mimetisch versucht, sich diesen grundlegenden Schwierigkeiten
auszusetzen und besténdig auf diese reflektiert und sie besténdig beschreibt, d. h.
erfihrt.*® Entscheidend ist, dass Derrida beansprucht, dass dies nicht in die Hal-
tung eines Skeptizismus fiihren soll, der sich selbst aus dem Handlungsgeschehen
der Lebenswelt herausnimmt und eine Urteilsenthaltung in dem Sinne {ibt, als
dass er Fragen der Gerechtigkeit als nicht entscheidbar klassifiziert. Lebenswelt-
liche Gerechtigkeitsannahmen sind latent krisenhaft, da sie selbst nicht ihren
transzendentalen ,,Grund“ ausweisen konnen, wodurch sie der Gefahr ausgesetzt
sind, als relativ oder kontextuell gebunden verstanden zu werden. Eine ,,Varia-
tion* von Gerechtigkeitsverstdndnissen vor diesem Hintergrund wiirde entspre-
chend auch nicht in die ,,phdnomenologische” oder dekonstruktive Einstellung
fiihren, sondern eben vielmehr in einen Skeptizismus oder Relativismus. Aber
die Motivation zur Einklammerung der natiirlichen Einstellung mit ihren jeweili-
gen Interessen und Motiven und zur dekonstruktiven Einstellung, kann nicht an-
ders als — zumindest im Bereich der Gerechtigkeit, der hier von Belang ist —
ethisch motiviert sein. Derridas These — und hier schlieB3t sich die am Anfang
dieses Abschnitts aufgeworfene Frage — muss aber an dieser Stelle sein, dass die
ethische Motivation sich selbst aus dem Erfahrungshorizont der Lebenswelt er-
gibt. Das heifit, es muss gewissermaflen Spuren des Anderen in der Lebenswelt
geben, die nicht etwa ein Interesse an der ,,Wahrheit des Gerechtigkeitsbegriffs®
motivieren, sondern ein Interesse an der Gerechtigkeit, daran, anderen Personen
gerecht zu werden. So gewendet besteht Derridas Interesse nicht in dem Aufzei-
gen von irgendwelchen Aporien oder Paradoxien, die Begriffskonstruktionen
aufweisen. Ein Gerecht-werden ist nicht dadurch gekennzeichnet, dass man be-
stindig in der Erfahrung der Aporie die Gerechtigkeit verfehlt und diese somit
bestdndig scheitern miisse. Noch ist sie dadurch gekennzeichnet, dass sie zu
einem Riickzug von der Welt und einer bestindigen (Selbst-)Reflexion fiihrt.*
Wenn die Dekonstruktion auf Undekonstruierbares angewiesen ist — wie Derrida
schreibt — und die Dekonstruktion die Gerechtigkeit sein soll, dann wiirde ich
vorschlagen, diese Aussagen dahingehend zu verstehen, dass hier auf die Irredu-
zibilitat der Andersheit hingewiesen wird und damit auf die Schwierigkeit, einer
Ungleichheit Gleichheit zuteil werden zu lassen. Ich kann mich miihen, wie ich
will, aber die radikale Andersheit des (pluralisierten) Anderen kann ich nicht re-
duzieren und nicht dekonstruieren. Sie ist die Bedingung der Mdoglichkeit der
Dekonstruktion und der Gerechtigkeit.50 Als solche ist sie aber nicht als ,,inhalt-

48 Vgl.J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 30ff.

49 Das wire, genau gesprochen, die absolute Unmdoglichkeit der Gerechtigkeit. Ge-
rechtigkeit hat eben gerade nichts mit ,,Besinnung* zu tun.

50 Notwendig aber nicht hinreichend, worauf Derrida ausdriicklich hinweist: ,,Auf sich
selbst gestellt, sich selbst preisgegeben, aufgegeben und allein gelassen, befindet
sich die allen Berechnungen, allem Kalkiil trotzende, Gerechtigkeit spendende Idee

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 55

lich gesittigte Evidenz* erfahrbar, sondern nur als formale Gewissheit. Die An-
dersheit erscheint mir nur in der ,,Einstellung® der Verantwortung und Gerech-
tigkeit, die aber selbst wiederum letztlich nicht in meinem radikal freien Belieben
steht, sondern durch das Erscheinen des Anderen motiviert ist.

Es bleibt meines Erachtens sowohl in ethischer als auch in politischer Pers-
pektive ungekldrt, welche Bedeutung eine solche dekonstruktive Fassung von
Gerechtigkeit in lebensweltlichen Zusammenhingen beanspruchen kann. Im
nichsten Abschnitt soll ausgehend von der schon angerissenen Thematik der
Schwierigkeit des ,,Verlassens* der phanomenologischen Einstellung bzw. des
Riickiibertrags von ,,phdnomenologischen Einsichten* in ,,lebensweltliche Ein-
sichten” diskutiert werden, inwiefern Derridas Gerechtigkeitsverstindnis helfen
kann, sinnvolle neue Perspektiven fiir eine politische Philosophie zu er6ffnen.

4. Schlussbemerkung: Dekonstruktion
und Lebenswelt

Gesetzeskraft ist durch eine Dekonstruktion des Verhéltnisses von Recht und Ge-
rechtigkeit bekannt geworden: Obwohl beide in ihrer Geltung aufeinander ver-
weisen, schlieBen sie sich zugleich aufgrund ihrer jeweiligen Eigenart aus.”’ Die
Frage driangt sich hier auf, welche Relevanz ein derartiges Verstindnis von im-
merhin zentralen politischen Kategorien beanspruchen kann, wenn es denn den
Selbstanspruch hat, ,,eingreifend* zu sein.

Das bisher Entwickelte ging implizit von der Beobachtung aus, dass es im
Wesentlichen zwei Motive oder Ebenen in Gesetzeskraft gibt, in denen sich Der-
rida mit der Gerechtigkeit auseinandersetzt. Der eine Strang, der bisher als der
»transzendentale® bezeichnet wurde, thematisiert Gerechtigkeit in ihrem ,,Ur-
sprungssinn®: Gerechtigkeit ist hier das Gerecht-Werden gegeniiber dem Ande-
ren. Der andere Strang — bisher nur angedeutet — wiére jener des Derrida zufolge
notwendigen, jedoch prekdren Verhiltnisses von Recht und Gerechtigkeit. In die-
sem Strang greift Derrida eine ganze Reihe von Motiven der politischen Philoso-
phie und der Rechtsphilosophie auf, ja erinnert bestdndig auch an den Horizont
einer Rechtspraxis. Die Frage, die sich aus den bisher entwickelten Uberlegun-
gen ergibt, ist die nach dem Zusammenhang der beiden Stringe. Gesetzeskraft™
selbst legt einen solchen Zusammenhang nahe, auch wenn er nicht expliziert

stets in nidchster Ndhe zum Bosen, ja zum Schlimmsten, da das perverse Kalkiil sie
sich stets wieder aneignen kann.* (ebd., S. 57)

51 Vgl. Andreas Niederberger: ,,Zwischen Ethik und Kosmopolitik: Gibt es eine politi-
sche Philosophie in den Schriften Jacques Derridas?, in: Allgemeine Zeitschrift fiir
Philosophie 27 (2002), S. 149-170.

52 Wie tibrigens auch eine Reihe anderer Schriften. Vgl. z. B. Jacques Derrida: ,,Glau-
be und Wissen. Die beiden Quellen der ,Religion® an den Grenzen der bloBen Ver-
nunft®, in: ders./Gianni Vattimo, Die Religion, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001,
S. 9-106, besonders S. 9-40.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | PHILIPP SCHINK

wird. Bei der Gerechtigkeit, die im Verhéltnis zum Recht diskutiert wird, soll es
sich um das gleiche Verstidndnis von Gerechtigkeit handeln, wie auf der Ebene
von Ich, Anderem und Dritten. Wenn dem so sein soll, dann muss natiirlich das
Recht bestdndig die Gerechtigkeit verfehlen, da es selbst tiberhaupt nicht in der
Lage ist, gerecht gegeniiber einer radikalen Andersheit zu sein. Das Recht selbst
wiirde tiber eine formale Struktur der Allgemeinheit verfiigen, die es, selbst wenn
ein ,,Richter” auf den Stiftungssinn des Rechts rekurrieren und versuchen wiirde,
ihn zu aktualisieren, unmdglich macht, tiber einen ,,singuldren Fall“ eine ange-
messene und gerechte Entscheidung zu treffen. Selbst wenn man die Rechtsan-
wendung nicht in Form einer Subsumption von Féllen unter Rechtssitze versteht,
sondern ein ,,legal reasoning® qua Analogisierung ansetzen wiirde,” miisste das
Recht die Gerechtigkeit verfehlen.

Derrida macht jedoch — auch wenn er die einzelnen Schritte nicht anzeigt —
nicht den Fehler, dass er die Ebene des Rechts unmittelbar mit den Anspriichen
einer Gerechtigkeit gegeniiber dem Anderen konfrontiert. Wiirde er das tun,
konnte man ihm auf der einen Seite mit guten Griinden vorwerfen, dass er die
Ebene der transzendentalen Einstellung mit der der natiirlichen durcheinander
bringt und somit vollkommen das Eigenrecht der Lebenswelt und ihrer spezifi-
schen Probleme und Anforderungen verkennt. Eine solche Interpretation wiirde
zu einem letztlich einseitigen Auflosen der wechselseitigen, prekdren Verwie-
senheit von Recht und Gerechtigkeit fithren und einen kruden formalistischen
Hyper-Ethizismus nahe legen: Einem Skeptizismus wéire damit nicht begegnet,
vielmehr wiirde dieser sich durch die ,lebensweltliche Ferne* dieser ethizisti-
schen Einstellung rechtfertigen kénnen. Korrelativ zu diesem Skeptizismus wére
dann entsprechend eine politizistische Interpretation des Verhéltnisses von Recht
und Gerechtigkeit.

Dass Derrida dies nicht intendiert, zeigt sich darin, dass er betont, dass die
Gerechtigkeit selbst auf ihre Durchsetzung auch gegen Widerstinde angewiesen
ist. Damit kommen aber stirker die Konfliktualitit der Lebenswelt und auch die
Verschiedenheit unterschiedlicher Gerechtigkeitsverstindnisse und -anspriiche in
den Blick. Das erklart dann, warum Recht notwendig und auch, warum es aus ge-
rechtigkeitstheoretischer Perspektive immer defizitér ist.

Wie im vorhergehenden Abschnitt angedeutet wurde, ist aber auch das Ver-
hiltnis zwischen Ich und Anderem bezogen auf die Frage der Gerechtigkeit kei-
nesfalls unproblematisch. Weder ist auf dieser Ebene offensichtlich, was nun ge-

53 ,,...analogical reasoning cannot proceed without identification of a governing idea —
a principle, a standard, or a rule — to account for the results in the source and target
cases. [...] But the governing idea is not given in advance and applied to the new
case. Instead, analogical reasoning helps to identify the governing idea and is indis-
pensable to the identification; we do not know what the idea is until we have as-
sessed the cases. Analogy and disanalogy are created or discovered through the
process of comparing cases, as people discern a principle that makes sense of their
considered judgment.” (Cass R. Sunstein: Legal Reasoning and Political Conflict,
Oxford, New York: Oxford University Press 1996, S. 65f.)

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 57

nau der Anspruch des Anderen ist, noch welche Malnahmen erforderlich wéren,
um eine Gleichheit in der Ungleichheit zu gewéhrleisten. Auch wenn die radikale
Andersheit selbst einen verregelten Umgang mit ihr immer wieder unterléuft, ist
doch durch den Rekurs auf sie selbst allenfalls ein Horizont méglicher Handlun-
gen erdffnet. Und die Frage, welche Handlungen oder welcher Umgang nun an-
gemessen und gerecht sind, ist dann auch wieder nicht eindeutig oder unstrittig.
Auf der lebensweltlichen Ebene wirft dies die Fragen nach Macht und Institution
aufund in dieser Perspektive miisste geklart werden, wie ein Rekurs auf Singula-
ritdten sinnvoll eingesetzt werden kann. Es besteht ndmlich bei einem solchen
Rekurs durchaus die Gefahr, dass er zu einer selbstgerechten Frommelei fiihrt,
die sich selbst als einzige Interpretations- und Rechtfertigungsinstanz nimmt.

Eine Lesart von Gesetzeskraft, die versucht, die im Text gegebenen Hinweise
auf phidnomenologische Motive ernst zu nehmen, fiihrt dazu, dass diese Prob-
lemhorizonte besser in den Blick geraten. Dabei wird deutlich, dass die grundle-
genden Unklarheiten die mit dem Konzept der epoché verbunden sind, sich auch
auf der Ebene der Gerechtigkeitsthematik wiederfinden lassen. Wenn sich selbst
in der phianomenologischen Einstellung Transzendentales nicht rein von Empiri-
schem abscheiden ldsst, wie z. B. anhand der Frage nach einer transzendentalen
Sprache demonstriert, dann lésst sich auch nicht die Gerechtigkeit gegeniiber
einem singuldren Anspruch schlicht und eindeutig erfassen. Weder ist der jewei-
lige Anspruch rein expressiv gegeben, noch ist er direkt mitteilbar. Der Rekurs
auf den in der Andersheit des Anderen begriindeten singuldren Anspruch des
Anderen fiigt also zunichst einmal die Schwierigkeit hinzu, wie die hier als Ge-
wissheit ohne korrespondierende inhaltliche Evidenz gewonnene Einsicht {iber-
haupt sinnvoll in den schon bestehenden Horizont der lebensweltlichen Ausei-
nandersetzungen um divergierende Gerechtigkeitsauffassungen eingefiigt werden
kann.

Es ist in diesem Kontext jedoch daran zu erinnern, dass Derrida eine Reihe
von Motiven im Riickgang auf die Bedingungen der Moglichkeit von Gerechtig-
keit freilegt, an die sich aus der Perspektive einer politischen Philosophie pro-
duktiv anschlieBen ldsst. So bietet etwa ein Verstdndnis von Freiheit als durch
den Anderen eingesetzt, die Moglichkeit zu interessanten Revisionen eines ,,libe-
ralen” Freiheitsbegriffs. Freiheit konnte so nicht mehr plausibel im Sinne einer
Abwesenheit von Interferenz verstanden werden, da sie erst durch Bezug auf den
Anderen ,.konstituiert werden wiirde. In welcher Weise jedoch ein solches Frei-
heitsverstdndnis dann die Ausgestaltung von politischen Institutionen und Struk-
turen beeinflussen sollte, kann nicht mehr allein mit einem Rekurs auf den trans-
zendentalen Charakter eines derartigen Freiheitsverstdndnisses geklart werden.

So produktiv Derridas Verstandnis der Gerechtigkeit also ist, so sehr ist es,
soll daraus eine politische Philosophie entwickelt werden, auf andere Argumen-
tationslinien angewiesen. Diese Feststellung ist nicht in dem Sinne zu verstehen,
dass man die Dekonstruktion zukiinftig ad acta legen kann. Jedoch sollte ver-

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | PHILIPP SCHINK

sucht werden, ihren Status vor dem Hintergrund des Verhéltnisses von transzen-
dentaler und lebensweltlicher Einstellung einer erneuten Klérung zuzufiihren.

Literatur

Bernet, Rudolf: ,,Vorwort zur deutschen Ausgabe*, in: Jacques Derrida, Husserls
Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie, Miinchen: Wilhelm Fink
Verlag 1987, S. 11-30

Delhom, Pascal: Der Dritte. Levinas’ Philosophie zwischen Verantwortung und
Gerechtigkeit, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 2000

Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1972

Derrida, Jacques: ,,Die soufflierte Rede, in: ders., Die Schrift und die Differenz,
S. 259-301

Derrida, Jacques: Die Stimme und das Phianomen. Ein Essay {iber das Problem
des Zeichens in der Phinomenologie Husserls, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1978

Derrida, Jacques: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie,
Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1987

Derrida, Jacques: Le probléme de la genése dans la philosophie de Husserl, Paris:
Presses Universitaires de France 1990

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritdt‘, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 1991

Derrida, Jacques: Falschgeld. Zeit geben I, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1993

Derrida, Jacques: ,,Hospitality, in: Richard Kearney (Hg.), Questioning Ethics:
Contemporary Debates in Continental Philosophy, London: Routledge 1998,
S. 69-92

Derrida, Jacques: Randginge der Philosophie, 2. Aufl., Wien: Passagen-Verlag
1999

Derrida, Jacques: ,,Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der ,Religion® an
den Grenzen der bloBen Vernunft“, in: ders./Gianni Vattimo, Die Religion,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 9-106

Fink, Eugen: Studien zur Phinomenologie 1930-1939, Den Haag: Kluwer Aca-
demic Publishers 1966

Fink, Eugen: VI. Cartesianische Meditation. Teil I. Die Idee einer transzendenta-
len Methodenlehre, Dordrecht, Boston, Lancaster: Kluwer Academic Publis-
hers 1988

Henry, Michel: ,,.Die phanomenologische Methode®, in: ders., Radikale Lebens-
phinomenologie, Freiburg/Breisgau, Miinchen: Karl Alber 1992, S. 63-187

Hofliger, Jean-Claude: Jacques Derridas Husserl-Lektiiren, Wiirzburg: Koénigs-
hausen und Neumann 1995

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PHANOMENOLOGISCHER REDUKTION | 59

Husserl, Edmund: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phanomenologie (Husserliana Bd. VI), Den Haag: Martinus Nijhoff
1962

Husserl, Edmund: Zur Phénomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem
NachlaB3 (1929-1935) (Husserliana Bde. XIII-XV), Den Haag, Dordrecht:
Kluwer Academic Publishers 1973

Husserl, Edmund: Erste Philosophie, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 6,
Hamburg: Felix Meiner Verlag 1992

Lawlor, Leonard: Derrida and Husserl. The Basic Problem of Phenomenology,
Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press 2002

Leghissa, Giovanni: ,,Dekonstruktion und die Rhetoriken der Fundierung bei
Jacques Derrida®, in: Rolf Kithn/Michael Staudigl (Hg.), Epoché und Reduk-
tion. Formen und Praxis der Reduktion in der Phdanomenologie, Wiirzburg:
Konigshausen und Neumann 2003, S. 177-195

Levinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg/
Breisgau, Miinchen: Karl Alber 1998

Luft, Sebastian: ,,Phanomenologie der Phinomenologie®. Systematik und Me-
thodologie der Phanomenologie in der Auseinandersetzung zwischen Husserl
und Fink, Dordrecht, Boston, London: Kluwer Academic Publishers 2002

Marrati, Paola: Genesis and Trace. Derrida Reading Husserl and Heidegger,
Stanford: Stanford University Press 2005

Marion, Jean-Luc: Reduction and Givenness, Evanston: Northwestern University
Press 1998

Niederberger, Andreas: ,,Zwischen Ethik und Kosmopolitik: Gibt es eine politi-
sche Philosophie in den Schriften Jacques Derridas?*, in: Allgemeine Zeit-
schrift fiir Philosophie 27 (2002), S. 149-170

Sunstein, Cass R.: Legal Reasoning and Political Conflict, Oxford, New York:
Oxford University Press 1996

Waldenfels, Bernhard: Idiome des Denkens, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005

Zahavi, Dan: Husserl and Transcendental Intersubjectivity, Athens: Ohio Univer-
sity Press 2001

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839405451 -

M 14.02.2026, 09:50:16, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Subjektivitat und Gelingen: Adorno — Derrida’

CHRISTOPH MENKE

1.

Kritik der Aufklarung

,Die vielen mythischen Gestalten®, schreiben Max Horkheimer und Theodor W.
Adorno in der Dialektik der Aufkldrung,

lassen sich der Aufklarung zufolge alle auf den gleichen Nenner bringen, sie reduzieren
sich auf das Subjekt. Die Antwort des Odipus auf das Ritsel der Sphinx: ,,Es ist der
Mensch® wird als stereotype Auskunft der Aufklarung unterschiedslos wiederholt,
gleichgiiltig ob dieser ein Stiick objektiven Sinnes, die Umrisse einer Ordnung, die
Angst vor bosen Michten oder die Hoffung auf Erlésung vor Augen steht.!

Aufklarung, gleichgiiltig ob in ihrer griechischen oder ihrer neuzeitlichen Gestalt,
ist Subjektdenken: Sie ist ein Denken, das, was immer es als Gehalt einer Emp-
findung oder eines Gedankens vorfindet — Horkheimer und Adorno nennen: Sinn,
Ordnung, bose Michte und Erlosung —, auf das Subjekt dieser Empfindung oder

*

Ich reformuliere im Folgenden in geraffter (und an einigen Stellen verénderter und
weiterentwickelter) Form Uberlegungen zu Adorno und Derrida, die ich ausfiihrli-
cher dargestellt habe in Christoph Menke: Spiegelungen der Gleichheit. Politische
Philosophie nach Adorno und Derrida, erw. Taschenbuchausgabe, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2004, Teil 1I; dieser Teil enthilt drei Kapitel, die der Taschenbuchausga-
be neu hinzugefiigt wurden.

Der vorliegende Text ist erstmals erschienen in: Eva Laqui¢ze-Waniek/Erik M.
Vogt (Hg.): Derrida und Adorno. Zur Aktualitdt von Dekonstruktion und Frankfur-
ter Schule, Wien: Turia + Kant 2006.

Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufkldrung, in: Theodor W.
Adorno, Gesammelte Schriften, Bd. 3, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1981, S. 22 f. —
Zum Odipusbezug der Dialektik der Aufklirung siche Christoph Menke, ,,Uber eine
Weise Nein zu sagen®, in: Nicolaus Schafthausen (Hg.)/Theodor W. Adorno, Ador-
no. Die Moglichkeit des Unmoglichen, New York, Berlin: Lukas & Sternberg 2003,
S. 61-69.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | CHRISTOPH MENKE

dieses Gedankens zuriickfiihrt. Diese Zuriickfiihrung aufs Subjekt im Denken der
Aufkldrung hat einen kritischen, das heif3it einen unterscheidenden, keinen blof3
auflosenden Sinn: Sie unterscheidet an dem, das sie aufs Subjekt zuriickfiihrt,
zwischen Schein und Wahrheit. Sinn und Ordnung, angsteinfloende Méchte und
erhoffte Erlosung sind bloBer Schein, sofern sie ,,objektiv zu sein beanspruchen;
denn dies, objektiv zu sein, heilit nicht aufs Subjekt zurtckfiihrbar zu sein.
»Wahr im Sinn der Aufklirung sind Sinn und Ordnung, Angst und Erlésung
hingegen, weil und sofern sie durchs Subjekt hervorgebracht sind. Der aufklire-
risch-kritischen Zuriickfithrung von Sinn und Ordnung, Angst und Erlésung auf
das Subjekt entspricht mithin, dem Subjekt umgekehrt die Hervorbringung von
Sinn und Ordnung, Angst und Erlésung zuzutrauen; eines Sinns, einer Ordnung,
vielleicht gar einer Erlosung, die nicht als objektives Geschehen, sondern eben
als subjektiv erwirkt verstanden werden. Damit wird die Aufkldrung zu einer (af-
firmativen) Theorie der Macht des Subjekts, des Subjekts als Macht; denn
., Macht* (als Ubersetzung von dynamis oder potentia) bezeichnet nichts anderes
als die Fahigkeit, etwas hervorbringen oder verwirklichen zu kénnen. Was ist es,
das das Subjekt gemi der Aufklarung hervorzubringen oder zu verwirklichen
die Fahigkeit oder Macht hat? Nun, es ist das eben Genannte: Sinn, Ordnung
oder Erlosung; also nicht (oder nicht blof3 oder nicht vor allem) duflere Produkte,
»Zeug®, sondern ,,Gliter im Sinn des (so weit als moglich verstandenen) ,,Gu-
ten.? In anderer Ausdrucksweise: Die Aufklirung versteht Subjektivitit als die
Macht normativen Gelingens — als die Fahigkeit, Vollziige gelingen lassen zu kon-
nen. Der Name dieser Fahigkeit oder Macht des Gelingenlassens ist ,,Vernunft*.
Kritik der Aufklarung heifit bei Horkheimer und Adorno Kritik an diesem
Subjektbegriff: Das Subjekt hat nicht die Macht, seine Vollziige normativ gelin-
gen zu lassen. Kritik der Aufkldrung heift daher formal: Entdeckung und He-
rausstellung einer Differenz. Das ist nicht eine Differenz zwischen ,verschiede-
nen‘ Subjekten, sondern im Subjekt: eben zwischen der Macht — den Féhigkeiten
oder Vermogen —, die es (erworben) hat, und dem Ideal, der Idee des Guten, auf
das das Subjekt zielt und das es antreibt. Die Entdeckung und Herausstellung
dieser Differenz im Subjekt, zwischen seiner Macht und seinem Ideal, bezeichnet
zugleich einen wesentlichen Punkt der Ubereinstimmung zwischen der ,,ilteren
Kritischen Theorie, vor allem in der Fassung Adornos, als Negativer Dialektik,
und Derridas Programm der Dekonstruktion. Die (oder eine) ,,Dekonstruktion®
besteht nach einer frithen und viel zitierten Formulierung Derridas in dem Auf-
weis, dass die ,,Bedingung der Moglichkeit® irgendeines Gelingens — Derridas
Fall hier ist das Gelingen des Signierens, also: der Verbiirgung durchs Signieren
— ,.gleichzeitig, noch einmal, die Bedingung [seiner] Unmoglichkeit, der Unmog-
lichkeit [seiner] strengen Reinheit*’ ist. Zugleich insistiert Derrida darauf, dass

2 Die subjektive Hervorbringung angsteinflofender Méchte ist, da sie kein Gut(es)
sind, von strukturell anderer Art; dariiber spreche ich hier nicht.

3 Jacques Derrida: ,,Signatur Ereignis Kontext®, in: ders., Randgénge der Philosophie,
Wien: Passagen-Verlag 1988, S.313. — Derridas Abhandlung Force de loi folgt

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTIVITAT UND GELINGEN | 63

dieser dekonstruktive Aufweis als ,,ultra-transzendental“4 zu verstehen ist. Eine

»transzendentale® Analyse der Moglichkeit des Gelingens ist eine Analyse der
subjektiven Ermoglichung des Gelingens: eine Analyse der Fahigkeiten, die (und
wie sie) ein Subjekt haben muss, um Vollziige gelingen lassen zu kénnen. Dass
die Dekonstruktion ,,ultra-transzendental ist, heif3t, dass sie dieses Programm —
das kein anderes als das der Aufkldrung ist — nicht ,,vorkritisch® zurticknimmt;
dass sie das Gelingen verniinftiger Vollziige also nicht mimetisch versteht: als
Nachahmung, Erinnerung, Wiederholung oder Teilhabe an einer Idee des Gelin-
gens, des ,,Guten®, die (logisch) vor jeder menschlichen Praxis existiert. Sondern
dass sie von innen heraus die Aporien (wie Derrida sagt) und Widerspriiche (wie
Adorno sagt) aufweist, in die das transzendentale oder aufklirerische Programm
in dem Versuch seiner Durchfithrung geraten muss. Kann ,,metaphysisch® ein
Denken des Subjekts genannt werden, das — wie Hegel im abschlieenden Kapi-
tel der Wissenschaft der Logik unter der Uberschrift ,,Methode* schreibt’ — die
,.Kraft“ seiner Vernunft als ,,schlechthin unendliche* denkt: als eine Kraft, der
nichts zu widerstehen, die also die Wirklichkeit ihres gelingenden Vollzugs stets
zu gewihrleisten vermag, so denken Negative Dialektik und Dekonstruktion die
Differenz zwischen Kraft und Gelingen als unendliche; das heif3t nicht als unend-
lich grofBe, aber als niemals, weil durch nichts {iberbriick- oder aufhebbare.

2. Der Unterschied

In seiner Abhandlung Gesetzeskraft bezeichnet Derrida die Differenz, deren
Aufweis die aufklédrerische Gelingensanalyse ,,paradoxal® oder ,,aporetisch® wer-
den lisst (Derrida verwendet hier beide Ausdriicke®), als den — eigentiimlichen —

demselben Programm: Sie versteht den Titel der Tagung, fiir die sie geschrieben
wurde — ,,Deconstruction and the Possibility of Justice™ — als Frage danach, wie Ge-
rechtigkeit moglich gemacht werden kann; welche Bedingungen eine spezifische
Art des Tuns oder Verhaltens — primér: das der Entscheidung — erfiillen muss, ,,um
gerecht sein zu kénnen®: ,,Um gerecht sein zu konnen, darf zum Beispiel die Ent-
scheidung eines Richters nicht blofl einer Rechtsvorschrift oder einem allgemeinen
Gesetz folgen.” (Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autori-
tat, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1991, S. 47) Wie muss der Richter handeln, also
entscheiden, ja, wie muss der Richter sein; was muss er konnen und verwirklichen,
damit sein Handeln gelingt — damit seine Entscheidung gerecht ist?

4 Vgl. Jacques Derrida: Grammatologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1974, S. 107.

5 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Wissenschaft der Logik, in: Werke, Bd. 6, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1969, S. 551 f.: ,,Sie [die Methode] ist darum die hochste
Kraft oder vielmehr die einzige und absolute Kraft der Vernunft nicht nur, sondern
auch ihr hochster und einziger Trieb, durch sich selbst in allem sich selbst zu finden
und zu erkennen.*

6 ,[L]ogisch-formale Paradoxien“ vorzufiihren ist nach Derrida eine von ,,zwei ver-
schiedenen Bahnen oder Stilen” der Dekonstruktion (vgl. J. Derrida: Gesetzeskraft,
S. 44).

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | CHRISTOPH MENKE

,unterschied”, der zwischen Gerechtigkeit und Recht herrscht, der sie zugleich
trennt wie verbindet: ,,Alles wire viel einfacher, wenn der Unterschied zwischen
Gerechtigkeit und Recht ein wahrer Unterschied wire, ein Gegensatz, dessen
Wirken sich logisch regeln und beherrschen lieBe.“” Kein einfacher ,,logischer”
Unterschied ist der von Recht und Gerechtigkeit zunéchst in dem bereits genann-
ten Sinn, dass er ein ,,transzendentaler ist: Was er unterscheidet, sind nicht Hin-
sichten, die auf einer Ebene liegen; auch nicht blo8 praktische oder normative
Anforderungen, die beide notwendig, aber nicht zugleich erfiillbar sind (und in-
sofern, in Lyotards Sinn, einen ,,Widerstreit“ bilden®). Sondern der Unterschied
zwischen Recht und Gerechtigkeit ist der funktionale Unterschied zwischen Er-
moglichendem und Ermdglichtem. Gerade dieser Unterschied aber ldsst sich
zwischen Gerechtigkeit und Recht nicht aufrechterhalten: Das Ermoglichende ist
zugleich verunmdoglichend. Was immer sich vom jeweils Anderen als dessen er-
moglichender Grund zu unterscheiden und darin ihm vorzuordnen beansprucht —
das Recht oder die Gerechtigkeit —, von dem zeigt die Dekonstruktion, dass es
seinen Anspruch auf ermdglichende, hervorbringende Macht nicht aufrechtzu-
erhalten vermag; ja, dass es durch diesen Anspruch, tiber die Macht zu verfiigen,
das jeweils Andere — sei es das Recht oder die Gerechtigkeit — zu ermoglichen, es
gerade unmdoglicht macht.

Fiir die eine dieser beiden Erméglichungsrelationen, die der Gerechtigkeit
durch das Recht, zeigt Derrida dies durch die folgende Argumentation: Der erste
Schritt dieser Argumentation besteht in der These, dass wir, um dem Anderen,
diesem ,,immer anderen Besonderen®,’ Gerechtigkeit widerfahren lassen zu kon-
nen, uns ,rechtsformig®, gemiB der Form rechtlichen Entscheidens verhalten
miissen. Nur Recht kann Gerechtigkeit ermdglichen. Und zwar ist das Recht das
Ermoglichende der Gerechtigkeit, weil (oder insofern) das rechtsformige Ent-
scheiden das Paradigma eines gut begriindeten Entscheidens ist. Dass ein gerech-
tes Entscheiden ein gut begriindetes sein muss, ergibt sich wiederum aus der
Uberlegung, dass ein gerechtes Entscheiden dadurch definiert ist, dass es nicht
willkiirlich ist; ein gerechtes Entscheiden darf sich nicht von Launen oder Vor-
lieben des Entscheidungssubjekts leiten lassen, sondern allein von objektiven,
»sachlichen® Gesichtspunkten. Das aber sind Griinde. Die Verkniipfung von
Recht und Gerechtigkeit, die Derrida vornimmt, beruht also auf der Annahme,
dass das Recht sich (zumindest auch) als eine 6ffentlich verbindliche Ordnung
von Griinden verstehen l4sst und dass allein eine Entscheidung, die durch Orien-
tierung an einer solchen 6ffentlich verbindlichen Ordnung von Griinden gefallt
wird, nicht willkiirlich und daher gerecht sein kann. Zugleich aber gilt — aus die-
sem zweiten Zug ergibt sich die Aporie —, dass die Gerechtigkeit einer Entschei-
dung durch keine noch so guten Griinde, die fiir sie angefiihrt werden, ermoglicht

7 Ebd, S. 46.
8 Es geht hier also um die Differenz zwischen différend und différance.
9 Ebd,S.51.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTIVITAT UND GELINGEN | 65

oder gewdhrleistet werden kann. Es ist immer moglich, dass eine Entscheidung
gut begriindet und doch nicht gerecht war. Eben das ist die dekonstruktiv aufge-
wiesene Aporie der Ermoglichung der Gerechtigkeit durch das Recht. Auf der
einen Seite ist das Recht das Ermoglichende der Gerechtigkeit, weil nur ein Ent-
scheiden gerecht sein kann, das sich in Griinden absichert: ein Entscheiden also,
das aus Griinden hervorgeht oder ableitbar ist. Die Gerechtigkeit einer Entschei-
dung ist aber aus den Griinden fiir die Entscheidung unableitbar; kein Grund
kann die Gerechtigkeit der durch sie begriindeten Entscheidung erzwingen oder
sicherstellen. In diesem Sinn, weil ihr Unterschied gegeniiber dem Recht, das sie
ermdglichen soll, ein unendlicher und ,,logisch [nicht zu] regeln und beherr-
schen® ist, ist die ,,Gerechtigkeit [...] eine Erfahrung des Unméglichen“:10 Die
Gerechtigkeit ist nicht etwas, das durch etwas anderes ermoglicht werden kann.
Und zwar im eingangs erlduterten praktischen Sinn. Denn wenn die Gerechtig-
keit einer Entscheidung nicht durch die Griinde fiir diese Entscheidung gewéhr-
leistet werden kann, dann bedeutet dies, dass die Gerechtigkeit nicht durch unser
verniinftiges Tun, nicht durch das Tun unserer Vernunft, gewihrleistet werden
kann. Gegeniiber unserem verniinftigen Tun — dem einzigen, das die Gerechtig-
keit einer Entscheidung erméglichen und gewéhrleisten konnte —, bleibt die Ge-
rechtigkeit daher stets (,,irreduktibel®) ,,im Kommen*. Wenn Griinde die Gerech-
tigkeit einer Entscheidung nicht gewihrleisten kénnen, konnen auch wir die Ge-
rechtigkeit unserer Entscheidung nicht gewihrleisten. Ja, wir kénnen nicht einmal
mit, oder genauer: aus Griinden wissen, ob die Gerechtigkeit eingetreten ist.""

Eine verwandte Argumentation entfaltet Adorno in der Negativen Dialektik
(und sie vorbereitenden Vorlesungen). Dabei geht es auch Adorno um einen
Unterschied, eine prinzipielle ,Ungleichheit: den Unterschied zwischen dem,
was der Geist oder das Denken selbst ist — nidmlich: ,,endlich® — und dem, ,,was
er denkt“. ,Um Geist zu sein, mul} er wissen, daf} er in dem, woran er reicht,
nicht sich erschopft; nicht in der Endlichkeit, der er gleicht. Darum denkt er, was
ihm entriickt wire.“'? Fiir den wahren, weil sich wissenden Geist gilt demnach
nicht, was der Erdgeist Faust entgegenhilt: dass er (nur) dem Geist gleiche, den
er, Faust, begreife (und daher nur begreife, was ihm, Faust, gleiche). Fiir den
wahren, weil sich wissenden Geist gilt, dass er sich ,,nicht gleicht“, sondern, im
Anspruch auf ,,Objektivitit”, das heifit: im Gedanken des Gelingens des Den-
kens, sich selbst ,,negiert” oder ,transzendiert”. Das Denken muss mehr sein als
es ist — das Denken muss mehr leisten als es kann, um zu gelingen.

Adorno nennt diesen Spalt, der sich im Denken auftut, die ,,unauffillige Stit-
te” der Metaphysik. Aber die in der Ungleichheit des Denkens oder Geistes von
sich angesiedelte Metaphysik versteht Adorno zugleich so, dass sie im deutlichen

10 Ebd., S. 31.

11 Zu einer anderen Art des ,,Wissens®, ob Gerechtigkeit eingetreten ist, ndmlich: aus
Erfahrung, siche unten, Abschnitt 4.

12 Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 6,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1973, S. 385.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | CHRISTOPH MENKE

Gegensatz zu dem steht, was er (mit Nietzsche) als metaphysischen ,,Optimis-
mus“,” den Optimismus der (neuzeitlichen) Metaphysik bezeichnet. Einen sol-
chen Optimismus findet Adorno selbst noch bei Kant (den Nietzsche noch zu den
Ahnherren eines wahren Pessimismus gerechnet hatte). Und zwar sieht ihn
Adorno hier am Werk in dem Zusammenhang von Freiheit und Gutem, von
Autonomie und Moralitit, den Kant behauptet; in Kants Behauptung also, dass
wer frei ist auch gut ist. In der eingangs verwendeten Terminologie ist das nichts
anderes als die Behauptung, dass dem (subjektiven) Konnen ein (objektives) Ge-
lingen korrespondiert. Jeder, der die entsprechenden subjektiven Vermogen oder
Féhigkeiten hat und anwendet, kann moralisch handeln; diese Vermdgen und ihre
Ausiibung stellen das Gelingen seiner moralischen Praxis sicher. Das ist die
Identitétsthese, die definiert, was ,,Metaphysik* in einem negativen Sinn, als
Gegenstand der Kritik, fiir Adorno wie Derrida ausmacht. Thr steht entgegen, was
Adorno in der miindlichen Diktion seiner moralphilosophischen Vorlesungen die
Erfahrung des ,,Absurden® nennt, fiir die er sich auf Kafka (,,wenn man Kafka
einmal als einen philosophischen Dichter betrachten will“) beruft. Diese ,,Mog-
lichkeit des Absurden besteht darin, ,,dafl es zwar die Idee des Guten und die
Verpflichtung, das Gute zu tun und das Gesetz zu erfiillen, gibt, dafl aber gleich-
zeitig den Menschen die Moglichkeit, es zu erfiillen, [...] verweigert ist.“'* Die
,»Moglichkeit des Absurden®, die Adorno hier mit Kafka gegen Kant aufruft, be-
steht in der Divergenz zwischen (subjektivem) Konnen und (praktischem) Gelin-
gen; in der Erfahrung, dass wir — zum Beispiel — unsere moralischen Praktiken
gelingen lassen wollen, aber dies, bei allem was wir tun, nicht zu gewé#hrleisten
vermdgen. Denn zwar gelingen unsere Praktiken nur durch uns, weil wir etwas
konnen, aber ihr Gelingen ist nicht garantiert durch unser Kénnen. Das Gelingen
verniinftiger Praxis ist, gerade weil es dafiir keine (im negativen Sinn des Aus-
drucks ,,metaphysische) Moglichkeitsbedingung gibt, eine (im positiven Sinn
des Ausdrucks ,,metaphysische®) Idee. Das ist die Idee eines Gelingens oder
einer Objektivitdt, auf die alles (,,subjektive) Denken hinaus will und die iiber
alles (,,subjektive”) Denken hinausgeht.

Dieser Gedanke, dass das Gelingen unserer verniinftigen Praktiken nicht
durch unser Konnen gewihrleistet werden kann, dass also zwischen Konnen und
Gelingen ein unaufhebbarer ,,Unterschied (Derrida), eine prinzipielle ,,Un-
gleichheit” (Adorno) herrscht, formuliert nicht nur einen allgemeinen (,,fallibilis-
tischen®) Vorbehalt gegeniiber der Gewissheit des Konnens. Adornos und Derri-
das Gedanke besagt, dass (,,subjektive) Gewissheit — noch — nicht (,,objektive*)
Wabhrheit ist; auch das Bestbegriindete und somit Gewisseste kann falsch sein.
Eine fallibilistische Lesart dieser Einsicht schlieft daraus — nichts. Fallibilistisch

13 Theodor W. Adorno: Probleme der Moralphilosophie, in: ders., Nachgelassene
Schriften, Abt. IV, Bd. 10, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1996, S. 114.

14 Vgl ebd., S. 113 f. — In der Auslassung steht bei Adorno: ,,etwa durch die Totalitit
des gesellschaftlichen Zusammenhangs, in den sie eingespannt sind“. Zu dieser ge-
sellschaftlichen Erkldrung siehe unten, Abschnitt 5.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTIVITAT UND GELINGEN | 67

verstanden ist diese Einsicht ohne Konsequenzen, sie ldsst alles, wie es ist. Nach
dekonstruktivem wie negativ-dialektischem Verstandnis dagegen kann und muss
diese Einsicht dagegen Konsequenzen haben. Und zwar eben deshalb, weil nach
dekonstruktivem wie negativ-dialektischem Verstindnis die Einsicht in den prin-
zipiellen Unterschied zwischen Konnen und Gelingen in Frage stellt, ob und wie
aus ihr und auf sie noch etwas, ein Tun, folgen, die Praxis tiberhaupt noch wei-
tergehen kann. Das ist bereits in Derridas eingangs zitierter These enthalten, die
,»Bedingung der Moglichkeit™ des Gelingens sei ,,gleichzeitig, noch einmal, die
Bedingung [seiner] Unmdglichkeit”. Denn das besagt ja nicht nur, dass es nichts,
kein Konnen und keine Griinde gibt, die allein aus sich heraus das Gelingen eines
Tuns gewdhrleisten (,,ermoéglichen™) konnen. Derridas These besagt vielmehr
und dariiber hinaus, dass die Zuriickfithrung des Gelingens einer Praxis auf das,
was sie ermdglicht, und damit die Hervorbringung des Gelingens einer Praxis aus
dem, das sie ermoglicht, es, das Gelingen der Praxis, gerade nicht erméglicht,
sondern unmdglich macht. Und zwar macht das Ermoglichende das Gelingen
unmoglich, weil es ignoriert, dass es, so Derrida iiber die Gerechtigkeit, ,,das
Unmogliche® ist (,,Die Gerechtigkeit ist eine Erfahrung des Unmdglichen“'").
Das heift: Es ist das nicht zu Erméglichende, das durch den Versuch seiner Er-
moglichung unmoglich wird, unmoglich gemacht wird.

Durch diese Konsequenz schlieBen Dekonstruktion und Negative Dialektik
aus der fallibilistischen Einsicht in die Differenz von Gelingen und Kénnen auf
eine Kritik des Konnens (oder des Subjekts). Durch diese Konsequenz fiithren
Dekonstruktion und Negative Dialektik aber auch in eine Aporie, in eine ausweg-
lose Lage. (,,Eine aporia ist das, was kein Weg ist*, heiBt es in Gesetzeskraft.'®)
Denn wenn fiir sie zutrifft, dass sie (wie Derrida sagte), ,,ultra-transzendentale®
und mithin nicht vorkritische Formen des Denkens sind, dann kann ihre Kritik
der Ermoglichung des Gelingens durch das Koénnen nicht eine (,,objektivisti-
sche®) Ablosung des Gelingens vom Konnen bedeuten. Die Aporie, in die De-
konstruktion und Negative Dialektik fithren, besteht darin, dass Gelingen durch
Koénnen nicht erméglicht werden kann, aber auch nur durch Kénnen ermoglicht
werden kann. — Den Rest meines Textes will ich darauf verwenden zu kliren, wie
eine Praxis, ein Tun im weitesten Sinn, aussehen kann, die nach Adorno und
Derrida diese Aporie auszuhalten vermag.

3. Glaube und Hoffnung
Adorno, so habe ich zitiert, beschreibt die Uberzeugung von der Identitit von

Ko6nnen und Gelingen, Subjektivitit und Objektivitdt als metaphysischen ,,Opti-
mismus®, der selbst noch Kants praktische Philosophie beherrsche. Dieselbe

15 J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 33.
16 Ebd.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | CHRISTOPH MENKE

Identititsthese bezeichnet Derrida in Gesetzeskraft als ,,subjektale Axiomatik*."”
Dabei verweist der Ausdruck ,,Axiom* darauf, dass die Identitit von Kénnen und
Gelingen Ausgangspunkt und Grundlage eines ganzen (eben: ,,metaphysischen®)
Denksystems ist. Derridas Ausdruck ,,Axiom* verweist weiterhin darauf, dass
diese Identitétsthese, entgegen ihrem Anspruch, nicht unproblematisch, gar ge-
geben und evident, sondern eine Setzung ist. Man wiirde Derridas Ausdruck —
»subjektale Axiomatik* — aber missverstehen, wenn man ihn so verstiinde, dass
die Identitdt von Subjektivitdt und Objektivitit, von Konnen und Gelingen eine
blofe Setzung, ebenso willkiirlich wie damit auch zuriickzunehmen und zu ver-
dndern ist; es schiene dann, als konne man einfach auch mit einem ganz anderen
Axiom beginnen. Diesen Eindruck korrigiert der andere Ausdruck, mit dem Der-
rida bezeichnet, welchen Status die metaphysische Identitdtsthese hat: Er nennt
sie ,,une présomption®. Eine ,,Prasumption” (wértlich: eine Meinung oder Uber-
zeugung, die nur auf Wahrscheinlichkeiten beruht) ist eine Schlussfolgerung bei
mangelnder Beweislage, eine Schlussfolgerung, die tiber das hinausgeht, was
sich im strengen Sinne ableiten oder beweisen und dadurch als gewiss behaupten
lasst. Mit einem ebenso tiberraschenden wie gliicklichen Griff hat Alexander
Garcia Diittmann Derridas Ausdruck présomption im Deutschen mit ,,Glaube®
tibersetzt.'® Denn auch was wir glauben, wissen wir nicht; es geht tiber alle Be-
weisgriinde hinaus. Der Prasumption oder dem Glauben an die Identitit von
Konnen und Gelingen eignet daher, so Derrida, etwas ,,Gespensterhaftes®, das
,jede Gegenwarts-Versicherung, jede GewiBlheit, jede vermeintliche Kriteriolo-
gie [dekonstruiert], welche die Gerechtigkeit einer Entscheidung (eines Entschei-
dungs-Ereignisses) (ver)sichert, ja welche das Entscheidungs-Ereignis selbst si-
cherstellt.“!” Zugleich aber ist, was wir glauben und sofern wir es glauben, nie-
mals blof unsere Setzung oder Erfindung. Der Glaube an den internen Zusam-
menhang von Griinden und Gelingen, damit von unserem (subjektiven) Tun und
seinem (objektiven) Gelingen ist vielmehr ein praktischer Glaube, ein Glauben
an die Praxis: ein Glaube, ohne den keine Praxis moglich ist; wenn wir handeln,
miissen wir das glauben, ja, indem wir handeln, glauben wir das immer schon. Es
ist dieser praxiskonstitutive Glaube, ohne den wir nicht handeln konnen, den die
»subjektale Axiomatik* — in falscher Weise: entweder als Gewissheit oder als
Setzung — zum Ausdruck bringt.

Falsch ist die ,,subjektale Axiomatik® aber nicht nur, weil sie, was nur ge-
glaubt werden kann, zu einer sei es unproblematischen, sei es evidenten Voraus-
setzung erkldrt. Eben dadurch wird auch ihr Inhalt falsch. Wenn die Gewissheit,

17 Ebd, S. 51.

18 Vgl. ebd. Gliicklich ist dieser Griff auch deshalb, weil er damals (1991) ein Vorgriff
war: ein Vorgriff auf Derridas spitere Reflexionen auf das Verhiltnis von Glauben
und Wissen; vgl. Jacques Derrida: ,,Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der
,Religion an den Grenzen der blolen Vernunft“, in: Jacques Derrida/Gianni Vat-
timo, Die Religion, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 9-106.

19 J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 51.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTIVITAT UND GELINGEN | 69

dass wir unsere normativen Anspriiche durch unsere Handlungen und unsere
normativen Urteile durch unsere Begriindungen gewihrleisten konnen, zu einem
(,,bloBen*) Glauben wird, dann verdndert sich auch der Inhalt, dessen wir uns
gewiss sein zu konnen glaubten. Nicht nur sind Gewissheit und Glauben nicht
dasselbe, man glaubt auch nicht dasselbe, dessen man sich gewiss zu sein schien.
Zu glauben schliefit ein Bewusstsein des Nichtwissenkénnens ein. Weil es sich
dabei um das Bewusstsein des Nichtwissenkonnens des Gewihrleisten-Konnens
handelt, ist der Glaube zugleich ein Bewusstsein des Nichtgewéhrleistenkonnens.
Daher heil3it, nicht zu wissen, sondern zu glauben, dass man durchs eigene Tun
dessen Gelingen bewirken kann, auch das eigene Tun und Bewirken anders zu
verstehen. Glauben und Wissen verlieren mithin ihre einfache Entgegensetzung
und beginnen sich zu iiberkreuzen. Vom Bewirkenkonnen durch eigenes Tun zu
wissen — das heif3t: dies zu wissen glauben —, bedeutet iiberdies zu glauben, dass
es ein Herstellen ist, dessen Gelingen durch Verfahren verbiirgt werden kann. An
das Bewirkenkonnen durch eigenes Tun zu glauben — das heilit: zu wissen, dass
dies nur ein Glaube sein kann —, bedeutet hingegen iiberdies zu wissen, dass der
Erfolg des eigenen Tuns wesentlich auch von etwas, von ,,Umstidnden*, abhéngt,
das oder die man nicht selbst zu garantieren vermag. Der Glaube an das Bewir-
kenkonnen durch eigenes Tun ist daher paradoxerweise, als Glaube, das heifit:
wenn er sich als Glaube weil}, immer auch ein Glaube an ein (Mit-)Wirken, das
kein eigenes Tun ist.

Adorno formuliert einen verwandten Gedanken, wenn er (immer noch im Zu-
sammenhang mit seiner Kritik auch noch der Kantischen Moralphilosophie als
eines metaphysischen ,,Optimismus*) schreibt: ,,Die das Subjekt transzendieren-
den Postulate der praktischen Vernunft, Gott, Freiheit, Unsterblichkeit, implizie-
ren Kritik am kategorischen Imperativ, der reinen subjektiven Vernunft. Ohne
jene Postulate konnte er gar nicht gedacht werden, wie sehr auch Kant das
Gegenteil beteuert; ohne Hoffnung ist kein Gutes.“*" Das heifit: Das Gute bleibt
Gegenstand der Hoffnung — bloff der Hoffnung —, weil es, wie alles Gelingen,
nicht ein Resultat, ein Werk der ,,subjektiven Vernunft werden kann; es ist nur
durch das Subjekt moglich, aber nicht nur durch das Subjekt moglich. Dass mir
etwas gelingt, ist niemals ganz mein Verdienst, weil es stets darauf angewiesen
bleibt, dass ich Gliick gehabt habe. Worauf ich also hoffe, ist, dass die beiden
Seiten alles Gelingens, mein Selbertun und mein Gliickhaben, zusammentreten.
Wenn das geschieht, dann habe ich nicht nur etwas getan und ich habe auch nicht
nur Gliick gehabt, sondern ist mir etwas gegliickt. Dann ist eingetreten, was ich
erhofft habe und wofiir ich tdtig war, ohne es dadurch, dadurch allein, hervor-
bringen zu konnen. Darin geht meine Hoffnung, ohne die (so Adorno) ,,kein Gu-
tes ist, nicht auf eine ,,andere®, schon gar nicht eine ganz andere Welt; meine
Hoffnung richtet sich darauf, dass die Welt eine Welt ist, in der sich die Hoff-
nung auf und der Glaube an das Gelingen erfiillt und bewahrheitet, die mit allem

20 Th. W. Adorno: Negative Dialektik, S. 272.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | CHRISTOPH MENKE

subjektiven Tun gehegt werden, aber durch subjektives Tun allein, durch die
eigenen Vermdgen und Vollziige des Subjekts, nicht erfiillt oder bewahrheitet
werden konnen. Dass Hoffnung konstitutiv fiir eine Praxis ist, die gelingen will,”’
liegt daran, dass alles Gelingen davon abhéngt, dass meinem Kénnen und Tun,
iiber meine Vermodgen und Vollziige hinaus, etwas entgegen oder zur Hilfe
kommt, {iber das ich nichts vermag und auf das ich nur hoffen kann. Meine
Hoffnung richtet sich auf das Geschehen eines solchen Entgegenkommens, die
Existenz eines solchen Entgegenkommenden. Weil der Verniinftige und Han-
delnde ,,irreduktibel* (Derrida) ein Glaubender und Hoffender ist, bleibt fiir ihn
alles Gelingen ebenso ,,irreduktibel* im Kommen.?

4. Erfahrung

Gegenstand des praktischen Glaubens und Hoffens ist das Gliicken: das ,,gliickli-
che* Gelingen unseres Tuns. Gelingen als Gliicken gibt es nicht nur durch, aber
auch nicht ohne unser Tun. Dass wir Gelingen als Gliicken verstehen und nicht
alleine tun konnen; dass wir also ans Gelingen (nur) glauben kénnen oder auf es
hoffen miissen, taugt daher nicht als ein Vorwand, schon gar nicht als ein Grund,
nichts zu tun. Es ist vielmehr genau umgekehrt so, dass es ohne diesen Glauben
und ohne diese Hoffnung gar kein Tun gébe; ohne zu glauben und zu hoffen
wiirden wir (wie Derrida schreibt) zu ,.einem bloBen Zuschauer* werden? und
die Idee des Gelingens, die immer nur die des Gelingens unserer Versuche sein
kann, selbst preisgeben miissen.

Aber nicht nur folgt aus Derridas und Adornos Einsicht, dass das Gliicken
unseres Tuns aus unserem Konnen unableitbar und daher im Vollzug des Tuns
ein Gegenstand von Glaube oder Hoffnung ist, nicht, dass unser Tun sinnlos und
durch Glauben oder Hoffen zu ersetzen seien. Es folgt daraus ebenso wenig, dass
das Gliicken unseres Tuns, weil es von uns allein nicht hervorgebracht werden

21 Dass Hoffnung gleichwohl kein ,,Prinzip“ ist (wie Adorno gegen Bloch bemerkt),
liegt daran, dass sie kein Erstes, kein Ursprung ist, sondern sich im Gegenteil auf
ein ihr Vorgéngiges richtet: Zu hoffen heif3t, abhingig zu sein, kein Ursprung sein
zu kénnen oder wollen.

22 ,Paradox genug liegt es an diesem Ubergreifen des Performativen (an diesem
Ubergriff iiber das streng unterschiedene Performativum hinaus), an diesem stets
tiberméBigen Vorsto und Vorsprung der Deutung, an dieser Dringlichkeit und die-
ser Uberstiirzung, die der Gerechtigkeit strukturell eignen, dass sie keinen (regulati-
ven oder messianischen) Erwartungshorizont kennt. Gerade deshalb steht ihr viel-
leicht eine Zukunft (to-come) offen, kommt sie vielleicht auf uns zu; diese Zu-
kunft, dieses Zu-Kommen und jene Zukunft, welche die Gegenwart stets zu repro-
duzieren vermag, halte ich strikt auseinander. Die Gerechtigkeit bleibt im Kommen,
sie muss noch kommen, sie hat, sie ist Zu-kunft, sie ist die Dimension ausstehender
Ereignisse, deren Kommen irreduktibel ist. Die Zu-kunft wird immer die ihre (ge-
wesen) sein.” (J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 56)

23 Ebd., S. 53.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTIVITAT UND GELINGEN | 71

kann (oder: weil es von uns nicht allein hervorgebracht werden kann), ein ,,un-
endlicher Anspruch oder eine ,,unendliche” Forderung wire; dass also das Glii-
cken unseres Tuns ein bloffer Anspruch oder eine bloffe Forderung bleiben miisse
und niemals wirklich werden koénne. So scheint es aber die von Adorno ge-
brauchte Rede vom Gelingen als — kantischer, regulativer — ,,Idee nahe zu legen,
und darin liegt der Grund fiir Derrida, diese Rede zu vermeiden. Denn in der Re-
de vom Gelingen als regulativer Idee vermischen sich auf unklare Weise zwei
verschiedene Gedanken: der — richtige — Gedanke, dass (objektives) Gelingen auf
(subjektives) Konnen irreduzibel ist, dass also die Wirklichkeit des Gelingens
durch unser Tun nicht gewdéhrleistet werden kann, und die — daraus weder fol-
gende noch iiberhaupt zutreffende — Behauptung, dass das gliickende Eintreten
des Gelingens, weil es durch unser Tun allein nicht verwirklicht werden konne,
auch niemals wirklich werden kénne. Denn eben das, was das Gliicken zu einem
Gegenstand von Hoffhung und Glaube macht — némlich: die Uberschiissigkeit
des Gliickens des Tuns iibers blole Tun —, eben das macht das Gliicken nicht zu
einem Ideal unendlichen, nie erfiillten Strebens, sondern, gerade umgekehrt und
im Gegenteil, zu einem Gegenstand der Erfahrung. Die Hoffnung aufs oder der
Glaube ans Gliicken im Tun (also: im Vollzug des Tuns) und die Erfahrung des
Gliickens des Tuns (also: in der Betrachtung des Tuns) entsprechen sich. Oder:
Dass das gliickende Gelingen des Tuns im Vollzug des Tuns ,,irreduktibel” im
Kommen bleibt; dass es immer noch aussteht, weil es nicht von uns gemacht
werden kann, schliet nicht aus, sondern bedeutet gerade, dass das gliickende
Eintreten des Gelingens als wirklich geschehenes oder geschehendes erfahren
werden kann. Denn nicht nur die Einstellung der Hoffnung oder des Glaubens,
auch die der Erfahrung gilt dem Nichtmachbaren, dem Unverfiigbaren — dem
(aus der Perspektive des Tuns und seiner Griinde) Kontingenten: Ich kann nur
auf etwas hoffen, aber ich kann auch nur etwas erfahren, dessen ich mich — das
heifit: wenn und soweit ich mich seiner — nicht ,,im Medium des sich selbst ge-
niigenden Gedankens® ,,versichern (wie Adorno vom Intelligiblen sagt®®), sein
Eintreten nicht auf dem Wege einer Analyse seiner Bedingungen feststellen und
damit durch die Hervorbringung dieser Bedingungen auch (wieder) herstellen
kann. (Das unterscheidet ebenso den Glauben wie die Erfahrung vom Wissen,
das wir allein von dem besitzen, das wir auch machen konnen.) Allein das Kon-
tingente, aus seinen Bedingungen nicht Ableitbare ist Gegenstand der Erfahrung.
Und so, als Kontingentes, ist auch das Gliicken als Nichtmachbares Gegenstand
nicht nur einer Forderung, sondern der Erfahrung: einer Erfahrung, wie Adorno
in bewusster, in Kauf genommener Paradoxie sagt, um das genannte Missver-
standnis aufzuldsen, er rede von der Idee des Gelingens im Sinn einer regulativen
Idee oder als einer unendlichen Forderung, — einer Erfahrung der metaphysischen
»ldee oder eben einer ,,metaphysischen* Erfahrung.

24 Th. W. Adorno: Negative Dialektik, S. 383.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | CHRISTOPH MENKE

Was wir in dieser Erfahrung (der Wirklichkeit der Idee) des Gliickens erfah-
ren und welche Bedeutung diese Erfahrung fiir unser Tun hat, hat Derrida, der
den Begriff der Erfahrung nicht gebraucht,”> durch den Begriff der ,,Kraft* be-
stimmt. Die Gerechtigkeit hat oder ist Kraft; das beschreibt, wie sie in unserem
Tun wirkt. Und zwar hat oder ist sie Kraft nicht als ein Anspruch, sondern als ein
Antrieb. Die Gerechtigkeit hat Kraft (oder ist Kraft), sofern wir sie als hier und
jetzt, in einer bestimmten Situation und zu einem bestimmten Zeitpunkt, wirkli-
che oder herrschende erfahren. Ich mochte dies die ,,Evidenz der Gerechtigkeit
oder eben der Gerechtigkeitserfahrung nennen: die Evidenz, dass ein bestimmtes
Tun gerecht war; die Evidenz also, dass in einem Tun Gerechtigkeit gewaltet hat,
nicht dass durch es Gerechtigkeit hergestellt worden ist. Diese Evidenz der Ge-
rechtigkeit(serfahrung) kann keine Gewissheit aus Griinden sein; das hat der de-
konstruktive Aufweis des ,,Unterschieds zwischen Erméglichendem und Er-
moglichtem gezeigt. Die Evidenz der Gerechtigkeit(serfahrung) ist nicht dadurch
verbiirgt, dass ein Verhalten bzw. Urteilen bestimmten Bedingungen gentigt.
Eben deshalb aber kann die Evidenz der Gerechtigkeit(serfahrung) auch selbst
kein sicherer Grund fiir unser Tun sein. Die Evidenz, dass hier Gerechtigkeit
waltet, sagt uns nicht, wie wir Gerechtigkeit dort wiederholen kénnen — etwa in-
dem wir dort den Bedingungen geniigen, die sie hier gewihrleistet haben; denn
das haben sie niemals, auch hier nicht, wo wir die Wirklichkeit der Gerechtigkeit
erfahren haben. Dass die Evidenz der Gerechtigkeitserfahrung unser nacheifern-
des Tun antreibt, ohne einen wiederholbaren Grund fiir unser Tun darzustellen,
ist eben, was die Erfahrung der Gerechtigkeit zu einer ,,Kraft“ macht — zu einer
Kraft, also zu mehr und weniger als einem Grund. Ein Grund ist (oder wdre) das
Wissen um die Gerechtigkeit einer Tat, das heif3t: das Wissen um die Bedingun-
gen seiner Gerechtigkeit; diese Bedingungen konnten wir in unserem Tun wie-
derholen und dadurch eine Ordnung der Gerechtigkeit einsetzen oder bestitigen.
Die Erfahrung der Gerechtigkeit hingegen — das, worin die Erfahrung der Ge-
rechtigkeit tiber alles Wissen hinaus oder hinter allem Wissen zuriick ist und
Evidenz besitzt — ist (eine) Kraft: Sie treibt uns an, aber weil sie nicht auf Bedin-
gungen als Griinde zuriickzufiihren ist, auch iiber alle Bedingungen und Griinde
hinaus und weiter. Wenn die Praxis der Gerechtigkeit so verstanden werden
muss, dass sie in der Evidenz der Gerechtigkeit(serfahrung) wurzelt, dann kann
diese Praxis nicht nur ein intentionaler Akt der Wiederholung und damit der Ein-
setzung oder Bekriftigung einer Ordnung, sondern muss zugleich und dariiber
hinaus ein expressiver Akt der Verwirklichung eines Triebes oder einer Kraft
sein, die eben das, was sie, als Grund, ermoglicht, aussetzt — verunméglicht.

Dass das nicht von uns getane Gliicken unseres Tuns eine ,,Idee ist, wie
Adorno sagt (und Derrida zu sagen vermeidet), heifit nichts anderes, als dass das

25 Der Grund dafiir liegt darin, dass in Derridas Sicht der Begriff der Erfahrung, sei es
in seiner empiristischen, sei es in seiner phdnomenologischen Fassung, selbst die
Reduktion aufs Subjekt enthilt, die er kritisieren (oder dekonstruieren) will.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTIVITAT UND GELINGEN | 73

Gelingen des Tuns kontingent — durchs Tun und seine Griinde nicht ,,verbiirgt™
(wie Adorno sagt) oder eben, relativ aufs Tun, das ,,Unmdogliche” (wie Derrida
sagt), weil nicht durchs Tun Erméglichte ist. Das zu wissen, so hat sich gezeigt,
heif3t fiir Derrida nicht, zum ,,Zuschauer® zu werden, bedeutet fiir Adorno nicht
,Resignation“.?® Es heit aber fiir beide ebenso wenig, ja, erst recht nicht, das
,»Geschift (wie Adorno sagt) oder im ,,Wettrennen“ (wie Derrida sagt) um ein
Tun mitzutun, das sein Gelingen, gar Gliicken machen kann. Denn ein solches
Verstdndnis, und ein solcher Vollzug, des Tuns 16sen den ,,Unterschied von
Konnen und Gelingen auf und machen gerade dadurch ihren gliickhaften Ein-
stand, den sie gewdhrleisten wollen, unmoglich. Das geschieht zuerst in Gestalt
eines ,,metaphysischen Optimismus® (so Adorno), dessen Reduktion des Gelin-
gens aufs Konnen sich schlieBlich (so Derrida) als ,,Nihilismus* oder ,,Zynis-
mus‘ erweist; die optimistische Identifizierung von Tun und Gelingen endet —
aufgrund ihrer Weigerung, ihren unauthebbaren Unterschied zu denken — in der
Preisgabe der Idee des Gelingens selbst. Dieser nihilistischen Konsequenz der
optimistischen Identifizierung von Tun und Gelingen ist das (negativ-dialektisch
oder dekonstruktiv artikulierte) Wissen um den Unterschied, oder eben: die Kon-
tingenz, des Gelingens, entgegengesetzt. Denn darin wird die uneinholbare Diffe-
renz des Gelingens von unserem Tun, damit aber eben die Idee des Gelingens
festgehalten. Dem (negativ-dialektisch oder dekonstruktiv artikulierten) Wissen
um die Kontingenz des Gelingens entspricht eine Erfahrung der Wirklichkeit des
Gelingens und eine Hoffnung auf ein Kommen des Gelingens, die gerade deshalb
Tun erst ermdglichen, weil sie kein Wissen um das richtige, das gelingende Tun
zu sein, also das Tun nicht durch Wissen zu erméglichen beanspruchen.

5. Gesellschaft

Man kann die bisherigen Uberlegungen so verstehen, dass sie den Begriff richti-
ger Praxis erldutern soll, in dem Negative Dialektik und Dekonstruktion tiberein-
stimmen: Richtige Praxis, so besagt diese Erlduterung, ist eine Praxis im Unter-
schied von Konnen und Gelingen; eine gelingende Praxis kann nur eine sein, die
nicht gelingen kann.”’ Diese Absicht der bisherigen Erliuterungen bezeichnet
zugleich ihre Grenze, die vielleicht auch die Grenze der Gemeinsamkeit zwi-
schen Adorno und Derrida ist. Denn so zentral fiir Adornos Negative Dialektik
die kritische Umarbeitung des Konzepts gelingender Praxis ist, so klar ist zu-
gleich doch, dass das Programm der Negativen Dialektik darin nicht aufgeht.
Man kann nicht verstehen, worum es der Negativen Dialektik geht (das heif3t:
man kann Adorno nicht verstehen), wenn man nicht den Satz versteht, um den

26 Vgl. Theodor W. Adorno, ,Resignation®, in: Gesammelte Schriften, Bd. 10.2,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977, S. 794-799.

27 Und das ist kein (einfaches, bloles) Paradox. Denn das erste ,.kann* hat eine ande-
re, ndmlich modallogische Bedeutung als das zweite, das eine praktische hat.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | CHRISTOPH MENKE

nicht nur die Minima Moralia kreist: die Behauptung, dass es ,,kein richtiges Le-
ben“ — an anderen Stellen sagt Adorno: kein ,,richtiges Verhalten®; ich tibersetze:
keine richtige, gelingende Praxis — ,,im Falschen gibt. An dieser These, mit der
die Negative Dialektik iiber ihre Begriffsbestimmung gelingender Praxis hinaus-
geht, in der sie mit der Dekonstruktion iibereinstimmt, mochte ich zwei Aspekte
hervorheben.

Die These — ,,Es gibt kein richtiges Leben im Falschen® — besagt erstens, dass
gelingende Praxis selbst noch einmal in einem weiteren Kontext und Zusammen-
hang steht, von deren Zustand oder Verfassung ihr Gelingenkdnnen abhingt; von
dessen Zustand oder Verfassung also abhingt, ob sich unser Tun in der Spannung
zwischen der Erfahrung von und Hoffnung aufs Gliicken vollzieht. Adornos
Ausdruck fiir die Gesamtheit (die ,,Totalitdt™) dieser Bedingungen ist ,,Gesell-
schaft“. Dass es kein richtiges Leben im Falschen gibt, setzt also erstens voraus,
dass gelingende Praxis — im bisher erlduterten Sinn — soziale Bedingungen hat.
Und zweitens behauptet Adornos These, dass diese sozialen Bedingungen gelin-
gender Praxis heute (nur heute?) nicht erfiillt sind. Das heifit es, dass wir ,,im
Falschen® leben: Die gesellschaftliche Situation ist nicht so, dass in ihr ,richtiges
Leben®, gelingende Praxis (noch) moglich ist. Warum nicht?

Man kann die Antwort, die Adorno auf diese Frage gibt, oder genauer: die
Weise, in der Adorno auf diese Frage antwortet, in zwei Weisen charakterisieren,
die ich der Einfachheit und Kiirze halber als ,,sozialphdnomenologische® und
,sozialtheoretische® bezeichnen mochte. In phidnomenologischer Perspektive
versucht Adorno in immer neuen Beschreibungen zu zeigen, dass die Erfahrung
des Gliickens zerfallen ist und damit unsere Praxis verloren hat, was Derrida
ihren Antrieb oder ihre ,,Kraft” genannt hatte. Dabei heif3t fiir Adorno, dass wir
die Erfahrung des Gliickens verloren haben und insofern ,,im Falschen® leben,
ausdriicklich nicht, dass wir kein Gliick mehr erfahren (oder kennen oder haben).
Im Gegenteil: Adornos Denken lebt aus der Erinnerung an erfahrenes (besser
sollte man sagen: an erlebtes) Gliick. Aber Gliick ist nicht Gliicken. Gliick ist die
(Uber-)Erfiillung des Erwiinschten und Ersehnten, Gliicken die des Gewollten
und Versuchten, das nicht selbst getane Gelingen des eigenen Tuns. Sicherlich ist
alles Gliicken niemals blof3 das Eintreten dessen, was man tun wollte und ver-
sucht hat. Es muss aber in einem sinnvollen Bezug dazu stehen. Adornos sozial-
phénomenologische Versuche beschreiben immer erneut Situationen, in denen
sich dieser sinnhafte Zusammenhang zwischen dem Gewollten und Versuchten
und dem Geschehenen und Eingetretenen aufgeldst hat; ,,nach Auschwitz (nicht:
»in Auschwitz®) ist einer der Titel fiir die Beschreibung solcher Situationen, die
keine Erfahrung des Gliickens mehr kennen und in denen sich daher auch dieje-
nige Hoffnung und derjenige Glaube, ohne die keine Praxis gelingen kann, nicht
mehr auszubilden vermogen. ,,Sozialtheoretisch® kann man im Unterschied dazu
die Versuche Adornos nennen, diesen Verlust der Erfahrung des Gliickens, damit
der Moglichkeit gelingender Praxis, durch eine Reflexion auf die Struktur be-
stehender Gesellschaften zu erkldren: Thr Falsches, durch das sie richtiges Leben,

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTIVITAT UND GELINGEN | 75

gelingende Praxis unmdglich machen, besteht demnach darin, dass sie einen Typ
des sozialen Zusammenhangs ausbilden, der in entscheidenden Hinsichten und
aus strukturellen Griinden nicht selbst nach dem Modell einer gelingenden Praxis
verstanden werden kann (sondern etwa als ein ,,System). Unter den Bedingun-
gen eines solchen Typs des sozialen Zusammenhangs handeln zu miissen, bedeu-
tet daher nicht nur, einer Kontingenz zu unterstehen, die das Gliicken der Praxis
ebenso unmachbar wie gerade dadurch méglich macht. Es bedeutet vielmehr
einer fremden Macht, einem ,,Schicksal® ausgeliefert zu sein, die oder das nicht
Zufall — der Zufall des Gliickens oder Missgliickens —, sondern Notwendigkeit —
wenn auch: hier und jetzt unverstindliche und unbeherrschbare Notwendigkeit —
bedeutet.”®

Ich breche diese Hinweise auf eine fiir Adorno schlechthin zentrale, bei Der-
rida hingegen, wenn ich Recht sehe, weitgehend abwesende Reflexion auf die so-
ziale Bedeutung und die sozialen Bedingungen der Moglichkeit wie Unmdglich-
keit des Gelingens hier ab und nenne abschlieBend nur eine letzte Konsequenz,
die diese Reflexion bei Adorno hat und die sich bei Derrida daher auch nicht fin-
det: die spannungsvolle Entgegensetzung von Sozialem und Asthetischem. Denn
die Logik auch dieser Entgegensetzung wird kontrolliert durch die von ,,richti-
gem Leben” und ,,Falschem®, um die die Minima Moralia kreist. Anders gesagt:
Das Asthetische gewinnt bei Adorno seine ausgezeichnete Bedeutung nur des-
halb, weil es ,,im Falschen®, in der ,,falschen” Gesellschaft der einzige Bereich
ist, in dem gelingende, das heiit: gliickende Praxis noch moglich ist. Denn
Kunst, das heifit: die Kunst — die Kunst ,iiberhaupt‘, auch die der gelingenden
Praxis — besteht nach Adorno darin, ,,Dinge [zu] machen, von denen wir nicht
wissen, was sie sind“*’ — und die gerade darin und dadurch gliicken.

Literatur

Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 6,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1973

Adorno, Theodor W.: ,,Die Kunst und die Kiinste*, in: ders., Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 10.1, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977, S. 432-453

Adorno, Theodor W.: ,,Resignation®, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 10.2,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977, S. 794-799

28 Diese kritische Differenz von Zufall und Schicksal, als der von praxiskonstitutiver
Kontingenz und praxisdestruktiver Notwendigkeit, die fiir Adorno zentral ist, fehlt
in der marxistischen Entfremdungskritik (und der von ihr bestimmten Kritischen
Theorie des frithen Horkheimer); vgl. Christoph Menke: ,,Kritische Theorie und tra-
gische Erkenntnis®, in: Zeitschrift fiir Kritische Theorie, Heft 5 (1997), S. 43-63.

29 Theodor W. Adorno: ,,Die Kunst und die Kiinste®, in: Gesammelte Schriften,
Bd. 10.1, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977, S. 450.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | CHRISTOPH MENKE

Adorno, Theodor W.: Probleme der Moralphilosophie, in: ders., Nachgelassene
Schriften, Abt. IV, Bd.10, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1996

Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1974

Derrida, Jacques: ,,Signatur Ereignis Kontext®, in: ders., Randgénge der Philoso-
phie, Wien: Passagen-Verlag 1988, S. 291-314

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritit’, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1991

Derrida, Jacques: ,,Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der ,Religion‘ an
den Grenzen der bloBen Vernunft”, in: ders./Gianni Vattimo, Die Religion,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 9-106

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Wissenschaft der Logik, in: ders., Werke, Bd. 5
u. 6, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1969

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufkldrung, in: Theodor
W. Adorno, Gesammelte Schriften, Bd. 3, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1981

Menke, Christoph: ,,Kritische Theorie und tragische Erkenntnis®, in: Zeitschrift
fiir Kritische Theorie, Heft 5 (1997), S. 43-63

Menke, Christoph: ,,Uber eine Weise Nein zu sagen®, in: Nicolaus Schafhausen
(Hg.)/Theodor W. Adorno, Adorno. Die Moglichkeit des Unmoglichen, New
York, Berlin: Lukas & Sternberg 2003, S. 61-69

Menke, Christoph: Spiegelungen der Gleichheit. Politische Philosophie nach
Adorno und Derrida, erw. Taschenbuchausgabe, Frankfurt/Main: Suhrkamp
2004

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum ldeal der Demokratie bei John Rawls,

Jiirgen Habermas und Jacques Derrida

MARKUS WOLF

,,Die kommende Demokratie [...] ist [...] nicht auf eine
Idee oder ein demokratisches Ideal reduzierbar.*'
Jacques Derrida

In seinen Beitrégen zur politischen Philosophie der Demokratie hat Jacques Der-
rida die Offenheit und Fliissigkeit ihres Begriffs und ihrer Formen herausgestellt.
In Schurken verweist er darauf, dass die Demokratie eine autonome und rezipro-
ke Entscheidung dariiber, welche gesellschaftliche Ordnung und rechtlichen Re-
geln sich ein Volk (demos) auferlegen will, erfordert.” Demokratie ist nur dann
moglich, wenn die Biirgerinnen und Biirger als freie und gleiche an den wesentli-
chen politischen Entscheidungen beteiligt sind, die ihr Zusammenleben im Rah-
men einer Gesellschaftsordnung betreffen. Allerdings, so Derridas These, setzt
die Freiheit der Biirgerinnen und Biirger, ,,ohne die es weder Volk noch Macht,
weder Gemeinwesen noch Gesetzeskraft gibe, [...] dabei, [...] einen gewissen
Spielraum von Unbestimmtheit und Unentscheidbarkeit im Begriff der Demokra-
tie selbst, in der Interpretation des Demokratischen*® voraus. Damit ist zuniichst
einmal eine konstitutionelle Offenheit der demokratischen Staatsform flir unter-
schiedliche Realisierungen des demokratischen Ideals in Form verschiedener
Verfassungen gemeint. Der Begriff der Demokratie bezeichnet nicht eine be-
stimmte institutionelle Formation, sondern den an ein politisches System adres-
sierten Anspruch, die Biirgerinnen und Biirger nicht nach dem ,,Verdienst“, son-

1 Jacques Derrida: Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2003, S. 61.

2 Vgl. exemplarisch ebd., S. 42-48.

Ebd., S. 45.

4 Ebd,S.47.

W

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | MARKUS WOLF

dern ,,der Zahl nach“ in die in ihm ablaufenden Prozesse einzubeziehen.’ Sie ist
per se keine Staatsform, sondern ein normativer Bewertungsmafistab, dem die
politische Ordnung geniigt.

Die politische Theorie der Demokratie bestimmt diesen Maf3stab tiblicher-
weise mit Hilfe einer Gerechtigkeitstheorie, die klért, welche Grundprinzipien fiir
demokratische Gesellschaften ganz allgemein ,,richtig oder ,,verniinftig® sind.
Diese Prinzipien dienen als handfeste Kriterien, um die Institutionen und Verfas-
sungsbestimmungen eines demokratischen Gemeinwesens normativ zu beurtei-
len. Angesichts der von Derrida proklamierten ,,Unbestimmtheit und Unent-
scheidbarkeit im Begriff der Demokratie* stellt sich die Frage, in welchem Sinn
die fundamentalen normativen Gerechtigkeitsprinzipien in einem demokratischen
Gemeinwesen gleichwohl einen Spielraum er6ffnen, der dafiir verantwortlich ist,
dass eine demokratische Politik auf vielfiltige Weise institutionalisiert werden
kann.

Ich werde dieser Frage im Folgenden mit Hilfe eines Vergleichs von Derridas
Position mit der liberalen Gerechtigkeitstheorie von John Rawls und der Diskurs-
theorie des Rechts von Jiirgen Habermas nachgehen. Denn Derrida teilt mit
Rawls und Habermas das Interesse an der fiir die politische Philosophie der Mo-
derne zentralen Frage, wie die ,,soziale Einheit™ einer sich selbst regierenden de-
mokratischen Gesellschaft verstanden werden muss, wenn eine solche Einheit
doch scheinbar im Widerspruch zum faktischen und normativ geschiitzten Plura-
lismus von Weltanschauungen und Werten in modernen Gesellschaften steht. Im
Anschluss an eine knappe Rekonstruktion von Rawls’ Position (1) werde ich zei-
gen, wie sich das Verhiltnis von ,,sozialer Einheit* und ,,Pluralismus® demokrati-
scher Gesellschaften aus Derridas Perspektive darstellt (2). In diesem Zusam-
menhang werde ich eine dekonstruktive Interpretation von Rawls vorstellen, die
unter Riickgriff auf Thesen Derridas eine Ergidnzung von Rawls’ Theorie vor-
schldgt. AnschlieBend werde ich mich mit einer Interpretation Derridas ausei-
nandersetzen, die dessen Ansatz kritisch gegen Rawls und auch gegen die politi-
sche Theorie von Jiirgen Habermas wendet (3). In diesem Zusammenhang werde
ich Habermas’ fallibilistische Metakritik an der dekonstruktiven Lesart des Libe-
ralismus zuriickweisen.

5 Vgl ebd., S. 50. Grund der Einbezichung der Biirgerinnen und Biirger in die auto-
nome Gestaltung der Gesellschaft ist nicht ihr gleicher Wert, der in einer bestimm-
ten ethischen Perspektive zu bestimmen wire, sondern es ist ihre ,,numerische
Gleichheit®, also einfach die Tatsache, dass sie Biirgerinnen und Biirger in einem
demokratischen Gemeinwesen sind, die ihren gleichen Wert begriindet. Derrida be-
zieht sich in diesem Zusammenhang auf Aristoteles (vgl. Aristoteles: Politik, V.1,
1301a-1302a). In einer anderen Passage fligt Derrida diesen beiden Gleichheiten
mit der paradoxen ,,Gleichheit in der Freiheit eine dritte hinzu. Vgl. J. Derrida:
Schurken, S. 75.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 79

1. Der Begriff der freien und gleichen Person im
politischen Liberalismus

Die normative politische Theorie beschiftigt sich in der Lesart von John Rawls
mit der Suche nach den richtigen Grundprinzipien fiir die ,,Grundstruktur einer
gerechten Gesellschaft.® Die Grundprinzipien legen die basalen Normen fest, die
die Kooperation zwischen den Biirgerinnen und Biirgern in einer Gesellschaft re-
geln und die ,,Hintergrundgerechtigkeit® fiir die verschiedenen Formen ihres Zu-
sammenlebens bereitstellen sollen. Thre Beachtung soll garantieren, dass die ge-
meinschaftlichen Lebensformen von sozialen Beziehungen und Praktiken frei
bleiben, die der grundlegenden Anerkennung der Beteiligten als gleichberechtig-
ten Gesellschaftsmitgliedern widersprechen.

Wie die gerechten Grundprinzipien einer demokratischen Gesellschaft ausse-
hen, hingt unter anderem davon ab, in welcher Beschreibung die am sozialen
Zusammenleben beteiligten Subjekte in die Reflexion iiber die Grundprinzipien
eingehen. Eine solche Beschreibung gibt Rawls mit Hilfe des Begriffs der Ge-
sellschaftsmitglieder als freier und gleicher Personen. Die Theorie der Gerech-
tigkeit, die er entwirft, erkennt zudem an, dass zumindest die modernen Gesell-
schaften des Westens durch einen Pluralismus kultureller Wertvorstellungen,
Moralauffassungen und religiéser Weltbilder gekennzeichnet sind. Aus diesem
Grund postuliert sie, dass die von ihr entworfenen Gerechtigkeitsprinzipien im
Mittelpunkt eines ,,libergreifenden Konsenses™ stehen konnen, dem die Gesell-
schaftsmitglieder vom Standpunkt unterschiedlicher Moraltheorien und Werthal-
tungen zustimmen kénnen.” Dies wiederum setzt voraus, dass der Personenbe-
griff so formuliert werden kann, dass er unabhéngig von den divergenten morali-
schen, kulturellen und religiosen Auffassungen bleibt, die die Gesellschaftsmit-
glieder vertreten, ohne zu verleugnen, dass Uberzeugungen dieser Art fiir die
meisten Menschen eine sinnstiftende und orientierende Funktion besitzen, die ihr
Selbstverstidndnis zutiefst prigt. Auf der anderen Seite darf der Personenbegriff
aber nicht so gefasst werden, dass die gemeinsame Perspektive im Dunkeln
bleibt, in der sich die Biirgerinnen und Biirger als Mitglieder eines Gemeinwe-
sens bzw. einer politischen Gemeinschaft verstehen und beschreiben. Obwohl er
abstrakt genug sein muss, um im Rahmen einander widersprechender moraltheo-
retischer, philosophischer, religioser und kultureller Uberzeugungssysteme ver-
standlich und anschlussfihig zu sein, ist es notig, dass der politische Liberalis-
mus ,,vergleichsweise komplexe Konzeptionen der Person und der Gesellschaft

6 Ich setze im Folgenden voraus, dass sich die Institutionen und Normen der ,,Grund-
struktur* von solchen abgrenzen lassen, die nicht im Geltungsbereich der von Rawls
identifizierten Gerechtigkeitsprinzipien liegen. Vgl. John Rawls: Eine Theorie der
Gerechtigkeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1971, S. 23-27; ders.: Gerechtigkeit als
Fairness. Ein Neuentwurf, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 31-35; ders.: Politi-
scher Liberalismus, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, 7. Vorlesung, S. 367-403.

7 J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 219-265.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | MARKUS WOLF

verwendet, um seinen Konstruktionen Form und Struktur zu geben“.® Er muss

von den lebensweltlichen ethischen Uberzeugungen der Gesellschaftsmitglieder
abstrahieren, ohne deswegen auf einen philosophisch reichhaltigen Personenbe-
griff zu verzichten, der zur Ausgangsbasis seiner normativen Erwégungen gehort.

Rawls will diesen beiden gegenldufigen Anforderungen gerecht werden, in-
dem er die Gesellschaftsmitglieder in drei verschiedenen Hinsichten als freie und
gleiche Personen charakterisiert. Er versteht die Biirgerinnen und Biirger zum
Ersten als Teilnehmer an einem System der sozialen Kooperation, an dem sie
nicht freiwillig beteiligt sind (wie etwa in den Vereinigungen der Zivilgesell-
schaft), sondern in das sie durch Geburt eintreten und aus dem sie erst mit ihrem
Tod wieder ausscheiden.” Er versteht die Gesellschaftsmitglieder zum Zweiten
als mit einem ,,Gerechtigkeitssinn“ und einer spezifischen ,,Konzeption des Gu-
ten“ ausgestattet. Der Begriff des Gerechtigkeitssinns bezeichnet ihre spezifi-
schen Auffassungen dariiber, unter welchen Bedingungen die soziale Koopera-
tion gerecht vollzogen wird. Unter dem Begriff ihrer ,,Konzeptionen des Guten®
ist der Horizont letzter Werte zu verstehen, an denen sich die Biirgerinnen und
Biirger in ihrer personlichen Lebensfithrung orientieren und deren Verwirkli-
chung im sozialen Leben von ihnen erstrebt wird. Diese beiden Beschreibungen
begriinden den dritten Aspekt des Personseins, nimlich dass die institutionelle
Gestalt der Grundstruktur mit Bezug auf die normativen Anspriiche zu legitimie-
ren ist, die sich aus dem Interesse der Biirgerinnen und Biirger an fairen Koope-
rationsbedingungen und ihrem individuellen ,,Guten ergeben. Dass die Biirge-
rinnen und Biirger in diesem Sinne als ,,selbstbeglaubigende Quellen legitimer
Anspriiche” und damit als Adressaten der Rechtfertigung verstanden werden
miissen, ist die quasi-moralphilosophische Grundintuition von Rawls’ Gerechtig-
keitstheorie. '

Rawls gelangt in seinen Ausfiihrungen zu einer klaren Bestimmung des Be-
griffs der freien und gleichen Person. Er bestimmt den Status dieses Begriffs al-
lerdings nicht ganz eindeutig.'' Auf der einen Seite will er nicht ausschlieBen,
dass sich die Idee der fairen sozialen Kooperation zwischen freien und gleichen
Personen aus einer allgemeineren, moralphilosophischen Theorie ableiten lasst.

8 Ebd, S.174.
Ebd., S. 111.

10 Ich nenne sie quasi-moralphilosophisch, weil es sich um eine moralische Idee han-
delt, die nicht an eine bestimmte Moraltheorie gekoppelt ist. Rawls schreibt bei-
spielsweise: ,,Das Verntinftige wird als intuitive moralische Grundidee angesehen.*
(J. Rawls: Gerechtigkeit als Fairness, S. 134) Er verzichtet nicht aus Griinden der
einfacheren Darstellung oder aufgrund anderer pragmatischer Erwagungen auf eine
theoretische Ausarbeitung dieser Idee, sondern weil der politische Liberalismus an-
derenfalls keine Neutralitdt gegeniiber den von den Biirgerinnen und Biirgern ver-
tretenen Globallehren beanspruchen kénnte.

11 Darauf weist Jiirgen Habermas in einem Aufsatz tiber Rawls kritisch hin. Vgl. Jiir-
gen Habermas: ,,, Verniinftig® vs. ,wahr® — oder die Moral der Weltbilder®, in: ders.,
Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1999, S. 95-127.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 81

Zugleich behauptet er aber, dass die Grundideen seiner Theorie ohne weitere phi-
losophische Untersuchung einfach ,,aus der politischen Kultur einer demokrati-
schen Gesellschaft bekannt oder implizit in dieser Kultur enthalten sind.“'* Aus
diesem Grund glaubt Richard Rorty, dass der politische Liberalismus lediglich
eine systematische Rekonstruktion der politischen Kultur westlicher Demokra-
tien sei."” Dies trifft freilich nicht zu. Rawls wendet sich zwar ausdriicklich gegen
das Vorhaben, die Beschreibung der Biirgerinnen und Biirger als freier und glei-
cher Personen aus einer vorgédngigen Moraltheorie oder anderen philosophischen
Auffassungen abzuleiten.'* Diese Beschreibung gibt aber nicht einfach nur wie-
der, wofiir wir uns in politischen Uberlegungen normalerweise halten. Sie ist
mehr und etwas anderes als eine quasi-soziologische Beobachtung unseres
Selbstbildes, denn sie stellt dar, wie die Mitglieder einer demokratischen Gesell-
schaft, unabhéngig davon, welche Werte ihnen zufilligerweise am Herzen liegen,
beschrieben werden sollten.

Rawls’ Theorie steht zwischen einer mehr oder weniger kantianischen Kon-
zeption der normativen Grundlagen einer gerechten Gesellschaft einerseits, in der
diese Grundlagen aus den moralischen Vermdgen ihrer Mitglieder (Gerechtig-
keitssinn und Konzeption des Guten, Vernunft und Verstand) entwickelt werden
sowie einer kulturalistischen Deutung dieser Grundlagen andererseits, in der die-
se auf eine gemeinsame politische Kultur zuriickgefiihrt werden.'® Der ,,iibergrei-
fende Konsens®, den die Mitglieder eines funktionierenden demokratischen Ge-
meinwesens beziiglich des Personenbegriffs miteinander teilen, soll nicht als
bloBer Kompromiss zwischen den Wertsystemen und Moraltheorien verstanden
werden, denen die Biirgerinnen und Biirger anhidngen. Er ist mehr als ein Mini-
malkonsens, der der Schnittmenge der moralisch-politischen Uberzeugungen der
Gesellschaftsmitglieder entspricht, sondern geht aus moralphilosophischen Uber-
legungen dariiber hervor, wie Personen als Teilnehmer an einem System der so-
zialen Kooperation verniinftig zu beschreiben sind.'® Er ist aber auch nicht aus
einer bestimmten weitergehenden philosophischen oder metaphysischen Auffas-

12 J. Rawls: Gerechtigkeit als Fairness, S. 56.

13 Richard Rorty: ,,Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie®, in: ders., Soli-
daritit oder Objektivitdt? Drei philosophische Essays, Stuttgart: Reclam 1988,
S. 82-125.

14 Allerdings begriifit Rawls solche Ableitungsversuche ausdriicklich, wenn sie dazu
beitragen, den gesellschaftlichen Grundkonsens dariiber zu vergroBern, dass wir uns
in politischer Hinsicht am besten als Teilnehmer an einer gesellschaftsweiten sozia-
len Kooperation und als freie und gleiche Personen in seinem Sinne beschreiben
sollten.

15 J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 85f. u. 185f. In einem anderen Abschnitt
spricht Rawls davon, dass er deutlich machen will, ,,inwieweit eine prozedurale
Deutung von Kants Auffassung innerhalb eines verniinftigen empiristischen Rah-
mens moglich ist“ (J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 399).

16 Sie ist mehr als ein bloBer ,,modus vivendi* und wire anderenfalls ,,in der falschen
Weise politisch. Vgl. J. Rawls: Gerechtigkeit als Fairness, § 56, S. 287-289; ders.:
Politischer Liberalismus, S. 235-237.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | MARKUS WOLF

sung iiber das Wesen verniinftiger Personen abgeleitet.'” Er gibt weder blof fak-
tische Gemeinsamkeiten in einer pluralistischen politischen Kultur an, noch ist er
das Resultat einer Ableitung dieser moralisch-politischen Grundsétze auf der Ba-
sis umfassender philosophischer oder theologischer Uberlegungen. In diesem
Sinne ist der Begriff der freien und gleichen Person der politischen Kultur einer
Gesellschaft sowohl immanent wie auch transzendent. Er ist ihr immanent, weil
er nichts anderes artikuliert als das, was die Biirgerinnen und Biirger im Kontext
ihrer politischen Kultur fiir richtig halten. Er ist fiir sie transzendent, weil er
einen normativen Mafstab ausdriickt, auf dessen Grundlage politische Uberzeu-
gungen im Rahmen dieser Kultur kritisiert werden konnen.

2. Dekonstruktion der politischen Gleichheit

In den folgenden beiden Abschnitten werde ich unter Riickgriff auf Jacques Der-
ridas Uberlegungen zur politischen Theorie zeigen, dass die Fundierung von
Rawls’ Theorie in einer ,,freischwebenden® Moraltheorie einerseits und in der
politischen Kultur einer Gesellschaft andererseits keine gefihrliche Ambivalenz
in dessen Theoriegebiude darstellt, wie etwa Jiirgen Habermas meint.'® Stattdes-
sen soll deutlich werden, dass diese Ambivalenz sich als Strukturmerkmal der
Demokratie verstehen l4sst.

Derrida schliefit an Aristoteles an, indem er den Begriff der politischen Ge-
meinschaft unter Bezugnahme auf verschiedene Konzepte der ,,Freundschaft
diskutiert, die sowohl Formen der Nahbeziehung zwischen zwei Individuen wie
auch Formen der politischen Gemeinschaft artikulieren.' Dieses Vorgehen dient
der Darstellung einer eigenen, dekonstruktiven Auffassung der politischen Ge-
meinschaft.”” Diese Auffassung wird auch in seiner Kritik an Carl Schmitts
Theorie des Politischen sichtbar. Schmitts Theorie und Derridas Kritik an ihr sol-
len daher an dieser Stelle zunédchst ganz knapp skizziert werden.

17 J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 72f., 79f., 267f.

18 Vgl. Jirgen Habermas: ,,Versohnung durch 6ffentlichen Vernunftgebrauch®, in:
ders., Die Einbeziehung des Anderen, S. 65-94, bes. S. 77-87.

19 Die folgenden Ausfithrungen beriicksichtigen aus nahe liegenden Griinden vor al-
lem die Passagen, in denen Derrida politische Begriffe und Modelle der Freund-
schaft analysiert. Derrida weist darauf hin, dass die Freundschaft sich nach Aristote-
les in einem ,,gerechten* Verhalten gegeniiber einem Individuum zeigt. Zudem be-
steht das normative Ziel politischen Handelns, so wie es von Aristoteles bestimmt
wird, darin, ,,soviel Freundschaft wie moglich zu stiften” (Jacques Derrida: Politik
der Freundschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 26f.).

20 Ich verzichte im Rahmen dieser Arbeit auf den Versuch, die komplexe Textur von
Derridas Argumentation transparent zu machen und begniige mich mit einer Inter-
pretationsskizze.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 83

Fiir Schmitt stellt die Unterscheidung von Freund und Feind die Leitdifferenz
dar, an der sich das politische Handeln ausrichtet.”’ Die Kategorien des politi-
schen Denkens und Handelns lassen sich seiner Auffassung nach auf eine
Freund-Feind-Semantik zurtickfithren, durch die festgelegt wird, wer zur eigenen
politischen Gemeinschaft gehort und wer nicht. Schmitt betont, dass die Leit-
unterscheidung von Freund und Feind 6ffentlich, d. h. fiir jedes Gemeinschafts-
mitglied im Prinzip zugénglich und erfahrbar sein muss. Die Sphire des Politi-
schen wird auf dieser Grundlage von anderen gesellschaftlichen Sphiren wie et-
wa moralischen Uberzeugungen oder kulturellen Traditionen abgegrenzt. Dabei
wird unterstellt, dass die Freund-Feind-Unterscheidung von den Mitgliedern der
politischen Gemeinschaft implizit oder explizit nachvollzogen werden kann, oh-
ne in ihren subjektiven Vorlieben und Uberzeugungen verankert zu sein. Sie darf
nicht auf Einstellungen oder Affekte zuriickgehen, sondern muss auf die gemein-
same Gegnerschaft gegeniiber einer feindlichen Gruppe zuriickgefiihrt werden,
die als ,rein politischer Gegensatz von anderen Gegensitzen, etwa denen des
privaten Hasses oder der 6konomischen Konkurrenz allenfalls {iberlagert, aber
nicht auf sie reduziert werden kann. Der Freund-Feind-Gegensatz ist als Form-
merkmal des Politischen demnach unabhingig davon, wer als Feind identifiziert
wird. Letzteres ist Gegenstand empirischer Festlegungen, die als solche nicht
zum Begriff des Politischen gehdren.*

Derrida behauptet gegen Schmitt, dass an dieser Differenzierung zwischen
dem Politischen und den nicht- oder vorpolitischen Sphéren so nicht festgehalten
werden kann. Er stellt die von Schmitt vehement proklamierte Autonomie der
politischen Sphére, ihre konzeptionelle Undurchléssigkeit gegeniiber anderen ge-
sellschaftlichen Teilsystemen und auch gegeniiber empirischen, kulturellen oder
natiirlichen Differenzen, in Frage. Gegen Schmitt beharrt er darauf, dass empiri-
sche, nicht-politische Bestimmungen wesentliche Bedeutung fiir die Konstitution
einer politischen Gemeinschaft haben.® Sein eigener Gemeinschaftsbegriff soll
daher sowohl beriicksichtigen, dass der Freund-Feind-Gegensatz eine formale
Idee darstellt, als auch der Tatsache Rechnung tragen, dass die Festlegung, wer
der eigenen Gemeinschaft angehort, eine empirische Referenz erfordert:

21 Carl Schmitt: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und
drei Corollarien, unverdnderter Nachdruck der 1963 erschienenen Auflage, Berlin:
Duncker & Humblot 1987.

22 Folglich, schreibt Derrida, ,.erschopft sich eine solche Dissoziation [zwischen
Freund und Feind, M.W.] nicht in einer bloen Differenz. Sie ist vielmehr ein genau
bestimmter Gegensatz, der Gegensatz selbst. Die fragliche Bestimmung und Be-
stimmtheit setzt nichts anderes als den Gegensatz voraus“ (J. Derrida: Politik der
Freundschaft, S. 126).

23 Dies ist auch unabhéngig von Derrida vorgetragen worden: ,,Die Moglichkeit einer
klaren Unterscheidung politischer und nichtpolitischer Gegensitze [...] erweist sich
in der Quersumme dieser Textbefunde [aus der 2. Auflage von Der Begriff des Poli-
tischen, M.W.] als begriffliche Fiktion.“ (Norbert Axel Richter: Grenzen der Ord-
nung. Bausteine einer Theorie des Politischen nach Plessner und Foucault, Frank-
furt/Main, New York: Campus-Verlag 2005, S. 24)

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | MARKUS WOLF

Sowenig sie sich jemals in Fragen der Sprache oder des Diskurses erschopft, so wenig
bleibt die je verschiedene Verwurzelung des Gegensatzes Freund/Feind in bestimmten
Idiomen ihm #dufBerlich, so wenig 146t sie sich als ein Akzidentelles fassen. Sie gemahnt
an die nur zu offenkundige Zugehorigkeit dieser Semantik zu einer Kultur, zu ethni-
schen, sozialen, politischen (etc.) Organisationsstrukturen, die sich von der Sprache
nicht abldsen lassen.*

Derrida stiitzt diese Argumentation auf eine konkurrierende Interpretation der
Passagen in Platons Staat, auf die sich Schmitt zum Beweis seiner These beruft,
dass die Unterscheidung von Freund und Feind seit den Anféngen des politi-
schen Denkens konstitutive Bedeutung fiir den Begriff der politischen Gemein-
schaft hat.*> Er gesteht Schmitt zunichst zu, dass die Unterscheidung zwischen
politischem und privatem Feind (polemios vs. echthros) in Platons Staat auf der
Unterscheidung zwischen Krieg mit fremden Familien oder Vélkern (polemos)
und Biirgerkrieg (stasis) aufruht. Allerdings wendet er in einem zweiten Schritt
ein, dass Schmitt eine wichtige Dimension von Platons Diskurs tiber Krieg und
Biirgerkrieg nicht berticksichtigt:

In eben dieser Reinheit gefaflt, impliziert aber die Unterscheidung polemios/echthros
bereits einen Diskurs iiber die Natur (physis), von dem man sich fragt, wie Schmitt ihn,
ohne eingehendere Betrachtung, seiner allgemeinen Theorie einfiigen kann. [...] Ob im
polemos oder in der stasis, die Natiirlichkeit des Bandes, welches das griechische Volk
oder die griechische Rasse (Hellenikon genos) eint, bleibt stets unangetastet. Die Einheit
des griechischen genos (Geschlecht, Abstammung, Rasse, Familie, Volk etc.) wird
durch Verwandtschaft und gemeinsame Herkunft gestiftet. [...] Wie in allen Rassismen,
in allen Ethnozentrismen, genauer: in allen Nationalismen der Geschichte, regelt ein
Diskurs iiber die Geburt und die Natur, eine physis der Genealogie (genauer gesagt: ein
Diskurs oder ein Phantasma der genealogischen physis) die Bewegung der jeweiligen
Gegensitze: Anzichung und AbstoBung, Widerstreit und Einmiitigkeit, Krieg und Frie-
den, HaB und Freundschaft.?

Die Freund/Feind-Differenz, die Schmitt als priméire Leitunterscheidung, die den
Raum des politischen Denkens und Handelns konstituiert, ansieht, erweist sich
bei dessen Gewdhrsmann Platon als parasitdr gegeniiber einer kulturalistisch oder
ethnozentristisch gefarbten Konzeption des sozialen Gefliges. Vielmehr wird es
erst durch die Referenz auf eine gemeinschaftsstiftende ethnische Gleichheit
moglich, zwischen Freund (philos) und Feind (polemios) zu unterscheiden. Al-
lerdings ist diese These ndher zu qualifizieren. Die der politischen Unterschei-
dung von Freund und Feind vorgéngige ,,natiirliche” Verbundenheit in einer ge-
meinschaftsstiftenden ethnischen Zugehorigkeit erweist sich ndmlich bei néhe-
rem Hinsehen als Effekt einer diskursiven Konstruktion:

24 J. Derrida: Politik der Freundschaft, S. 132.
25 C. Schmitt: Der Begrift des Politischen, S.29f.
26 J. Derrida: Politik der Freundschaft, S. 135f.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 85

Denn ein genealogisches Band ist niemals durch und durch real; seine unterstellte Wirk-
lichkeit ist keiner Anschauung je gegeben, sie ist gesetzt, konstruiert, induziert, sie imp-
liziert bereits einen symbolischen Diskurseffekt, eine ,,legal fiction“, wie es bei Joyce,
im Ulysses, von der Vaterschaft heift. [...] Alle Politiken, alle politischen Diskurse, die
sich auf ,,Geburt” und ,,Abstammung™ berufen, treiben Mifbrauch mit dem, was nur ein
in diese gesetzter Glaube sein kann, manche wiirden von einem blofen Glauben, andere
von einem Glaubensakt sprechen. Alles, was innerhalb des politischen Diskurses auf die
Geburt, die Natur oder die Nation sich beruft — ja selbst auf die Nationen oder die uni-
versale Nation der menschlichen Briiderlichkeit —, dieser ganze Familiarismus besteht
in einer Renaturalisierung jener ,Fiktion*?

Die politische Gleichheit besteht somit weder rein begrifflich, etwa im Sinne von
Schmitts Unterscheidung von Freund und Feind, noch besteht sie blofi empirisch
als Referenz auf gegebene, natiirliche oder kulturelle Tatsachen. Sie wird diskur-
siv als scheinbar empirisch gegebenes soziales Band konstruiert und fungiert zu-
dem als normatives Ideal, an dem sich dessen empirische Exemplifizierungen
wie an einem MaBstab messen lassen.”® Die Idee der Gleichheit erfordert eine
empirische Bezugnahme auf etwas, das doch in , keiner Anschauung je gegeben*
werden kann.”

Im Folgenden will ich mich einigen Implikationen dieser empirisch-transzen-
dentalen Konzeption der politischen Gleichheit zuwenden. Eine wichtige Frage
ist dabei zundchst, ob sich Derridas Deutung des Gemeinschaftsbegriffs tiber-
haupt mit der Idee einer Gemeinschaft von miteinander kooperierenden Individu-
en in Verbindung bringen ldsst, auf die Rawls seine Gerechtigkeitstheorie auf-
baut. Auf den ersten Blick scheinen Rawls’ Uberlegungen mit der Behauptung
Derridas, dass sich die Gleichheit der Biirgerinnen und Biirger in einem politi-
schen Gemeinwesen einer naturalisierten und zugleich a priori konstruierten
Homogenitit verdankt, unvereinbar zu sein. Die ,,soziale Einheit®, die eine politi-

27 Ebd., S. 138.

28 Ebd., S. 135.

29 Vgl. Jacques Derrida: ,,Die différance”, in: ders., Randgénge der Philosophie, 2.
Aufl.,, Wien: Passagen-Verlag 1999, S. 31-56. Der Begriff einer politischen Ge-
meinschaft, die dem Ideal der ,universellen Briiderlichkeit geniigt und andere
Grundbegriffe der praktischen Philosophie (wie ,,Demokratie” und ,,Gerechtigkeit™)
unterscheiden sich in logischer Hinsicht nicht von der Kategorie des Phonems, die
Derrida in diesem Text zur Darstellung seiner metaphysikkritischen Auffassungen
heranzieht. Sie bezeichnen Konzepte, deren Unabhingigkeit von aller Erfahrung
einerseits vorausgesetzt werden muss und die andererseits ohne jeden Inhalt wéren,
wenn sie sich nicht in Anschauungen manifestieren wiirden. Als solche schweben
diese Ideen und Ideale nicht ,,platonistisch iiber ihren Manifestationen in der empi-
rischen Wirklichkeit, sondern kénnen nur durch den differentiellen und zeitlichen
Verweis einzelner Exemplifizierungen aufeinander erfasst werden. Es handelt sich
weder um bloBe Abstraktionen von empirischen Gegebenheiten, noch um reine
,»Gedankendinge®, die unabhingig von konkreten Exemplifizierungen bestehen
konnten.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | MARKUS WOLF

sche Gemeinschaft kennzeichnet, hat Rawls zufolge ndmlich den von ihren Mit-
gliedern geteilten Personenbegriff zur Grundlage:

Die soziale Einheit wird nicht ldnger auf eine durch einen gemeinsamen religiosen
Glauben oder eine gemeinsame philosophische Lehre vorgegebene Konzeption des Gu-
ten gegriindet, sondern auf eine gemeinsame offentliche Gerechtigkeitskonzeption, die
der Konzeption des Biirgers als freier und gleicher Person in einem demokratischen
Staat en‘[spricht.30

Im Laufe der bisherigen Ausfithrungen diirfte deutlich geworden sein, dass
Rawls zwei mogliche Weisen verwirft, die soziale Einheit einer demokratischen
Gesellschaft auf den Begrift der freien und gleichen Person zu griinden. Es ist
weder eine vorgebliche natiirliche oder kulturelle Gemeinsamkeit, die die Biirge-
rinnen und Biirger als freie und gleiche Personen miteinander verbindet, noch
eine Gleichheit hinsichtlich einer bestimmten moralischen Eigenschaft oder Qua-
litdt, die thnen aufgrund ihrer Zugehorigkeit zur menschlichen Gattung oder als
schlechthin verniinftigen Wesen zukime.’' Eine iiberraschende Verbindung zu
Derridas Auffassung ergibt sich beziiglich des Status des Personenbegriffs.
Rawls’ Konzeption der Biirgerinnen und Biirger ist mit dem Anspruch verbun-
den, dass sie gleichermaflen in einer geteilten politischen Kultur wie in den ver-
schiedenen, einander teilweise widersprechenden ,,umfassenden Lehren® veran-
kert sein soll. Sie soll unabhéngig von einer bestimmten religios oder moralphi-
losophisch begriindeten Beschreibung der Gesellschaftsmitglieder gelten. Und
sie soll unabhéngig von weitergehenden Auffassungen dariiber sein, welche ge-
sellschaftlichen Grundprinzipien fiir alle Biirgerinnen und Biirger gut und richtig
sind. Zugleich soll der Begriff der freien und gleichen Person aber ,,unverniinfti-
ge* Lehren und Anspriiche ausschlieBen. Diese sind dadurch bestimmt, dass sie
das ,,liberale Legitimitétsprinzip“ verletzen oder auf irrationalen Erwartungen be-
ruhen.

Das liberale Legitimitétsprinzip besagt, ,,da3 die Ausiibung politischer Macht
nur dann angemessen und zu rechtfertigen ist, wenn sie in Ubereinstimmung mit
einer Verfassung geschieht, von der wir verniinftigerweise erwarten konnen, daf3

30 J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 421.

31 Fir Rawls ist es zwar wichtig festzuhalten, dass die Biirgerinnen und Biirger sich
grundsitzlich in einem bestimmten Staat wiederfinden. Gerechtigkeitsrelevant ist
aber nur die Tatsache, dass sie in diese Gemeinschaft nicht freiwillig ein- und aus-
treten konnen und nicht etwa, dass diese Zugehorigkeit eine bestimmte genealogi-
sche oder ,,transzendentale® Verbundenheit bedeuten wiirde.

32 Als irrational gelten Anspriiche und Forderungen, die Giiter und Ressourcen zur Er-
reichung persénlicher Ziele verlangen, die iiber das hinausgehen, was die Gesell-
schaft im Rahmen fairer Kooperationsverhdltnisse zur Verfiigung stellen kann.
Deswegen wird in der gerechten Grundstruktur nur der faire Wert der politischen
Freiheiten, nicht aber der faire Wert der tibrigen Freiheiten durch entsprechende
Ressourcenallokation garantiert. Vgl. J. Rawls: Gerechtigkeit als Fairness, S. 234f.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 87

alle Biirger sie im Lichte der von ihnen bejahten Grundsétze und Ideale anerken-
nen.“” Fiir die soziale Einheit einer demokratischen Gesellschaft ist dieses Prin-
zip von grundlegender Bedeutung, denn es legt fest, unter welchen Bedingungen
die politischen Subjekte eine politische Ordnung als Resultat ihrer eigenen
Selbstbestimmung ansehen kénnen. Dies ist der Fall, wenn die in der Verfassung
niedergelegten verbindlichen Normen durch alle Biirgerinnen und Biirger an-
erkannt werden kénnen, wobei diese in ihren Anerkennungsakten wiederum be-
riicksichtigen miissen, dass die getroffenen Regelungen nicht nur fiir sie selbst
rational, sondern auch aus der Perspektive der anderen vertretbar sind.

Diese Reziprozitdtsforderung kann klarerweise noch nicht als Kriterium ver-
standen werden, das zu entscheiden erlaubt, welche Normen rational akzeptiert
werden konnen. In der von Rawls modellierten fiktiven Situation der Entschei-
dung tiber die Grundprinzipien einer gerechten Gesellschaft benétigen die Biirge-
rinnen und Biirger aber ein solches Kriterium, das ihre Entscheidungen anleiten
und bestimmen kann.** Aus diesem Grund operationalisiert Rawls das liberale
Legitimitatsprinzip mit Hilfe der hypothetischen Konstruktion eines ,,Urzustan-
des®, der es moglich macht zu erkennen, von welchen politisch-philosophischen
Grundsitzen sich die Biirgerinnen und Biirger bei der Einigung iiber eine Verfas-
sung leiten lassen.

Zu den einschriankenden Bedingungen des Urzustandes gehort, dass die fikti-
ven Vertreter der Biirgerinnen und Biirger in der Entscheidungssituation in Un-
kenntnis dariiber urteilen, welche Individuen sie vertreten und wie deren ,,Kon-
zeptionen des Guten“ konkret aussehen. Stattdessen teilen sie allgemeine philo-
sophische Uberzeugungen dariiber, welche Eigenschaften verniinftige und ratio-
nale Individuen aufweisen, die sich auf eine gerechte Grundordnung zu einigen
vermogen. Zum Urzustand gehoéren, schreibt Rawls,

verschiedene allgemeine Annahmen iiber menschliche Wiinsche und Fahigkeiten, iiber
charakteristische Phasen und Erfordernisse der menschlichen Frithentwicklung, iiber
gegenseitige soziale Abhingigkeit und {iber vieles andere mehr. Wir bendtigen zumin-
dest ein ungefihres Verstidndnis rationaler Lebensplédne, das erklédrt, warum diese nor-
malerweise eine bestimmte Struktur haben und inwiefern ihre Entstehung, Verdnderung
und Verwirklichung von den Grundgiitern abhéingig ist.*

33 J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 317. Durch die so bestimmte Beschrinkung
auf das ,,Verniinftige* unterscheidet sich die politische Gleichheit von der blo
,formalen Gleichheit”. Diese fordert lediglich, gleiche Fille gleich und ungleiche
Fille ungleich zu behandeln, impliziert aber keine dartiber hinausgehenden Aussa-
gen iiber die Verniinftigkeit und Legitimitdt von Gerechtigkeitsprinzipien. Vgl. da-
zu Stefan Gosepath: Gleiche Gerechtigkeit. Grundlagen eines liberalen Egalitaris-
mus, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004, S. 119-124.

34 Vgl. J. Rawls: Gerechtigkeit als Fairness, S. 136 und die revidierte Fassung der bei-
den Gerechtigkeitsprinzipien ebd., S.78 sowie ders.: Politischer Liberalismus,
S.329u. S. 422.

35 J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 425.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | MARKUS WOLF

Die fiir das liberale Legitimitétsprinzip grundlegende Idee der reziproken Recht-
fertigung l4sst dagegen weitgehend offen, wie die Subjekte zu beschreiben sind,
die Proponenten und Adressaten im Prozess der Rechtfertigung darstellen. In der
Konstruktion des ,,Urzustandes®, die das Legitimitétsprinzip konkretisiert, sind
sie dagegen schon durch die von Rawls vorgeschlagenen ,,allgemeinen Annah-
men* niher bestimmt.*®

Dass die Biirgerinnen und Biirger fiir die Zwecke der Gerechtigkeitstheorie
so zu beschreiben sind, wie es die soeben zitierte Passage andeutet, ist eine Vo-
raussetzung, die unter der Annahme gerechtfertigt ist, dass die Gesellschaftsmit-
glieder sie auf der Basis einer im Rahmen eines ,,ibergreifenden Konsenses* ge-
teilten politischen Kultur akzeptieren kénnen.’” Der Begriff der Biirgerinnen und
Biirger als freier und gleicher Personen unterliegt somit derselben Logik, wie die
Ideale der ,,politischen Freundschaft” und der ,,universellen Briiderlichkeit®, de-
ren Konzeptualisierung Derrida in Politik der Freundschaft untersucht. Die ,,all-
gemeinen Annahmen® dariiber, wie die Gesellschaftsmitglieder als gleiche Per-
sonen empirisch zu beschreiben sind, sind notwendig exklusiver als das a priori
konstruierte ,,Ideal des Staatsbiirgers®. Erst diese Diskrepanz macht es moglich,
diese Rechtsnormen und die mit ihnen verbundenen Unterstellungen als legitim
zu rechtfertigen oder sie als illegitim abzulehnen und gegebenenfalls zu korrigie-
ren.*® Sie erzeugt einen ,,iibermiBigen* Gerechtigkeitsanspruch des liberalen Le-
gitimitdtsprinzips, der die in Verfassungsgrundsitze und Gesetze investierten
,allgemeinen Annahmen® reflexiv zu korrigieren erlaubt.”’

36 Vgl ebd., S.317, wo Rawls im Zusammenhang mit dem Legitimitdtsprinzip vom
,Ideal des Staatsbiirgers* spricht.

37 Rawls bringt den Zusammenhang zwischen empirischen und normativen Elementen
in seiner methodischen Konzeption eines ,,Uberlegungsgleichgewichts® zwischen
umfassenden, theoretisch konstruierten Prinzipien und durch moralische Intuitionen
und Traditionen geprigten Einzelurteilen zum Ausdruck. Vgl. dazu J. Rawls: Eine
Theorie der Gerechtigkeit, S. 65-73 und ders.: Gerechtigkeit als Fairness, § 10,
S. 59-63.

38 Rawls bezeichnet dies als eine ,,Pflicht zur Biirgerlichkeit*: ,,Da nun die Ausiibung
politischer Macht legitim sein muf}, wird uns durch das Ideal des Staatsbiirgers eine
moralische (keine rechtliche) Pflicht auferlegt — die Pflicht zur Biirgerlichkeit [civi-
lity] —, in der Lage zu sein, anderen zu erkldren, inwiefern die von uns in grundle-
genden Fragen vertretenen politischen Grundsitze und politischen Vorhaben von
politischen Werten der offentlichen Vernunft getragen werden. Zu dieser Pflicht
gehort auch die Bereitschaft, anderen zuzuhéren, und eine faire Gesinnung, wenn es
darum geht, zu entscheiden, wann man verniinftigerweise Zugestdndnisse an die
Auffassungen anderer machen sollte.“ (J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 317f.)

39 Vgl. Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritdt‘, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2001, S.57. Jirgen Habermas interpretiert Rawls’ Theorie
dagegen als eine statische Auffassung, die ein fiir allemal giiltige Prinzipien fiir eine
demokratische Verfassung und Gesetzgebung darlegen will und daher nicht genii-
gend Raum fiir zivilgesellschaftliche Aktivitidten zur Verbesserung der demokrati-
schen Inklusion ldsst. Vgl. dazu J. Habermas: ,,Verséhnung durch 6ffentlichen Ver-
nunftgebrauch®, S. 179 u. 191. Rawls hat diese Kritik in seiner Erwiderung zuriick-
gewiesen. Vgl. John Rawls: ,,Erwiderung auf Habermas®, in: Wilfried Hinsch (Hg.),

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 89

Folgt man dieser Argumentation, dann kdnnte man Derridas Position so ver-
stehen, dass Derrida darauf aufmerksam macht, dass der politische Liberalismus
in seiner Darstellung des demokratischen Ideals um eine Logik der reflexiven
Selbstkorrektur demokratischer Institutionen ergénzt werden muss. Eine Konse-
quenz dieser Ergidnzung ist ein Begriff des Politischen, der sich deutlich von dem
der liberalen Tradition unterscheidet, ihm aber nicht unbedingt widerspricht. Der-
rida fasst das Politische nicht als Diskurs- und Handlungssphére, in denen die
Regeln und Institutionen des gemeinschaftlichen Zusammenlebens festgelegt
werden, sondern als geschichtlichen Prozess, in dem sich die empirische Konkre-
tisierung und der normative Anspruch des Ideals der Demokratie wechselseitig
aufeinander beziehen.** Seine Theorie des Politischen widerstreitet in dieser Les-
art dem politischen Liberalismus nicht, sondern sie hebt seine dynamisch-
prozessualen Aspekte hervor, die bei Rawls kaum zur Sprache kommen.*!

3. Korrektur der liberalen Theorie

Diese Interpretation von Derridas politischer Philosophie ist von einer Deutung
zu unterscheiden, in der Derrida als Kritiker der liberalen politischen Theorie er-
scheint.** So ist unter Riickgriff auf Derrida gegen den politischen Liberalismus

Zur ldee des politischen Liberalismus. John Rawls in der Diskussion, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1997, S. 196-262, bes. S. 218-222.

40 Dies kommt u. a. in den Ausfiihrungen zum Verhéltnis von Recht und Politik auf
den letzten Seiten des ersten Teils von Gesetzeskraft und in der Darstellung des
Verhéltnisses von Politischem und Geschichte in Marx’ Gespenster zum Ausdruck.
Vgl. J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 57f. und ders.: Marx’ Gespenster. Der Staat der
Schuld, die Trauerarbeit und die neue Internationale, Frankfurt/Main: Suhrkamp
2004, S. 109.

41 Zu diesem Ergebnis gelangt auch Torsten Hitz in seiner aufschlussreichen Studie
tiber Derridas politische Philosophie. Vgl. Torsten Hitz: Jacques Derridas prakti-
sche Philosophie, Paderborn, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 2005, S.73-
87 u. 148-165. Wie mir scheint, geht Hitz aber zu einseitig davon aus, dass es Der-
rida letztlich darum geht, gegen die aristotelische Tradition der praktischen Philo-
sophie geltend zu machen, dass das Streben nach Gerechtigkeit einen ,,unbedingten
Wahrheitsanspruch® (ebd., S. 164) voraussetzt. Mir scheint es wichtig, daneben
auch zu beriicksichtigen, dass Derrida immer wieder auf die unaufthebbare Kontin-
genz und Immanenz von Wahrheits- und Richtigkeitskriterien in unserer ethisch-
politischen Praxis verweist. Mindestens ebenso sehr, wie Derrida als ,,ein Platoni-
ker, der im Peripatos beharrlich seine Fragen stellt (ebd., S. 180) angesehen wer-
den kann, ist er als Anti-Platoniker zu verstehen, der der ,,platonischen” Forderung
nach sicherem Wissen iiber das normativ Richtige mit skrupuldsen Vorbehalten be-
gegnet. Die hermeneutischen Schwierigkeiten, denen die Derrida-Exegese nach wie
vor gegeniiber steht, hiingen auf symptomatische Weise mit der Schwierigkeit zu-
sammen, dass sich seine Philosophie scheinbar unvereinbaren theoretischen Hal-
tungen und Traditionen zuordnen lédsst. Dies ist nicht nur mit Blick auf Platon und
Aristoteles, sondern auch mit Blick auf Kant und Hegel der Fall.

42 Fiir diese Deutung und zum Folgenden vgl. Christoph Menke: Spiegelungen der
Gleichheit, erw. Taschenbuchausgabe, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | MARKUS WOLF

eingewandt worden, dass dessen Begriff der politischen Gleichheit zu kurz greift,
weil sie vom konkreten Inhalt des Gerechtigkeitssinns sowie den individuellen
»Konzeptionen des Guten® der Biirgerinnen und Biirger abstrahiert. Mit Derrida,
so der Einwand, lieBe sich dagegen geltend machen, dass das normative Ideal
einer demokratischen Gesellschaft sich nicht darin erschopft, jedem die gleichen
Rechte und Anspriiche unabhéngig von seiner konkreten Auffassung des fiir ihn
Guten zuzugestehen. Vielmehr sollen die Biirgerinnen und Biirger auch mit Blick
auf ihr je individuelles Streben nach einem gelungenen Leben und einer gerech-
ten Gesellschaft als ,,selbstbeglaubigende Quellen legitimer Anspriiche* aufge-
fasst werden. Diese Anforderung wird in Politik der Freundschaft in einer Passa-
ge formuliert, in der Derrida, wie bereits am Ende des ersten Teils von Gesetzes-
kraft, davon spricht, dass die Idee der Gerechtigkeit ein ,,politisches Begehren*
auf den Plan ruft, das danach strebt, die moralischen Anspriiche, die von den In-
dividuen als Einzelnen ausgehen, in einen Gleichheitsbegriff zu integrieren, der
diesen Anspriichen Rechnung tragt:

Keine Demokratie ohne Achtung vor der irreduziblen Singularitdt und Alteritit. Aber
auch keine Demokratie ohne ,,Gemeinschaft der Freunde“ (koina ta philon), ohne Be-
rechnung und Errechnung der Mehrheiten, ohne identifizierbare, feststellbare, stabili-
sierbare, vorstellbare, repréasentierbare und untereinander gleiche Subjekte. Diese beiden
Gesetze lassen sich nicht aufeinander reduzieren; sie sind in tragischer und auf immer
verletzender Weise unversohnbar. Die Verletzung bricht zugleich mit der Notwendig-
keit auf, seine Freunde zihlen, die anderen abzihlen, mit den Seinen haushalten, sie
einer Okonomie unterwerfen zu miissen — dort, wo jeder andere ganz anders ist. Dort,
wo indessen jeder in gleicher Weise ganz anders ist. Schwerwiegender als ein Wider-
spruch, hilt die Kluft zwischen diesen beiden Gesetzen auf immer das politische Begeh-
ren wach.*?

In demokratischen Gesellschaften ist demnach die addquate Entfaltung des
Gleichheitsideals mit Blick auf die heterogenen sittlichen Einstellungen der Biir-
gerinnen und Biirger der eigentliche Gegenstand politischer Prozesse. Das ,,poli-
tische Begehren® richtet sich, wie Derrida an der gleichen Stelle sagt, auf die
kognitiven und normativen ,,Schemata®, die der politischen Gleichheit zugrunde
liegen.** Die von Rawls vorgeschlagene Konzeption der politischen Gleichheit
lasst sich als ein solches ,,Schema“ verstehen, weil in ihrem Rahmen jede Person
als ,,in gleicher Weise ganz anders®, ndmlich als verniinftig und rational aufge-
fasst wird. Dem stellt Derrida eine Konzeption des demokratischen Ideals gegen-
tiber, derzufolge die Individuen in der demokratischen Politik in ihrer Einzig-
artigkeit (,,dort, wo jeder andere ganz anders ist“*’) zu beriicksichtigen sind. Mit

43 ]. Derrida: Politik der Freundschaft, S. 47.

44 Ebd.

45 Derrida greift damit eine mehrdeutige Formel von Levinas (,, tout autre est tout au-
tre*) auf.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 91

Derrida konnte gegen Rawls geltend gemacht werden, dass das Ideal der Einbe-
zichung und Berticksichtigung nicht nur in einer priméren Gleichheit der Indivi-
duen als Teilnehmern an der sozialen Kooperation griindet, sondern ebenso Ein-
zelne als Tréiger einer (zumindest potentiell) unendlichen Vielzahl von Ansprii-
chen voraussetzt, dic von Person zu Person differieren und in den ,,Schemata“
der politischen Gleichheit nur ungeniigend berticksichtigt werden koénnen.

In dieser Lesart macht die Dekonstruktion gegen das Gleichheitsversténdnis
des politischen Liberalismus eine ,,tragische* Logik unvereinbarer Anforderun-
gen oder Anspriiche geltend, die in das liberale Legitimitétsprinzip eingeschrie-
ben ist. Sie formuliert eine unauflosbare Spannung zwischen den je individuellen
Anspriichen und den ,,allgemeinen Annahmen®, die die politische Gleichheit un-
vermeidbarerweise impliziert. Rawls’ Theorie wire folglich nicht nur um eine
historisch-prozessuale Komponente zu ergidnzen, sondern auch fiir ihren unzu-
langlichen Gleichheitsbegriff zu kritisieren, weil dieser von der Besonderheit der
Biirgerinnen und Biirger als einzigartigen Individuen auf problematische Weise
abstrahiert.

Wie bis hierhin deutlich wurde, kann das individuelle Gute entgegen der Auf-
fassung des politischen Liberalismus nicht ohne weiteres mit dem gemeinschaft-
lichen Guten, das den Werten entspricht, die der politischen Grundordnung einer
Gesellschaft zugrunde liegen, versohnt werden. Wie Rawls vorschlégt, kann der
Liberalismus zwar verlangen, dass die individuellen ,,Konzeptionen des Guten
der Individuen hinter die gemeinschaftlichen Werte zuriicktreten, wenn sie nicht
Teil des tibergreifenden Wertehorizontes sind, der den gesellschaftlichen Kon-
sens iiber die der Grundordnung zugrunde liegenden Grundwerte tragt. Aber ge-
rade aus diesem Grund kann sein Ansatz eben nicht ausschlieBen, dass berechtig-
te Anliegen von Individuen, seien sie nun als Staatsbiirger anerkannt oder nicht,
tibersehen und entwertet werden, weil sie aufgrund des dominierenden ,,Sche-
mas® der Gleichheit nicht als relevant anerkannt werden. Ebenso wie die Praxis
richterlicher Entscheidung, die Derrida in Gesetzeskraft als extremes Beispiel
analysiert, ist die demokratische Politik auf freie Urteile angewiesen, deren Ver-
fasstheit verhindert, dass das politische System der Demokratie aus sich selbst
heraus sicherstellen kann, dass die in diesen Urteilen vorgenommene ,,Schemati-
sierung™ politischer Anspriiche oder verfassungsmifBig garantierter gleicher
Rechte in der richtigen Weise erfolgt.*®

Jirgen Habermas hat gegen diese dekonstruktive Korrektur des politischen
Liberalismus eingewandt, dass die im demokratischen Rechtsstaat wirksame
,Verschrainkung® zwischen den politischen Aushandlungsprozessen und der
Rechtsform legitimer Verfassungs- und Verfahrensgrundsitze die Einbeziehung
der Ausgeschlossenen prinzipiell erméglicht. Die Fehlbarkeit der rechtlich-
politischen ,,Schematisierung™ von Gleichheitsnormen fithrt demnach nicht zu

46 Zur Interpretation von Gesetzeskraft vgl. den Beitrag von Christoph Menke in die-
sem Band.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | MARKUS WOLF

einem ,,tragischen Gegensatz zwischen den individuellen Vorstellungen vom
Guten sowie den gleichen Rechten und Pflichten der Biirgerinnen und Biirger,
sondern nur zu einer voriibergehenden Diskrepanz zwischen den im 6ffentlichen
politischen Diskurs faktisch anerkannten Themen und Werten sowie den Anlie-
gen derjenigen Individuen, die de facto von diesem Diskurs ausgeschlossen sind
oder nicht hinreichend Gehor finden. Die Erfahrung des Scheiterns demokrati-
scher Beriicksichtigung kann in dieser Perspektive gerade nicht auf die Logik
demokratischer Prozesse und Institutionen zuriickgefiihrt werden, sondern muss
ein ihnen duBerliches Versagen darstellen.*’

Habermas und Derrida stimmen darin tiberein, dass die Erkldrung dieses
Scheiterns sich ,,auf die Semantik des weltanschaulichen Hintergrundes erstre-
cken [muss], der die Interpretation von Gleichheitsnormen zu Gunsten herr-
schender Wertvorstellungen prijudiziert.“*® Beide sind zudem der Meinung, dass
in demokratischen Prozessen universalistische Geltungsanspriiche eine Rolle
spielen, die im Rahmen eines kulturell imprégnierten Vorverstindnisses interpre-
tiert werden, das die ,,allgemeinen Annahmen* bzw. ,,Schemata“ der Gleichheit
prigt, die in den demokratischen Institutionen und Entscheidungen zur Entfal-
tung kommen. Dissens besteht hinsichtlich der Tragweite dieser Erklarung. Im
Gegensatz zur dekonstruktiven Lesart des Liberalismus begriindet die Moglich-
keit einer weltanschaulich bedingten Verzerrung des Gleichheitsideals in Haber-
mas’ Deutung lediglich ein ,fallibilistische[s] Bewusstsein®, das sich dariiber
klar ist, dass ,,ihrer grammatischen Form nach universell[e] Sétze [...] auf der
semantischen Ebene gegen die partikularistische Deutung der darin verwendeten
Grundbegriffe — wie ,Person‘ oder ,Mensch* — keineswegs immun sind*“.* Die
historische Erfahrung, dass auf Universalisierung angelegte Begriffe und Sétze
»partikularistisch® verzerrt wurden, erlaubt nicht zu schliefen, dass die Fehldeu-
tung ihres universellen Sinns eine Moglichkeit darstellt, mit der die demokrati-
sche Praxis der Einbeziehung und Berticksichtigung unaufhorlich konfrontiert ist.
Denn mit der Idee des Gerechten im Unterschied zur Idee des Guten verfiigen die
Biirgerinnen und Biirger iiber einen unabhdngigen Maf3stab, auf den sie zuriick-
greifen konnen, um festzustellen, ob die vom individuellen Guten gespeisten An-

47 Derrida schreibt in der oben auszugsweise zitierten Passage iiber das Hin und Her
zwischen Bedingtem und Unbedingtem, das demokratische Prozesse in seinen Au-
gen beherrscht, dass die Demokratie ,,das aufos dieser dekonstruktiven Auto-
Delimitation* (J. Derrida: Politik der Freundschaft, S. 156) sei. Es liegt gewisser-
mafen im Wesen der Demokratie, partikularistische Verzerrungen, die von den in
demokratischen Systemen wirksamen Schemata der Gleichheit ausgehen, zu korri-
gieren. Die inhaltliche Fiillung des formalen Ideals der Einbeziehung und Bertick-
sichtigung ist von vornherein ein selbstbeziigliches Unterfangen.

48 Jurgen Habermas: ,,Kulturelle Gleichbehandlung — und die Grenzen des postmoder-
nen Liberalismus®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 51 (2003), S. 367-394,
hier: S. 377.

49 Ebd.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 93

spriiche und politischen Ideen berechtigt sind.”® Explizit gemacht wird dieser
MafBstab durch das in Faktizitit und Geltung entwickelte ,,Demokratieprinzip®,
das als addquate Konkretisierung des Gerechten fiir den Bereich der Politischen
erlaubt, die Giiltigkeit von Verfassungsgrundsétzen, Gesetzen und politischen
Entscheidungen zu beurteilen.”!

Dem ,,semantischen* Argument, dass das Schema der Gleichheit ,,ein abs-
trakt Allgemeines ist, das dem individuellen Leben einzelner Personen Gewalt
antun mus's“,52 stellt Habermas einen ,,pragmatischen Sinn der ,Allgemeinheit*
von demokratisch gerechtfertigten Normen*™ gegeniiber, der darauf zuriickgeht,
dass die Biirgerinnen und Biirger als Teilnehmer an politischen Meinungs- und
Willensbildungsprozessen partizipieren. Dies bewirkt, dass sie in die 6ffentlichen
politischen Diskurse als Individuen, ,,die ihre individuellen Lebensziele nicht auf
existenziell unzumutbare Weise einschrinken lassen wollen, auch in die Perspek-
tive der Gerechtigkeit Eingang finden.“>* Als gleichberechtigte Teilnehmer an
einem demokratischen Willensbildungsprozess konnen sie die Zumutungen, die
die Forderung nach gleicher Berticksichtigung aller fiir ihre Konzeptionen des
Guten bereithilt, als Einschrinkungen erkennen, die ihnen mit Griinden auferlegt
wurden, denen sie frei zustimmen kénnen. Das ist der Fall, weil die Zumutungen,
die das normative Primat der Gleichheit fiir die ethischen Auffassungen jedes
Einzelnen bedeutet, in den demokratischen Willensbildungsprozessen selbst re-
flektiert werden.”® Ein ,,Schema® der Gleichheit, dem sie sich unterwerfen, wire
folglich keine heteronome Doktrin, sondern Ausdruck ihrer autonomen Selbstbe-
stimmung. Habermas glaubt schlussfolgern zu diirfen, dass die ,,beiden opponie-
renden Perspektiven der Gerechtigkeit und des ,guten Lebens‘ [...] aus guten
normativen Griinden auf asymmetrische Weise [ndmlich zugunsten eines Vor-
rangs des Gerechten vor dem individuellen Guten, statt eines unaufloslichen Wi-
derstreits zwischen beiden, M.W.] miteinander verschrinkt [bleiben].*®

Im Unterschied zur in dieser Hinsicht eher quietistischen Position von Rawls
will Habermas mit Derrida auf der einen Seite am universalistischen Charakter

50 ,,Selektive Lesarten universalistischer Grundsétze sind symptomatisch fiir die un-
vollstindige Differenzierung zwischen dem ,Gerechten® und dem ,Guten‘. Aber die
historische Erfahrung, dass wir in dieser Hinsicht gliicklicherweise auch lernen
konnen, belegt nicht die paradoxe Natur des Projekts, tiberhaupt gleiche ethische
Freiheiten fiir alle zu gewéhrleisten.“ (ebd.)

51 Die abstrakte, gegeniiber den Sphéren der Moral und des Politischen noch neutrale
Idee der Gerechtigkeit artikuliert Habermas mit Hilfe des Diskursprinzips, aus dem
er das Demokratieprinzip durch Hinzufiigung einschrankender Bedingungen ablei-
tet. Vgl. Jirgen Habermas: Faktizitdt und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1998,
Kap. III, S. 109-165.

52 J. Habermas: ,,Kulturelle Gleichbehandlung®, S. 378.

53 Ebd., S. 379.

54 Ebd.

55 Vgl. ebd., S. 380.
56 Ebd.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | MARKUS WOLF

der normativen Imperative festhalten, aus denen sich die Forderung nach Bertick-
sichtigung und Beteiligung in demokratischen Prozessen speist. Auf der anderen
Seite besteht er im Kontext seiner Theorie der demokratischen Willensbildung
darauf, die mit diesen Imperativen verbundenen Geltungsanspriiche pragmatisch
umzudeuten, um die Spannung zu entschirfen, die Derridas Kritik an Rawls
sichtbar gemacht hat. Er deflationiert die normativen Anspriiche, die mit der lei-
tenden Idee der Einbeziehung und Beriicksichtigung der Betroffenen verbunden
sind. Dass die Biirgerinnen und Biirger ihre Anliegen in einer demokratischen
Offentlichkeit artikulieren und in die diskursiven Kanile der parlamentarischen
Institutionen einspeisen konnen, 16st demnach die Spannung zwischen den ,,all-
gemeinen Annahmen®, die mit der vorherrschenden Konzeption der politischen
Gleichheit verbunden sind, und den heterogenen Werten, mit denen sie sich iden-
tifizieren.

Allerdings ist dieses Argument wenig iiberzeugend, denn die pragmatische
Deflationierung des Prinzips der gleichen Beriicksichtigung entschérft die Span-
nung nicht, die das demokratische Gleichheitsideal semantisch erzeugt. Zwar
mag es wahr sein, dass ,,die allgemeinen Normen, die nach diskursiver Beriick-
sichtigung der antizipierten Ausgrenzungen und Einschrinkungen allgemeine
Zustimmung gefunden haben den ,performativ eingestellten Betroffenen
»hicht mehr — vor allem: nicht wegen ihrer Gleichheit verbiirgenden Allgemein-
heit — als fremde, ihr individuelles Leben verstimmelnde Gewalt*’” gegeniiber-
treten, weil sie sich diese ,,Gewalt” selbst als Teilnehmer an demokratischen Wil-
lensbildungsprozessen zurechnen kénnen. Und es ist richtig, dass diese allgemei-
nen Normen nicht aufgrund ihrer logisch-semantischen Eigenschaften legitim
sind, sondern weil die Vermutung ,rationaler Akzeptabilitit* fiir sie spricht.>®
Aber damit wird die Spannung nicht aufgelost, die daraus resultiert, dass die
Vermutung, dass die von bestimmten Rechtsnormen und politischen Entschei-
dungen Betroffenen diesen mit guten Griinden zustimmen konnen, einem Ideal
entspringt, dessen Erfiillung in der politischen Praxis nur angezielt, aber nicht ga-
rantiert werden kann. Die ,,Fallibilitdt der Interpretationen des ,,Gerechten®, die
auf den Einfluss des ,,weltanschaulichen Hintergrunds® zuriickgeht, mit dem alle
Aneignungsversuche verwoben sind, spricht nicht fiir, sondern gerade gegen den
Vorschlag, die normativen Anspriiche zu erméfigen, die die Mitglieder eines
demokratischen Gemeinwesens an es herantragen.

Habermas postuliert, dass legitime Rechtsnormen den Filter des Demokratie-
prinzips passieren miissen, welches besagt, dass nur jene Rechtsnormen giiltig
sind, ,,die in einem ihrerseits rechtlich verfafiten diskursiven Rechtsetzungspro-
zeB die Zustimmung aller Rechtsgenossen finden konnen.“” Auch das Demokra-
tieprinzip formuliert zunéchst einmal nur einen idealen Mafstab, der ohne wei-

57 Ebd., S. 380.
58 Vgl. J. Habermas: Faktizitdt und Geltung, S. 133.
59 Ebd., S. 141.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 95

tergehende Qualifizierung offen ldsst, welchen Normen alle Rechtsgenossen zu-
stimmen konnen.®® Wie Habermas ganz zu Recht betont, muss dariiber in einem
Diskurs entschieden werden, in dem sich die Teilnehmer ,,in performativer Ein-
stellung® tber ihre Positionen und Argumente verstindigen. Nun mag es, wie
Habermas in seiner Reaktion auf die dekonstruktive Lesart des rawlsschen Libe-
ralismus ausfiihrt, tatsichlich zu den Merkmalen einer demokratischen Politik
gehoren, dass sie die eigenen Voraussetzungen, also die Frage, wer in welchem
Sinne als freie und gleiche Person anerkannt wird, deren Beitrdge relevant sind,
selbstreflexiv zum Thema machen kann. Wie Habermas selbst sieht, bedeutet
dies nicht zugleich, dass die demokratische Politik von partikularistischen Ver-
zerrungen endgiiltig gereinigt werden kann.®' Denn der 6ffentliche Diskurs iiber
eine gemeinsame politische Gerechtigkeitskonzeption bleibt hinter den kontra-
faktischen Bedingungen zuriick, die das Diskursprinzip als abstraktes Gerechtig-
keitsprinzip artikuliert. Das gilt auch dann, wenn er im demokratischen Rechts-
staat durch Partizipationsrechte ermdglicht und geschiitzt wird. Das demokrati-
sche Ideal, das durch das Demokratieprinzip ausgedriickt wird, kann nicht als
eine Meta-Norm verstanden werden, deren Realisierung in bestimmten Rechts-
normen zumindest so lange gewiss sein kann, bis gute Argumente fiir eine parti-
kularistische Verzerrung auftauchen. Das demokratische Ideal muss vielmehr als
konkrafaktischer Maf3stab gedeutet werden, den zu erfiillen sich eine demokrati-
sche Politik nie gewiss sein kann. Gerade weil dieser Mafstab tiber jeden fakti-
schen Konsens hinausreicht, verleiht er dem Austausch von Argumenten die
Kraft, schematisch unterstellte und rechtlich fixierte Anerkennungen ,,performa-
tive zu verfliissigen.*? Die dekonstruktive Interpretation des Liberalismus will
letztlich diesen Zusammenhang deutlich machen, wenn sie behauptet, dass die li-
berale Idee der Staatsbiirgerschaft nach einer Ubereinkunft verlangt, die nicht ab-
solut realisiert werden kann, aber nichtsdestoweniger an einem solchen absoluten
Malistab gemessen werden muss. Es ist gerade die Absolutheit und Uneinlgsbar-
keit der Idee der Gerechtigkeit, die erklart, warum sich die Geschichte der demo-

60 Darin gleicht es dem liberalen Legitimitétsprinzip von Rawls.

61 Christoph Menke reagiert auf die habermassche Kritik an seiner Position, indem er
bestreitet, dass der Universalisierungsgrundsatz, wie Habermas in einem anderen
Aufsatz schreibt, ,,wie ein Messer” funktionieren kann, das erlaubt, die 6ffentliche
Gerechtigkeitskonzeption einer Gesellschaft scharf von den geteilten Konzeptionen
des Guten ihrer Mitglieder zu trennen. Vgl. Ch. Menke: Spiegelungen der Gleich-
heit, S. 253f. (Fn. 2), 262f. (Fn. 8), 265f. (Fn. 10) u. 268.

62 Dies ist der Sinn der eingangs zitierten AuBerung Derridas, dass die Demokratie ge-
rade keine ,,Idee” und kein ,,Ideal” im platonschen Sinne ist. Was Demokratie ist
und welche institutionelle Gestalt sie annehmen kann, wird durch den Mafistab der
Einbeziehung und Beriicksichtigung nicht bestimmt, weil dieser nicht aus sich he-
raus festlegt, wer in welcher Weise einzubeziehen und zu beriicksichtigen ist. Ha-
bermas und Derrida sind sich wohl darin einig, dass die Bestimmung der Idee bzw.
des Ideals in der Moderne politischen Prozessen iiberlassen werden muss, deren Er-
gebnisse sich aus der philosophischen Beobachterperspektive nicht vorhersagen las-
sen.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | MARKUS WOLF

kratischen Gesellschaften seit der Erklarung der Menschen- und Biirgerrechte,
wie Habermas und Derrida in tiberraschender Einmiitigkeit feststellen, im Sinne
Leines sich selbst korrigierenden Lernprozesses“® darstellen lisst. Die Spannung
zwischen den unvermeidbar partikularen ethischen Wertvorstellungen und den
gemeinsam anerkannten Werten sorgt dafiir, dass Gerechtigkeit in liberalen Ge-
sellschaften nicht nur als Ziel, sondern auch als Antrieb ,,fiir eine Verwandlung,
eine Umgestaltung oder eine Neu(be)griindung des Rechts und der Politik“**
wirksam ist.

Die Rede von einer ,,Unbestimmtheit und Unentscheidbarkeit®, die Derrida
mit dem Begriff der Demokratie verbindet, behauptet eine historische Prozes-
sualitdt und Offenheit der Voraussetzungen, die in die Grundlagen einer demo-
kratischen Politik investiert sind. Sie verdankt sich einer fiir die demokratische
Politik typischen dynamischen Spannung zwischen den ,,allgemeinen Annah-
men“, die sich in demokratischen Verfassungen und deren Interpretation nieder-
schlagen und dem kontrafaktischen Ideal der absoluten Einbeziechung und Be-
riicksichtigung der Anspriiche, die von den Individuen als unverwechselbaren
Einzelnen ausgehen. Die historische Dynamik der demokratischen Inklusion
bleibt unverstanden, wenn diese Anspriiche so gedeutet werden, dass sie schon
durch die rechtlich gesicherte Chance, an 6ffentlichen Diskursen und Entschei-
dungsprozessen zu partizipieren, eingeldst werden. Die ,,Unbestimmtheit und
Unentscheidbarkeit™ im Begriff der Demokratie ist ndmlich nicht blofl im Sinne
einer rechtlich geregelten Prozessualitdt in den demokratischen Institutionen,
sondern ebenso sehr als geschichtliche Prozessualitit der demokratischen Institu-
tionen selbst zu verstehen.® Sie begriindet eine ,,essentielle Geschichtlichkeit der
Demokmtie“,66 die Derrida in seinem Begriff einer ,,kommenden Demokratie®
(démocratie & venir) artikuliert.”” Es ist noch immer ein Desiderat der deutsch-
sprachigen Derrida-Rezeption, die Logik dieser Prozessualitit im Verhiltnis zu
einer Theorie politischer Institutionen zu entfalten.®®

63 J. Habermas: ,Kulturelle Gleichbehandlung®, S.376. Vgl. auch die Bemerkung
zum Prozess der ,,Politisierung™ in J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 58.

64 J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 56.

65 Vgl. dazu den Beitrag von James Ingram in diesem Band.

66 J. Derrida: Schurken, S. 45.

67 Vgl. J. Derrida: Marx’ Gespenster, S. 88f. u. 96f. Die Figur der ,,kommenden De-
mokratie® und das geschichtsphilosophische Theorem einer ,,aus den Fugen* gera-
tenen Zeit entsprechen funktional dem von Habermas beobachteten ,lebenswelt-
lich* wirksamen Rationalisierungspotential, das von den zugleich immanenten wie
transzendenten kontrafaktischen Unterstellungen des kommunikativen Handelns
ausgeht.

68 Vgl. Andreas Niederberger: ,,Zwischen Ethik und Kosmopolitik: Gibt es eine politi-
sche Philosophie in den Schriften Jacques Derridas?*, in: Allgemeine Zeitschrift fiir
Philosophie 27 (2002), S. 149-170. Erste Schritte, um dieses Desiderat einzuldsen,
unternimmt Oliver Fliigel in seinem Beitrag in diesem Band.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 97

Literatur

Aristoteles: Politik, {ibersetzt und mit Anmerkungen versehen von Eugen Rolfes,
4. Aufl., Hamburg: Felix Meiner Verlag 1981

Derrida, Jacques: ,,Die différance, in: ders., Randginge der Philosophie, 2.
Aufl., Wien: Passagen-Verlag 1999, S. 31-56

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritit‘, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2001

Derrida, Jacques: Politik der Freundschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002

Derrida, Jacques: Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2003

Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und
die neue Internationale, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004

Gosepath, Stefan: Gleiche Gerechtigkeit. Grundlagen eines liberalen Egalitaris-
mus, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004

Habermas, Jiirgen: Faktizitdt und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1998

Habermas, Jiirgen: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theo-
rie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1999

Habermas, Jiirgen: ,,, Verniinftig® vs. ,wahr* — oder die Moral der Weltbilder, in:
ders., Die Einbeziehung des Anderen, S. 95-127

Habermas, Jirgen: ,,Verséhnung durch 6ffentlichen Vernunftgebrauch®, in: ders.,
Die Einbeziehung des Anderen, S. 65-94

Habermas, Jiirgen: ,,Kulturelle Gleichbehandlung — und die Grenzen des post-
modernen Liberalismus®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 51 (2003),
S. 367-394

Hitz, Torsten: Jacques Derridas praktische Philosophie, Paderborn, Miinchen:
Wilhelm Fink Verlag 2005

Menke, Christoph: Spiegelungen der Gleichheit, erw. Taschenbuchausgabe,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004

Niederberger, Andreas: ,,Zwischen Ethik und Kosmopolitik: Gibt es eine politi-
sche Philosophie in den Schriften Jacques Derridas?“, in: Allgemeine Zeit-
schrift fiir Philosophie 27 (2002), S. 149-170

Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1971

Rawls, John: ,,Erwiderung auf Habermas®, in: Wilfried Hinsch (Hg.), Zur Idee
des politischen Liberalismus. John Rawls in der Diskussion, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1997, S. 196-262

Rawls, John: Gerechtigkeit als Fairness. Ein Neuentwurf, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2003

Rawls, John: Politischer Liberalismus, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | MARKUS WOLF

Richter, Norbert Axel: Grenzen der Ordnung. Bausteine einer Theorie des Politi-
schen nach Plessner und Foucault, Frankfurt/Main, New York: Campus-
Verlag 2005

Rorty, Richard: ,,Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie®, in: ders., So-
lidaritdat oder Objektivitdt? Drei philosophische Essays, Stuttgart: Reclam
1988, S. 82-125

Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort
und drei Corollarien, unverinderter Nachdruck der 1963 erschienenen Aufla-
ge, Berlin: Duncker & Humblot 1987

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praktische Idee oder verniinftiger Glaube?
Aporien moralisch-politischen Fortschritts und

kommende Demokratie’

JAMES D. INGRAM

Mehr noch als andere zergeht der Begriff Fortschritt mit

der Spezifikation dessen, was nun eigentlich damit gemeint sei [...].
Wer den Begriff prizisieren will, zerstort leicht, worauf er zielt. '
Theodor W. Adorno

I’m for progress. I'm a ,progressiste*.”
Jacques Derrida in Sydney, 1999

Ist Fortschritt obsolet geworden? Auf jeden Fall scheint er aus der Mode ge-
kommen zu sein. Zwar beschworen die Vertreter der heute herrschenden Ord-
nung, von der Weltbank bis hin zur liberalen Presse, tatséchlich eine Sicht der
Dinge, die gut in das Viktorianische Zeitalter gepasst hitte: Sie nehmen nach wie
vor an, dass Verbesserungen in Bildung, Wissenschaft, Technologie und Wohl-
stand miteinander zusammenhingen und ihrerseits an Demokratie, den Rechts-
staat, einen starken, aber in seiner Macht eingeschriankten Staat und einen freien
Markt gebunden sind, dass diese Verbesserungen miteinander Hand in Hand ge-

* Eine sehr viel frithere Version dieses Textes habe ich im Jahr 2005 auf dem
deutsch-franzosischen Philosophiekolloquium von Evian vorgestellt. Ich mochte
den Organisatoren und den TeilnehmerInnen dieses Kolloquiums danken. Gil Anid-
jar, Robin Celikates, Susan Ingram, Felix Koch, Markus Reisenleitner und Nermeen
Shaikh danke ich fiir Kommentare und Hinweise sowie Markus Wolf fiir seine
groBziigige Einladung zu diesem Band und fiir seine vorbildliche Ubersetzung.

1 Theodor W. Adorno: ,Fortschritt”, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 10.2,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977, S. 617-638, hier S. 617.

2 Jacques Derrida: ,,A Discussion with Jacques Derrida®, in: theory & event 5 (2001),
§31. Es ist wichtig hervorzuheben, dass Derrida seine Bemerkungen auf Englisch
improvisiert hat.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | JAMES D. INGRAM

hen und zusammen einen unauthaltsamen Fortschritt erzeugen, selbst wenn die-
ser jederzeit von ,regressiven Elementen bedroht ist. Gleichzeitig scheint die
allgemeine Stimmung jedoch von Besorgnis und bésen Vorahnungen geprigt zu
sein. Es scheint, als wiirden populédre Kinofilme jeden Sommer aufs Neue Fredric
Jamesons Beobachtung bestitigen, dass es heutzutage leichter ist, sich das Ende
der Welt vorzustellen, als eine bedeutende Verbesserung ihres Zustands.® Beson-
ders in den wohlhabenden Léndern hat sich, wie Herrmann Liibbe schreibt, die
Frage des Fortschritts in die Frage verwandelt, ob wir die von uns selbst in Gang
gesetzten Verdnderungen noch bewiltigen konnen.* Man konnte gut mit Adorno
schlieBen: ,,Heute spitzen derlei Reflexionen sich zu in der Besinnung dariiber,
ob die Menschheit die Katastrophe zu verhindern vermag.*’

Die Entzauberung des Fortschritts hat die Philosophie und die Geisteswissen-
schaften seit langem beschiftigt. In der Zeitspanne ungefihr von 1790 bis 1970,
die als ,,Zeitalter des Fortschritts® bezeichnet werden kénnte, haben bedeutende
Denker immer wieder dem Zeitgeist getrotzt: angefangen bei denen, die bemerkt
haben, dass die Friichte der Moderne bitter schmecken koénnen (Tocquevilles
,sanfter Despotismus®, Webers ,,stahlhartes Gehduse®, Freuds Unterminierung
des rationalen Egos), iiber die, die die Werte in Frage gestellt haben, auf denen
das Selbstvertrauen der Moderne beruhte (Nietzsches Kritik der Dekadenz), bis
hin zu jenen, die ein ebenso unausweichliches Voranschreiten eingerdumt haben
wie die Optimistischsten unter den Fortschrittsgldubigen, allerdings in die ent-
gegengesetzte Richtung (die verschiedenen Verfallsgeschichten). Zwei jlingere
Stationen der Fortschrittskritik verdienen dabei besondere Erwéhnung: Nach-
kriegsdenker wie Hannah Arendt oder Karl Popper haben beklagt, dass der Fort-
schrittsgedanke die Menschheit an ein geschlossenes Geschichtsbild ausliefere,
in dem Wahlfreiheit durch die Illusion eines unvermeidbaren Geschichtsprozes-
ses ersetzt werde, die zu individueller und kollektiver Verantwortungslosigkeit
und damit letztlich zum Totalitarismus fiihre, wihrend der Fortschritt fiir ,,post-
moderne* Autoren wie Jean-Frangois Lyotard und Zygmunt Bauman auch in sei-
nen nicht-totalitiren Formen einen Angriff auf Differenz und Pluralitit darstellt.
Fiir beide Stromungen ist er eine Last, von der wir uns befreien miissen.

Allerdings scheint die Idee des Fortschritts in demselben Malle unvermeidbar
zu sein, wie es schwer ist, sie sich anzueignen. Auch wenn sie von vielen Bedeu-
tungsdimensionen gereinigt werden muss, die sie auf dem Gipfel ihrer Populari-
tdt im 19. Jahrhundert auszeichneten, bleibt sie in der Sphire des Praktischen
nichtsdestoweniger in derselben Weise lebendig, wie sie es fiir Kant gewesen ist:
als Fundament, an dem sich unsere Hoffnungen und Handlungen orientieren. Um
in der Gegenwart eine Entscheidung treffen zu konnen, brauchen wir eine Vor-

3 Vgl. Fredric Jameson: The Cultural Turn, London: Verso 1998, S. 42.

4 Vgl. Herrmann Libbe: ,,Evolutiondre Beschleunigung und historisches Bewuft-
sein®, in: ders., Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik und Pragmatik
der Historie, Basel, Stuttgart: Schwabe & Co. 1977, S. 304-335.

5 Th. W. Adorno: ,,Fortschritt“, S. 617f.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 101

stellung von der Zukunft oder der Richtung, die wir erreichen oder einschlagen
wollen. Den Lesern von Jacques Derridas Ausfliigen in die praktische Philoso-
phie in den vergangenen beiden Jahrzehnten wird diese Figur von Notwendigkeit
und Unmoglichkeit, von einem Begriff, den wir brauchen, iiber den wir aber
nicht verfiigen konnen, vertraut sein. Vielleicht mehr als jeder andere zeitgends-
sische Denker hat Derrida sich darum bemiiht, sowohl die Unvermeidbarkeit der
stirksten normativen Anspriiche als auch die extreme Schwierigkeit, ja sogar die
Unmoglichkeit ihrer Einlosung hervorzuheben. An welchen Denker kénnte man
sich folglich besser wenden, wenn es darum geht eine Idee zu iiberdenken, die
unverfiigbar geworden zu sein scheint und dabei zugleich aber unverzichtbar ge-
blieben ist?

Im Folgenden werde ich versuchen, Derrida in die jiingere Geschichte des
Fortschrittsdenkens einzuordnen. Dabei werde ich zuerst die moderne Konzep-
tion des Fortschritts betrachten und darstellen, wie moderne Vertreter der Fort-
schrittsidee sie in Antwort auf die Katastrophen unserer Geschichte transformiert
haben (1). In der Folge werde ich mich der Idee zuwenden, die meiner Auffas-
sung nach der beste politische Ausdruck des modernen Fortschrittsglaubens ist:
der Idee der Demokratie. Hier werde ich zeigen, dass sie sogar noch in ihren ra-
dikalsten Formen einer Logik folgt, die von Kant entwickelt wurde (2). Erst da-
nach werde ich den besonderen Beitrag betrachten, den Derrida fiir das Denken
von Demokratie und Fortschritt geleistet hat, das er mit seiner originellen Kon-
zeption der démocratie a venir zugleich bekréftigt und herausfordert (3). Denn
selbst wenn Derrida, wie er in dem obigen Zitat sagt, den Fortschritt ebenso sehr
,liebt”, wie davon ausgegangen werden kann, dass er die Demokratie liebt, er-
weist sich seine Liebe doch nicht als frei von Misstrauen und dem Wunsch das
Geliebte zu verdndern — und sei es nur (wie es in solchen Fillen so oft vor-
kommt), um dem zur Wirklichkeit zu verhelfen, was es immer schon gewesen
sein wird.

1. Aspekte des Fortschritts

Es ist nicht allzu schwer zu verstehen, warum die Idee des ,,Fortschritts* so sehr
in Misskredit geraten ist, dass wir heutzutage geneigt sind, den fiir Kant oder
Condorcet, Marx oder Mill noch zur Verfiigung stehenden Optimismus fiir un-
moglich zu halten. Angesichts des Kolonialismus, des totalen Kriegs, von Geno-
ziden, des Totalitarismus, der Atombombe, der okologischen Katastrophe
u. a. m. klingt der Satz, dass der menschlichen Gestaltung keine Grenzen gesetzt
sind, eher wie eine Drohung als ein Versprechen. Es ist viel sagend, dass ,,pro-
gressiv*® heute jene genannt werden, die diejenigen Tendenzen zu kontrollieren

6 Der Autor spielt hier auf die Selbstbezeichnung sozialdemokratischer und anderer
linker Politikerinnen und Politiker in Nordamerika als ,,progressives an, die an die

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | JAMES D. INGRAM

oder zu begrenzen versuchen, die Sozialtheoretiker gewohnlich fiir spezifisch
modern gehalten haben: soziale Rationalisierung, 6konomische Expansion, tech-
nologische Entwicklung, Individualisierung etc. Gleichwohl iiberlebt die Fort-
schrittsidee nicht nur, um die Michte und Prozesse, die unsere Welt formen,
ideologisch zu legitimieren, obwohl sie diese Funktion natiirlich ebenfalls hat,
sondern auch als eine Idee, in deren Namen diese Miachte und Prozesse bekdmpft
werden konnen.

Ich werde mit Reinhart Kosellecks und Christian Meiers Darstellung der
Entwicklung der Fortschrittsidee in der Moderne beginnen. Darin argumentieren
die beiden Autoren, dass sich die spezifisch moderne Konzeption des Fortschritts
von anderen Konzeptionen durch zwei Merkmale unterscheidet.” Der Fortschritt
ist erstens im Prinzip unbegrenzt. Anders als in fritheren, zyklischen oder apoka-
lyptischen Konzeptionen ldsst sich in der Moderne nicht mehr sagen, wie weit
der Fortschritt geht und wo er enden wird. Zweitens héngt der Fortschritt ent-
scheidend (wenn auch selten vollstindig) vom menschlichen Handeln ab. Die ba-
sale Triebfeder der Entwicklung ist weder Gott noch die Natur, sondern die zu-
nehmend selbstbewusste Aktivitit der Menschen.® Aus der Darstellung von Ko-
selleck und Meier lassen sich drei zentrale Aspekte moderner Fortschrittskonzep-
tionen herausdestillieren:’

o Wissenschaft und Technologie: Der vielleicht dominante Aspekt verzeichnet
eine Entwicklung von Wissenschaft, Technologie und Konsum, d. h. Wissen,
Macht und Wohlstand. Fiir Francis Bacon, dem diese Idee oft, klassisch etwa
bei Adorno und Horkheimer, zugeschrieben wird, hdngen diese drei Bereiche
eng zusammen. Ein chrgeiziges wissenschaftliches Forschungsprogramm
vergrofert unsere Macht iiber die Natur und ermdoglicht so eine Steigerung
der Bequemlichkeit und Sicherheit unseres Lebens. Diese Auffassung hat den
Vorteil, dass der Fortschritt leicht gemessen werden kann (in Veroffentli-
chungen, technologischen Errungenschaften, Pro-Kopf-Einkommen) und
stellt die Grundlage dar, auf der ,,fortgeschrittene* von ,,weniger fortgeschrit-
tenen® oder ,,sich entwickelnden® Gesellschaften unterschieden werden. Al-
lerdings ist diese Art der Entwicklung, wie Kritiker von den Romantikern
tiber die Frankfurter Schule bis hin zu den Postmodernen immer wieder be-
merkt haben, insofern hochst ambivalent, als sie in einem immer grofBeren

Stelle der als diskreditiert wahrgenommenen Bezeichnung als ,,liberals* getreten ist.
—Anm. d. U.

7 Vgl. Reinhart Koselleck/Christian Meier: ,,Fortschritt™, in: Otto Brunner/Werner
Conze/Reinhart Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexi-
kon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 2, Stuttgart: Ernst Klett
1975, S. 351-423, hier: S. 390-403.

8 Diese ist das Hauptthema des Buchs von Hans Blumenberg: Die Legitimitét der
Neuzeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1966.

9  Sie untersuchen auch den Fortschritt in der Kunst und konzentrieren sich dabei auf
die querelle des anciens et des modernes, was ich hier vernachlissige.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 103

Ausmal} mit Herrschaft und Zerstorung der Natur, anderer Menschen und
schlieBlich unserer selbst einhergeht.

Moral: Die Aufklarung setzte darauf, dass der Fortschritt in der Wissenschaft
und insbesondere im Handel die Menschen ,,weicher®, offener in ihren Sym-
pathien, kooperativer und feinsinniger sowie weniger aggressiv machen wiir-
de. Im 18. Jahrhundert wurde jedoch einigen deutlich, dass weder der kultu-
relle noch der materielle Fortschritt die Menschen besser oder gliicklicher zu
machen scheint. Insbesondere Rousseaus ,,Diskurse* haben dem Verdacht ein
Denkmal gesetzt, dass uns der Fortschritt schlechter macht, indem er uns der
Welt, den anderen und uns selbst entfremdet, uns kilter, selbstsiichtiger,
oberflichlicher, kalkulierender werden ldsst. Auch Kant sah in den Errungen-
schaften seiner Zeit ,,nichts als lauter Schein und schimmerndes Elend®, die
nur durch eine noch in ferner Zukunft liegende moralische Vervollkomm-
nung iiberwunden werden konnten.'’ Die Hoffnung auf einen moralischen
Fortschritt besteht nichtsdestoweniger fort und kann heute vielleicht am bes-
ten als wachsende Sensibilitdt und Offenheit fiir diverse ,,Andere” gefasst
werden.

Politik: Gerade weil der moralische Fortschritt einen so fliichtigen Charakter
hat, haben sich viele Denker seit dem 18. Jahrhundert stattdessen der Politik
und der Organisation der Gesellschaft zugewandt. Wenn die Menschen nicht
»besser” gemacht werden konnen, so ihre Vermutung, kann vielleicht die Ge-
sellschaft gerechter oder zumindest weniger ungerecht gemacht werden — ein
Problem, von dem Kant glaubte, dass es ,,selbst fiir ein Volk von Teufeln
(wenn sie nur Verstand haben) auflosbar'! sei. Hier findet sich ein Spektrum
teilweise miteinander tiberlappender Ansichten, das sich vom liberalen Pri-
mat der Verhinderung von Grausamkeit und willkiirlicher Machtausiibung
(von Montesquieu bis Rorty) bis hin zum demokratischen oder demokratisch-
sozialistischen Projekt erstreckt, die gleiche Freiheit und Wiirde aller zu be-
fordern (von Kant tiber Marx bis hin zur gegenwirtigen ,,emanzipatorischen®
Politik). Diesen Auffassungen zufolge sind unsere Institutionen unendlich
verbesserbar oder ,,perfektibel (Rousseau), selbst wenn es die Menschen
nicht sind. Es ist diese Art von Verbesserung, auf die auch heutzutage eine
»progressive* Politik abzielen sollte.

Die meisten positiven Bezugnahmen auf die Idee des Fortschritts sind nach wie
vor durch das wissenschaftlich-technische, das moralische und das politische Re-
gister geprédgt. Unter ihnen ist der wissenschaftlich-technische Fortschritt am
leichtesten zu erfassen, aber auch am fragwiirdigsten. An ihnen entziindet sich

10 Immanuel Kant: ,Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Ab-

sicht®, in: ders., Werke, Bd. 8, hg. v. der koniglich-preulischen Akademie der Wis-
senschaften, Berlin: Verlag Georg Reimer 1912, S. 15-32, hier: S. 26.

11 Immanuel Kant: ,,Zum ewigen Frieden®, in: ders., Werke, Bd. 8, S. 341-386, hier:

S. 366.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | JAMES D. INGRAM

die Besorgnis iiber Entfremdung, Gewalt, soziale Desintegration, Umweltzersto-

rung etc., die die Reflexion der Moderne von Beginn an begleitet hat. Selbst

wenn die Vorteile eines breiteren Wissens sowie groflerer Bequemlichkeit und

Sicherheit schwer zu leugnen sind, so scheinen diese doch intern mit den dunklen

Seiten der Moderne zusammenzuhingen. Die selben prometheischen Krifte, die

es uns ermoglichen, Hunger und Krankheit ein Ende zu setzen und andere wahre

Wunder zu bewirken, machen es uns auch moglich, die Erde zu verwiisten und

unsere Mitmenschen zu vernichten. Demgegeniiber scheint der moralische und

politische Fortschritt in seinen verschiedenen Bedeutungen weniger ambivalent
zu sein. Obwohl er ebenfalls mit anderen, weniger attraktiven Dingen vermischt
oder verbunden sein kann, wenn Demokratie beispielsweise mit einer morderi-
schen Form der Solidaritit einhergeht,'? so scheinen diese doch nicht notwendig
mit den positiven Phdnomenen, die sie begleiten, zusammenzuhéngen. Es ist
schwer vorstellbar, dass man eine gréf3ere Sensibilitit gegeniiber anderen, ein ge-
ringeres Ausmall an Gewalt, Herrschaft und Diskriminierung, mehr Freiheit,

Gleichheit und Inklusion nicht willkommen heiflen wird. Sie sind ceteris paribus

an sich gut.

Auch wenn viele zumindest in der letzten, moralisch-politischen Hinsicht
Anhinger der Aufklirung geblieben sind, so ldsst sich doch nicht bezweifeln,
dass die ambitionierteren Varianten des Fortschritts inzwischen zurechtgestutzt
worden sind. Eine niitzliche Ubersicht iiber den niichternen Fortschrittsglauben
von heute findet sich am Ende der ideengeschichtlichen Untersuchung von Pier-
re-André Taguieff. Fortschritt, so Taguieff, kann und sollte gedacht werden ohne:
e den Glauben an einen automatischen Fortschritt“,13 d. h. ohne die Idee, dass

der Fortschritt notwendig oder unausweichlich ist. Statt durch Gott, den

»doux commerce® (der heutzutage in sein Gegenteil umzuschlagen scheint),

Kants ,,gesellige Ungeselligkeit™, Hegels ,,List der Vernunft®, Marx’ Klas-

senkampf etc. garantiert zu werden, miissen wir ihn als kontingent, zerbrech-

lich und jederzeit von Riickschritten bedroht ansehen;

e den Glauben, dass alle Arten des Fortschritts sich notwendig und harmo-
nisch auseinander ergeben (der moralische und politische aus dem techni-
schen und wissenschaftlichen Fortschritt).'* Das macht es nicht nur notwen-
dig, den ,kantischen (moralisch-politischen) von dem ,baconianischen®
(wissenschaftlich-technischen) Fortschritt abzulésen. Es bedeutet auch, die
wnaive Uberzeugung, dass alle ,guten Dinge‘ zusammenpassen und sich ge-
meinsam miteinander verbessern®, d. h., dass der Fortschritt ein kostenloses,
reines Gut sein kann, aufzugeben.

12 Vgl. Michael Mann: The Dark Side of Democracy. Explaining Ethnic Cleansing,
New York: Cambridge University Press 2004.

13 Pierre-André Taguieff: Du progrés. Biographie d’une utopie moderne, Paris: Librio
2001, S. 179-80.

14 Ebd.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 105

Am Ende, so Taguieff, bleibt die Uberzeugung, dass wir die Verhiltnisse in der
moralisch-politischen Sphire verbessern konnen und sollten, selbst wenn dies
nur in bestimmten Hinsichten gelingen mag — eine Ansicht, die er Meliorismus
(,,méliorisme*) nennt. Thr wiirden sich, wie ich denke, heutzutage viele, vielleicht
sogar die meisten ,,Progressiven” anschlieBen. Als bescheidene Konzeption
scheint sie der Fortschrittskritik der Nachkriegszeit und der Postmoderne zu ent-
gehen, indem sie den Fortschritt vom Gedanken der Unausweichlichkeit und To-
talitdt befreit. Wenn wir uns nun zuerst einigen spezifischer demokratischen
Fortschrittskonzeptionen und schlieBlich ihrer Radikalisierung durch Derrida
zuwenden, wird sich allerdings auch zeigen, dass der Meliorismus weder der
Schwierigkeit des Fortschrittsbegriffs noch dem mit ihm verbundenen Verspre-
chen vollkommen gerecht wird.

2. Demokratischer Fortschritt

Ich werde mich nun der Demokratie als dem zentralen politischen Ort des mo-

dernen Fortschritts zuwenden. Demokratie ist bekanntlich auf die unterschied-

lichsten Weisen definiert worden, angefangen beim Hinweis auf regelmiBige

Wabhlen bis hin zur universellen Emanzipation der Menschen. Aber fast alle diese

Definitionen gehen auf die klassische Konzeption der ,,Herrschaft des demos®,

des Volks, zuriick. An dieser Stelle werde ich drei Merkmale der Demokratie ge-

nauer betrachten, die besonders gut zur Moderne und ihrer Konzeption des Fort-
schritts passen.

e Die Grundlage der Demokratie ist wesentlich unbestimmt. Die Idee der
Volksherrschaft hat, zumindest in ihren modernen Varianten, keine notwen-
digen Konsequenzen, die bestimmen, wie oder auf welcher Grundlage regiert
werden sollte. Anders als in fritheren Regimes, in denen die politisch-soziale
Ordnung auf einer metaphysischen Grundlage basierte, einem umfassenden
Sinnhorizont, der den Menschen mit dem Kosmos verband, beruht die mo-
derne Demokratie gerade auf dem Fehlen eines solchen Prinzips."”” Nach
Claude Lefort ist die Demokratie die Gesellschaftsform, die allein auf der
allgegenwirtigen Moglichkeit des Konflikts dariiber beruht, wer die Herr-
schaft wie und auf welcher Grundlage ausiiben soll. Jede Losung dieses Kon-
flikts ist vorldufig und angreifbar. Die Demokratie beruht nach dieser Sicht-
weise auf dem paradoxen Prinzip der An-Archie, dem Fehlen eines letzten
Prinzips oder einer letzten Grundlage (arché).'®

15 Vgl. Claude Lefort: ,,Die Frage der Demokratie®, in: Ulrich Rédel (Hg.), Autonome
Gesellschaft und libertdre Demokratie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000, S. 281-
297.

16 Vgl die Ausarbeitung von Leforts Demokratietheorie durch Miguel Abensour:
,Démocratie sauvage et principe d’anarchie in: ders., La démocratie contre 1’Etat.
Marx et le moment machiavélien, Paris: Félin 2004, S. 161-190.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | JAMES D. INGRAM

In derselben Weise ist das Subjekt der Demokratie, ,,das Volk*“, wesentlich
unbestimmt. Demokratietheoretiker bezeichnen als das ,,demokratische Para-
dox* die Idee, dass es keinen demokratischen Weg gibt, das demokratische
»Volk“ abzugrenzen, weil eine demokratische Entscheidung dartiber gerade
eine solche Abgrenzung bereits voraussetzt.'” Eine Moglichkeit, auf dieses
Paradox zu reagieren, besteht darin zu sagen, dass ,,das Volk™ jeden ein-
schlieit. Es ist prinzipiell universell. Jacques Ranciére treibt diese Logik
einen Schritt weiter, indem er Demokratie nicht nur als Herrschaft eines je-
den, sondern jedes beliebigen (n'importe qui) versteht.'® Die Demokratie ist
folglich ein Prinzip, das den Herrschaftsanspruch jeder spezifischen Person
oder Gruppe erschiittert. Mehr als ein bloBes Unbestimmtheitsprinzip wird
sie damit zu einer Figur der Unterbrechung, auf deren Grundlage jede Hierar-
chie oder AusschlieBung angegriffen werden kann. Sie ist ein Mittel im
Kampf fiir die EinschlieBung der Ausgeschlossenen.

SchlieBlich ist der /nhalt der Demokratie, sind die Pridikate, die ihr als unbe-
grenzt ausdehnbarem Subjekt zugesprochen werden konnen, ebenso wesent-
lich unbestimmt. Das wurde von Etienne Balibar gezeigt, der zwei Ideen
untersuchte, mit deren Hilfe die moderne Demokratie iiblicherweise definiert
wird: Freiheit und Gleichheit. Balibar zufolge sind sie im Unterschied zur
herkémmlichen Sichtweise, die eine unaufthebbare Spannung zwischen die-
sen beiden Ideen ausmacht, in der Erkldrung der Menschen- und Biirgerrech-
te der Franzosischen Revolution wechselseitig voneinander abhingig und
verstirken einander: Eine Einschrankung der einen bedeutet, die andere eben-
falls einzuschrinken, wihrend sich die eine nur ausweiten l4sst, wenn die an-
dere ebenfalls ausgeweitet wird. Beide bilden letztlich ein einziges universel-
les Prinzip, égaliberté, das intern unbegrenzt ist.'’ Fiir Balibar steckt dieses
Prinzip den Rahmen fiir eine moderne, emanzipatorische Politik ab, die als
ein unaufhorliches Bemiihen darum verstanden wird, Freiheit und Gleichheit
durch die Uberwindung partikularer Einschrinkungen ihrer Tiefe und Reich-
weite zu erweitern.

Diese drei Elemente der modernen Demokratie — ihre Vorldufigkeit, ihr unbe-
grenztes Subjekt und die unbegrenzte gleiche Freiheit, die dieses Subjekt ver-
wirklichen sollte — haben zur Folge, dass sie sowohl in sich selbst ohne Funda-
ment als auch grenzenlos ausdehnbar ist. Es ist diese Eigenschaft, so meine The-
se, die sie zum politischen Gegenstiick der modernen Konzeption des Fortschritts
macht: Sie schreibt eine Bewegung in Richtung immer groferer Freiheit, Gleich-

17
18

19

Vgl. Chantal Mouffe: The Democratic Paradox, London: Verso 2000.

Vgl. Jacques Ranciére: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2002, Kap. 1 und 2.

Vgl. Etienne Balibar: ,,,Droits de ’homme* et ,droits du citoyen‘: La dialectique
moderne de 1’égalité et de la liberté, in: ders., Les frontieres de la démocratie, Pa-
ris: La Découverte 1992, S. 124-150.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 107

heit und Einbeziehung vor, die keinen bestimmbaren Endpunkt hat. Obwohl die
eben diskutierten Beitrdge zur Demokratietheorie aus einem Bereich stammen,
der tiblicherweise als ,,poststrukturalistisch® bezeichnet wird, gehéren sie doch
nicht weniger zum Erbe der Aufkldrung. Bereits das kantische Rechtsprinzip, das
besagt, dass die Freiheit eines jeden nur durch die gleiche Freiheit der anderen
beschriinkt werden darf,* ist zumindest in seinen Implikationen mit der Forde-
rung nach unbegrenzter égaliberté identisch. In diesem Sinne er6ffnet der demo-
kratische Fortschritt einen Horizont und eine Aufgabe, deren Grenzen, wie
Adorno in unserem Motto schreibt, nicht genau umrissen werden kénnen, ohne
zugleich ihr zukiinftiges Potential einzuschrénken. Derrida eignet sich diesen un-
begrenzten Horizont und diese Aufgabe an, ohne ihre beunruhigende Kraft zu
verschweigen.

3. Fortschritt und kommende Demokratie

Ein bemerkenswertes Merkmal von Derridas wichtigstem Beitrag zur politischen
Theorie, seinem Begriff der kommenden Demokratie (démocratie a venir), be-
steht darin, dass er sie an keiner Stelle mit Hilfe des Begriffs der ,,Herrschaft des
Volkes* definiert. In der Tat hat er es seit seiner ersten Verwendung dieses Be-
griffs im Jahr 1990 in der Regel vermieden, ihn iiberhaupt zu definieren. Statt
dessen hat er ihn konsistent mit Hilfe jener doppelten Geste entfaltet, die fiir sei-
ne Behandlung aller affirmativen Begriffe — angefangen beim Begriff der Ge-
rechtigkeit iber den Begriff der Vergebung bis hin zur Gastfreundschaft — cha-
rakteristisch ist, die er seit der so genannten (und héufig bestrittenen’') , ethi-
schen Wende“ der 1980er Jahre entwickelt hat. Auf der einen Seite ibernimmt
Derrida die ererbte Bedeutung dieser Begriffe und untersucht ihren Gebrauch in
der westlichen philosophischen Tradition, um die uneingestandenen Einschrin-
kungen und Qualifizierungen aufzuzeigen, mit denen sie belastet sind. 4/s Ein-
schrinkungen und Qualifizierungen erscheinen sie freilich erst vor dem Hinter-
grund einer ,,reinen”, unbedingten Version der zugrunde liegenden Idee, die nir-
gendwo ausbuchstabiert wird, obwohl sie in jedem einzelnen Fall intuitiv plausi-
bel zu sein scheint.

Diesen doppelten, zugleich kritischen wie affirmativen Bezug auf die Demo-
kratie hebt Derrida in Politik der Freundschaft ausdriicklich hervor:

Soll man die Dekonstruktion eines weithin herrschenden Begriffs der Demokratie ihrer-
seits noch im Namen der Demokratie, einer kommenden und im Kommen bleibenden
Demokratie in Angriff nehmen? Die Dekonstruktion all der Pradikate, die in jenem Be-

20 Vgl. Immanuel Kant: Die Metaphysik der Sitten, in: ders., Werke, Bd. 6, hg. v. der
koniglich-preuBischen Akademie der Wissenschaften, Berlin: Verlag Georg Reimer
1907, S. 203-493, hier: S. 230-231.

21 Derrida bestreitet, dass es eine solche Wende gegeben hat.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | JAMES D. INGRAM

griff zusammentreten, unter dessen Hinterlassenschaften man unweigerlich auch auf das
Gesetz der Geburt und Abstammung st6ft, auf das natiirliche oder ,,nationale Gesetz,
auf das Gesetz der Homophilie und des Autochthonen und auf jene staatsbiirgerliche
Gleichheit (die Isonomie), die sich auf die Gleichheit der Geburt (die Isogonie) griindet,
auf die Gleichheit der Abstammung als Bedingung einer Berechnung der Einwilligung
und also der Aristokratie der Tugend und der Weisheit, etc.?%

Dass Derrida diese Frage positiv beantwortet, macht sichtbar, dass er einen posi-

tiven Bezug auf die Demokratie nur deswegen beibehilt, um sich gegen die real

existierenden Demokratien auf sie zu berufen, die jede fiir sich die Prinzipien der

Inklusion, Freiheit und Gleichheit gefihrden. Die Demokratie bleibt ,,im Kom-

men®, insofern die Wirklichkeit der Demokratie ihrer Idee immer schon unange-

messen war und bleiben wird. Wie ich allerdings vor allem mit Blick auf die spa-
tere Verteidigung und Verdeutlichung dieser Idee in Schurken®™ zeigen mochte,
besteht diese Unangemessenheit in verschiedenen Dimensionen, von denen eini-
ge in der Tradition der modernen, kantischen Konzeption des Fortschritts stehen

(1), wéhrend andere sie erweitern (2) und einige, wie ich argumentieren werde,

nicht nur sie, sondern ebenso die moderne Konzeption des Politischen insgesamt

in Frage stellen (3).

(1) Derridas doppelte Entfaltung der Idee der Demokratie kann zunéchst mit
den drei Aspekten der oben dargestellten fortschrittlichen Auffassung der Demo-
kratie in Verbindung gebracht werden. Dies geht aus der Erlduterung hervor, die
Matthias Fritsch von ihr gibt, derzufolge sie auf der ,,normativen Bekréftigung
der Offenheit der Zukunft beruht“. Fritsch konzentriert sich auf drei Aspekte die-
ses Gedankens:**

e _Wenn man die Demokratie kritisiert®, schreibt Fritsch, ,,geschieht dies im
Namen der Demokratie.” Wie in Leforts an-archischer Konzeption beriick-
sichtigt, Derrida zufolge, ,,der Ausdruck ,kommende Demokratie‘ die absolu-
te und intrinsische Historizitdt des einzigen Systems, welches das Recht auf
Selbstkritik und Perfektibilitidt — die Formel einer Autoimmunitit — in sich, in
seinen Begriff, aufnimmt.“*> Demokratie kann immer im Namen der Demo-
kratie kritisiert werden. In diesem Sinne, so Derrida, ,,[steht] [d]er Ausdruck
,kommende Demokratie® fiir eine kdmpferische und schrankenlose Kritik*
und fungiert ,,[a]ls Waffe gegen die Feinde der Demokratie,*® wihrend er
zugleich verhindert, dass die Demokratie zum Alibi oder zur Entschuldigung

22 Jacques Derrida: Politik der Freundschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002,
S. 153f.

23 Vgl. Jacques Derrida: Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2003.

24 Matthias Fritsch: ,,Derrida’s Democracy to Come®, in: Constellations 9 (2002),
S. 574-597, hier: 577-580. Ich habe die Reihenfolge von Fritschs Punkten verin-
dert, um sie an die des vorhergehenden Abschnitts anzupassen.

25 J. Derrida: Schurken, S. 124.

26 Ebd., S. 123.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 109

ihrer undemokratischen Aspekte verkommt. Insofern sie Selbstbefragung und
Selbstkritik nicht nur erlaubt, sondern auf ihnen basiert, ist die Demokratie
schon aufgrund der ihr eigenen Gestalt auf unbegrenzte Selbstkorrektur und
-verbesserung ausgerichtet.

e Die ,,Offenheit” der Demokratie, fahrt Fritsch fort, ,,erstreckt sich auch auf
die Subjekte” der Demokratie. Hier n&hert sich Derridas Konzeption derjeni-
gen Ranciéres. Demokratie, schreibt Derrida, ist ,,das einzige universalisier-
bare [Verfassungsmodell], und darin liegt seine Chance und seine Zerbrech-
lichkeit“.”” Die Rechte, die die Demokratie verleiht, gelten prinzipiell fiir je-
den beliebigen (n’importe qui), ,,vor jeder metaphysischen Bestimmung des
JIrgendwer als Subjekt, menschliche Person, BewuBtsein, vor jeder rechtli-
chen Festlegung als Gleicher, Landsmann, Artgenosse, Bruder, Néchster,
Glaubensbruder oder Mitbiirger.“*® Das Subjekt der Demokratie kann unbe-
grenzt ausgedehnt werden. Es ermdglicht eine ,,Ausweitung des Demokrati-
schen iiber die nationalstaatliche Souverénitit, iiber die Staatsbiirgerschaft
hinaus**’, bis hin an die Grenzen der menschlichen Gattung.*

e Schlussendlich, so Fritsch, ,,gesteht die Demokratie ihre eigene konstitutive
Unvollstandigkeit, eine ,,notwendige Unangemessenheit von Ideal und
Wirklichkeit” ein. Sie ermoglicht, ,,dass sich fiir die Perfektionierbarkeit Ge-
legenheiten er6ffnen®. Wie bei Balibar erscheinen diese Gelegenheiten, die
Demokratie auszudehnen, fiir Derrida zunichst einmal negativ, als Negatio-
nen partikularer, unsichtbarer oder als selbstverstindlich vorausgesetzter
Verweigerungen der égaliberté. Jede Verweigerung demokratischer Univer-
salitit — die Abgeschlossenheit der Autochthonie; das Modell der Familie,
speziell des Bruders auf Kosten der Schwester; die Beschrankung des Biir-
gerstatus auf eine Aristokratie der tugendhaften und weisen Menschen — ent-
hilt die Chance der Einbeziehung und Gleichstellung. Die Perfektibilitdt der
Demokratie passt ebenso wie die Arbeit der Selbstkritik und der Erweiterung
des demokratischen Subjekts hervorragend in den Rahmen des modernen
Fortschrittsdenkens: Obwohl die Verleugnungen des demokratischen Gedan-
kens moglicherweise nie ein Ende haben werden, liefert uns die Idee der
Demokratie gleichwohl eine Aufgabe sowie eine Bahn, entlang der wir sie
verfolgen konnen, indem sie uns dazu anhilt, unaufhorlich gegen willkiirli-
che Einschrinkungen des Prinzips der Demokratie zu kampfen.

(2) Derridas Konzeption von Demokratie scheint bis hierher in der kantischen,
progressivistischen Tradition zu stehen: Die kommende Demokratie wire eine
unabgeschlossene, vielleicht unendliche Aufgabe, die unsere Anstrengungen aber
nichtsdestoweniger orientieren kann. Allerdings hat Derrida von Beginn an Vor-

27 Ebd., S. 124.
28 Ebd., S. 123.
29 Ebd., S. 124f.
30 Vgl. Jacques Derrida: L’ Animal que donc je suis, Paris: Galilée 2006.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | JAMES D. INGRAM

behalte — die, wie er warnend hinzufiigt, keine Einwénde darstellen — gegen diese
kantische Konzeption zum Ausdruck gebracht. Obwohl er zugibt, dass ,,die regu-
lative Idee in Ermangelung eines Besseren [...] vielleicht ein letzter Riickhalt
bleibt’! hat er ihrer Anziehungskraft doch widerstanden. Er besteht darauf, dass
die kommende Demokratie ,,weder die Idee im Kantischen Sinne noch den heuti-
gen, determinierten, begrenzten Demokratiebegriff, sondern die Demokratie als
Erbe eines Versprechens*** meint. Wie aber unterscheidet sich dieses ,,Erbe eines
Versprechens® dann von der kantischen regulativen Idee? Und was bedeutet dies
fiir unser Verstindnis von Fortschritt?

Derridas erster Einwand gegen die regulative Idee lautet, dass ,,die regulative
Idee in der Ordnung des Moglichen (verbleibt), [...] ein zweifellos mogliches,
wenngleich ins Unendliche aufgeschobenes Ideal*® darstellt. Fiir ihn gilt da-
gegen:

[D]ie Demokratie bleibt kiinftig, bleibt im Kommen, bleibt, indem sie kommt, das ist ihr
Wesen, sofern sie bleibt: Sie wird nicht allein unbegrenzt vervollkommnungsféhig, also
stets unzuldnglich und zukiinftig sein; der Zeit des Versprechens angehorend, wird sie
vielmehr stets, in jeder ihrer kiinftigen Zeiten, kiinftig und im Kommen bleiben: Selbst
wenn es Demokratie gibt — sie existiert nicht, sie ist nie gegenwartig, sie bleibt das
Thema eines nicht darstellbaren und nicht zur Anwesenheit zu bringenden Begriffs.34

Das heif3t, ,,dall die Demokratie niemals existieren wird im Sinne von gegenwiér-
tiger Existenz: nicht nur weil sie aufgeschoben wird, sondern auch weil sie in
ihrer Struktur stets aporetisch bleiben wird.“>> Nun kann auch eine kantische Idee
nicht als Gegenstand der Erfahrung existieren, allerdings nur aus dem Grund,
weil es keinen empirischen Zirkel geben darf: Die Idee ist eine Abstraktion, der
in der Welt nichts entsprechen kann. Was Derrida im Sinn hat, kann dagegen aus
internen Griinden nicht einmal als Idee existieren.

Die Demokratie hat zum Teil deswegen eine aporetische Struktur, weil sie
sich aus heterogenen, ja sogar inkommensurablen Elementen zusammensetzt.
Nehmen wir zum Beispiel Freiheit und Gleichheit: Wihrend diese beiden Werte
nach Balibar miteinander vertriglich sind und sich sogar gegenseitig verstirken,
sagt Derrida, ,,daB8 die Gleichheit MaB und Kalkiil (also Bedingtheit) dort einzu-
filhren strebt, wo die Freiheit ihrem Wesen nach unbedingt, unteilbar, jedem
Kalkiil und MaB fremd ist.“*® Sich die Versshnung dieser beiden unvereinbaren
Elemente vorzustellen, wiirde bedeuten, den Motor des demokratischen Fort-
schritts zum Stillstand zu bringen, denn es wiirde verlangen, dass wir das aktuelle

31 J. Derrida: Schurken, S. 119.

32 Jacques Derrida: ,,AuBer dem Namen (Post-Scriptum)*, in: ders., Uber den Namen.
Drei Essays, Wien: Passagen-Verlag 2000, S. 63-122, hier: S. 113.

33 Ebd.

34 J. Derrida: Politik der Freundschaft, S. 409.

35 J. Derrida: Schurken, S. 123f.

36 Ebd., S. 73f.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 111

Verstdndnis ihrer wechselseitigen Begrenzung akzeptieren. Wenn wir aber das,
was heutzutage moglich scheint, akzeptieren — oder umgekehrt, wenn wir es
unterlassen auf dem zu bestehen, was un-moglich erscheint —, akzeptieren wir die
Grenzen, die heutzutage die demokratische Praxis und das demokratische Ideal
einschrianken. Das Unmogliche als solches anzuerkennen ist daher die Bedingung
der Moglichkeit dafiir, iiber das, was heute moglich scheint, hinauszugehen.’’
Nur durch das Streben nach dem Unmoéglichen kénnen wir neue Moglichkeiten
moglich machen.

Ein weiterer Einwand gegen die regulative Idee hingt mit Derridas Phéno-
menologie der praktischen Erfahrung und insbesondere mit seiner Konzeption
der Zeit zusammen.”® Eine Grundlage des Verlangens nach zukiinftigem Fort-
schritt und die Quelle, aus der dieser Fortschritt entspringen kann, ist, wie er in
Marx’ Gespenster hervorhebt, das uneingeldste Vermichtnis der Vergangenheit,
das die Gegenwart heimsucht.”” In einer der frithesten Bezugnahmen auf diese
Idee erklirt er: ,,Gemeint ist eine Demokratie, die sich durch die Struktur des
Versprechens ausweisen mul — und folglich durch das Geddchtnis dessen, was
hier und jetzt zukunfistréchtig ist.“** Obwohl der Impuls der Idee der Demokratie
aus der Vergangenheit kommt, entfaltet er seine Wirkung doch in der Gegenwart.
Es wire folglich ein Fehler, die kommende Demokratie in kantischen Begriffen
als zukiinftig oder ideal zu begreifen, denn wir erfahren sie jetzt: ,,[E]s [das Un-
mogliche der kommenden Demokratie, M.W.] eilt mir voraus und erfalit mich
hier und jetzt auf nicht virtualisierbare Weise, in actu und nicht in potentia. [...]
Dieses Un-mogliche ist also keine (regulative) /dee und kein (regulierendes)
Ideal. Es ist das, was obendrein unbestreitbar real ist. Und sinnlich. Wie der an-
dere.«!

Die andere Hilfte dieser Darstellung praktischer Erfahrung legt den Fokus
auf die Entscheidung. Nach Derrida beruht Verantwortung immer auf einer Ent-
scheidung, die per definitionem nicht auf die Griinde reduziert werden kann, aus
denen sie getroffen wird. In einer berithmten Stelle in Gesetzeskraft insistiert er —
mit der Formel Kierkegaards, dass die Entscheidung der Wahnsinn ist — darauf,
dass das Element der Verantwortung in der Entscheidung erst dann ins Spiel
kommt, wenn uns die Griinde ausgehen. Wenn normative Zielvorstellungen wie
die Demokratie als formalisierbar, repriasentierbar oder erkennbar vorgestellt
wiirden, wiirde dies unsere Verantwortung fiir ihre Realisierung beschranken.
Derrida erklart dies in einem spéten Interview:

37 Vgl. Penelope Deutscher: ,,Loving the Impossible: Derrida, Rousseau, and the Poli-
tics of Perfectibility®, in: Stephen H. Daniel (Hg.), Current Continental Theory and
Modern Philosophy, Evanston: Northwestern University Press 2005, S. 223-239.

38 Vgl. Richard Beardsworth: Derrida & the Political, London: Routledge 1996.

39 Jacques Derrida: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die
neue Internationale, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004, Kap. 4, S. 135-171.

40 Jacques Derrida: ,,Das andere Kap®, in: ders., Das andere Kap. Zwei Essays zu
Europa, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1992, S. 7-80, hier: S. 57.

41 J. Derrida: Schurken, S. 120.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | JAMES D. INGRAM

Wo es sie gibt, wo Verantwortungen zu tibernehmen und Entscheidungen zu féllen sind,
die solche genannt werden konnen, gehoren sie zu einer Zeit des Wagnisses und der
Glaubensakte. Wenn ich entscheide, weil ich weif3, in den Grenzen dessen, was ich weifs
und tun zu miissen weif3, dann spule ich ein vorhersehbares Programm ab, und man kann

. o 42
weder von Entscheidung noch von Verantwortung noch von Ereignis reden.

Derridas Konzeption scheint sich also vor allem epistemologisch von den klas-
sisch-modernen Konzeptionen des demokratischen Fortschritts zu entfernen: Wir
konnen nicht wissen, was geschehen kann und wird; wir sollten deshalb vermei-
den, dass unsere begrenzten Ansichten ungedachten Moglichkeiten und Verant-
wortlichkeiten im Weg stehen. Aus diesen Griinden gilt, ,,da8 es das demokrati-
sche Gebot verbietet, die Demokratie auf spiter zu verschieben oder sich von
einem Ideal oder einer regulativen Idee bestimmen, beruhigen, abspeisen oder
trosten zu lassen.“* Das ist, wie ich meine, die Bedeutung von Fritschs Rede von
der ,,normativen Bekriftigung der Offenheit der Zukunft“: Um demokratischen
Fortschritt zu ermdglichen, miissen wir die Unkalkulierbarkeit der Zukunft be-
kraftigen. Derrida geht aber noch weiter. Sein Punkt ist nicht einfach, dass wir
offen gegeniiber der Zukunft sein sollten, sondern dass wir dies in einer bestimm-
ten Weise und aus einem bestimmten Grund sein sollten. Er insistiert nicht ein-
fach auf der Begrenztheit unseres Wissens, sondern darauf, dass etwas jenseits
des Wissens existiert, das es in Frage stellt. Wie ich im Folgenden erkldren wer-
de, ist dieses ,,etwas®, das Derridas Konzeption des demokratischen Fortschritts
untermauert und motiviert, das Ethische.

(3) Das Ethische wird in der Tatsache sichtbar, dass alle vorhin aufgefiihrten
Argumente den Anderen als das voraussetzen, was unvorhersehbar und unbere-
chenbar — die Grundlage des Versprechens, des Ereignisses, der Verantwortung —
bleibt. Der ethische Impuls, der der kommenden Demokratie zugrunde liegt,
muss von allerlei neo-aristotelischen, hegelianischen, republikanischen oder
kommunitaristischen Argumenten fiir die Notwendigkeit einer ,,ethischen* Grund-
lage der Demokratie streng unterschieden werden. Derridas éthigue hat nichts mit
Sitten oder Sittlichkeit, geteilten Werten oder Uberzeugungen zu tun. In der
Nachfolge von Levinas bezieht sich sein Begriff des Ethischen vielmehr auf die
Beziehung zum Anderen, vor allem auf die Beziehung zum ,,ganz Anderen®, den
ich nicht verstehen kann und mit dem ich moglicherweise nichts gemeinsam ha-
be. Dieses ,,Faktum des Anderen®, das Simon Critchley treffend dem kantischen
Begriff eines ,,Faktums der Vernunft gegeniiberstellt, ist in der Lage, jede ge-
teilte Grundlage der Demokratie bzw. des demokratischen Fortschritts anzufech-
ten.

Die kommende Demokratie ist in diesem Sinne, indem sie das Ethische im
Politischen zuldsst, streng genommen keine politische Idee. Stattdessen ist sie

42 Giovanna Borradori/Jacques Derrida/Jiirgen Habermas: Philosophie in Zeiten des
Terrors. Zwei Gespriche, Berlin, Wien: Philo-Verlag 2004, S. 157.
43 J. Derrida: Schurken, S. 151.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 113

,stets nur an der schwankenden und unsichtbaren Grenze zwischen Recht und
Gerechtigkeit, das heifit zwischen dem Politischen und dem Jenseits des Politi-
schen“** zu finden. Alle Staaten, alle herkémmlichen politischen Formen sind
»Kratien®, auf Herrschaft basierende Einheiten, Triger von Souverénitit, Wege,
die Interessen einer begrenzten Gruppe von Menschen zu koordinieren. In ver-
gleichbarer Weise beruhen alle Begriffe der Politik und des Politischen auf dem
Begriff des Gemeinwesens, einem Begriff von dem, was eine Gruppe oder eine
Gemeinschaft miteinander teilt. Selbst noch die radikalen Ansétze Leforts, Ran-
cieres und Balibars, die Demokratic neu zu denken, suchen nach Wegen, die
Herrschaft zu teilen. Sie streben danach, das kantische Prinzip der gleichen Frei-
heit tiber seine eigenen Grenzen hinweg auszudehnen. Die kommende Demokra-
tie dagegen ist nach Derrida mehr und etwas anderes als eine Herrschaftsform
oder ein Weg, die Machtverhiltnisse zu organisieren.

Vielmehr ist eine der zentralen Implikationen von Derridas Konzeption der
Ethik eine Kritik der Souverinitit in allen ihren Formen, die Volkssouverinitit
eingeschlossen. Die kommende Demokratie kann in diesem Sinne nicht auf die
Volksherrschaft, ja tiberhaupt nicht auf die Idee der Herrschaft reduziert werden.
Eine der Thesen, die Derrida im ersten Teil von Schurken zu begriinden versucht,
lautet, dass alle Staaten, soweit sie im klassischen Sinn souverin, keinem #uf3e-
ren Gesetz unterworfen sind, Schurkenstaaten sind (auch wenn natiirlich manche
—und einer im Besonderen — schurkischer sind als die anderen). Diese Kritik der
Souverinitit erstreckt sich auch auf andere Ebenen, besonders auf die des Sub-
jekts. In Politik der Freundschaft fuhrt Derridas Anliegen, die Offenheit gegen-
tiber dem Anderen herauszustellen, ihn dazu, die Entscheidung als Entscheidung-
des-anderen-in-mir zu fassen, wodurch ein Moment der Heteronomie und des
Ausgesetztseins in sie eingefiihrt wird, das die Autonomie des ethischen Subjekts
zerbricht. Das Gleiche gilt fiir die kommende Demokratie: ,,Es handelt sich also
darum, Demokratie und Auto-nomie voneinander zu trennen, was, zugestanden,
mehr als schwierig ist, un-moglich.«*’

Das Ethische stellt dadurch die Idee der Demokratie iiberhaupt, als ein Pro-
jekt, als etwas, das durch den Willen und durch Handeln hervorgebracht werden
kann, in Frage. Sie fdllt in die Doméne ,,dessen, was [...] dem Bereich meiner
Moglichkeiten, der Ordnung des ,Ich kann‘, der Selbstheit, des Theoretischen,
Deskriptiven, Konstativen und Performativen fremd bleiben muB.“*® Deswegen
hat die Durchbrechung jeden gegebenen Rahmens durch den Anderen den Cha-
rakter eines ,.einzigen, unvorhersehbaren, horizontlosen, von keiner Selbstheit
und keiner konventionellen, also konsensuellen Performativitit beherrschbaren
Ereignisses“.47 In dem Malle, wie es sich meiner Kontrolle entzieht, ,,ereignet es
sich ohne mein Wissen, ohne dass ich mir seiner bewusst bin oder es nach Re-

44 Ebd, S. 62.
45 Ebd,, S. 120.
46 Ebd.

47 Ebd., S. 124.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | JAMES D. INGRAM

geln herbeifithren kann. Unbedingte Gastfreundschaft kann nicht herbeigefiihrt
werden, aber sie kann sich wie ein Wunder ereignen [...] in einem Moment, in-
dem sie nicht linger dauert als einen Moment, kann sie sich ereignen.“**

Eine Implikation dieser Theorie ist, dass die kommende Demokratie zum Teil
dadurch voranschreitet, dass sie die Demokratie, die Souverinitit und die Auto-
nomie begrenzt. ,Es ist diese Grenze“, schreibt Derrida, ,,die dem Motiv der
Demokratie selbst, seit den Anfingen, eine selbstdekonstruktive Kraft einbe-
schrieben hat: Die Moglichkeit, ja die Pflicht der Demokratie, sich selbst zu de-
limitieren*.* Die vertrauteste moderne Begrenzung des Gemeinwesens und sei-
ner Herrschaft iiber sich selbst ist natiirlich der Liberalismus, obwohl dieser letzt-
lich bloB die individuelle Selbstbestimmung vor der kollektiven Selbstbestim-
mung schiitzt. Derrida dagegen strebt nach einer tieferen und wohl auch univer-
sellen Grundlage fiir die Selbst-Begrenzung, die er in der Gastfreundschaft zu
finden meint.® Anstatt Freiheit durch Freiheit zu begrenzen, um mit und wie
Kant ein politisches Gleichheitsprinzip zu begriinden, geht es fiir Derrida darum,
meine Freiheit in ethischer Weise dem Ethischen, dem singuldren Anspruch des
Anderen zu tiberantworten.

Wenn die Demokratie aber nicht mehr — wie in unterschiedlicher Weise noch
fir Lefort, Ranciere und Balibar — ,,Volksherrschaft“ ist, so kann sie doch auch
nicht einfach das Gegenteil, eine reine Ethik der Offenheit gegeniiber der Einzig-
artigkeit der Anderen, des AuBenstehenden bzw. des Fremden sein. Vielmehr
muss die unbedingte, unendliche Verantwortung gegeniiber dem Fremden ir-
gendwie verwirklicht werden:

Was unbedingt™ oder absolut bleibt, steht in Gefahr, nichts zu sein, wenn nicht Bedin-
gungen* etwas (ein Ding*) daraus machen. Die (politischen, rechtlichen, ethischen)
Verantwortlichkeiten finden ihren Platz, wenn sie stattfinden, in dieser Transaktion, je-
desmal auf einzigartige Weise als Ereignis — zwischen den beiden Gastfreundschaften,
der bedingten und der unbedingten.”!

Es ist der damit verbundene Versuch, eine Briicke nicht nur zwischen heteroge-
nen Prinzipien (Gleichheit und Einzigartigkeit), sondern auch zwischen hetero-
genen Handlungsmodi (,,einem gebieterischen Befehl [einer performativen Auf-
forderung] und dem geduldigen Vielleicht des Messianischen [der nichtperforma-
tiven Feststellung dessen, was kommt, aber auch nicht kommen oder gar bereits
eingetroffen sein mag]“’®) zu schlagen, der die kommende Demokratie in ihrer
internen Struktur aporetisch werden ldsst. Wenn die Politik der Ethik niemals ge-

48 J. Derrida: ,,A Discussion with Jacques Derrida®, §34.

49 ]. Derrida: Politik der Freundschaft, S. 156.

50 Jacques Derrida: Von der Gastfreundschaft, Wien: Passagen-Verlag 2001.

51 G. Borradori/J. Derrida/J. Habermas: Philosophie in Zeiten des Terrors, S. 171 (Im
Folgenden mit einem * markierte Worter erscheinen deutsch im Original,
Anm. d. U)

52 J. Derrida: Schurken, S. 130.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 115

recht werden kann, so muss sie durch die Ethik ergénzt (supplemented), gebeugt
(inflected), iber sich selbst erhoben — aufgehoben* — werden. Es muss ,,eine un-
endliche Ungleichheit zwischen dem Bedingten und dem Unbedingten*>® be-
stehen.

Die kommende Demokratie ist daher kein Regime, Modell oder Projekt in ir-
gendeinem konventionellen Sinn, obwohl es sich bei ihr, in einer in hochstem
Mafe abgeschwichten Bedeutung, um ein orientierendes Ideal handelt. Der Fort-
schritt, der mit der ethischen Unterbrechung des Politischen gleichgesetzt werden
kann, wire auf der einen Seite reale, feststellbare amélioration (Taguieff), weil
wir erkennen, wenn nicht sogar vorhersagen oder bestimmen kénnen, wann eine
Gemeinschaft oder eine Menge politischer Vorkehrungen gastfreundlicher (oder
weniger ungastfreundlich), offener (oder weniger geschlossen) gegeniiber dem
Anderen wird. Auf der anderen Seite ist der Fortschritt in dem Male unvorher-
sehbar und unberechenbar, wie er in einer Unterbrechung, einer Begrenzung und
Verschiebung des traditionellen Telos der Demokratie, ndmlich der Selbstregie-
rung besteht. Aus kantianischer Perspektive kann die Demokratie aus demselben
Grund formalisiert werden, aus dem sie auch durch ein ,,Volk von Teufeln‘ reali-
siert werden kann. Das ist es, was Derrida zuriickweist. Jenseits der ,,blofen*
gleichen Freiheit (wie weit auch immer wir davon entfernt sind und vielleicht fiir
immer sein werden, sie zu verwirklichen) verlangt die kommende Demokratie
mehr: ein Ethos der Offenheit, eine ethische Bereitschaft, die Bestimmungen des
Politischen zu befragen und auBer Kraft zu setzen und mit ihnen den Verstand,
durch den Kants Teufel ihre Freiheitssphiren koordinieren.

Die Bewegung iiber die Grenzen des Wissens oder die Offenheit der Zukunft
hinaus, hin zu einer ethischen Unterbrechung des Politischen, die ich im letzten
Abschnitt dieses Essays nachzuzeichnen versucht habe, findet sich in einer Pas-
sage in Marx’ Gespenster, in der Derrida das ,,Versprechen” der kommenden
Demokratie von der ,,Jdee” der Demokratie zu unterscheiden versucht und mit
der ich schliefen mochte:

Noch iiber die regulative Idee in der klassischen Form hinaus ist die Idee — wenn es
denn noch eine ist — der kommenden Demokratie, ihre ,Idee* als Ereignis einer verbiirg-
ten Verfiigung, die befiehlt, das kommen zu lassen, was sich niemals in Form der vollen
Prisenz prisentieren wird, die Offnung dieses Auseinanderklaffens zwischen einem un-
endlichen Versprechen (das niemals gehalten werden kann, zumindest weil es unendli-
chen Respekt vor der Singularitéit und vor der unendlichen Alteritdt des anderen ebenso
verlangt wie vor der zdhlbaren, kalkulierbaren und subjektalen Gleichheit zwischen den
anonymen Singularititen) und den determinierten, notwendigen und zugleich notwendig
inadiquaten Formen dessen, was sich an diesem Versprechen messen muB.**

53 J. Derrida: ,,A Discussion with Jacques Derrida®, §33.
54 J. Derrida: Marx’ Gespenster, S. 96.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | JAMES D. INGRAM

,In diesem Maf*, schlieit er, ,,wird die Wirklichkeit des demokratischen Ver-
sprechens wie die des kommunistischen Versprechens immer diese absolut unbe-
stimmte messianische Hoffnung in ihrem Herzen tragen und tragen miissen, den
eschatologischen Bezug auf die Zu-kunft eines Ereignisses und einer Singulari-
tit, einer nicht antizipierbaren Andersheit.“>> Dieses Versprechen, das iiber alles
Wissen oder alle Macht hinaus letztendlich auf einer sturen Hoffnung beruht, ist
nach Derrida die Bedingung jedes ethischen Fortschritts im Politischen. Es han-
delt sich um einen Fortschritt, den ich nicht kontrollieren kann — der genau ge-
nommen von einem Kontrollverlust abhéngt —, der aber nur durch mich gesche-
hen kann und fiir den ich am Ende verantwortlich sein muss.

(Ubersetzung aus dem Englischen: Markus Wolf”°)

Literatur

Abensour, Miguel: ,,Démocratie sauvage et principe d’anarchie” in: ders., La
démocratie contre I’Etat. Marx et le moment machiavélien, Paris: Félin 2004,
S. 161-190

Adorno, Theodor W.: , Fortschritt®, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 10.2,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977, S. 617-638

Balibar, Etienne: ,,,Droits de I’homme* et ,droits du citoyen‘: La dialectique mo-
derne de 1’égalité de la liberté”, in: ders., Les frontiéres de la démocratie, Pa-
ris: La Découverte 1992, S. 124-150

Beardsworth, Richard: Derrida & the Political, London: Routledge 1996

Blumenberg, Hans: Die Legitimitit der Neuzeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1966

Borradori, Giovanna/Derrida, Jacques/Habermas, Jiirgen: Philosophie in Zeiten
des Terrors. Zwei Gespriche, Berlin, Wien: Philo-Verlag 2004

Derrida, Jacques: ,,Das andere Kap®, in: ders., Das andere Kap. Zwei Essays zu
Europa, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1992, S. 7-80

Derrida, Jacques: ,,AuBer dem Namen (Post-Scriptum)*, in: ders., Uber den Na-
men. Drei Essays, Wien: Passagen-Verlag 2000, S. 63-122

Derrida, Jacques: ,,A Discussion with Jacques Derrida®“, in: theory & event 5
(2001)

Derrida, Jacques: Von der Gastfreundschaft, Wien: Passagen-Verlag 2001

Derrida, Jacques: Politik der Freundschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002

Derrida, Jacques: Schurken. Zwei Essays tiber die Vernunft, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2003

55 Ebd.
56 Der pbersetzer bedankt sich bei Robin Celikates (Universitdt Gielen) fiir Hinweise
zur Ubersetzung.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE IDEE ODER VERNUNFTIGER GLAUBE? | 117

Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und
die neue Internationale, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004

Derrida, Jacques: L’ Animal que donc je suis, Paris: Galilée 2006

Deutscher, Penelope: ,,Loving the Impossible: Derrida, Rousseau, and the Poli-
tics of Perfectibility, in: Stephen H. Daniel (Hg.), Current Continental The-
ory and Modern Philosophy, Evanston: Northwestern University Press 2005,
S. 223-239

Fritsch, Matthias: ,,Derrida’s Democracy to Come*, in: Constellations 9 (2002),
S. 574-597

Jameson, Fredric: The Cultural Turn, London: Verso 1998

Kant, Immanuel: Die Metaphysik der Sitten, in: ders., Werke, Bd. 6, hg. v. der
koniglich-preuBBischen Akademie der Wissenschaften, Berlin: Verlag Georg
Reimer 1907, S. 203-493

Kant, Immanuel: Werke, Bd. 8, hg. v. der koéniglich-preuBlischen Akademie der
Wissenschaften, Berlin: Verlag Georg Reimer 1912

Kant, Immanuel: ,,Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Ab-
sicht”, in: ders., Werke, Bd. 8, S. 15-32

Kant, Immanuel: ,,Zum ewigen Frieden®, in: ders., Werke, Bd. 8, S. 341-386

Koselleck, Reinhart/Meier, Christian: ,,Fortschritt, in: Otto Brunner/Werner
Conze/Reinhart Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 2, Stuttgart: Ernst
Klett 1975, S. 351-423

Lefort, Claude: ,,.Die Frage der Demokratie, in: Ulrich Rédel (Hg.), Autonome
Gesellschaft und libertire Demokratie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000,
S. 281-297

Lubbe, Herrmann: ,,Evolutionidre Beschleunigung und historisches BewufBtsein®,
in: ders., Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik und Pragmatik
der Historie, Basel, Stuttgart: Schwabe & Co. 1977, S. 304-335

Mann, Michael: The Dark Side of Democracy. Explaining Ethnic Cleansing,
New York: Cambridge University Press 2004

Mouffe, Chantal: The Democratic Paradox, London: Verso 2000

Ranciere, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2002

Taguieff, Pierre-André: Du progrés. Biographie d’une utopie moderne, Paris: Li-
brio 2001

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839405451 -

M 14.02.2026, 09:50:16, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jenseits von Prozedur und Substanz.
Jacques Derrida und die normative

Demokratietheorie

OLIVER FLUGEL

Die Diskussionen der normativen Demokratietheorie der Gegenwart werden
ebenso wie die Uberlegungen in den Hauptstromungen der praktischen Philoso-
phie im Wesentlichen durch zwei Grundpositionen gepragt: Auf der einen Seite
steht dabei ein — in loser ideengeschichtlicher Nachfolge des Aristoteles — an
substanziellen Uberlegungen orientierter Ansatz, der in der zeitgendssischen
politischen Theorie vor allem von Autorinnen und Autoren kommunitaristischer
Provenienz stark gemacht wird. Auf der anderen Seite sind hingegen jene Posi-
tionen zu verorten, die — wie etwa der politische Liberalismus, aber prominent
auch die Diskurstheorie Jiirgen Habermas’ — ein Ende substanziellen Denkens
proklamieren und stattdessen auf prozedurale Losungsvorschlige setzen. Jacques
Derridas politische Philosophie, die sich gemaB der heideggerschen Neuausrich-
tung von Philosophie als ein Ins-Fragen-Kommen und Im-Fragen-Bleiben ver-
steht, ldsst sich als grundsitzliche Alternative zu beiden Positionen rekonstruie-
ren. In exemplarischer Abgrenzung zu den demokratietheoretischen Uberlegun-
gen Charles Taylors und Habermas’ wird es im Folgenden in erster Linie darum
gehen, Derridas Beitrag zu den Problemen und Fragestellungen einer normativen
Demokratietheorie zu diskutieren. Im Zentrum steht dabei eine Auseinanderset-
zung mit seinem Denken einer démocratie a venir, das auf sein Anregungspoten-
tial fiir eine normative Theorie der Demokratie kritisch befragt werden soll. Trotz
verschiedener Probleme, die im Verlauf dieser Befragung hervortreten werden,
bietet Derridas politische Philosophie, so meine These, fruchtbare Anregungen
fiir eine Theorie reflexiver Institutionen, auf deren Grundlage sich die Konturen
einer normativen Demokratietheorie gewinnen lassen. (Eingedenk der gebotenen
Kiirze kann ich Derridas Denken nur bis zu dem Punkt rekonstruieren, an dem
seine Fruchtbarkeit fiir eine andere normative Theorie der Demokratie sichtbar

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | OLIVER FLUGEL

wird. Sie zu entfalten, bediirfte der Durchfithrung einer Theorie reflexiver Insti-
tutionen, die hier nicht geleistet werden kann.)

Diese Argumentation werde ich in drei Schritten thetisch skizzieren. Anhand
der kommunitaristisch ausgerichteten politischen Theorie Charles Taylors wird
zunéchst die Vorstellung thematisch, demokratisches Selbstregieren sei auf eine
durch gemeinschaftliche Hintergrundbilder gespeiste Kollektivethik konstitutiv
verwiesen (1). Demgegeniiber versucht Habermas durch seine diskurstheoreti-
sche Begriindung des demokratischen Rechtsstaates' eine prozeduralistische
Normativitit demokratischen Selbstregierens zu denken, die ohne den Riickhalt
durch eine gemeinschaftliche Ethik auszukommen vermag (2). Gegen diese bei-
den prima facie disparaten Positionen ldsst sich mithilfe der Dekonstruktion ein
gemeinsamer Einwand geltend machen: Sowohl Habermas als auch Taylor be-
mithen sich in gewisser Weise um eine Grundlegung der Demokratie und ver-
bleiben damit im Bannkreis jenes aneignenden Logozentrismus, dessen Grund
aufzuwiihlen sich Derrida anschickt. Innerhalb seiner politischen Philosophie
bemiiht er sich — und damit geht er tiber die blof negative Aufgabe des Aufwiih-
lens hinaus — positive Peripetien zumindest vorzubereiten (3).

1. Das gute Leben (in) der Gemeinschaft und
die Idee der Demokratie: Charles Taylor

Taylor entwirft das Programm seiner politischen Philosophie und Theorie unter
der fiir seine Uberlegungen leitenden Fragestellung Wieviel Gemeinschaft braucht
die Demokratie?* Instruktiv fiir sein Verstindnis politischer Selbstbestimmung
sind hierbei kategoriale Uberlegungen, die er im Anschluss an den bis heute
bahnbrechenden Aufsatz Zwei Freiheitsbegriffe’ von Isaiah Berlin angestellt hat.

1 Vgl beispielsweise Jiirgen Habermas: Faktizitdt und Geltung. Beitrdge zur Diskurs-
theorie des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1994; ders.: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1999.

2 Charles Taylor: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsétze zur politi-
schen Philosophie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002. Neben den in dieser Aufsatz-
sammlung enthaltenen Schriften zu Fragen nach der Moglichkeit demokratischer
Selbstbestimmung hat sich Taylor andernorts und an fritheren Stellen seines Werkes
der damit verbundenen Problemstellungen angenommen. Vgl. vor allem Charles
Taylor: ,.Der Irrtum der negativen Freiheit®, in: ders., Negative Freiheit? Zur Kritik
des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1992, S. 118-144;
ders.: ,,Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitaris-
mus®, in: Axel Honneth (Hg.), Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die morali-
schen Grundlagen moderner Gesellschaften, Frankfurt/Main, New York: Campus-
Verlag 1993; ders.: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frank-
furt/Main: Fischer-Verlag 1993.

3 Isaiah Berlin: ,,Zwei Freiheitsbegriffe, in: ders., Freiheit. Vier Versuche, Frankfurt/
Main: Fischer-Verlag 1995, S. 197-256.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 121

Gleich Berlin unterscheidet Taylor einen negativen von einem positiven Begriff
der Freiheit, wobei ersterer in seiner radikalen Fassung Freiheit lediglich als
Wegbleiben von Hindernissen begreift und damit jenen Anspruch auf Selbstver-
wirklichung aufgibt, der fiir einen positiven Begriff der Freiheit konstitutiv ist.*
Die Moglichkeit eines solchen positiven Freiheitsverstdndnisses, das infolge sei-
ner Konzentration auf Fragen der Selbstbestimmung eine wesentliche Vorausset-
zung fiir einen gehaltvollen Begriff von Demokratie darstellt, lasst sich durch eine
giitertheoretische Unterscheidung Taylors erldutern. Dieser zufolge lassen sich
konvergente Giiter annehmen, die einen gemeinsamen Wert nur durch eine kon-
tingente Interessenkonvergenz gewinnen, wohingegen gemeinsame Giiter im
eigentlichen Sinne von geteilten Handlungen und Bedeutungen in einem konstitu-
tiven Sinne abhingen.” Demokratietheoretisch interessant ist diese Distinktion
deswegen, weil ,,die Identifikation des Biirgers mit der Republik als gemeinsames
Unternehmen im wesentlichen die Anerkennung eines gemeinsamen Gutes ist*.®

Taylors eigenes Modell schlie3t ideengeschichtlich an Alexis de Tocquevilles
Uberlegungen an. Dieser hatte in seiner Studie Uber die Demokratie in Amerika’
mit Nachdruck sowohl auf die Bedeutung geteilter Werte und Giiter hingewie-
sen® als auch eine besondere konzeptuelle Sensibilitit fiir die mit der demokrati-
schen Regierungsform verbundenen Gefahren eines Despotismus entwickelt.”
Diese (tocquevilleschen) Einsichten sind es, an die Taylor seine eigenen Uberle-
gungen anschlief3t:

Es [Taylors Modell, O.F.] stiitzt sich ebenfalls stark auf die biirgerlich-humanistische

4 Der Umstand, dass Taylor seiner Selbsteinschitzung zufolge (vgl. Ch. Taylor: ,,Der
Irrtum der negativen Freiheit”, S. 122) in seiner eigenen Betrachtung dieser begriff-
lichen Distinktion gegeniiber den berlinschen Uberlegungen den Akzent verschiebt,
scheint mir ob der groBen konzeptuellen Ubereinstimmungen vernachléssigbar. In
Taylors Rekonstruktion hatte Berlin negative Freiheit als Freiheit von Einmischun-
gen verstanden und positive Freiheit mit Fragen der (Selbst-)Herrschaft zusammen-
gebracht. Taylor selbst hingegen will positive Freiheit in erster Linie als ,,Ausiibung
von Kontrolle iiber das eigene Leben® (ebd.) verstanden wissen und fasst sie im
Gegensatz zu einem Maoglichkeitsbegriff der Freiheit, wie er sich bei den meisten
negativen Modellen identifizieren ldsst, die lediglich auf Handlungsoptionen, nicht
jedoch auf deren Realisierungsbedingungen den Blick richten, als ,,Verwirkli-
chungsbegriff, da wir nach einem positiven Verstindnis nur dann frei sein konnen,
wenn ,,wir tatsdchlich iiber uns selbst und die Form unseres Lebens bestimmen*
(ebd.) — analog dazu heifit es bei Berlin: ,,Die positive Bedeutung des Wortes ,Frei-
heit* leitet sich aus dem Wunsch des Individuums ab, sein eigener Herr zu sein.“ (1.
Berlin: ,,Zwei Freiheitsbegriffe®, S. 211) Im Unterscheid zu Berlin, der vor allem auf
die konstitutive Bedeutung zentraler Gehalte der negativen Freiheit fiir jedes Frei-
heitsverstandnis hinweist, optiert Taylor freilich fiir einen Begriff positiver Freiheit.
Vgl. Ch. Taylor: ,,Aneinander vorbei®, S. 114.

Ebd., S. 115.

Alexis de Tocqueville: Uber die Demokratie in Amerika, Stuttgart: Reclam 1985.
Ebd., S. 219ff.

Ebd., S. 340ff.

O 03O\ W

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | OLIVER FLUGEL

Tradition, aber anders als das auf Rousseau zuriickgehende Modell. Es raumt Konkur-
renz und Streit den Platz ein, der ihnen in einer freien Gesellschaft gebiihrt; darin unter-
scheidet es sich von der Theorie des Gemeinwillens. Dennoch geht dieses dritte Modell
davon aus, daB} es fiir die Mitglieder der Gesellschaft einen zentralen, einheitsstiftenden

Identifikationspol gibt; darin entfernt es sich von der Skonomischen Theorie.'’

Den im Zitat erwédhnten Identifikationspol erblickt Taylor im Gesetz ,,als dem
Inbegriff der zentralen Institutionen und Verfahrens des politischen Systems®,"'
dem er ein durch Montesquieus Idee eines Geistes der Gesetze, der in deren sitt-
licher Verkdrperung besteht, inspiriertes Verstindnis unterlegt,'” indem er es als
gemeinschaftliches Gut begreift.

Die gemeinsame Klammer von Taylors Demokratietheorie besteht in der
These, dass Demokratie einer starken kollektiven Identitét bedarf.!* Durch diese
Annahme wird nicht nur das demokratietheoretische Denken Taylors verbunden,
sondern sie stellt gleichzeitig den Zusammenhang zwischen diesem und seinen
Uberlegungen zur praktischen Philosophie her, die er ja bekanntlich als eine Er-
kundung der Entstehung der neuzeitlichen Identitit und eine damit einhergehen-
de Kritik individualistischer Morallehren angestrengt hatte; der Identitdtstopos
stellt so gesehen das einigende Band des taylorschen Denkens dar. Eine Zusam-
menschau dieser beiden Untersuchungsfelder unternimmt Taylor in seinem viel-
diskutierten Essay tiber den Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung.

Dort legt er sich die fuir seinen eigenen Entwurf programmatische Frage vor,
,»0b jede auf einer Anerkennung universeller Féhigkeiten griindende Politik
der allgemeinen Menschenwiirde in eine derartige Homogenisierung miinden
muB*,'* wie sie sich nach seiner Einschitzung in einem vom kantischen Denken
ausgehenden Liberalismus zum Ausdruck bringt, der Ideen des guten Lebens zu-
gunsten eines Neutralititsgebots verwirft.'”> Gegen einen solchermaBen verstan-
denen Liberalismus bringt er im Kern zwei Argumente in Anschlag, die dessen
Forderungen den Boden entziehen sollen. Das erste Argument wendet gemein-
sam mit Vertretern einer Politik der Differenz gegen einen auf Neutralitéit be-
dachten Liberalismus ein, dass dieser die kulturelle Reproduktion besonderer
Gemeinschaften konzeptuell nicht gewédhrleisten konne, da er die Besonderheiten
zugunsten der Neutralitiit einebne.'® Mit dem zweiten Argument attackiert er die-
sen Liberalismus gleichsam frontal, indem er die Plausibilitit von dessen eigenen

10 Ch. Taylor: ,,Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie?*, in: ders., Wieviel
Gemeinschaft braucht die Demokratie?, S. 11-19, hier: S. 19.

11 Ebd.

12 Vgl. Charles-Louis de Montesquieu: Vom Geist der Gesetze, Stuttgart: Reclam
1994.

13 Charles Taylor: ,,Demokratie und Ausgrenzung®, in: ders., Wieviel Gemeinschaft
braucht die Demokratie?, S. 30-50, hier: S. 32.

14 Ch. Taylor: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, S. 43.

15 Vgl. ebd., S. 50f.

16 Ebd, S.55.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 123

Pramissen in Zweifel zieht. Entgegen dem liberalen Selbstverstindnis konne
mitnichten von einer kulturellen Neutralitit einer Politik der rechtlichen Gleich-
behandlung gesprochen werden, stattdessen zehrten auch deren zentrale Annah-
men von einem spezifischen kulturellen Substrat:

Der Liberalismus ist nicht die Stitte eines Austauschs aller Kulturen, er ist vielmehr der
politische Ausdruck eines bestimmten Spektrums von Kulturen und mit einem anderen
Spektrum anderer Kulturen unvereinbar. [...] All dies bedeutet, dall der Liberalismus voll-
standige kulturelle Neutralitit nicht beanspruchen kann und nicht beanspruchen sollte."’

Gegen diesen prozeduralen Liberalismus, der eine substanzielle Bestimmung kol-
lektiver Ziele fiir unvereinbar mit dem Anspruch auf die Gewahrleistung gleicher
Rechte erachtet, schlief3t sich Taylor einer anderen, in seinen Ausfithrungen be-
griindungstheoretisch recht diffus bleibenden liberalen Konzeption an, die davon
ausgeht, dass es sehr wohl mdoglich sei, ,,eine Gesellschaft [...] um eine bestimm-
te Definition des guten Lebens [zu] organisieren, ohne dal man darin eine He-
rabsetzung derer sehen miisste, die sich diese Definition selbst nicht zu eigen
machen®.'® In der Durchfiihrung dieses Programms allerdings greift Taylor auf
die Konzeption einer — am Beispiel Québecs erlduterten — aktiven Homogenisie-
rungspolitik zurtick, die in normativer Hinsicht bedenklich erscheinen muss.
Einer solchen Vorstellung sind, so mein doppelter Einwand gegen Taylors Neo-
Aristotelismus, unter den pluralistischen Bedingungen der Gegenwartsgesell-
schaften nicht nur in soziologischer Perspektive die lebensweltlichen Substrate
abhanden gekommen, sondern dieser Umstand ldsst sie zudem in normativer
Hinsicht bedenklich erscheinen. Wie Judith Butler im Anschluss an Uberlegun-
gen, die Theodor W. Adorno in seinen Vorlesungen tiber die Probleme der Mo-
ralphilosophie" angestellt hat, festhilt, nimmt der Rekurs auf eine kollektive
Ethik, deren Geltung soziologisch problematisch geworden ist, zwangsldufig re-
pressive und gewaltsame Ziige an.”

2. Demokratischer Prozeduralismus:
Jirgen Habermas

Auf diese begriindungs- und institutionentheoretischen Schwierigkeiten einer
kommunitaristischen Demokratietheorie reagieren kantianische Zuginge zur
politischen Philosophie, indem sie ethische Fragen des guten Lebens von solchen

17 Ebd., S. 57.

18 Ebd., S. 53.

19 Theodor W. Adorno: Probleme der Moralphilosophie, in: ders., Nachgelassene
Schriften, Abt. IV, Bd. 10, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1996.

20 Judith Butler: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003,
S. 12ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | OLIVER FLUGEL

der (politischen) Gerechtigkeit zu scheiden bedacht sind — zwar soll die Refle-
xion des guten Lebens keineswegs génzlich verdringt werden, doch wird eine
von ihr unabhingige Begriindung und Rechtfertigung der Perspektive der Ge-
rechtigkeit gefordert. Habermas versucht durch seine diskurstheoretische Be-
griindung des demokratischen Rechtsstaates' eine prozeduralistische Normativi-
tdt demokratischen Selbstregierens zu denken, die ohne den Riickhalt durch eine
gemeinschaftliche Ethik auszukommen vermag.”

Als Schliissel zu seinem Verstindnis einer prozeduralistischen Demokratie-
theorie l4sst sich die — den Begriff des modernen Rechts und die Idee demokrati-
schen Selbstregierens amalgamierende — These vom ,,internen Zusammenhang
von Rechtsstaat und Demokratie“> verstehen. In dem gleichnamigen Aufsatz aus
dem Jahre 1994, dem das voranstehende Zitat entstammt, fasst Habermas diesen

21 Vgl. beispielsweise Jirgen Habermas: Faktizitdt und Geltung u. ders.: Die Einbe-
ziehung des Anderen.

22 Dieses rein formalistische Bild einer diskurstheoretischen politischen Theorie ver-
dankt sich drei Retuschen, die zumindest benannt werden sollen. Erstens weist Ha-
bermas in Faktizitit und Geltung wiederholt auf die Bedeutung entgegenkommen-
der Lebenswelten, in denen sich eine liberale Kultur bereits etabliert hat, hin. Aller-
dings verbindet sich mit der Inblicknahme der soziologischen Ermdglichungsbedin-
gungen jenes anspruchsvollen Typs demokratischen Selbstregierens, der ihm kon-
zeptuell vorschwebt, keine prinzipielle Revision seines begriindungs- und rechtfer-
tigungstheoretischen Prozeduralismus. Ahnliches scheint, zweitens, auch fiir die in
jungeren Aufsitzen zunehmend betonte Bedeutung religidser Inspirationsquellen zu
gelten: Sie mogen zwar fiir einige Biirgerinnen und Biirger aus deren subjektiver
Wahrnehmung eine priagende GroBe ihres politischen Selbstverstindnisses bilden,
gleichwohl miissen sie, wenngleich nicht notwendig von den Gldubigen selbst, auf
ihre universalisierbaren Gehalte hin befragt werden, sollen sie Eingang in den de-
mokratischen Diskurs finden. Vgl. Jiirgen Habermas: ,,Religion in der Offentlich-
keit. Kognitive Voraussetzungen fiir den ,6ffentlichen Vernunftgebrauch* religioser
und sdkularer Biirger®, in: ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophi-
sche Aufsitze, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S.119-154. Ein dritter nicht-
prozeduraler Zug macht sich schlieBlich in Habermas Stellungnahmen zu Fragen
der Gentechnik bemerkbar; dort scheint sich eine Revision diskurstheoretischer
Grundannahmen anzudeuten, da Habermas offensichtlich nicht ldnger an der Vor-
stellung einer deontologischen Begriindung der Moral festhilt, sondern eine Gat-
tungsethik als Grundlage der Moral einfithrt. Zwar liegt die Vermutung nahe, dass
dies auch konzeptuelle Auswirkungen auf die Konturen der politischen Theorie der
Diskurstheorie haben diirfte, allerdings hat Habermas selbst diesen Zusammenhang
bislang noch nicht hergestellt. Vgl. v. a. Jirgen Habermas: Die Zukunft der mensch-
lichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik?, Frankfurt/Main: Suhrkamp
2001. Zur Kritik dieser Neuausrichtung der Diskurstheorie vgl. Rainer Forst: ,,Mo-
ralische Autonomie und Autonomie der Moral. Zu einer Theorie der Normativitét
nach Kant“, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 52 (2004), S. 179-197. Trotz
dieser drei ,,Abweichungen® von einem reinen Prozeduralismus scheint es mir ins-
gesamt gleichwohl gerechtfertigt, Habermas’ politische Theorie in der Form, die er
ihr in Faktizitdt und Geltung verleiht, unter dem Titel des Prozeduralismus zu dis-
kutieren.

23 Jiirgen Habermas: ,,Uber den internen Zusammenhang von Rechtsstaat und Demo-
kratie“, in: ders., Die Einbeziechung des Anderen, S. 293-305, hier: S. 293.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 125

Gedankengang in zwei aufeinander aufbauenden Argumentationsschritten konzis
zusammen: In einem ersten Schritt bemiiht er sich darum, die Idee der Volkssou-
verénitit mit der Vorstellung von Menschenrechten zu verkniipfen. Sein Kernge-
danke besteht darin, dass Menschenrechte unter modernen Bedingungen einer
sich selbst regierenden politischen Gemeinschaft nicht von auflen tbergestiilpt
werden konnen, da Rechtsregelungen, mdgen sie auch noch so basal sein, intern
durch demokratische Verfahren®® hervorgebracht werden miissen, insofern sie
Legitimitdt genieBen konnen sollen. Folgt man diesem Gedanken, dann wird
deutlich, dass die Vermittlung von Menschenrechten und Volkssouverinitit nur
darin bestehen kann, beide als gleichurspriinglich zu verstehen: Menschenrechte,
verstanden als basale Freiheitsrechte, bilden das rechtliche Postament der Idee
der Volkssouverinitdt — erst durch sie werden die gesellschaftlichen Subjekte in
den Stand versetzt, sich am gemeinsamen Projekt demokratischen Selbstregie-
rens beteiligen zu konnen. Gleichzeitig aber ist es eben jener Weg einer kollekti-
ven Selbstbestimmung, durch den sich das Ingeltungsein von Menschenrechten
erst zu legitimieren vermag: ,,Menschenrechte, die die Ausiibung der Volkssou-
verénitit ermdglichen, konnen dieser Praxis nicht von auBen auferlegt werden.“

Durch diesen argumentativen Zug konnen zwar jene Menschenrechte, denen
eine Bedeutung bei der Ausiibung politischer Autonomie beikommt, mit der Idee
der Demokratie verkoppelt werden; unklar ist allerdings noch, inwiefern davon
auch die Typen von Rechten mitabgedeckt sind, die die Gruppe der klassischen
subjektiven Rechte bilden. Da es Habermas jedoch um den Aufweis eines inter-
nen Verweisungszusammenhangs von Rechtsstaat und Demokratie im ganzen
geht — schlieBlich besteht sein Explikationsziel darin, einen notwendigen Nexus
von Rechtsstaat und Demokratie auszuweisen —, gibt er der Gleichurspriinglich-
keitsthese die sie in einem Zug prézisierende und erweiternde Fassung einer
Gleichurspriinglichkeit von privater und 6ffentlicher Autonomie. Thr zufolge lésst
sich Recht nicht ohne einen ,,Triiger von Rechten“*® konzeptualisieren. Die Ad-
ressaten des Rechts miissen aber, damit dessen Legitimitit gewéhrleistet bleibt,
gleichzeitig auch seine Autoren sein.”’ Diesen wechselseitigen Verweisungszu-
sammenhang nun bringt Habermas auf die These der Gleichurspriinglichkeit von
privater und offentlicher Autonomie, die gewissermallen eine unhintergehbare
Denknotwendigkeit modernen Rechts darstellt, wiewohl sie, wie Habermas mo-
niert, von den dominanten Rechtsparadigmen invisibilisiert wird.*® Habermas hat
hier idealtypisch vor allem den Liberalismus, der einseitig die Bedeutung der
privaten Autonomie akzentuiert und den Republikanismus, der sich in erster Li-

24 Hier wird die Idee deliberativer Verfahren auf den Plan gerufen, der ich weiter
unten nachgehen werde.

25 J. Habermas: ,,Uber den internen Zusammenhang®, S. 300, Hervorhebung im Origi-
nal.

26 J. Habermas: ,,Uber den internen Zusammenhang*, S. 301.

27 Vgl. ebd.

28 J. Habermas: ,,Uber den internen Zusammenhang®, S. 302.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | OLIVER FLUGEL

nie der Idee der &ffentlichen Autonomie zuwendet, im Blick.” Die Ausgangs-
iiberlegung von Habermas’ Modell einer deliberativen Demokratie schliefit an
die Uberlegungen zu einer im modernen Recht aufgehobenen kommunikativen
Vernunft an: ,,In den anspruchsvollen Verfahrensbedingungen und Kommunika-
tionsvoraussetzungen, auf die eine legitime Rechtssetzung angewiesen ist, hat die
normensetzende und -priifende Vernunft eine prozedurale Gestalt angenom-
men.“*° Damit kénnen in der Idee einer deliberativen Demokratie die Uberlegun-
gen zu einer im modernen Recht enthaltenen Normativitdt zu einer politischen
Theorie der 6ffentlichen Entfaltung kommunikativer Vernunft verkntipft werden,
die ihrerseits wiederum der bestehenden sozialen Praxis nicht einfach kontrastiv
entgegengesetzt wird, sondern deren Grundziige rekonstruktiv den politischen
Prozessen selber entnommen werden sollen.”’ Wiewohl die Vorstellung einer
kommunikativen Vernunft in ihnen nur deformiert zur Geltung kommen mag,
lasst sie sich, und hierin liegt Habermas’ methodisch-hermeneutischer Ankniip-
fungspunkt, aus ihnen gleichwohl nicht ginzlich tilgen.** Die Konturen des Pro-
jekts einer deliberativen Demokratie schliefen damit einerseits an die politischen
Prozesse in modernen, demokratischen Gesellschaften an, versuchen diesen al-
lerdings andererseits zugleich eine normative Wendung zu geben; Habermas
kann darum den Denkweg zu einer Theorie deliberativer Demokratie folgender-
mafen skizzieren:

Im Folgenden wird das externe Verhiltnis von Faktizitit und Geltung zum Thema, nam-
lich jene Spannung, die zwischen dem diskurstheoretisch erklérten normativen Selbst-
verstandnis des Rechtsstaates und der sozialen Faktizitdt der [...] politischen Prozesse
besteht.*?

Dieser Spannung versucht Habermas durch normativ anspruchsvolle Verfahren
zu begegnen, innerhalb derer — wodurch er an eine liberale Grundforderung an-
schlieBt — individuelle Grundrechte institutionelle Beriicksichtigung finden.”* Das
kategoriale Herzstiick solcher Prozeduren ldsst sich in der, in Habermas’ Denken

29 Zur Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte vgl. den von Axel Honneth herausge-
gebenen Sammelband Kommunitarismus und unter den dortigen Beitrdgen vor al-
lem den zusammenfassenden Aufsatz von Rainer Forst: ,,Kommunitarismus und
Liberalismus — Stationen einer Debatte, in: A. Honneth (Hg.), Kommunitarismus,
S. 181-212.

30 J. Habermas: Faktizitat und Geltung, S. 349.

31 Vgl. ebd.

32 Habermas nimmt hier ein Denkmotiv wieder auf, das er mit Blick auf die der Of-
fentlichkeit unhintergehbar innewohnende Normativitdt Anfang der sechziger Jahre
in Strukturwandel der Offentlichkeit entwickelt hat. Vgl. Jiirgen Habermas: Struk-
turwandel der Offentlichkeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1990.

33 J. Habermas: Faktizitit und Geltung, S. 349f.

34 Vgl. Jirgen Habermas: ,.Drei normative Modelle der Demokratie®, in: ders., Die
Einbeziehung des Anderen, S. 277-292, hier: S. 287.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 127

seit der kommunikationstheoretischen Wende allgegenwartigen, Idee einer ,,h0-
herstufigen Intersubjektivitiit von Verstindigungsprozessen**’ identifizieren.

Scheint es nun im Lichte der diskurstheoretischen Konzeption, als konne den
Schwierigkeiten einer substanziellen politischen Philosophie durch einen stirker
formal und prozedural verfahrenden Zugriff begegnet werden, so macht sich
gegen einen solchen Ausweg nicht nur das neoaristotelische Bedenken geltend,
dass sich auch formale Konzeptionen stets einer dichteren Hintergrundiiberzeu-
gung verdanken, die dann allenfalls invisibilisiert oder, etwas weniger zuriickhal-
tend formuliert: verdrangt werden kann. Gegen den aristotelischen Substanzia-
lismus und den kantischen Formalismus wird von einer durch Nietzsches Denken
informierten Warte aus vielmehr eine Bewegung des Aufwiihlens in Gang ge-
setzt, die die Postamente eines substanzialistischen Aristotelismus wie auch eines
formalistischen Kantianismus untergrabt. Ein solches Verstidndnis zeitdiagnos-
tisch orientierten Philosophierens hilt etwa Michel Foucault unter Rekurs auf
Nietzsche fest* und betont dabei dessen paralysierenden Grundzug:

Die Erforschung der Herkunft schafft keine sichere Grundlage; sie erschiittert, was man
fur unerschiitterlich hielt; sie zerbricht, was man als eins empfand; sie erweist als hete-
rogen, was mit sich {ibereinzustimmen schien. Welche Uberzeugung konnte dem wider-
stehen? Und erst recht welches Wissen?”’

Einen solchen im weitesten Sinne genealogisch-kritischen Pfad beschreitet auch
die politische Philosophie Derridas. Grundsétzlich skeptisch ist sie nicht allein
gegeniiber substanziellen Rekursen auf Kollektividentititen, sondern auch
gegeniiber einer Rationalitit, die sich selbst als Beurteilungsmalfstab inauguriert.

3. Jenseits von Prozedur und Substanz:
Jacques Derrida

Lage eine der zentralen Konsequenzen der Dekonstruktion nicht in der Abkehr
von der Idee des Werkes, konnte man versucht sein, davon zu sprechen, dass
Derrida in seinem 2003 erschienenen Buch Schurken®® den Versuch unternimmt,
die Motive seines Werkes zusammenzufiihren. Auch wenn sich die Rede vom

35 J. Habermas: ,,Drei normative Modelle®, S. 288, Hervorhebung im Original.

36 Vgl. Michel Foucault: ,,Wer sind Sie, Professor Foucault? (Gesprich mit P. Caru-
s0)“, in: Daniel Defert/Francois Ewald (Hg.), Dits et Ecrits. Schriften, Bd. 1, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2001, S. 770-793, hier: S. 776.

37 Michel Foucault: ,Nietzsche, die Genealogie, die Historie®, in: Daniel Defert/
Francois Ewald (Hg.), Dits et Ecrits. Schriften, Bd. 2, Frankfurt/Main: Suhrkamp
2002, S. 166-191, hier: S. 173.

38 Jacques Derrida: Schurken. Zwei Essays tiber die Vernunft, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2003. Die franzosische Ausgabe erschien 2003 unter dem Titel: Voyous.
Deux essais sur la raison, Paris: Galilée 2003.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | OLIVER FLUGEL

Werk verbietet, bleibt richtig, dass Derrida in Schurken vielleicht so deutlich wie
in keiner seiner anderen Veroffentlichungen tiber die konstitutive Verwobenheit
seiner Uberlegungen zu einer Dekonstruktion der okzidentalen Rationalitit und
dem politisch-ethischen Denken seiner spéten Schriften Rechenschaft gibt. An-
ders als es etwa Hans-Dieter Gondek und Bernhard Waldenfels nahe zu legen
scheinen,” wenn sie Derridas explizite Hinwendung zu Fragen der Politik, der
Ethik, des Rechts und der Gerechtigkeit als eine performative Wende der De-
konstruktion stilisieren, insistiert Derrida dort darauf, dass ,,[d]Jas Denken des
Politischen [...] immer schon ein Denken der différance, und das Denken der
différance stets auch ein Denken des Politischen**’ war.*' Auf diesen Zusam-
menhang machen bereits die Polysemien des Untertitels der franzdsischen Aus-
gabe, die durch die Ubertragung ins Deutsche leider getilgt werden, aufmerksam:
Deux essais sur la raison. Die deutsche Ubersetzung gibt das dann wieder mit
Zwei Essays iiber die Vernunft und 16scht dadurch die Aquivokationen des fran-
zOsischen Substantivs raison aus. Dieses verweist im Franzosischen ndmlich ge-
rade nicht allein auf die Vernunft, sondern umgreift in einer ungleich reicheren
semantischen Breite zugleich auch Dimensionen des Rechts und des Grundes.
Damit hilt der franzosische Untertitel programmatisch das fest, worum es Derri-
da in seinen beiden Essays immer gleichermalien zu tun ist: um die Vernunft, das
Recht und den Grund in ihrem wechselseitigen Verweisungszusammenhang.
Dieses mehrfache Motiv taucht schon dadurch auf, dass sich der erste der beiden
Essays eher dem Recht, der zweite hingegen der Vernunft und dem Grund zu-
wendet und beide, wie Derrida im Vorwort notiert, ,,einander zu antworten‘*
scheinen. Doch Recht, Vernunft und Grund verweisen in Schurken nicht allein
deswegen aufeinander, weil sich die Spuren des einen Textes in den anderen ein-
tragen und vice versa. Uber diesen eher impliziten Nexus hinaus bemiiht sich
Derrida vielmehr darum, die Begriffe der Vernunft, des Rechts und nicht zuletzt
auch des Demokratischen (sowie eine Reihe verwandter Kategorien) als ,,ein und
denselben Problemknoten“®® zu lesen. Sie konnen zwar, wie er weiter schreibt,
kein ,,,System‘ ausmachen* und dennoch bleibt eine ,,gewisse Verflechtung be-
stehen“** — sie zu denken, markiert das Ziel des Buches. Den Horizont einer sol-

39 Hans-Dieter Gondek/Bernhard Waldenfels: ,,Derridas performative Wende®, in:
dies. (Hg.), Einsitze des Denkens. Zur Philosophie von Jacques Derrida, Frankfurt/
Main 1997, S. 7-39.

40 J. Derrida: Schurken, S. 63, Hervorhebung im Original.

41 Diese Lesart der Dekonstruktion als eines schon immer normativ und politisch aus-
gerichteten Vorhabens versuche ich andernorts anhand einer iiberblicksartigen Re-
konstruktion der Schriften Derridas zu erhérten. Vgl. Oliver Fliigel: ,,Démocratie a
venir. Jacques Derrida®, in: Oliver Fliigel/Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.): Die
Riickkehr des Politischen. Demokratietheorie heute, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 2004, S. 19-42.

42 J. Derrida: Schurken, S. 8.

43 Ebd,, S. 10.

44 Ebd.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 129

chen dekonstruktiven Lektiire macht Derrida in einem Denken des kommenden
Ereignisses aus. Durch sein Denken soll es moglich werden, Souverédnitit und
Unbedingtheit so voneinander abzulosen, dass der Anspruch auf Unbedingtheit
noch erhalten werden kann, wenn jener auf Souverénitit aufgegeben wird. Die in
der Idee der Souverinitit enthaltene Vorstellung einer totalen Verfligung ist es
dabei, die zugleich den Konnex zwischen den Diskursen der Vernunft und des
Rechts herstellt und beide eine gewaltsam ein- und ausschlieBende Form anneh-
men ldsst. Vernunft, verstanden im abendlédndischen Sinne eines Systems der
Vernunft, trigt die gewaltformigen Ziige einer ,,aneignenden Herrschaft“,* wie
Derrida mehrere Jahrzehnte zuvor in Tympanon herausgearbeitet hat, und das
Recht verweist, worauf er in Gesetzeskraft aufmerksam gemacht hat,** ebenfalls
in einem mehrfachen Sinne auf Gewalt: Es wird durch sie geschaffen, exekutiert
und erhalten. Den okzidentalen Diskursen iiber die Vernunft und das Recht eig-
net daher gleichermaflen die Idee einer souverdnen Kontrolle, die einen totalen
Zugriff, eine vollige Verfiigung tiber das Ganze beansprucht. So hat das Denken
der Souverénitét von Jean Bodin bis zu Carl Schmitt diese stets verstanden: als
jene Instanz, der das Recht zukommt, iiber das Ganze des Rechts absolut im Sin-
ne des lateinischen Verbs absolvere — losldsen — zu verfiigen.*’

Diese Verbindungslinien lassen die Begriffe des (demokratisch-nationalstaat-
lichen) Rechts und der Vernunft jenen ,,Problemknoten® bilden, den aufzuldsen
oder vielleicht auch nur zu befragen sich Derrida vorsetzt. Dabei kann es ihm,
wie er selbst vermerkt, keineswegs darum gehen, ein Denken zu formulieren, aus
dem sich eine Politik, eine Ethik oder ein Recht ableiten lieBen.*”® Das von ihm
vorgeschlagene Denken des kommenden Ereignisses opponiert gegen die durchs
Systemdenken impragnierte Idee der Ableitung. Es ldsst mithin die Vorstellung

45 Jacques Derrida: ,, Tympanon®, in: ders., Randgédnge der Philosophie, 2. Aufl.,
Wien: Passagen-Verlag 1999, S. 13-30, hier: S. 22.

46 Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritdt’, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1991.

47 Im achten Kapitel des ersten Buches seiner Six livres de la République notiert Bo-
din: ,,Souverinitit wird weder durch irgendeine Gewalt, noch durch menschliche
Satzung, noch durch Frist begrenzt* (Jean Bodin: Uber den Staat, Stuttgart: Reclam
1976, S. 20) — freilich bleibt der bodinsche Souverdn noch einer extramundanen
Macht, der Gottes resp. der gottlichen Natur, unterworfen (vgl. ebd., S.26). Bei
Schmitt schlieBlich, der das Politische von anderen Sphiren entschieden ablost,
unterliegt der Souverdn gar keiner tiber ihm stehenden Instanz mehr. Vgl. Carl
Schmitt: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei
Corollarien, 4. Nachdruck der Ausg. von 1963, Berlin: Duncker & Humblot 1996;
ders.: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverénitit, 7. Aufl.,
Berlin: Duncker & Humblot 1996. Die dadurch implizierte Schwellenstellung der
Souverénitét als einer Instanz, die gleichzeitig innerhalb und auBerhalb der Rechts-
ordnung steht, hat in jiingerer Zeit vor allem der italienische Philosoph Giorgio
Agamben herausgearbeitet. Vgl. Giorgio Agamben: Homo Sacer. Die souveridne
Macht und das nackte Leben, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 25ff. und ders.:
Ausnahmezustand. Homo Sacer II.1, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004, S. 7ff.

48 Vgl.J. Derrida: Schurken, S. 13.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | OLIVER FLUGEL

eines das kategoriale Postament abgebenden Grundes hinfillig werden, indem es
sich vom Begehren nach Aneignung abwendet und sich dem Zukiinftigen, dem
Nichteinholbaren iiberlédsst. Dadurch ist es vorbereitendes Denken, ein messiani-
scher Glaubensakt, der — auf eine recht undurchsichtige und dadurch nicht gerade
unproblematische Weise — gleichwohl nicht religids zu sein beansprucht.*’ Doch
indem es an der Unbedingtheit festhilt und mit den Vorstellungen der Ableitung
und der Verfiigung bricht, bleibt es auch nicht einfach wirkungslos: Womdoglich
hinterldsst es Spuren in ,,der kiinftigen Politik, der kiinftigen Ethik oder dem
kiinftigen Recht“.*® Seine Programmatik deuten die ausleitenden Passagen des
Vorworts an; der letzte Satz ldsst sich als eine Anspielung auf den im vorliegen-
den Zusammenhang keineswegs bedeutungslosen Emmanuel Levinas®' lesen:
Ergehen soll ein Ruf,

der Ruf nach einem Denken des kommenden Ereignisses, der kommenden Demokratie,
der kommenden Vernunft. Gewif3 liegen auf diesem Ruf alle Hoffnungen, aber er als
solcher bleibt ohne Hoffhung. Nicht verzweifelt, doch jeder Teleologie, jeder Hoffhung
und jedem Erldsungsheil [salut de salvation] fremd. Nicht fremd hingegen dem Gruf3 an
den anderen, dem Lebewohl (,komm* oder ,geh‘ in Frieden) und der Gerechtigkeit,
doch heterogen, widerspenstig und irreduzibel auf das Recht, die Macht und die Oko-
nomie der Erlosung. [Non pas étranger au salut & I’autre, non pas étranger a /’adieu
(,viens‘ ou ,va‘ en paix), non pas étranger a la justice, mais encore hétérogéne et re-
belle, irréductible au droit, au pouvoir, a I’économie de la rédemption.]5 2

Die Bahn eines Denkens des kommenden Ereignisses bricht demnach mit der
abendlidndischen Tradition philosophischen Denkens, indem sie den einen theo-
logischen Erbteil, der vermittelt durch die Denkfigur der Teleologie in den philo-
sophischen Diskurs Eingang fand, ausschldgt, den gewissermafien eschatologi-
schen, der die Unternechmung des Denkens vorgéngig durch ein felos abzusichern
sucht — und sie bricht mit ihr nicht allein aus epistemischen, sondern auch aus
normativen Motiven, da die Aspiration auf einen Zweck nicht nur unméglich ist,
sondern das Festhalten an ihr immer auch zu den von Derrida inkriminierten
Aus-, Ein- und AbschlieBungen fiihrt. Damit verkniipft er im Denken des kom-
menden Ereignisses normative und epistemische Uberlegungen auf eine Weise,
durch die die Unterscheidung zwischen praktischer und theoretischer Philosophie
hinfillig wird,” Vernunft, Recht und Grund in einen konstitutiven Verweisungs-
zusammenhang geraten. Das Ereignisdenken tritt gleichwohl keineswegs als De-

49 Ebd, S. 12.

50 Ebd., S. 13.

51 Der indirekte Verweis auf Levinas geht in der deutschen Ubersetzung verloren. Ich
zitiere darum den letzten Satz auch auf Franzgsisch.

52 J. Derrida: Schurken, S. 13f., Hervorhebung im Original. Frz. Passage aus J. Derri-
da: Voyous: S. 15; ,,I’adieu”: meine Hervorhebung (O.F.); ,,salut”: Hervorhebung
im Original.

53 Vgl. J. Derrida: Schurken, S. 12.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 131

fatismus auf, im Gegenteil: Es versucht ein 6ffnendes Denken anzukiindigen —
und auf dessen Modus verweist die Verwendung des durch Levinas’ Ethik in-
formierten adieu. In der Adieu tibertitelten Totenrede auf Emmanuel Levinas hat-
te Derrida darauf hingewiesen, dass dieser ihn das Wort adieu (a-Dieu) neu zu
denken, neu zu sprechen gelehrt habe.* Dieser Verwendung zufolge verweist
adieu (a-Dieu) nicht auf ein Ende, sondern ist zu verstehen als ein Gruf an den
Anderen, an einen ,,Anderen jenseits des Seins“> — es erdffnet ein Denken, das
den Bannkreis der Ontologie, die den Anderen auf das Selbe zu reduzieren ten-
diert,>® verlasst und sich damit dem Anderen in seiner irreduziblen Besonderheit
zuwendet. Es verldsst, indem es den Anderen als Ereignis versteht, das aneignen-
de Denken des Grundes und ziberlésst sich ,,dem unberechenbaren Vielleichr“.>’
Derridas Denken des Vielleicht ldsst sich verstehen als Ruf nach einem Den-
ken der kommenden Demokratie,® mit dem er auf die vielfiltigen inneren
Schwierigkeiten der Demokratie (die Aporie von Freiheit und Gleichheit, die
Probleme der Briiderlichkeit, die Autoimmunitdt usf.) reagiert. Ein solches Den-
ken verkehrt die Richtung der Idee der Treue — nicht mehr die Frage nach der
Moglichkeit der Treue gegeniiber dem Vergangenen, dem Hergebrachten, son-
dern die nach einer Treue gegeniiber dem Zu-kiinftigen markiert den entschei-
denden Zug eines kommenden Denkens demokratischer Politik.”” Erforderlich ist
es mithin, sich im Namen der Demokratie ,,dem unberechenbaren Vielleicht [...]
zu iiberantworten®.®” Ein solches Wagnis unternimmt Derrida unter dem Titel
einer démocratie & venir.®' Dabei ist es wichtig zu betonen, dass die Idee einer
kommenden Demokratie nicht mit der eines steten Verschiebens demokratischer
Forderungen verwechselt werden darf; sie versucht vielmehr beidem gerecht zu
werden, der unbedingten Dringlichkeit der Demokratie und der Unméglichkeit,
sie mit einem festen Sinngehalt zu versehen.®” Dadurch unterscheidet sie sich,

54 Jacques Derrida: Adieu. Nachruf auf Emmanuel Levinas, Miinchen 1999, S. 9.

55 Ebd., S. 22.

56 Vgl. hierzu das erste Kapitel von Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders
als Sein geschieht, Freiburg/Breisgau: Karl Alber 1998, S. 23ff., v. a. S. 35.

57 J. Derrida: Schurken, S. 20, Hervorhebung im Original.

58 Ebd., S. 13.

59 Vgl. Ebd,, S. 19.

60 Ebd., S. 20.

61 Die franzosische Formulierung démocratie a venir lisst das derridasche Projekt
deutlicher erkennbar werden, als die deutsche Ubersetzung einer kommenden De-
mokratie, da a venir zwischen Zukiinftigbleiben und Ankommen gleichsam ver-
harrt, ohne sich einer der beiden Seiten zu iiberantworten. Wollte man den Sinn et-
was praziser ins Deutsche iibertragen, miisste man umstindlicher von einer kom-
menden und im Kommen bleibenden Demokratie sprechen. Doch auch dann bliebe
der Doppelanspruch der derridaschen Denkfigur noch zu unklar: Sie soll ja gerade
auf das Aporetische der Demokratie hinweisen, das in der gleichzeitigen Dringlich-
keit und der Unmoéglichkeit, dieser durch eine inhaltliche Festschreibung zu begeg-
nen, liegt.

62 Vgl. J. Derrida: Schurken, S. 50.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | OLIVER FLUGEL

wie Derrida nicht allein in Schurken immer wieder betont, von Vorstellungen wie
der kantischen regulativen Idee.”® Gegen eine solche Figur macht Derrida in
Schurken drei Vorbehalte geltend, an denen sich die Idee einer démocratie a ve-
nir ex negativo exponieren lasst* und die zugleich Derridas Kritik kantischer Ra-
tionalitétsvorstellungen, aber auch das zutiefst Problematische seines eigenen
messianischen Denkens hervortreten lassen: Erstens impliziert die kantische Fi-
gur einen Verweis auf die Autonomie, die Derrida zufolge mit souverdnen Ver-
figungen verkniipft ist, gegen die er im Namen des ,,Un-méglichen*®® opponiert.
Der normative Sinn der Demokratie besteht ja gerade in der Unméglichkeit einer
autonomen Verfiigung tiber einen festen Sinn. Darum sind Demokratie und
Autonomie ebenso voneinander abzuldsen, wie Unbedingtheit und Souverénitit —
das freilich ist, wie Derrida sogleich hervorhebt, eine Unmdoglichkeit.®® Eine
Unmoglichkeit jedoch, die selbst wiederum zur Bedingung der Moglichkeit von
Demokratie avanciert: Denn Demokratie wird allein dadurch moglich, dass es ihr
unmdglich ist, sich semantisch zu schlieBen. Zweitens hilt Kant mit der Vorstel-
lung regulativer Ideen an, wenngleich in den Horizont des Denkens verschobe-
nen, Normen und Regeln fest, die dem Projekt einer démocratie a venir zutiefst
wiederstreiten: Eine Dimension demokratischer Verantwortung erschliefit sich
nur dann, wenn kein geregeltes Programm einfach berechnend operationalisiert
werden kann. Wo immer die Moglichkeit der Kalkulation besteht, ist fiir Gerech-
tigkeit und Verantwortung kein Raum mehr.®” Ein dritter Vorbehalt schlieBlich
bezieht sich auf die Idee des Horizontes selbst: Diese kann, wie Derrida in
Schurken erneut betont, der unbedingten Dringlichkeit der Demokratie nicht ge-
recht werden, der sich Derrida selbst auch nur paradox anzunghern vermag:

Das Kommende [I’,a venir] bezeichnet nicht nur das Versprechen, sondern auch, da83
die Demokratie niemals existieren wird im Sinne von gegenwirtiger Existenz: nicht nur
weil sie aufgeschoben wird, sondern auch weil sie in ihrer Struktur stets aporetisch blei-
ben wird.*®

Mit dieser letzten Formulierung kehrt Derridas Demokratiedenken in den Kon-
text seiner dekonstruktiven Lektiiren der okzidentalen Metaphysik zuriick. Der
franzosische Originaltext macht einen solchen Verweisungszusammenhang wie-
derum deutlicher:

63 Vgl. u. a. ebd., S. 60, 117.

64 Gleichwohl besteht eine grofere Nahe zwischen Derrida und Kant als ersterer glau-
ben machen mdochte. Dies sei wenigstens notiert, wenn hier auch nicht der Ort ist,
diese Annahme auszufiihren.

65 J. Derrida: Schurken, S. 120, Hervorhebung im Original.

66 Vgl. ebd.

67 Vgl. ebd., S. 121, siehe auch S. 194.

68 Ebd., S. 123f.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 133

L’,a venir’ ne signifie pas seulement la promesse, mais aussi que la démocratie

n’existera jamais, au sens de /’existence présente: non parce qu’elle sera différée mais
. L 69

parce qu’elle restera toujours aporétique dans sa structure.

Niemals existieren wird sie im Sinne einer existence présente, niemals also wird
sie sich, ebenso wenig wie das Signifikat, dem die Metaphysik nachspiirt, aneig-
nen lassen.

Ein solches Denken der Demokratie erfordert ein anderes Denken der Ver-
nunft. Dieses bereitet Derrida vom Inneren des metaphysischen Diskurses aus
vor, indem er den Vernunftbegriff der Metaphysik von innen her befragt und ihn
mit seinen ,,selbstdekonstruktiven Tendenzen*’® konfrontiert. Im Vollzug einer
solchen Strategie wird zweierlei deutlich. Einmal die abendléndische Amalga-
mierung der Souverénitdt und der Unbedingtheit im Begriff der Vernunft selbst.
Sie aufzulosen markiert, wie gesagt, das zentrale Erfordernis eines anderen Den-
kens der Vernunft. Thm kommt, so die zweite Einsicht, die selbstdekonstruktive
Tendenz des okzidentalen Vernunftdiskurses entgegen: ,,Die Rationalitét des Ra-
tionalen hat sich, auch wenn man versucht hat, uns vom Gegenteil zu {iberzeu-
gen, niemals auf Kalkulierbarkeit, auf die Vernunft als Kalkiil, als ratio — be-
rechnen, Rechenschaft geben, Bericht erstatten — beschrinkt“.”' Darum kann
Derrida sein eigenes Denken als unbedingten Rationalismus apostrophieren,”* der
das kardinale Anliegen der Aufklarung entschieden weiterverfolgt: mit Schlie-
Bungen zu brechen, um dem &ffnenden Denken Raum zu 6ffnen. Diese Uberle-
gungen verwehren sich gegen jede Form des Relativismus und halten am Unbe-
dingten und dem Universellen fest,” die sie gegen die Idee einer berechnenden
Vernunft konturieren. Allerdings sehen sie sich hierbei darauf verwiesen, auf
messianische Denkfiguren zuriickzugreifen, deren argumentativer Status nicht
immer ganz klar wird. Zwar will Derrida, folgt man seinem eigenen Bekunden,
sein Messianisches keinesfalls als ein religidses verstanden wissen’® — allerdings
ist die entscheidende Frage, ob er das auch kann. Wirklich sicher scheint er sich
selbst keineswegs zu sein, wie sich an der mdandernden Stellungnahme zum
Komplex des Messianischen in einer seiner letzten Verodffentlichungen — Marx &
Sons — ablesen lédsst. Dort versucht er zundchst seine Verwendung des Wortes
,messianisch* als , relativ willkiirlich oder duBerlich“’® zu kennzeichnen; sie habe
einen bloB ,rhetorischen oder pidagogischen Wert“.”® Trotzdem gesteht er weni-

69 J. Derrida: Voyous, S. 126, Hervorhebumg von mir (O.F.)

70 J. Derrida: Schurken, S. 202, Fn. 39.

71 Ebd., S. 179, Hervorhebung im Original.

72 Vgl. ebd., S. 190.

73 Vgl. ebd., S. 199.

74 Vgl. Jacques Derrida: Marx & Sons, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004, S. 78ft., v. a.
88ff.

75 J. Derrida: Marx & Sons, S. 88.

76 Ebd.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | OLIVER FLUGEL

ge Zeilen spiter, dass die ,,Dinge jedoch nicht so einfach® liegen.”” Letztlich ent-
zieht er sich einem klaren Bekenntnis, weil er, wie er offen eingesteht, keine
Antwort auf diese Frage habe.”®

Die mit einer solchen theoretischen Programmatik verbundenen Schwierig-
keiten eines Ubergangs von philosophischer Spekulation in Krypto-Theologie
stellen sich der Dekonstruktion allerdings nur dann, wenn sie an begriindungs-
theoretischen Anspriichen gemessen wird, wenn unter Rekurs auf sie eine Kon-
zeption der Normativitit gedacht werden soll. Mit Blick auf das in der Dekons-
truktion aufgehobene Anregungspotential fiir die Perspektive der normativen
Demokratietheorie verliert aus Griinden, die gerade in der Abwendung der De-
konstruktion vom Bediirfnis nach Aneignung — auch, wahrscheinlich sogar zu-
vorderst nach der Aneignung einer Konzeption von Normativitit — liegen, Derri-
das Problem mit dem Denken des Messianischen an Schirfe: Entgegen Derridas
Selbstdeutungen ist es m. E. nicht der Messianismus eines Denkens des kom-
menden Ereignisses, der Derrida fiir ein Nachdenken tiber das emanzipatorische
Projekt der Demokratie attraktiv werden ldsst, sondern eine von ihm selbst vor-
bereitete gesellschaftskritische Wendung seiner Strategie einer Befragung der
Metaphysik von innen und die mit ihr verbundene Moglichkeit einer Dekonstruk-
tion jener, dem zentralen demokratietheoretischen Gebot Derridas nach Offenheit
widerstreitenden Naturalisierungen, mit denen soziale Institutionen einer demo-
kratischen Umgestaltung entzogen werden. Als wirkméchtigste naturalisierte so-
ziale Institution, die einer demokratischen Umgestaltung zuwiderlduft, erscheint
gegenwirtig die Institution des kapitalistischen Marktes: Wie sich in Uberein-
stimmung mit alltagsphdnomenologischen Beobachtungen und sozialwissen-
schaftlichen, respektive philosophischen Diagnostiken recht unkontrovers fest-
halten ldsst, erfahren freiheitliche politische Selbstbestimmungsprozesse heute
die wohl grofite Einschrinkung durch eine verselbstindigte Marktdynamik.
Einen solchen Eindruck hélt beispielsweise Hauke Brunkhorst fest, wenn er kon-
statiert, dass die zur Weltwirtschaft ausdifferenzierte Wirtschaft ,,dem Bett des
Nationalstaats entwachsen*”” sei und — im Anschluss an Habermas — besorgt her-
vorhebt, dass ,,[ulnter dem Druck der Globalisierung und der neoliberalen Epis-
teme — there is no alternative (Maggie Thatcher) — [...] die nationalen Solidarité-
ten“™ zerfielen. Mit dem Stichwort der ,neoliberalen Episteme* riihrt Brunkhorst
an ein Problemsyndrom, angesichts dessen etwa Jacques Ranciere in seiner
schmalen, aber duBlerst dichten Studie Das Unvernehmen ein Ende demokrati-
scher Politik befiirchtet, wenn nicht gar bereits resigniert proklamiert: ,,Die Post-
Demokratie muss, um den Demos ins Abseits zu setzen, die Politik ins Abseits
setzen, in die Klauen der wirtschaftlichen Notwendigkeit und der rechtlichen Re-

77 Ebd., S. 89.

78 Ebd.

79 Hauke Brunkhorst: Solidaritit. Von der Biirgerfreundschaft zur globalen Rechtsge-
nossenschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 159.

80 Ebd., Hervorhebung im Original.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 135

gel“.® Hier kann sich dann die kritische philosophische Analytik an alltagswelt-
liche ,Evidenzen® riickbinden — derzeit reicht ein Blick in eine beliebige Tages-
zeitung aus, um auf die Rede von der wirtschaftlichen Notwendigkeit, die politi-
sche Entscheidungen diktiere, zu treffen. Und wie breit der Konsens in dieser
Einschitzung ist, verdeutlicht der Umstand, dass in dieser Frage der radikale
postmarxistische Linke Zizek und der unterdessen sozial-liberal orientierte Ha-
bermas zu dhnlichen Formulierungen greifen. Wenn Zizek die neoliberale Post-
politik durch ein Verstdndnis von Politik zu kritisieren sucht, das in ihr etwas
sieht, was nicht die wirtschaftlichen Forderungen als Notwendigkeiten hinnimmt,
,sondern etwas, was gerade den Rahmen verdndert, der festlegt, wie die Dinge
funktionieren*,* dann zeigt sich Habermas’ Eindruck, die gegenwirtige Situation
der Politik unter Bedingungen der Globalisierung fithre zu dem geféhrlichen, da
haufig erfolgreich vorgebrachten ,,strategische[n] Ansinnen, dass es keine besse-
re Politik gibt als die, die sich selber abschafft*> von der nimlichen Sorge um
das Ende von Politik iberhaupt durchdrungen. Dass beide Autoren dann in ihren
Versuchen, auf diese Situation zu reagieren, zu denkbar unterschiedlichen Vor-
schlidgen gelangen, indem Habermas fiir eine Erweiterung des Gehalts des demo-
kratischen Rechtsstaats iiber die nationalstaatlichen Grenzen hinaus pladiert,
wihrend Zizek fiir eine AuBerkraftsetzung des Gesetzes von links optiert,** mag
dem jeweils anderen theoretischen (und wohl auch politischen) Temperament ge-
schuldet sein. Es dndert aber gleichwohl nichts an der gemeinsamen Diagnose:
Eine Politik, die sich der Gestaltungsmdglichkeiten des Okonomischen begibt
und dessen Vorgaben stattdessen zu ihren eigenen Handlungsimperativen macht,
wird vom kreativen Akteur zum bloBen Agenten und schafft sich demzufolge
selbst ab.

Eine solche Diagnose hat Derrida in Marx’ Gespenster™ selbst aufgegriffen:
In einem ,,Zehn-Punkte-Telegramm® tréigt er dort die ,,Wunden“86 jener neuen,
um den liberalen Marktbegriff zentrierten Weltordnung zusammen, die sich nach
der Autoparalyse der autoritiren Ostblockregime als unzweideutiger Sieger der
Geschichte erwiesen haben soll. Als ausgeblendete Wunden, die zu {ibersehen es,
wie Derrida entsetzt konstatiert, eines ungeheuren Zynismus bedarf, erweisen
sich Phianomene wie ,,Gewalt, Ungleichheit, Ausschluf, Hunger“,87 deren Ursa-

81 Jacques Ranciere: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2002, S. 120, Hervorhebung im Original.

82 Slavoj Zizek: Die Tiicke des Subjekts, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000, S. 273,
Hervorhebung im Original.

83 Jiirgen Habermas: ,,Braucht Europa eine Verfassung?“, in: ders., Zeit der Ubergin-
ge. Kleine politische Schriften IX, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 104-129,
hier: S. 112.

84 Vgl. S. Zizek: Die Tiicke des Subjekts, S. 306-318.

85 Jacques Derrida: Marx’ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauerarbeit und
die neue Internationale, Frankfurt/Main: Fischer-Verlag 1995.

86 Ebd., S. 132.

87 Ebd., S. 139.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | OLIVER FLUGEL

che nicht zuletzt in einer depolitisierten kapitalistischen sozialen Verkehrslogik
liegt. Diese Umstédnde sind es, die Derrida zu einer Besinnung auf Marx fiihren.
Naturgemdl ist es dabei nicht die teleologische, geschichtsphilosophische Seite
des Marxismus, die ihn attrahiert — im Gegenteil: Gegen sie bemiiht er sich, die
Dekonstruktion abzugrenzen, denn eine teleologisch verstandene Geschichte ver-
sperrt ja gerade das offene Denken der Geschichtlichkeit, auf das die Dekons-
truktion, um der aneignenden, gewaltférmigen und damit nicht zuletzt auch anti-
emanzipatorischen Logik der ,,Onto-theo-archiio-Teleologie*®® nicht selbst zum
Opfer zu fallen. Der Geist Marx’, an den sich Derrida auf der Suche nach einem
wirksamen Kontrapunkt zum allherrschenden Okonomismus wendet, liegt viel-
mehr in jenem methodisch-kritischen Postulat Marx’ nach einer auch auf sich
selbst angewendeten radikalen Kritik.* Diese Kritik, die selbst ein in die marx-
schen Texte eingegangenes Erbe der Aufkldrung darstellt, das Derrida nun anzu-
treten versucht, soll es moglich machen, die der demokratischen Gestaltung ent-
zogene ,neue Weltordnung zu repolitisieren.”

Derridas Annahme dieses als Aufgabe verstandenen Erbes lésst sich als eine
dekonstruktive Reformulierung der von Hegel tiber Marx bis zur Kritischen
Theorie transportierten Vorstellung einer immanenten Kritik verstehen, deren
Konturen sich am Modell einer Dekonstruktion der Metaphysik studieren lassen:
Gegeniiber dem metaphysischen Diskurs soll gerade nicht ein externer Ort bezo-
gen werden, von dem aus die metaphysische Gewissheit ins Rutschen gebracht
wird. Vielmehr will Derrida, wie bereits mehrfach deutlich wurde, im Inneren
der Metaphysik verbleiben und dabei deren selbstdekonstruktive Tendenzen he-
rausarbeiten. Dies ist die hermeneutische Strategie, die simtlichen seiner dekon-
struktiven Lektiiren zugrunde liegt und die beim Leser dann stets zu der Ver-
wunderung dariiber fiihrt, ob es sich um Derridas eigene Uberlegungen oder
nicht doch nur um ein Herausarbeiten von Tiefenstromungen handelt, die sich in
den Texten, die er liest, selbst schon finden. Das eigentlich Erstaunliche dieser
Lektiiren ist darin zu sehen, dass Derrida offenbar nicht auf den Texten dulerli-
che Begriftlichkeiten rekurriert, sondern lediglich andere Saiten in ihnen zum
Klingen bringt, durch deren Widerhall sich der auf der Textoberflidche scheinbar
exponierte Sinn Stiick fiir Stiick verschiebt. Die Aneignungs-, Einverleibungs-
und Subordinationsmaschinerie des metaphysischen Phallo-Logo-Phonozentris-
mus stellt im Lichte dekonstruktiver Lektiiren zugleich die Mittel ihrer eigenen
Paralyse bereit. Thre kategorial beméntelten Herrschaftsmechanismen lassen sich
eingedenk ihres (konstitutiven) Scheiterns an der Aufgabe einer Umfassung und
Ausschlieung als ein herrschaftskritisches Instrumentarium wenden — die De-
konstruktion férdert die Spuren der nichtaufgehenden Reste zu Tage, die diese
Maschinerie von innen aufbrechen.

88 Ebd., S. 124.
89 Ebd., S. 143.
90 Ebd., S. 142.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 137

Als ebenso gewaltige und assimilierende Herrschaftsmaschinerie wie Derrida
die Apparatur der okzidentalen Metaphysik begreift, verstehen Marx und Engels
im Manifest der kommunistischen Partei den Kapitalismus:

Sie [die Bourgeoisie, O.F.] zwingt alle Nationen, die Produktionsweise der Bourgeoisie
sich anzueignen, wenn sie nicht zugrunde gehen wollen; sie zwingt sie, die sogenannte
Zivilisation bei sich selbst einzufiihren, d. h. Bourgeois zu werden. Mit einem Wort, sie
schafft sich eine Welt nach ihrem eigenen Bilde.”!

Allerdings unterschitzt der Text des Kommunistischen Manifests bekannterma-
Ben die Persistenz der kapitalistischen Strukturen, ihr Vermdgen, wie sich ange-
sichts Marx’ Fetischanalyse sagen ldsst, Pseudonatur zu werden. Am Vorabend
der Revolution von 1848, in der Geburtsstunde der Ersten Internationale liegt die
— ob theoretische oder politische sei dahingestellt — Hoffnung auf der Autopara-
lyse des Kapitalismus. Mag er sich auch seine eigene Welt schaffen, so wird er
doch zugleich die ihn subvertierenden Strukturen und Subjekte hervorbringen.”
Der Kapitalismus gleiche ,,dem Hexenmeister, der die unterirdischen Kréfte nicht
mehr zu beherrschen vermag, die er heraufbeschwor“”® — doch nicht allein die
von ihm erzeugten Strukturen werden sich gegen ihn kehren, auch jene, die sie
aktiv gegen ihn wenden, werden durch ihn konstituiert: ,,Aber die Bourgeoisie
hat nicht nur die Waffen geschmiedet, die ihr den Tod bringen; sie hat auch die
Minner gezeugt, die diese Waffen fithren werden — die modernen Arbeiter, die
Proletarier®* — Das ist immanente Kritik, die auf die Revolutionierung der Ver-
hiltnisse setzt. Letztere schlug, gerade auch wenn sie stattfand, fehl; wenigstens
dann, wenn sie mit Marx verstanden wird als Aufhebung aller Verhiltnisse, ,,in
denen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes, ein veracht-
liches Wesen ist.«”

Fataler als das Fehlschlagen von Marx’ revolutiondren, letztlich eschatologi-
schen Hoffnungen ist der Umstand, dass die immer umfassendere Etablierung

91 Karl Marx/Friedrich Engels: ,,Manifest der kommunistischen Partei”, in: dies.,
MEW, Bd. 4, unveranderter Nachdruck der 1. Auflage von 1959, Berlin: Dietz-Ver-
lag 1972, S. 459-493, hier: S. 466.

92 Eine dhnliche — und unterdessen sozialromantisch anmutende — Theorie der Auto-
paralyse von Herrschaftsstrukturen formulieren heute Michael Hardt und Antonio
Negri, wenn sie davon ausgehen, dass in den Kapillaren des Empire die subversiven
Krifte der Multitude gewissermafBlen durch die Mechanismen des Empire selbst
hervorgebracht werden. Vgl. Michael Hardt/Antonio Negri: Empire. Die neue
Weltordnung, Frankfurt/Main, New York: Campus-Verlag 2003; dies.: Multitude.
Krieg und Demokratie im Empire, Frankfurt/Main, New York: Campus-Verlag
2004.

93 K. Marx/F. Engels: ,,Manifest der kommunistischen Partei, S. 467.

94 Ebd., S. 468, Hervorhebung im Original.

95 Karl Marx: ,,Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung®, in: ders.,
MEW, Bd. 1, unverénderter Nachdruck der 1. Aufl. von 1956, Berlin: Dietz-Verlag
1976, S. 378-391, hier: S. 385.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | OLIVER FLUGEL

kapitalistischer Verkehrsformen offensichtlich gerade nicht zu einer Betrachtung
mit jenen niichternen Augen fiihrt, die Marx und Engels vorschwebte.”® Ebenso
wenig wie der Kapitalismus seinen eigenen Untergang befordert, fiihrt er zu einer
entmystifizierenden Sicht auf die gesellschaftlichen Verhiltnisse. Dies ist der
Punkt, an dem die Dekonstruktion und ihre Strategie einer Befragung von innen
auf den Plan gerufen werden. Wie Derrida in seinen Schriften zur politischen
Philosophie naturalisierte politische Kategorien — die der Briiderlichkeit, der Zu-
gehorigkeit usf.”’ — von innen beklopft und Risse in ihre Winde treibt, so wird es
mithilfe dekonstruktiver Befragungen maoglich, die Begriffe der Okonomie, die
sich als naturwiichsige Verkehrs- und Handlungsformen prisentieren, ihres arti-
fiziellen Charakters zu iiberfithren, ohne sich dabei die anmaflende Selbstsicher-
heit zu eigen zu machen, die mit marxistischen Entlarvungsgesten allzu oft ein-
her geht. Wird der Kapitalismus dekonstruktiv gelesen, dann geschieht das im
vorsichtigen Bewusstsein, ihm selbst anzugehéren, sich innerhalb seiner Katego-
rien zu bewegen, kurzum: nicht im festen Glauben daran, auf der Seite der zu-
kiinftigen Autorinnen und Autoren einer Geschichte jenseits des Kapitalismus zu
stehen, aber ohne dabei von der Kritik an ihm abzuriicken. Briichigmachen heif3t
im Anschluss an Derrida, auf Briiche aufmerksam machen, auf Briiche, die uns,
die Bewohnerinnen und Bewohner einer kapitalistischen Welt, selbst nicht nur
durchziehen, sondern die uns konstituieren, von denen wir uns nicht einfach in
einem exorbitanten emanzipatorischen Akt befreien kénnen.” Briiche aber auch,
die die kapitalistische Moderne nicht allein als jenes ,stahlharte Gehduse (We-
ber) erscheinen lassen, sondern als im Mindesten befragbares Gefiige und damit
nicht zuletzt als politisch gestaltbares Offenes. Dies ist es vielleicht, was die de-
konstruktive Befragung des Kapitalismus vor allem anderen lehrt: Thn nicht als
vorgegebenes Geschlossenes zu begreifen, sondern sich sowohl seiner Gewor-
denheit als auch seines Andersseinkénnens gewahr zu werden. Thn demnach
nicht als Natur hinzunehmen. Doch wird mit einer solchen Befragung gleichwohl
nicht der Entwurf einer konkreten Utopie im Sinne Blochs mitgeschrieben, kann
es doch nicht darum gehen, einfach ein Jenseits, selbst wenn es sich im Diesseits
des Kapitalismus bereits ankiindigen soll, zu denken. Wir bleiben, zumal als
Biirgerinnen und Biirger einer nicht zuletzt kapitalistisch globalisierten Welt, auf

96 ,,Alles Stindische und Stehende verdampft, alles Heilige wird entweiht, und die
Menschen sind endlich gezwungen, ihre Lebensstellung, ihre gegenseitigen Bezie-
hungen mit niichternen Augen zu sehen.” (K. Marx/F. Engels: ,,Manifest der kom-
munistischen Partei®, S. 465)

97 Neben der Dekonstruktion kapitalistischer Institutionen und Verkehrslogiken, auf
die ich mich hier konzentriere, ist in der Dekonstruktion von ausschlieenden, in
ihren Implikationen gewaltsamen Griindungskategorien politischer Gemeinschaften
ein demokratietheoretisch wichtiger Zug von Derridas politischer Philosophie zu
erkennen. Vgl. hierzu O. Fliigel: ,,Démocratie a venir, S. 31ff.

98 Eine solche nicht allein naive, sondern zudem normativ bedenkliche Theorie eines
Aktes der Transgression findet sich beispielsweise bei S. Zizek: Die Tiicke des Sub-
jekts.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 139

absehbare Zeit im Inneren des Kapitalismus — doch wir bleiben in ihm als Biirge-
rinnen und Biirger auch in einem politischen, nicht allein in einem 6konomischen
Sinne. Der kritische Gehalt einer politischen Biirgerschaft ldsst sich jedoch allein
dann einlosen, wenn die Dekonstruktion von (6konomischen) Naturalisierungen
konstitutiver Bestandteil des politisch-praktischen Selbstverstindnisses der
Gegenwartsgesellschaften wird. Dies kann aus der Perspektive der politischen
Philosophie zwar nur postuliert werden. Sie kann, nimmt sie die von Derrida
immer wieder angesonnene Vorsicht ernst, diese Befragungen lediglich befra-
gend vorbereiten. — Gleichwohl weisen Derridas Uberlegungen zur Idee einer
kommenden Demokratie, die dann in gewisser Weise als der Raum verstanden
werden kann, innerhalb dessen eine fiir ihre Aporien sensible Vernunft zu proze-
dieren vermag, ein grofes Inspirationspotential fiir eine normative Demokratie-
theorie auf. Institutionentheoretisch und gesellschaftskritisch gewendet lassen sie
sich namlich als Plddoyer fiir eine Lehre reflexiver Institutionen verstehen, die
fiir ihre eigene Umgestaltung offen sind; und dieses Gebot der Offenheit bezieht
sich nicht allein auf politische Institutionen im engeren Sinne, sondern — hierin
liegt seine Radikalitdt — auch auf diejenigen sozialen und 6konomischen Institu-
tionen, die den Charakter des Gemachten zusehends abstreifen, um sich von der
politischen Einflussnahme abzuschlieBen. Das liee sich sogar auf einen plakati-
ven Slogan fiir das Projekt einer emanzipatorisch ausgerichteten Praxis des
Selbstregierens bringen: Demokratie als Ort, an dem sich Vernunft, nicht zuletzt
auch die des Marktes, verniinftig iiberdenken ldsst.

Literatur

Adorno, Theodor W.: Probleme der Moralphilosophie, in: ders., Nachgelassene
Schriften, Abt. IV, Bd. 10, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1996

Agamben, Giorgio: Homo Sacer. Die souverdne Macht und das nackte Leben,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002

Agamben, Giorgio: Ausnahmezustand. Homo Sacer II.1, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2004

Berlin, Isaiah: ,,Zwei Freiheitsbegriffe”, in: ders., Freiheit. Vier Versuche, Frank-
furt/Main: Fischer-Verlag 1995, S. 197-256

Bodin, Jean: Uber den Staat, Stuttgart: Reclam 1976

Brunkhorst, Hauke: Solidaritéit. Von der Biirgerfreundschaft zur globalen Rechts-
genossenschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002

Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritdt‘, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 1991

Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauerarbeit und
die neue Internationale, Frankfurt/Main: Fischer-Verlag 1995

Derrida, Jacques: Adieu. Nachruf auf Emmanuel Levinas, Miinchen 1999

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | OLIVER FLUGEL

Derrida, Jacques: ,,Tympanon®, in: ders., Randgénge der Philosophie, 2. Aufl.,
Wien: Passagen-Verlag 1999, S. 13-30

Derrida, Jacques: Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2003

Derrida, Jacques: Voyous. Deux essais sur la raison, Paris: Galilée 2003

Derrida, Jacques: Marx & Sons, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004

Fliigel, Oliver: ,,Démocratie a venir. Jacques Derrida“, in: Oliver Fligel/Rein-
hard Heil/Andreas Hetzel (Hg.), Die Riickkehr des Politischen. Demokratie-
theorie heute, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, S. 19-42

Forst, Rainer: ,,Kommunitarismus und Liberalismus — Stationen einer Debatte®,
in: A. Honneth (Hg.), Kommunitarismus, S. 181-212

Forst, Rainer: ,,Moralische Autonomie und Autonomie der Moral. Zu einer Theo-
rie der Normativitdt nach Kant“, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 52
(2004), S. 179-197

Foucault, Michel: ,,Wer sind Sie, Professor Foucault? (Gesprich mit P. Caruso)®,
in: Daniel Defert/Francois Ewald (Hg.), Dits et Ecrits. Schriften, Bd. 1,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 770-793

Foucault, Michel: , Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Daniel Defert/
Francois Ewald (Hg.), Dits et Ecrits. Schriften, Bd. 2, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2002, S. 166-191

Gondek, Hans-Dieter/Waldenfels, Bernhard: ,,Derridas performative Wende®, in:
dies. (Hg.), Einsdtze des Denkens. Zur Philosophie von Jacques Derrida,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997, S. 7-39

Habermas, Jirgen: Faktizitit und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1994

Habermas, Jiirgen: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theo-
rie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1999

Habermas, Jiirgen: ,,Drei normative Modelle der Demokratie®, in: ders., Die Ein-
beziehung des Anderen, S. 277-292

Habermas, Jirgen: Uber den internen Zusammenhang von Rechtsstaat und De-
mokratie®, in: ders., Die Einbeziehung des Anderen, S. 293-305

Habermas, Jiirgen: ,,Braucht Europa eine Verfassung?, in: ders., Zeit der Uber-
ginge. Kleine politische Schriften IX, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001,
S. 104-129

Habermas, Jiirgen: Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer
liberalen Eugenik?, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001

Habermas, Jirgen: ,,Religion in der Offentlichkeit. Kognitive Voraussetzungen
fiir den ,6ffentlichen Vernunftgebrauch® religiéser und sékularer Biirger*, in:
ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsétze, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2005

Habermas, Jiirgen: Strukturwandel der Offentlichkeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1990

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS VON PROZEDUR UND SUBSTANZ | 141

Hardt, Michael/Negri, Antonio: Empire. Die neue Weltordnung, Frankfurt/Main,
New York: Campus-Verlag 2003

Hardt, Michael/Negi, Antonio: Multitude. Krieg und Demokratie im Empire,
Frankfurt/Main, New York: Campus-Verlag 2004

Honneth, Axel (Hg.): Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die moralischen
Grundlagen moderner Gesellschaften, Frankfurt/Main, New York: Campus-
Verlag 1993

Levinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Frei-
burg/Breisgau: Karl Alber 1998

Marx, Karl/Engels, Friedrich: ,,Manifest der kommunistischen Partei®, in: dies.,
MEW, Bd. 4, unverinderter Nachdruck der 1. Auflage von 1959, Berlin
(Ost): Dietz-Verlag 1972, S. 459-493

Marx, Karl: ,,Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung®, in: ders.,
MEW, Bd. 1, unveridnderter Nachdruck der 1. Aufl. von 1956, Berlin: Dietz-
Verlag 1976, S. 378-391

Montesquieu, Charles-Louis de: Vom Geist der Gesetze, Stuttgart: Reclam 1994

Ranciere, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2002

Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort
und drei Corollarien, 4. Nachdruck der Ausg. von 1963, Berlin: Duncker &
Humblot 1996

Schmitt, Carl: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverénitit,
7. Aufl., Berlin: Duncker & Humblot 1996

Taylor, Charles: ,,Der Irrtum der negativen Freiheit®, in: ders., Negative Freiheit?
Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1992, S. 118-144

Taylor, Charles: ,,Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und
Kommunitarismus®, in: A. Honneth (Hg.), Kommunitarismus, S. 103-130

Taylor, Charles: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frank-
furt/Main: Fischer-Verlag 1993

Taylor, Charles: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsétze zur
politischen Philosophie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002

Taylor, Charles: ,,Demokratic und Ausgrenzung®, in: ders., Wieviel Gemein-
schaft braucht die Demokratie?, S. 30-50

Taylor, Charles: ,,Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie?*, in: ders.,
Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie?, S. 11-19

Tocqueville, Alexis de: Uber die Demokratie in Amerika, Stuttgart: Reclam 1985

Zizek, Slavoj: Die Tiicke des Subjekts, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839405451 -

M 14.02.2026, 09:50:16, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politisierung des Rechts oder Verrechtlichung
und Demokratisierung der Politik? Zum Beitrag
der Dekonstruktion zu einer Theorie von

Demokratie und Recht in der Weltgesellschaft

ANDREAS NIEDERBERGER

1. Volkerrecht und internationale Politik nach dem
Ende des Kalten Krieges

Seit dem Ende des Kalten Krieges haben sich nahezu alle Bereiche des politi-
schen Lebens signifikant verdndert. Besonders auffillig sind die Verdnderungen
aber zweifelsohne im Bereich der internationalen Politik sowie in der Stellung
des Volkerrechts und der Institutionen, die mit ihm assoziiert sind. Die interna-
tionale Politik von 1945 bis 1989 war durch das jeweilige Verhiltnis der beiden
Supermichte, die Dekolonisierung und die Austragung von Stellvertreterkriegen
oder die Initiierung und Beilegung von Konflikten in den ehemaligen Kolonien
bzw. am Rand der Einflusssphédren bestimmt. Einrichtungen, wie die Vereinten
Nationen, boten zwar immer wieder einmal das Forum fiir eine globale Offent-
lichkeit und im Detail wurden auch gemeinsame Regulierungen entwickelt; ins-
gesamt kamen sie aber zumeist nicht tiber die Form zwischenstaatlicher diploma-
tischer Interaktionen hinaus, was auch an ihrer primiren Aufgabe lag, den Frie-
denszustand zwischen den Staaten zu wahren. Der KSZE/OSZE ist es immerhin
gelungen, das Wettriisten zu kontrollieren und damit indirekt auch zu begrenzen,
womit zugleich der Ubergang von der modernen in eine zumindest teilweise
,postmoderne* Staatenwelt mit ihrer Transparenz und/oder Einbindung des mili-
tirischen Drohpotentials in Einrichtungen ,kollektiver Sicherheit eingeleitet
wurde.! Aber auch sie blieb bis zum Beginn der neunziger Jahre wesentlich eine

1 Vgl. dazu Robert Cooper: The Breaking of Nations. Order and Chaos in the Twen-
ty-First Century, London: Atlantic Books 2004, S. 50-54.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | ANDREAS NIEDERBERGER

Instanz, die in Gestalt zwischenstaatlicher Verhandlungen krisenpraventiv wirk-
te.” Diese Bindung der internationalen Politik und des Volkerrechts an das Sys-
tem souverdner Staaten, wie es sich seit dem Westfdlischen Frieden von 1648
langsam herausgebildet hat,’ erfihrt nach 1989 wichtige Modifikationen:

Erstens setzt sich die Einschrankung der Souverénitit des Handelns staatli-
cher Administrationen oder Akteure durch Menschenrechte, die erstmals in den
Kriegsverbrecherprozessen in Niirnberg und Tokio vélkerrechtlich zum Tragen
kam und 1948 in der Allgemeinen Menschenrechtserkldarung auch volkerrechts-
verbindlich niedergelegt wurde, als wesentliche Dimension der Beurteilung und
Kritik politischer Verhéltnisse auf allen Ebenen durch. Staatliches Handeln wird
nicht mehr nur in seiner Wirkung auf andere Staaten kontrolliert, sondern es wird
auch staatsintern, etwa in der Frage des Umgangs mit Minderheiten,* bzw. mit
Blick auf transnationale Normverletzungen etwa bei den sogenannten ,,Neuen
Kriegen® allgemeinen Standards unterworfen, deren Verletzung die Staatenge-
meinschaft berechtigt, mit politischen und 6konomischen Sanktionen oder gar
mit militdrischen Mitteln zu intervenieren. In diesem Kontext erweitert der Si-
cherheitsrat seine Handlungskompetenzen und deutet seinen Friedensauftrag —
zumindest in einigen wichtigen Féllen — weiter als die bloBe Verhinderung zwi-
schenstaatlicher Kriege,” und es entstehen zugleich supra- und internationale Ein-
richtungen, wie etwa der Internationale Strafgerichtshof (ICC), oder bereits exis-
tierende Institutionen, wie beispielsweise der Europdische Gerichtshof fiir Men-
schenrechte, werden zunchmend konsultiert,’ in denen Menschenrechtsverlet-

2 Vgl. dazu Kurt P. Tudyka: Das OSZE-Handbuch. Die Organisation fiir Sicherheit
und Zusammenarbeit von Vancouver bis Wladiwostok, Opladen: Leske und Bu-
drich 2002, S. 21.

3 Vgl dazu Stephen D. Krasner: Sovereignty. Organized Hypocrisy, Princeton:
Princeton University Press 1999 sowie Hendrik Spruyt: The Sovereign State and Its
Competitors, Princeton: Princeton University Press 1994.

4 Zur Geschichte und den Schwierigkeiten des Minderheitenschutzes als einer Auf-
gabe der internationalen Gemeinschaft im 20. Jahrhundert vgl. Mark Mazower: Der
dunkle Kontinent. Europa im 20. Jahrhundert, Frankfurt/Main: Fischer-Verlag
2002, S. 69-116.

5 Vgl zu diesem Begriff und zur besonderen Qualitét der Transnationalitét in diesen
Gewaltphdanomenen (z. B. des grenziiberschreitenden Terrorismus oder der transna-
tionalen Finanzstruktur) Mary Kaldor: Neue und alte Kriege, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2000, S.144-176 und Herfried Miinkler: Die neuen Kriege, Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt-Verlag 2002, S. 131-205.

6  Vgl. zur Rekonstruktion dieser Entwicklung des Sicherheitsrates mit Blick auf den
Friedensbegriff, aber auch zur Kritik daran Martti Koskenniemi: ,,Die Polizei im
Tempel. Ordnung, Recht und die Vereinten Nationen: Eine dialektische Betrach-
tung®, in: Hauke Brunkhorst (Hg.), Einmischung erwiinscht? Menschenrechte und
bewaffnete Intervention, Frankfurt/Main: Fischer-Verlag 1998, S. 63-88.

7 1981 gab es sieben Beschwerden, die dem Gerichtshof zur Entscheidung vorgelegt
wurden. Im Jahr 1997 waren es 119. Nach einer Anderung der Vorlagebedingun-
gen stieg die Zahl der Beschwerden zwischen 1998 und 2001 von 5979 auf 13858.
Vgl. dazu die Angaben auf der Homepage des Europdischen Gerichtshofes fiir

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERUNG DES RECHTS? | 145

zungen unmittelbar strafrechtlich verfolgt werden (koénnen). Daneben gibt es
auch erste Vorzeichen einer globalen Offentlichkeit, die einerseits aus Nichtre-
gierungsorganisationen oder globalen bzw. regionalen Foren, wie etwa dem
Weltsozialforum, gebildet wird, andererseits aber auch durch die Globalisierung
von Medien, wie etwa den global operierenden Nachrichtensendern, oder die zu-
nehmende Verbreitung des Internets befordert wird.® Diese Herausbildung einer
globalen Offentlichkeit geht damit einher, dass innerhalb vieler Staaten auBen-
politisches Handeln nicht mehr einfach durch das jeweilige Eigeninteresse ge-
rechtfertigt werden kann, sondern immer auch in einer menschenrechtlichen
Perspektive vertretbar sein muss.

Diese ,,Globalisierung* und tendenzielle Angleichung der normativen Stan-
dards, die von politischen Verhéltnissen erwartet werden, und die Erweiterung
der Rechtssubjekte des Volkerrechts um die Individuen selbst oder kulturelle, re-
ligiése bzw. sozio-6konomische oder gar politische Minderheiten bilden jedoch —
auch wenn Teile der politischen Philosophie internationaler Beziehungen oder
globaler Gerechtigkeit es manchmal nicht wahrhaben wollen — nur eine Tendenz
unter anderen. Denn zweitens kommt es neben dieser ,,Globalisierung* eines we-
sentlichen Standards zu einer allgemeineren Vervielfdltigung von inter- und
transnationalen Agenturen, die zur Fortschreibung und Weiterentwicklung des
Volkerrechts beitragen, sowie von transnationalen privatrechtlichen Vertrigen
und Schiedsgerichten. So gibt es unterdessen mindestens 125 internationale Insti-
tutionen und Organisationen, die ,,verfahrensabschlieBende Rechtsentscheidun-
gen* treffen und somit das Korpus des Vélkerrechts bestimmen kénnen.” Anders
als es in den Einzelstaaten zumindest intendiert war, sind diese Institutionen und
Organisationen jedoch nicht mehr in ein einheitliches Gefiige integriert, was sich
darin &ufert, dass sich ihre Genese hiufig partikularen Bedingungen und Ziel-
vorgaben verdankt und nach ihrem Bestehen weder die Benennung der Personen,
die entscheiden, noch die Entscheidungsgrundlagen zentral festgelegt und kont-
rolliert werden. Da es zugleich eine globale Wirtschaftspolitik jenseits vor allem
der WTO, deren Aufgabe sich jedoch wesentlich auf die Sicherung offener
Mirkte beschrinkt, offensichtlich nicht gibt, schaffen sich dariiber hinaus die
transnationalen 6konomischen Akteure weitere eigene Rechtsverhiltnisse, derer
sie zur Verlédsslichkeit ihrer Tétigkeiten bediirfen. Hierbei verschrinken sich
durch die Etablierung mehr oder weniger unabhéngiger Schiedsgerichtsbarkeiten
kontingente Machtverhiltnisse und Interessenlagen mit allgemeineren rechtli-
chen Standards, was dann sogar hin und wieder zur Folge hat, dass es zur Ver-

Menschenrechte http://www.coe.int/T/D/Menschenrechtsgerichtshof/geschichte.asp
Stand der Webseite vom 1.4.2007.

8 Vgl. dazu Rudolf Stichweh: ,,Dimensionen des Weltstaats im System der Weltpoli-
tik, in: ders./Mathias Albert (Hg.), Weltstaat und Weltstaatlichkeit. Beobachtungen
globaler politischer Strukturbildung, Wiesbaden: VS-Verlag 2007, S. 25-36.

9 Vgl. dazu Andreas Fischer-Lescano/Gunther Teubner: Regime-Kollisionen. Zur
Fragmentierung des globalen Rechts, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2006.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | ANDREAS NIEDERBERGER

besserung von Arbeitsverhidltnissen oder zur Gewidhrung von Sozialleistungen
0. A. kommt. Die Schwierigkeit dieser Pluralisierung internationalen &ffentlichen
und privaten Rechts — und der Grund, warum diese Tendenz der zuerst genannten
teilweise entgegensteht — ist, dass es keinen einheitlichen Rechtscode gibt und
dass weder durch die gemeinsamen Institutionen und Organisationen noch durch
die Einsetzung der Schiedsgerichtsbarkeit durch Vertragspartner sichergestellt
ist, dass die Einrichtungen denselben Rechtsanspriichen und derselben Interpreta-
tionspraxis folgen. Es kommt offensichtlich parallel zur Pluralisierung zu einer
Fragmentierung des global geltenden Rechts, womit letztlich weder von Rechts-
sicherheit, noch von der allgemeinen Geltung geteilter Standards geredet werden
kann. Denn selbst wenn der Menschenrechtsstandard vermehrt zur Anwendung
kommt, so entstehen doch vielfiltige Akteure und Handlungsweisen dieser Ak-
teure, bei denen zunidchst gar nicht klar ist, ob und in welcher Weise sie unter die
Jurisdiktion der Instanzen des modernen Volkerrechts fallen, fiir die die Bedeu-
tungszunahme der Menschenrechte primédr zu beobachten ist.

Diesen beiden, wenn auch teilweise widerstreitenden Tendenzen der Juridifi-
zierung des globalen politischen Raums ist schlieBlich drittens die Wiederbele-
bung des Unilateralismus oder aber der Politisierung des internationalen Han-
delns gegeniiberzustellen, die spétestens seit dem Streit iiber die Reaktionen auf
die Entwicklungen in Jugoslawien Mitte der neunziger Jahre zu beobachten sind.
Unter explizitem oder implizitem Rekurs auf die Abwesenheit einer zwangsbe-
wehrten und gewaltmonopolistischen 6ffentlichen Rechtsordnung im globalen
Raum bestreiten einige Akteure, allen voran und am explizitesten die Bush-
Administration seit dem 11. September 2001, aber zuvor und danach auch die
amerikanische Vorgéingerregierung ebenso wie China oder Russland die ,,Wirk-
lichkeit* des Volkerrechts und deuten es vielmehr als politisch-diplomatische
Ubereinkunft der betroffenen Staaten, die je neu zu bestitigen ist. Dieser Unilate-
ralismus hat sowohl eine ,,alte”, als auch eine ,,neue* Seite, denn einerseits fiihrt
er — zumal unter Bedingungen zunehmender Knappheit natiirlicher Ressourcen,
wie etwa dem Ol — zur Riickkehr einer direkten Macht-, Interessens- und (Selbst-)
Verteidigungs- bzw. Militéirpolitik,'® wiihrend er es andererseits den Akteuren er-
laubt, die Umsetzung normativer Anspriiche anzustreben, wie etwa desjenigen
auf demokratische Verhiltnisse oder des Menschenrechtsschutzes ohne Zustim-
mung des UN-Sicherheitsrates, die unter den gegebenen Volkerrechtsbedingun-
gen, die sich jedoch dem ,,Westfilischen System souverdner Staaten* verdanken,
illegitim sind.

Eine Weltgesellschaft existiert also zweifelsohne und sie hat seit dem Ende
des Kalten Krieges auch sicherlich an Bedeutung zugenommen. Ihr Bestehen bie-
tet jedoch keine Gewihr fiir die Existenz eines einheitlichen politischen, rechtli-

10 Vgl. dazu u. a. Michael Bothe u. a.: Der 11. September — Ursachen und Folgen,
Heidelberg: Universititsverlag Winter 2003 und Bernd W. Kubbig (Hg.): Brand-
herd Irak. US-Hegemonieanspruch, die UNO und die Rolle Europas, Frankfurt/
Main, New York: Campus-Verlag 2003.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERUNG DES RECHTS? | 147

chen oder gar demokratischen Raumes, sondern sie beschreibt, wie schon Niklas
Luhmann bei der Einfithrung des Begriffes der ,,Weltgesellschaft“ in die
deutschsprachige Theoriebildung vermerkt hat,'' eine globale Integration, die
durch konkurrierende Integrationsmodi in verschiedenen Bereichen und daher
eher durch die bestindige Unterminierung der ,,operativen SchlieBung* einzelner
Bereiche und d. h. auch der Bereiche, in denen bisher gerechte Umverteilungen
oder die Gewahrung berechtigter Anspriiche geleistet wurde, gekennzeichnet ist,
als durch gemeinsame Prinzipien und Ziele. Die Juridifizierung und Politisierung
der internationalen Politik, die gleichzeitig stattfindet, schafft ein zusammenhén-
gendes Netz von Raumen globalen politischen, sozialen und 6konomischen Han-
delns bzw. der Auswirkungen dieses Handelns, was einerseits jeweils neue und
erweiterte Moglichkeiten zur Durchsetzung und Absicherung normativer An-
spriiche er6ffnet, wihrend andererseits die jeweilige Einbindung in das Gesamt-
netz immer weniger die Bedingungen bereitzustellen scheint, die diese Durchset-
zung und Absicherung nicht von der Willkiir und Beharrlichkeit der jeweiligen
Akteure abhingig macht.'?

Die politische Philosophie sowie die normativ interessierte Rechts- und Poli-
tiktheorie hat auf diese Situation im Wesentlichen mit drei Strategien reagiert:

Eine erste Strategie fordert die Etablierung eines Aquivalents zum innerstaat-
lichen (demokratischen) Konstitutionalismus auf Weltebene. Ein solcher Konsti-
tutionalismus soll sicherstellen, dass es einen einheitlichen Rechtscode und ver-
bindliche Grundrechte fiir alle Betroffenen gibt."* Auf diese Weise wiirde nicht
nur ausgeschlossen, dass es zu Konflikten und wechselseitigen Behinderungen
und somit Effizienzverlusten zwischen den diversen Sphéren der Politik und des
Rechts kommt, sondern es wiirde sich zugleich die Option einer demokratischen
oder zumindest reprisentativen Kontrolle der Gesamtheit der Institutionen, Or-
ganisationen und Privatrechtsregimes ergeben. Die Einheitlichkeit des geltenden
internationalen Rechts konnte ndmlich durch eine globale Legislative gesetzt
oder wenigstens durch eine Art hochster Gerichtsbarkeit iiberwacht bzw. in ihren

11 Vgl. Niklas Luhmann: ,Die Weltgesellschaft”, in: ders., Soziologische Aufkla-
rung 2. Aufsitze zur Theorie der Gesellschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag
1975, S. 51-71.

12 Vgl. zur Bedingung der Nicht-Willkiirlichkeit als eines entscheidenden Kriteriums
fur die Legitimitét einer politischen Ordnung Philip Pettit: Republicanism. A Theo-
ry of Freedom and Government, Oxford: Oxford University Press 1997, S. 51-109
sowie Andreas Niederberger: ,,Demokratie in der Weltgesellschaft? Einige Uberle-
gungen zu den normativen Grundlagen politischer Ordnung und ihrer globalen Rea-
lisierung®, in: Jens Badura (Hg.), Mondialisierungen. ,,Globalisierung* im Lichte
transdisziplindrer Reflexionen, Bielefeld: transcript 2006, S. 183-199.

13 Vgl. zu den Moglichkeiten, aber auch den Grenzen des Konstitutionalismus etwa
die Beitrdge in Regina Kreide/Andreas Niederberger (Hg.): Transnationale Ver-
rechtlichung. Nationale Demokratien im Kontext globaler Politik, Frankfurt/Main,
New York: Campus-Verlag 2007 (im Druck).

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | ANDREAS NIEDERBERGER

dramatischsten Disparititen autoritativ gekliart werden.'* Insofern ein Konstitu-
tionalismus zudem implizit oder explizit als Geltungsvoraussetzung und/oder als
politisches Ziel Grund- sowie Verfahrensrechte fiir Individuen und andere Entité-
ten vorsehen wiirde, wiirde er dariiber hinaus notwendig ein Minimum an Ge-
rechtigkeit oder Chancengleichheit vorsehen und dem Handeln von Institutionen,
politischen Instanzen, aber auch privaten Akteuren, wie etwa den transnationalen
Firmen, in dieser Hinsicht Grenzen auferlegen (natiirlich nur unter der Pramisse,
dass es auch ein Aquivalent zum innerstaatlichen Gewaltmonopol gibe)."
Wihrend diese erste Strategie intendiert, eine — zumindest in Grundziigen —
republikanische Verfassung der Weltgesellschaft mit verbindlichen Rechtsver-
fahren zu etablieren, herrscht in einer zweiften Strategie die Auffassung vor, dass
die dringenden Probleme des globalen Gefiiges weniger unmittelbar politischer,
d. h. insbesondere freiheitsbedrohender Natur sind, sondern eher die gravieren-
den sozio-6konomischen und kulturellen Ungleichheiten und Abhingigkeiten, al-
so vor allem die Weltarmut sowie die Weltwirtschaftsordnung mit ihren Spétfol-
gen des Kolonialismus und Protektionismus bzw. die differente Verteilung von
Ressourcen und Kompetenzen betreffen. Theorien globaler Gerechtigkeit, die
hiufig im Anschluss an John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit,'® jedoch im
Unterschied zu dessen eigener Beschrankung dieser Theorie auf die Einzelstaa-
ten'” entwickelt werden, schlagen daher eine globale gerechte Grundstruktur als
normativen Orientierungspunkt vor.'® Dabei gehen die Theorien gewdhnlich von
einem normativen oder methodischen Individualismus aus und bestimmen die
Giiter und Positionen, die global gerecht verteilt werden miissen,"” und diejeni-
gen, die davon ausgenommen sind (weil sie berechtigterweise auf einen lokalen
Kontext beschrinkt werden konnen oder grundsitzlich nicht unter Gerechtig-
keitsgesichtspunkten zu verteilen sind), um dann Verfahren anzugeben, nach
denen die gerechte Verteilung vorgenommen werden sollte, wie etwa das rawls-
sche Differenzprinzip. Wichtig fiir das Gerechtigkeitsverstindnis ist dabei, dass
die Gerechtigkeit nicht als Tugend von Handelnden, sondern als Struktur begrif-

14 Vgl. dazu auch Jiirgen Habermas: ,,Das Kantische Projekt und der gespaltene Wes-
ten®, in: ders., Der gespaltene Westen, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004, S. 113-193
sowie ders.: ,,Eine politische Verfassung fiir die pluralistische Weltgesellschaft?“,
in: ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsétze, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2005, S. 324-365.

15 Vgl. dazu Regina Kreide: ,,Welche Verpflichtungen haben transnationale Unter-
nehmen? Gerechtigkeit in internationalen Beziehungen®, in: Peter Imbusch (Hg.),
Demokratie — Gerechtigkeit — Frieden: Einddmmung oder Eskalation von Gewalt?,
Baden-Baden: Nomos Verlagsgesellschaft 2006, S. 169-192.

16 John Rawls: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1975.

17 Vgl. John Rawls: Das Recht der Volker. Enthélt: ,,Nochmals: Die Idee der 6ffentli-
chen Vernunft®, Berlin, New York: de Gruyter 2002, S. 13-67.

18 Vgl. dazu etwa die Beitrdge in Thomas Pogge (Hg.): Global Justice, Oxford:
Blackwell Publishers 2001.

19 Vgl. dazu Christoph Horn: ,,Philosophische Argumente fiir einen Weltstaat®, in:
Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 21 (1996), S. 229-251.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERUNG DES RECHTS? | 149

fen wird. Normatives Ziel muss also bei allem Absehen von unmittelbar politi-
scheren Anspriichen eine gerechte Weltordnung und damit auch ein Ensemble
von Institutionen sein, die gegen alle anderen Interessen und Verhéltnisse zu ge-
wihrleisten vermogen, dass eine gerechte Ausgangsverteilung von Giitern und
Positionen gegeben ist und zudem die Moglichkeit korrigierender Eingriffe bei
Fehlentwicklungen besteht.”’

Die dritte Strategie ist aus normativen — etwa weil eine klare Bestimmung der
Rechtssubjekte und ihrer Hierarchie, z. B. Individuen vs. Staaten, bzw. des all-
gemeinen Verhiltnisses aller global relevanten Giiter und Positionen zueinander
dullerst schwierig ist — oder empirischen Griinden skeptisch gegeniiber dem Ver-
such, mit dem Konstitutionalismus eines der zentralen Elemente der modernen
Rechtsstaatlichkeit global nochmals etablieren zu wollen, wie auch gegeniiber
dem Ansatz, eine gerechte globale Grundstruktur anzustreben. Sie schldgt des-
halb vor, die normative Theorie auf die moralphilosophische Bestimmung des
global unbedingt Geforderten oder Gewiinschten zu konzentrieren und dann In-
stitutionen, Organisationen und Akteure, die bestehen oder zu schaffen sind, kon-
sequentialistisch darauf hin zu untersuchen, ob sie in der Lage sind, das Gefor-
derte zu erfiillen. Es kommt solcherart zu Theorien globaler Gerechtigkeit, die
basale Menschenrechte oder aber sogar Maf3stdbe des guten Lebens festlegen und
von dort her fragen, wem die Verpflichtung zukommt, bei Nichtbestehen dieser
Menschenrechte oder bei Unterschreitung der Maf3stéibe die Rechte oder die not-
wendigen Ressourcen zu sichern.”’ Mit Blick auf die weitergehende Schwierig-
keit des Umgangs mit institutionellen oder kollektiven Akteuren wird dabei teil-
weise auch bestimmt, wie diese Akteure beschaffen sein miissen oder konnen,
um solche Menschenrechte oder andere Ressourcen zu sichern.”

Die Streitlinien innerhalb der politischen Philosophie internationaler Bezie-
hungen laufen also einerseits entlang der Frage, ob politischen bzw. prozeduralen
Anspriichen oder aber solchen der Gerechtigkeit der normative Vorrang gebiihrt,
wihrend andererseits diskutiert wird, ob es sich bei dem Gegenstand dieser phi-
losophischen Beschéftigung eher um eine politische oder 6konomische Struktur
bzw. Ordnung oder um das richtige Handeln in moralisch relevanten Kontexten
dreht.

20 Vgl. dazu Rainer Forst: ,Justice, Morality and Power in the Global Context®, in:
Andreas Follesdal/Thomas Pogge (Hg.), Real World Justice. Grounds, Principles,
Human Rights and Social Institutions, Dordrecht: Springer 2005, S. 27-36.

21 Vgl. dazu etwa die Beitrdge in Deen K. Chatterjee (Hg.): The Ethics of Assistance.
Morality and the Distant Needy, Cambridge: Cambridge University Press 2004.

22 Vgl. dazu u. a. Allen Buchanan: Justice, Legitimacy, and Self-Determination. Moral
Foundations for International Law, Oxford: Oxford University Press 2004, S. 233-
260.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | ANDREAS NIEDERBERGER

2. Dekonstruktion als normativ richtiges Mandvrieren
zwischen Politisierung und Juridifizierung

In seinem Buch Globalverfassung. Die Geltungsbegriindung der Menschenrechte
diagnostiziert Andreas Fischer-Lescano angesichts der widerstreitenden Tenden-
zen der Weltgesellschaft, die zuvor beschrieben wurden, sowie der Uneinigkeit
innerhalb der politischen Philosophie internationaler Beziehungen, dass im An-
schluss an die dekonstruktive Rechtsbetrachtung Jacques Derridas die Politisie-
rung des ,,Weltrechts* so begriffen werden sollte, dass sie es erlaubt oder mogli-
cherweise von Akteuren dazu genutzt werden kann, dessen Juridifizierung in
normativ iiberzeugender Weise voranzutreiben.” Hauptbezugspunkt ist dabei
Derridas Text Gesetzeskraft, in dem ausgefiihrt wird, dass der Aporie, dass einer-
seits Anspriiche der Gerechtigkeit notwendig auf die Einrichtung des Rechts
verweisen, wihrend das Recht als solches andererseits bestdndig die Gefahr in
sich trégt, die Gewalt einer bloBen Setzung zu sein, mit der dekonstruktiven Aus-
setzung bzw. Einklammerung des Rechts und mit seinem Sprechen im Namen
der Gerechtigkeit begegnet werden sollte.”* Die Gerechtigkeit eines Anspruchs
oder einer Handlung impliziert, dass er gewéhrt oder sie ausgefiihrt werden soll-
te, so dass die jeweilige Umsetzung ein entscheidender Aspekt ihrer Gerechtig-
keit ist. Das Recht als Struktur, in der das Motivationsproblem einer rein morali-
schen Bestimmung tiberwunden ist, lasst sich folglich als Realisierung der Ein-
sicht begreifen, ,,dass die Gerechtigkeit nur dann das ist, was sie ist, dass nur
dann Gerechtigkeit widerfahren kann, wenn sie die Kraft hat, ,enforced‘ zu wer-
den“, wie Derrida in interpretierender Paraphrase Blaise Pascals festhilt.” Zu-
gleich kann das Recht als solches aber aus drei Griinden nicht die Gerechtigkeit
erschopfen: Erstens garantiert die Genese eines Gesetzes bzw. der Rechte, die es
gewihrt, in einem ,,Kontext der Gerechtigkeit® nicht, dass die Geltung dieses Ge-
setzes bzw. die Gewédhrung der Rechte auch in der singuldren Situation, die im
Moment des Handelns gegeben ist, gerecht wire, da sowohl die Kontingenz der
gegenwirtigen Verhiltnisse wie auch die mogliche Beschréinktheit fritherer Ein-
sichten es nicht auszuschlieBen erlauben, dass das entsprechende Gesetz (zumin-
dest unterdessen) ungerecht sein konnte.”® Zweitens wohnt dem Recht ein Bezug
zum Zwang und damit auch zur Gewalt inne, was nicht durch das Recht als sol-

23 Andreas Fischer-Lescano: Globalverfassung. Die Geltungsbegriindung der Men-
schenrechte, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2005, S. 276-277.

24 Vgl. ausfiihrlicher hierzu sowie zum Folgenden Andreas Niederberger: ,,Zwischen
Ethik und Kosmopolitik: Gibt es eine politische Philosophie in den Schriften Jac-
ques Derridas?“, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 27 (2002), S. 149-170.

25 Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritit’, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1991, S. 23.

26 Vgl. ebd., S. 29-31.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERUNG DES RECHTS? | 151

ches (etwa unter Bezug auf den ,,Wert* der Rechtssicherheit)*’” normativ in seiner
Relevanz neutralisiert werden sollte.”® Drittens schlieflich sind die Allgemeinheit
des Rechts und die Universalitdt der Gerechtigkeit nicht deckungsgleich, d. h.,
wihrend das Recht in der Sprache der Allgemeinheit fiir jeden gleichermalien
Geltung beanspruchen muss, kann die Universalitit der Gerechtigkeit durchaus
singulire Losungen fiir singulire Verhiltnisse vorsehen.” Die Universalitit der
Gerechtigkeit bleibt bei aller moralischen Unbedingtheit allerdings dennoch auf
die Allgemeinheit des Rechts bezogen, da sie immer auch fiir die anderen ge-
recht sein muss und sich nie auf einen einzelnen, konkreten anderen beschrianken
kann.*

Das Verhiltnis zwischen Gerechtigkeit und Recht stellt sich also zunéchst als
aporetisch dar, da die beiden zumindest geltungstheoretisch aufeinander verwei-
sen, wihrend sie sich doch zugleich in ihren jeweiligen Eigentiimlichkeiten aus-
zuschlieBen scheinen. Derrida schldgt daher die Dekonstruktion selbst als ,,L6-
sung“ vor, derzufolge ein dekonstruktiver Umgang mit dem Recht dieses im
Namen der Universalitdt der Gerechtigkeit zunéchst in seiner eigenen Form und
Allgemeinheit aussetzt,”’ um es dann angesichts der Forderungen der Gerechtig-
keit neu sprechen zu konnen.”” Dem Richter als der wesentlichen Instanz der
»Reflexion des bestehenden Rechts im Horizont der gebotenen Gerechtigkeit
angesichts eines jeweils vorliegenden Falles kommt dabei vorerst die zentrale
Stellung zu.*> Am Ende von Gesetzeskraft geht Derrida jedoch iiber diese Kon-
zentration auf die richterliche Auslegung, die sich wesentlich dem Anlass der
Textproduktion, aber auch der konzeptuellen Schwierigkeit, das ,,dekonstruktive
Geschehen® zu situieren, verdankt, — und damit auch der Anlage der Epoche/
Aussetzung/Einklammerung als einer geltungs- und moglicherweise handlungs-
psychologischen ,,Reflexionsfigur — hinaus und spricht allgemeiner von einer

27 Vgl. zu einer solchen Argumentation fiir den eigenstéindigen normativen Wert der
Existenz von Rechtsverhéltnissen tiberhaupt Gustav Radbruch: Rechtsphilosophie,
Heidelberg: Miiller/UTB 2003, S. 78-85.

28 Vgl. J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 27f.

29 Vgl. ebd., S. 34f.

30 Dies unterscheidet die dekonstruktive Gerechtigkeitsauffassung von neo-aristote-
lischen Modellen einer Ethik der Fiirsorge oder der Anerkennungstheorie. Vgl. zu
einer stirkeren Parallelisierung Axel Honneth: ,,.Das Andere der Gerechtigkeit. Ha-
bermas und die Herausforderung der poststrukturalistischen Ethik“, in: ders., Das
Andere der Gerechtigkeit. Aufsétze zur praktischen Philosophie, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2000, S. 133-170.

31 Vgl. zu den phénomenologischen Hintergriinden dieser ,,Aussetzung*, ,,Einklam-
merung™ oder ,,Epoché” in Gesetzeskraft auch den Beitrag von Philipp Schink in
diesem Band.

32 Vgl. dazu die z. T. als anmallend wahrgenommene Gleichsetzung von Dekonstruk-
tion und Gerechtigkeit: ,,Wenn es so etwas gibt, wie die Gerechtigkeit als solche,
eine Gerechtigkeit auBerhalb oder jenseits des Rechts, so ladsst sie sich nicht dekons-
truieren. Ebensowenig wie die Dekonstruktion selbst, wenn es so etwas gibt. Die
Dekonstruktion ist die Gerechtigkeit.“ (J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 30)

33 Vgl. dazu ebd., S. 46-57.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | ANDREAS NIEDERBERGER

notwendigen ,,Politisierung“.** Diese Politisierung heiBt fiir Derrida, dass die

Aussetzung des Rechts und das Bestreben, es im Namen der Gerechtigkeit zu
sprechen, zur gesellschaftlichen Praxis werden sollten, d. h. insbesondere eman-
zipatorische Bewegungen sollten anerkennen, dass historisch neue Rechte oder
Verteilungen bestehender Rechte allein durch die vorhergehende Aussetzung gel-
tenden Rechts errungen wurden. Diese Aussetzung, die nun als politischer
»Kampf um die Deutung bestehenden oder die Etablierung neuen Rechts ver-
standen wird, bringt jedoch auch Gefahren mit sich, die darin begriindet liegen,
dass die Aussetzung geltenden Rechts natiirlich noch nicht garantiert, dass das
neue Recht wirklich gerechter ist als das geltende; es kann vielmehr auch zu
einer Situation kommen, in der die Aussetzung zur Abschaffung oder Nicht-
durchsetzung von Rechten fiihrt, deren Geltung noch immer gerecht wire.*
Wiéhrend es also zuvor so aussieht, als wiirde Derrida eine rechtsphilosophische
oder gerechtigkeitstheoretische Bestimmung des ,,Geltungsgrundes™ des Rechts
ausmachen, so scheinen die Schlusspassagen von Gesetzeskraft dem zu widerspre-
chen und den Vorgang als faktischen Prozess des jeweiligen Zugriffs verschiede-
ner politischer Gruppen auf das Recht bzw. seine Auslegung zu interpretieren.
Fischer-Lescano greift diese Schlussformulierungen Derridas auf und deutet
sie angesichts der aktuellen Volkerrechtslage sowie des Standes der internationa-
len Politik so, dass die zuvor beschriebene Tendenz zur Politisierung des Volker-
rechts und des globalen Handelns — selbst aus der Perspektive einer politischen
Philosophie, fiir die Gerechtigkeit und Freiheit intern mit dem Recht verkniipft
sind — nicht notwendigerweise problematisch und moglicherweise sogar wiin-
schenswert ist. Sie kann ndmlich auch als eine doppelte Problematisierung oder
gar ,,Dekonstruktion” des geltenden Rechts begriffen werden, womit sie das
Recht nicht nur aussetzt, sondern auch an einem ,,besseren* oder ,,addquateren*
Weltrecht orientiert ist:>® Die Politisierung erlaubt es, solcherart betrachtet, ers-
tens zu erkennen, dass das geltende Volkerrecht in der Tat abhédngig von dem je-
weiligen politischen Willen der durchsetzungskriftigen globalen Akteure ist und
daher den wesentlichen Anspruch an das Recht, unparteilich und unabhéngig von
politischer Willkiir zu sein, nicht erfiillt. Die Politisierbarkeit des Rechts erweist
geradezu seinen mangelnden Rechtscharakter, weshalb aber auch die Forderung
nach der Unabhéngigkeit und Unparteilichkeit einer ,,universal jurisdiction die
Politisierung des Rechts voraussetzt. Zweitens eréffnet die Politisierung dariiber
hinaus die Chance einer nachhaltigen Transformation der Geltungsgrundlagen

34 Ebd., S. 57-59.

35 Vgl. zu einer dhnlichen Bestimmung der Politik Jacques Ranciére: Das Unverneh-
men. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002 sowie dazu Andreas
Niederberger: ,,Aufteilung(en) unter Gleichen — Zur Theorie der demokratischen
Konstitution der Welt bei Jacques Ranciere®, in: Oliver Fliigel/Reinhard Heil/An-
dreas Hetzel (Hg.), Die Riickkehr des Politischen. Demokratietheorien heute,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, S. 129-145.

36 Vgl. dazu A. Fischer-Lescano: Globalverfassung, S. 276.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERUNG DES RECHTS? | 153

des Volkerrechts, insofern sie eine rechtsimmanente SchlieBung der Rechtsher-
meneutik und -fortschreibung auf der Basis geltender Pramissen unterminiert. Da
das existierende Volkerrecht noch immer in weiten Teilen aus Vertrigen zwi-
schen souverdnen Staaten besteht, bei denen gewohnlich weder tiber ihre interne
Legitimation, noch iiber ihre Tauglichkeit zu den Adressaten und Autoren des
Voélkerrechts befunden wird, konnen sich im Kontext der Politisierung auch Ak-
teure der ,,globalen Zivilgesellschaft“ Gehor verschaffen und ihre Beriicksichti-
gung im Rahmen von globaler oder internationaler Rechtssetzung und -anwen-
dung reklamieren.

Entscheidend fiir die Bewertung der aktuellen Vorginge ist also weniger das
Faktum der Politisierung selbst als vielmehr die Tatsache oder die Weise, in der
sie auf das Recht bezogen ist. Fiir Fischer-Lescano ist die Politisierung somit zu-
nichst wesentlich Ausdruck der rechtssoziologischen Einsicht Niklas Luhmanns
(die er auch als Kern der Aussagen Derridas in Gesetzeskraft versteht), dass ,,alle
Operationen des Rechtssystems immer auch Operationen der Gesellschaft [sind
und es daher] in den Grenzen [bleibt], die ihm durch die Gesellschaft gezogen
sind*.>” Insofern es sich ,blof* um eine Politisierung (und nicht um einen Uber-
gang von der Steuerungsfunktion des Rechts zu einem anderen Modus, wie etwa
demjenigen der Macht) handelt, ist weiterhin die Setzung von Recht und Unrecht
entscheidend fiir die Geltung des Rechts und kein Rekurs auf andere, etwa ,,poli-
tischere* Kriterien. Die symbolische Funktion des Rechts, Standards zu enthalten
und durchzusetzen, die sich nicht einfach gegebenen Machtverhédltnissen oder
kontingenten Systemerfordernissen verdanken, sondern auch dartiber hinaus Gel-
tung beanspruchen konnen, bleibt auf diese Weise unangetastet. Im Kontext der
Weltgesellschaft macht die Politisierung folglich auf deren fragmentierten Zu-
stand bzw. auf die ,,Kontingenzen der Kreuzung des Rechtscodes in der Weltge-
sellschaft*® aufmerksam. Die globale Ausdifferenzierung von Funktionssyste-
men, d. h. von sozialen Zusammenhingen, die jeweils spezifische Zwecke ver-
folgen und dazu die Integration und Interaktion eigenen Regeln unterwerfen,
bringt diese und damit auch das Recht als jeweiliges Ordnungsmoment der ein-
zelnen Zusammenhinge tendenziell in Spannung zueinander; zugleich bietet sich
das Recht bestindig als {ibergreifender Meta-Code zur Losung dieser Spannun-
gen an, so dass es zu einer dynamischen Situation kommt, in der sich Spannun-
gen und Losungen dieser Spannungen abwechseln. Im Unterschied zur inner-
staatlichen Suggestion einer Einigkeit tiber die Normen, die der Rechtsprechung
zugrunde liegen (bzw. die positivistische Verbindlichkeit einer geltenden Rechts-
auffassung), gelingt diese Suggestion im Volkerrecht nicht oder immer weniger,
weshalb von einer Politisierung als dem Moment der Unterbestimmtheit der
Normen gesprochen werden kann, die jeweilig zur Geltung kommen — d. h., es
bleibt sichtbar, dass die Normen bzw. ihre Auslegungs- und Anwendungspraxis

37 Ebd., S. 54.
38 Ebd., S.117.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | ANDREAS NIEDERBERGER

nicht letztgiiltig erkldren konnen, warum genau diese Normen in dieser Weise
ausgelegt und angewendet werden.

Dariiber hinaus ist die Politisierung jedoch in Fischer-Lescanos Augen auch
ein Ausdruck der wachsenden und gravierenden Problematik der Inklusion in
Rechtsverhéltnisse tiberhaupt. Insofern die Weltgesellschaft primér das Interakti-
ons- und moglicherweise Abhingigkeitsverhéltnis der ausdifferenzierten Funk-
tionssysteme beschreibt, gibt sie zunichst keine Auskunft tiber die Inklusion in
diese sozialen Zusammenhinge als solche. Genau diese Inklusion ist aber eine
Bedingung dafiir, dass unter den gegebenen Umstinden Rechtsanspriiche iiber-
haupt geltend gemacht werden konnen, da diese primir Festlegungen des
Rechts/Unrechts fiir diejenigen sind, die jeweilig in einen Zusammenhang funk-
tional integriert sind — und dementsprechend unterstellen auch iibergreifende
Rechtsstrukturen, dass es letztlich um die Steuerung des Zwischenverhéltnisses
der Zusammenhénge geht. Wire das Weltrecht also allein der Ausdruck der Re-
lationen und Spannungen einer Weltgesellschaft, die aus funktionalen System-
einheiten besteht, dann wiirde es auch nur die Rechte bzw. das Recht derjenigen
betreffen, die qua Inklusion in den Systemeinheiten mit dem Status von Rechts-
personen ausgestattet sind (wobei schon dieser Status natiirlich nicht mehr der
klassischen ,,Rechtsperson® entsprechen wiirde, da das jeweilig rechtlich Gesi-
cherte selbst in Abhéngigkeit von den funktionalen Erfordernissen stehen wiir-
de).* Fischer-Lescano begreift konsequenterweise die Politisierung des Vélker-
rechts auch als Versuch bzw. Moglichkeit derjenigen, die aus den bestehenden
funktionalen Zusammenhingen (etwa aufgrund von fehlenden Qualifikationen,
strukturellen Nicht-Berticksichtigungen, aber auch aufgrund von mehr oder min-
der kontingenten historischen Gegebenheiten) ausgeschlossen sind, sich im Welt-
recht als einem Meta-System zur Geltung zu bringen und auf diesem Weg inklu-
diert zu werden oder zumindest nicht in Rechtlosigkeit dem Wirken der Systeme
ausgesetzt zu sein. Fiir den Erfolg dieser Strategie sprechen seines Erachtens ins-
besondere zwei Phanomene: erstens die Bedeutungszunahme des Rickgriffs auf
die ,,0ffentliche Meinung® in der Auslegung des Volkerrechts (vor allem in der
Gestalt eines Rekurses auf das Volkergewohnheitsrecht), wobei diese ,,6ffentli-
che Meinung® nicht selbst einen klaren positiven oder gar eigenen systemischen
Status hat, sondern sie wesentlich als Irritation des Rechtssystems durch eine
vermeintlich externe Beobachterperspektive zu begreifen ist;*’ zweitens aber
auch die wachsenden Moglichkeiten der globalen Zivilgesellschaft, eigene Hand-
lungsrdume zu etablieren und zu erhalten — womit etwa die zweite der Tendenzen,
die zuvor angefiihrt wurden, ndmlich die Pluralisierung des global relevanten
Rechts, im Anschluss an Gunther Teubners Ausfithrungen zur lex mercatoria als
zu begriiiender Ausdruck der Produktivitit der Zivilgesellschaft zu begreifen ist.*'

39 Vgl. ebd., S. 143.
40 Ebd.,S.117-128.
41 Ebd., S. 97-99.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERUNG DES RECHTS? | 155

In dieser Perspektive beschrieben wird vollends ersichtlich, warum die Politi-
sierung notwendig und normativ wiinschenswert ist: In dem MaBe, in dem sich
namlich das Volkerrecht nicht in der positiven Gegebenheit staatlicher Vertrage
bzw. der funktionalen Erfordernisse politischer, 6konomischer oder sozialer Ein-
zelsysteme und ihres Zusammenhangs in der Weltgesellschaft erschopft, eroffnet
es die Moglichkeit, in der Form eines Weltrechts die Inklusion derjenigen zu-
mindest in basalen Hinsichten zu gewdhrleisten, die von den jeweiligen Funk-
tionssystemen und ihrem Rechtsschutz ausgeschlossen werden oder sind. Eine
solche Inklusion ist fiir Fischer-Lescano allerdings nicht selbstverstiandlich, son-
dern sie setzt dreierlei voraus: Erstens muss es eine aktive Zivilgesellschaft ge-
ben, in der iiberhaupt Moglichkeiten zur Artikulation und Realisierung eigener
Interessen bestehen und bereitgestellt werden — wie bereits vermerkt, kann vor
diesem Hintergrund die Vervielfiltigung des global geltenden Rechts und der
globalen Rechtsinstanzen als Ausdruck einer globalen Zivilgesellschaft verstan-
den werden, die nicht einfach einen unrechtlichen , Naturzustand* darstellt, son-
dern einen produktiven Zusammenhang mit dem Willen, Konflikte rechtlich zu
l6sen und auf diese Weise auch an iiberkommene normative Zusammenhénge
anzuschlieBen.* Zweitens miissen die jeweilige Ausgeschlossenheit und die Fol-
gen, die damit einhergehen, bestéindig 6ffentlich thematisiert werden. Dies be-
deutet, dass die Ausgeschlossenen sowohl hinsichtlich der Vermittlung ihrer
Ausgeschlossenheit, vor allem aber auch mit Blick auf die grundsitzliche Fahig-
keit zur Artikulation positiver Interessen und Projekte potentiell Teil der Zivilge-
sellschaft sein miissen. Damit ist die ,,Politisierung, wie sie als dritte Tendenz
zu Beginn beschrieben wurde, durchaus als Situation zu begreifen, in der die Be-
obachtung entscheidender Akteure durch Nichtregierungsorganisationen o. A.
erstere zwingt, die Grenzen des Volkerrechts nicht als absolut bindend zu begrei-
fen, so dieses gravierende Konsequenzen der Exklusion beférdert oder verdeckt.
Drittens setzt die Moglichkeit zur Behebung ,,ungerechter Exklusionen aber vor
allem auch voraus, dass der Code des Weltrechts Menschenrecht vs. Menschen-
unrecht ist. Zumindest dieses Recht darf sich nicht mehr einfach auf die Bestim-
mung von Recht und Unrecht beschrianken, da dies in Abhingigkeit von den sys-
temischen Vorgaben stehen wiirde, sondern es muss sich die Option einrdumen,
in seinen Urteilen tiber die Gegebenheiten und d. h. auch iiber die etablierten
Strukturen der Rechtsgenerierung und der rechtlichen ,,Programmierung® hinaus
zu greifen und solcherart die Einbeziehung derjenigen zu denken, fiir die die ein-
zelnen Zusammenhinge keine direkten Schutzleistungen erbringen. Die Durch-
setzung einer globalen Referenz auf die Menschenrechte ist somit eine wichtige
Pramisse dafiir, dass das Weltrecht auch die Rechtlichkeit untergeordneter Ver-
hiltnisse selbst thematisieren kann, d. h. die Frage, ob bestehende Rechtsstruktu-
ren ,,zu Recht” bestehen, kann im Weltrecht selbst aufgeworfen werden — auch

42 Vgl. dazu Gunther Teubner: ,,Globale Bukowina — Zur Emergenz eines transnatio-
nalen Rechtspluralismus®, in: Rechtshistorisches Journal 15 (1996), S. 255-290.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | ANDREAS NIEDERBERGER

wenn das Weltrecht weder iiber einen absoluten, noch tiber einen in sonstiger Art
vorgegebenen Mafstab zur Beurteilung der ,,Gerechtigkeit® des Rechts verfiigt.
Die Politisierung ist somit ein notwendiges Korrelat der richtigen globalen Juri-
difizierung, da diese aufgrund des neuen normativen Problembestands, ndmlich
eines Rechtsbedarfs auch fiir diejenigen, die vom bisher bestehenden Recht gar
nicht erfasst werden, keine in sich geschlossene Sphire beschreiben darf. Auch
die Modelle eines globalen Konstitutionalismus iibersehen daher fiir Fischer-
Lescano, dass die bloBe Integration der bestehenden politischen und systemi-
schen Einheiten in einen global einheitlichen Rechtscode oder gar einen gemein-
samen Rechtsraum keine Losung fiir das Problem bietet — zumal die Individuali-
tdt allein als normativer Bezugspunkt in seinen Augen auch das Phinomen der
Exklusion kaum zu beheben vermag.

Im Unterschied zur Strategie der drei normativen Modelle globaler Politik
oder Gerechtigkeit, die im ersten Abschnitt prasentiert wurden, begreift Andreas
Fischer-Lescano die Dekonstruktion also als eine Konzeption, die weder ange-
sichts der Komplexitéit der Entwicklungen normative Anspriiche nur noch hand-
lungstheoretisch explizieren kann, noch ihr eine vollkommen alternative Welt-
ordnung entgegenstellen muss. Stattdessen erlaubt es seine Fassung der Dekons-
truktion, die Entwicklungen selbst als normative ,,Errungenschaft zu deuten, da
die Politisierung die Moglichkeit eréffnet, die Juridifizierung zu steuern und in
die richtige Richtung zu treiben.* Wie die zunehmende Umstellung sozialer Zu-
sammenhinge auf eine rechtliche Regulierung belegt, ist und bleibt das Recht
wesentlicher Orientierungspunkt sozialer Integration. Zugleich fiihrt diese Um-
stellung nicht zu einem ,,geschlossenen®, ,,funktionalen* Rechtssystem, sondern
zu einem Weltrecht, das irritierbar und innovationsfihig ist. Und in dem Malfe, in
dem sich das Weltrecht primér an der Dichotomie Menschenrecht/Menschenun-
recht orientiert, gibt es der Irritation und Innovation zugleich einen normativen
Indikator, der dem Einfluss des Weltrechts Grenzen setzt und seine ,,Kolonisie-
rung® durch andere Imperative verhindert.

3. Jacques Derridas Idee der démocratie a venir
und ihre Relevanz fiir eine Konzeption
transnationaler Demokratie

Folgt man Fischer-Lescanos ,,dekonstruktiver Konzeption des Weltrechts, dann
ist das Weltrecht Ausdruck einer politisch-rechtlichen ,,Ordnung™ der globalen
Verhiltnisse, die sich ihrer blof relativen Bedeutung und d. h. ihrer Abhidngigkeit
von ,.entgegenkommenden® politischen und gesellschaftlichen Zustinden bzw.

43 Vgl. dazu auch Andreas Fischer-Lescano/Ralph Christensen: ,,Auctoritas interposi-
tio. Die Dekonstruktion des Dezisionismus durch die Systemtheorie®, in: Der Staat
44 (2005), S. 213-241, hier: S. 228-232.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERUNG DES RECHTS? | 157

Handlungen bewusst ist: Das Recht und insbesondere das Weltrecht mit seiner
Dichotomie Menschenrecht/Menschenunrecht spielt eine wichtige symbolische
Rolle in der Steuerung und Losung von Konflikten und eréffnet durch seine Imp-
lementierung in Institutionen und seine Aufnahme bei relevanten Akteuren der
Durchsetzung normativ berechtigter Erwartungen gewisse Moglichkeiten. Zu-
gleich ist aber klar, dass sowohl die Entscheidung iiber die Geltung der rechtli-
chen Steuerung/Losung, wie auch die genaue Auslegung, die das Recht erfihrt,
von kontingenten, politischen oder aber gar Machtfaktoren abhingt. Die Dekons-
truktion miisste so als philosophisch-normative Position verstanden werden, die
aus Einsicht in die Tatsache, dass die Generierung der richtigen Normen und
d. h. auch der Verfahrens- oder Metanormen unabgeschlossen ist (und der Not-
wendigkeit, die damit einhergeht, den Normengenerierungsprozess offen zu hal-
ten), die Existenz eines politisch-rechtlichen Zustands fordert, der zwar eine
Grundausrichtung auf die Geltung von Normen besitzt (in der Gestalt der univer-
salen Nicht-Exklusivitit bzw. potentiellen Inklusion, die der Ausdruck der Men-
schenrechte formal anzeigt) — und insofern das Recht als wesentliche Form des
regulierenden Eingriffs in soziale Zusammenhinge fordert —, ansonsten aber of-
fen ist gegeniiber jeglicher (Neu-)Bestimmung — und somit eines ,,lebendigen
politischen ,,Grunds* des Rechts bedarf. Das globale Streben nach einer besseren
Weltordnung sollte sich also am Recht orientieren, bleibt jedoch letztlich wesent-
lich ein politisch-sozialer Kampf. Fischer-Lescanos Position #hnelt somit der
,politischen* Konzeption der Dekonstruktion, wie sie in der Hegemonietheorie
vorliegt, die entscheidend von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe entwickelt
wurde.*

Eine solche ,,dekonstruktive” Konzeption des Weltrechts mag zwar deskrip-
tiv ,,realistisch® sein, in normativ-kritischer Perspektive kann sie jedoch nicht
tiberzeugen — und zwar nicht nur deshalb, weil sie unter bestimmten Bedingun-
gen selbst zur Entproblematisierung bestehender ungerechter Verhéltnisse und
Entwicklungen beitrédgt, etwa dann wenn die Politisierung von Konflikten selbst
gravierende Konsequenzen hat.*> Selbst wenn Fischer-Lescano Recht damit hat,

44 Vgl. dazu Ernesto Laclau/Chantal Mouffe: Hegemony and Socialist Strategy. To-
wards a Radical Democratic Politics, London, New York: Verso 1985 und Chantal
Mouffe (Hg.): Deconstruction and Pragmatism, London, New York: Routledge
1996. Zu einem Vergleich von Derrida mit Laclau/Mouffe siche auch Simon Crit-
chley: The Ethics of Deconstruction. Derrida & Levinas, Oxford: Blackwell Pub-
lishers 1992, S. 188-247.

45 Vgl. zum Schema der Entdramatisierung globaler normativer Konflikte, die diese
Betrachtungsweise nahe legt, auch den parallelen Ansatz bei Thorsten Bonacker/
André Brodocz: ,,Jm Namen der Menschenrechte. Zur symbolischen Integration der
internationalen Gemeinschaft durch Normen®, in: Zeitschrift fiir Internationale Be-
ziehungen 8 (2001), S. 179-208. Zur Kritik an dieser Strategie der ,,Versohnung
durch systemische Integration® sieche Andreas Niederberger: ,,Integration und Legi-
timation durch Konflikt? Erwdgungen zum Streit iiber Dissens oder Konsens als
Basis der Demokratie”, in: Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.), Die unendliche

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | ANDREAS NIEDERBERGER

dass die Verteidigung des Konstitutionalismus sowie die philosophischen Ge-
rechtigkeitstheorien zu sehr darauf vertrauen, dass entweder Verfahren bzw. for-
male Rechtsstrukturen die Legitimitdt des Handelns von Institutionen garantier-
ten oder aber in reiner philosophischer Reflexion erkennbar sei, welche Giiter
welche Bedeutung haben und folglich in einer bestimmten Weise zu verteilen
seien, so ist seine Alternative einer Politisierung des Rechts doch nicht die einzig
mogliche — und auf keinen Fall eine plausible — Alternative. Auch der Bezug auf
die Dekonstruktion Jacques Derridas eignet sich nicht zur Rechtfertigung des
présentierten Ansatzes, denn bereits dessen Ausfithrungen in Gesetzeskraft expli-
zieren — wie schon zuvor skizzenartig dargestellt wurde — ein wechselseitiges
Verweisungsverhiltnis von Gerechtigkeit und Recht, das sich nicht darauf redu-
zieren lédsst, dass die Gerechtigkeit das ,,Ganz Andere* oder ,,Neue® ist, das des
Rechts zur Durchsetzung bedarf, wihrend das Recht wiederum von der ,,Gerech-
tigkeit abhéngt, weil es, anders als es Politik oder Macht beschreiben, bean-
sprucht, gleichermaflen giiltig fiir alle zu sein, was sich dann in der Verallgemei-
nerungsleistung des Rechts zeigt. Im Gegensatz zu dieser ,,duflerlichen® Bestim-
mung des Verhiltnisses von Gerechtigkeit und Recht verkniipft Derrida die Ge-
rechtigkeit und das Recht intern miteinander — und leitet auf diese Weise auch zu
seinem Begriff der démocratie a venir iiber.

Fasst man Derridas Argumentation systematisch zusammen, so begreift er
das Recht als offentliche Norm bzw. Regel, die notfalls mit Zwang durchgesetzt
wird oder werden kann, und hilt fest, dass es unter der Bedingung beanspruchen
kann, ,,gerecht” zu sein, dass es eine Norm ist, die durch eine Allgemeinheit aus-
gezeichnet ist, die als ,,Drittes der Besonderheit der einzelnen gegeniibertritt.*®
Die Allgemeinheit darf dabei keine bloBe ,,Verallgemeinerung* eines Standpunk-
tes sein, sondern es muss sich bei ihr um den Standpunkt der Unparteilichkeit
oder der Gleichheit, also denjenigen der Universalitit handeln. Die Faktizitit
einer bestehenden Norm reicht somit nicht hin, um deren Gerechtigkeit zu be-
stimmen, sondern sie muss an der genannten Universalititsforderung gemessen
werden konnen. Dies wirft nattirlich die Frage auf, wie diese Forderung genau zu
verstehen ist (was also Universalitét hier heifit), wozu Derrida neben der Option,
die Allgemeinheit der Rechtsform selbst mit der Universalitit gleichzusetzen,
auch die Option verwirft, die Universalitdt als etwas zu begreifen, das dem Recht
fremd wire und durch einen direkten Zugriff auf ,,die Gerechtigkeit gewonnen
wiirde. Stattdessen gibt die Rechtsform zwar die einzige Form ab, die eine ge-
rechte Norm annehmen kann, sie erhélt ihre Gerechtigkeit aber nicht allein aus
ihrer Rechtsformigkeit, sondern auch aus ihrer Angemessenheit gegeniiber der
Vielfalt der Singularititen, die ihrer Geltung ausgesetzt sind. Etwas hat dement-

Aufgabe. Kritik und Perspektiven der Demokratietheorie, Bielefeld: transcript 2006,
S. 267-280.
46 J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 35.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERUNG DES RECHTS? | 159

sprechend dann Universalitit, wenn es fiir jeden gleichermaflen und fiir jeden
einzelnen berechtigterweise gilt.

Diese Riickbindung legitimen Rechts an die beschriebene Universalitét seiner
Geltung verbietet — selbst fiir den Idealfall — die ,,bloe” Rechtsanwendung im
Sinn einer Applikation und Fortbildung der Allgemeinheit gegebener Normen.
Normen, die sich in ihrer Anwendung auf einen Einzelfall als nicht gerecht er-
weisen, sind auch grundsitzlich nicht gerechtfertigt, so dass in der Tat der Pro-
zess der Rechtsprechung iiberpriifen muss, ob Rechtsnormen berechtigterweise
gelten. Vor diesem Hintergrund kann Derrida sagen, dass die ,,gerechte Ent-
scheidung™ des Richters ein Gesetz ,,wieder erfinden muss“.*’ Diese Konzentra-
tion auf die richterliche Entscheidungspraxis ist aber offensichtlich unbefriedi-
gend, so dass die Erorterung der ,,Politisierung™ am Ende von Gesetzeskraft auch
so zu verstehen ist, dass Derrida die Perspektive um weitere Prozesse der Rechts-
anwendung etwa durch Verwaltungen und Exekutiven oder der Rechtsgenerie-
rung vor allem durch Legislativen erweitert. Denn auch fiir diese Prozesse gilt ja,
dass sie rechtlich bestimmt oder rechtserzeugend sind oder sein sollten und daher
ebenfalls die Universalitit des Rechts sicherstellen oder tiberpriifen miissen. Der-
ridas Begriff der Gerechtigkeit dhnelt solcherart dem Begriff des ,,Republikanis-
mus®, wie ihn Philip Pettit entwickelt:*® Diesem Republikanismus zufolge sind
republikanische Verhéltnisse dadurch gekennzeichnet, dass sie iiber eine poli-
tisch-institutionelle Struktur verfiigen, die fiir alle gleichermaflen verbindlich ist
und als ,,Gemeinwohl“ das Ziel zu verfolgen erlaubt, die relevanten Interessen
der Betroffenen aufzunehmen und umzusetzen. Die bestindige Bezugnahme, auf
die jeweilige, moglicherweise kontingente Situation ist also ein Geltungsgrund
fir die Ordnung selbst, ohne dass dies als Geltungsaussetzung der politisch-
institutionellen Struktur im starken Sinn verstanden werden darf.

Es kann dementsprechend auch nicht iiberraschen, wenn Derrida in Marx’
Gespenster die ,]Jdee der Demokratie* parallel zur ,,Idee der Gerechtigkeit als
eine solche einfiihrt, die es erlaubt, die gegebene Praxis des Rechts und der Poli-
tik auf ihren Geltungsgrund hin zu befragen.* Die démocratie ¢ venir, die kom-
mende Demokratie, wie sie ab diesem Buch heif3t, bietet Derrida die Moglichkeit,
die Forderung nach dem ,,unendlichen Respekt vor der Singularitit und vor der

47 ,[D]amit eine Entscheidung gerecht und verantwortlich sein kann, muss sie in dem
Augenblick, da sie getroffen wird, in dem Augenblick, und der ihr eigener Augen-
blick ist [...], einer Regel unterstehen und ohne Regel auskommen. Sie muss das
Gesetz erhalten und es zugleich so weit zerstoren oder aufheben, dass sie es in je-
dem Fall wieder erfinden und rechtfertigen muss; sie muss es zumindest in dem
MaBle wieder erfinden, indem sie erneut sein Prinzip frei bestidtigen und bejahen
muss. Jeder Fall ist anders, jede Entscheidung ist verschieden und bedarf einer voll-
kommen einzigartigen Deutung, fiir die keine bestehende, eingetragene, codierte
Regel vollkommen einstehen kann und darf.“ (ebd., S. 47f.)

48 Vgl. Ph. Pettit: Republicanism, S. 99-102.

49 Jacques Derrida: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die
neue Internationale, Frankfurt/Main: Fischer-Verlag 1996, S. 101.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | ANDREAS NIEDERBERGER

unendlichen Alteritit des anderen [...] wie vor der zdhlbaren, kalkulierbaren und
subjektalen Gleichheit zwischen den anonymen Singularititen®™ mit der Komp-
lexitét der bestehenden und denkbaren rechtlichen und politischen Strukturen zu-
sammenzubringen. Und dieses ,,Zusammenbringen® bedeutet dann auch zu
untersuchen, ob und wie in rechtlichen, politischen und institutionellen Struktu-
ren die Bindung an Prozesse verbindlich gemacht werden kann, die die Universa-
litat tiberpriifen, so dass sie sich nicht nur der jeweils kontingenten Willkiir ge-
neigter Akteure, wie etwa dem jeweiligen Richter, verdanken. Derrida kann sol-
cherart u. a. fragen, wie Reprisentation und 6ffentliche Debatte, sozio-6kono-
mische Ausstattung und Wirtschaftssystem sowie Institutionengefiige und Ge-
waltmonopol beschaffen sein miissen, damit die Universalitidt eine Chance haben
kann, sich zur Geltung zu bringen.

In diesem Zusammenhang erértert Derrida auch die Frage nach der Entwick-
lung des internationalen Rechts:*' Dabei spielen die Gerechtigkeit und vor allem
die Demokratie eine wichtige Rolle und im Unterschied zu Fischer-Lescano wirft
Derrida den existierenden Verhiltnissen vor allem vor, unter der vermeintlichen
Freisetzung der Zivilgesellschaft letztlich der Willkiir der wissenschaftlich-
technisch, militdrisch oder 6konomisch Michtigen den Raum zu iiberlassen. Die
,»heue Internationale®, die auch im Untertitel des Buches genannt wird, wird folg-
lich insbesondere angehalten, {iber den Staat nachzudenken, mit dem einmal an-
gestrebt wurde, eine ,,Rechtsautonomie® zu etablieren, die der entscheidende Ort
fur die universalistische und republikanische Gestaltung des Gemeinwesens hitte
sein sollen. Die Universalitidt der Gerechtigkeit erfordert nicht nur das geltungs-
theoretische Uberpriifen der Kriterien oder der Form von Rechtssetzung und
Rechtsanwendung, sondern sie erfordert vor allem, die Unumgénglichkeit dieser
Uberpriifung in 6ffentlichen Strukturen nieder zu legen (wozu u. a. auch die be-
sondere Stellung der Universitit gehdrt)®> — nur solcherart kann die ,,Kritik* an
der Demokratie oder dem Recht eine ,,verantwortliche* Kritik sein.

In seinem letzten ,,groBen* Buch, Schurken, hilt Derrida fest, die démocratie
a venir habe in seinem Werk zwei Funktionen gehabt: Sie habe erstens als Aus-
gangspunkt fiir die Kritik an den Grenzen, Implikationen und Pramissen géngiger
Demokratieverstindnisse gedient, sie habe aber zweitens auch ein eigenes Ange-
bot zur Bestimmung eines politischen Projekts darstellen sollen.”> Man muss
wohl festhalten, dass Derrida sich unnétig stark auf die erste Funktion konzent-
riert und leider nur wenig Interessantes und Anschlussfihiges hinsichtlich der
zweiten Funktion beigetragen hat. Er ist somit wohl zumindest teilweise mitver-
antwortlich dafiir, dass es unterdessen viele Ansitze gibt, von denen hier mit dem

50 Ebd., S. 110.

51 Vgl. zum Folgenden ebd., S. 136-153.

52 Vgl. dazu Jacques Derrida: Die unbedingte Universitdt, Frankfurt/Main: Suhrkamp
2001.

53 Jacques Derrida: Schurken. Zwei Essays tiber die Vernunft, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2003, S. 129-131.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERUNG DES RECHTS? | 161

Buch Fischer-Lescanos nur einer diskutiert wurde, die Demokratie mit Politik
oder mit moralischem Handeln gleichsetzen, weil sie glauben, dass Derridas De-
konstruktion des Rechts und der ,,liberalen Demokratie® anstrebte, einen Raum
zu erdffnen, in dem das Recht aus anderem hervorgehen oder ganz in seiner Re-
levanz bestritten werden sollte. Dabei iibersehen sie, dass das Recht in der Mo-
derne genau die Funktion hatte, der Willkiirfreiheit in politischen Auseinander-
setzungen Grenzen zu setzen oder eine Richtung zu geben — eine wesentliche
Aufgabe des Rechts, die auch Derrida in der Artikulation des Verhiltnisses von
Gerechtigkeit und Recht zwischen Universalitdt und Allgemeinheit anerkennt
und von der sich bei Fischer-Lescano nur noch der Verweis auf die symbolische
Funktion des Rechts findet. Eine transnationale politische Ordnung kann deshalb
— zumindest aus der normativen Perspektive — nicht auf die Forderung nach
einem Primat des Rechts bzw. nach einer rechtsférmigen Programmierung,
Steuerung und Kontrolle von Institutionen, Akteuren und Handlungen verzich-
ten. Da diese Forderung aber natiirlich nicht schon durch das bestehende Volker-
recht erfiillt wird, muss sie eine ,,demokratische” Verfassung des globalen Raums
anstreben, die die bestéindige Verbesserung des globalen Rechts als moglich er-
scheinen lésst. Eine solche Verfassung wird nicht ohne einen minimalen Konsti-
tutionalismus auskommen, durch den einerseits Grundsitze und Grundrechte
festgelegt sind, die das Verhiltnis moglicher Akteure und die Grenzen ihres je-
weiligen Handelns bestimmen, wéhrend er andererseits den politischen Raum
insgesamt als eine Struktur begreift, der sein Ermoglichungsgrund entzogen ist.
Zugleich muss dieser Raum so gestaltet sein, dass er auf seine bestéindige Trans-
formation unter Rekurs auf die gegebenen Entwicklungen sowie Bediirfnisse und
Interessen vorbereitet und ausgerichtet ist. Demokratisches Handeln ist auf diese
Weise niemals der politische ,,Grund*/,,Nicht-Grund*“ des Rechts oder von sozia-
len Zusammenhingen, sondern es ist immer das Handeln unter Bedingungen der
Uneigentlichkeit, d. h. der langsamen und beddchtigen Transformation von Ge-
gebenheiten.>

Literatur

Bonacker, Thorsten/Brodocz, André: ,,JIm Namen der Menschenrechte. Zur sym-
bolischen Integration der internationalen Gemeinschaft durch Normen®, in:
Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 8 (2001), S. 179-208

Bothe, Michael u. a.: Der 11. September — Ursachen und Folgen, Heidelberg:
Universititsverlag Winter 2003

Buchanan, Allen: Justice, Legitimacy, and Self-Determination. Moral Founda-
tions for International Law, Oxford: Oxford University Press 2004

54 Fiir Kommentare und Hinweise danke ich Oliver Eberl, Andreas Fischer-Lescano,
Oliver Fliigel, Philipp Schink, Rainer Schmalz-Bruns und Carola von Villiez.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | ANDREAS NIEDERBERGER

Chatterjee, Deen K. (Hg.): The Ethics of Assistance. Morality and the Distant
Needy, Cambridge: Cambridge University Press 2004

Cooper, Robert: The Breaking of Nations. Order and Chaos in the Twenty-First
Century, London: Atlantic Books 2004

Critchley, Simon: The Ethics of Deconstruction. Derrida & Levinas, Oxford:
Blackwell Publishers 1992

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritit‘, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 1991

Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und
die neue Internationale, Frankfurt/Main: Fischer-Verlag 1996

Derrida, Jacques: Die unbedingte Universitit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001

Derrida, Jacques: Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2003

Fischer-Lescano, Andreas: Globalverfassung. Die Geltungsbegriindung der Men-
schenrechte, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2005

Fischer-Lescano, Andreas/Christensen, Ralph: ,,Auctoritas interpositio. Die De-
konstruktion des Dezisionismus durch die Systemtheorie®, in: Der Staat 44
(2005), S. 213-241

Fischer-Lescano, Andreas/Teubner, Gunther: Regime-Kollisionen. Zur Fragmen-
tierung des globalen Rechts, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2006

Forst, Rainer: ,,Justice, Morality and Power in the Global Context“, in: Andreas
Follesdal/Thomas Pogge (Hg.), Real World Justice. Grounds, Principles,
Human Rights and Social Institutions, Dordrecht: Springer 2005, S. 27-36

Habermas, Jiirgen: ,,Das Kantische Projekt und der gespaltene Westen®, in: ders.,
Der gespaltene Westen, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004, S. 113-193

Habermas, Jiirgen: ,,Eine politische Verfassung fiir die pluralistische Weltgesell-
schaft?”, in: ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Auf-
sitze, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005, S. 324-365

Honneth, Axel: ,,Das Andere der Gerechtigkeit. Habermas und die Herausforde-
rung der poststrukturalistischen Ethik“, in: ders., Das Andere der Gerechtig-
keit. Aufsétze zur praktischen Philosophie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000,
S. 133-170

Horn, Christoph: ,,Philosophische Argumente fiir einen Weltstaat™, in: Allgemei-
ne Zeitschrift fiir Philosophie 21 (1996), S. 229-251

Kaldor, Mary: Neue und alte Kriege, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000

Koskenniemi, Martti: ,,Die Polizei im Tempel. Ordnung, Recht und die Vereinten
Nationen: Eine dialektische Betrachtung*, in: Hauke Brunkhorst (Hg.), Ein-
mischung erwiinscht? Menschenrechte und bewaffnete Intervention, Frank-
furt/Main: Fischer-Verlag 1998, S. 63-88

Krasner, Stephen D.: Sovereignty. Organized Hypocrisy, Princeton: Princeton
University Press 1999

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERUNG DES RECHTS? | 163

Kreide, Regina/Niederberger, Andreas (Hg.): Transnationale Verrechtlichung.
Nationale Demokratien im Kontext globaler Politik, Frankfurt/Main, New
York: Campus-Verlag 2007 (im Druck)

Kreide, Regina: ,,Welche Verpflichtungen haben transnationale Unternehmen?
Gerechtigkeit in internationalen Beziehungen®, in: Peter Imbusch (Hg.), De-
mokratie — Gerechtigkeit — Frieden: Einddmmung oder Eskalation von Ge-
walt?, Baden-Baden: Nomos Verlagsgesellschaft 2006, S. 169-192

Kubbig, Bernd W. (Hg.): Brandherd Irak. US-Hegemonieanspruch, die UNO und
die Rolle Europas, Frankfurt/Main, New York: Campus-Verlag 2003

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemony and Socialist Strategy. Towards a
Radical Democratic Politics, London, New York: Verso 1985

Luhmann, Niklas: ,,Die Weltgesellschaft“, in: ders., Soziologische Aufkliarung 2.
Aufsitze zur Theorie der Gesellschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag 1975,
S.51-71

Mazower, Mark: Der dunkle Kontinent. Europa im 20. Jahrhundert, Frankfurt/
Main: Fischer-Verlag 2002

Mouffe, Chantal (Hg.): Deconstruction and Pragmatism, London, New York:
Routledge 1996

Miinkler, Herfried: Die neuen Kriege, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Verlag
2002

Niederberger, Andreas: ,,Zwischen Ethik und Kosmopolitik: Gibt es eine politi-
sche Philosophie in den Schriften Jacques Derridas?“, in: Allgemeine Zeit-
schrift fiir Philosophie 27 (2002), S. 149-170

Niederberger, Andreas: ,,Aufteilung(en) unter Gleichen — Zur Theorie der demo-
kratischen Konstitution der Welt bei Jacques Ranciere”, in: Oliver Fliigel/
Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.), Die Riickkehr des Politischen. Demo-
kratietheorien heute, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004,
S. 129-145

Niederberger, Andreas: ,,Demokratie in der Weltgesellschaft? Einige Uberlegun-
gen zu den normativen Grundlagen politischer Ordnung und ihrer globalen
Realisierung®, in: Jens Badura (Hg.), Mondialisierungen. ,,Globalisierung*
im Lichte transdisziplindrer Reflexionen, Bielefeld: transcript 2006, S. 183-
199

Niederberger, Andreas: ,,Integration und Legitimation durch Konflikt? Erwégun-
gen zum Streit liber Dissens oder Konsens als Basis der Demokratie®, in:
Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.), Die unendliche Aufgabe. Kritik und
Perspektiven der Demokratietheorie, Bielefeld: transcript 2006, S. 267-280

Pettit, Philip: Republicanism. A Theory of Freedom and Government, Oxford:
Oxford University Press 1997

Pogge, Thomas (Hg.): Global Justice, Oxford: Blackwell Publishers 2001

Radbruch, Gustav: Rechtsphilosophie, Heidelberg: Miiller/UTB 2003

Ranciére, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2002

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | ANDREAS NIEDERBERGER

Rawls, John: Das Recht der Volker. Enthilt: ,,Nochmals: Die Idee der 6ffentli-
chen Vernunft“, Berlin, New York: de Gruyter 2002

Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1975

Spruyt, Hendrik: The Sovereign State and Its Competitors, Princeton: Princeton
University Press 1994

Stichweh, Rudolf: ,,Dimensionen des Weltstaats im System der Weltpolitik®, in:
ders./Mathias Albert (Hg.), Weltstaat und Weltstaatlichkeit. Beobachtungen
globaler politischer Strukturbildung, Wiesbaden: VS-Verlag 2007

Teubner, Gunther: ,,Globale Bukowina — Zur Emergenz eines transnationalen
Rechtspluralismus®, in: Rechtshistorisches Journal 15 (1996), S. 255-290

Tudyka, Kurt P.: Das OSZE-Handbuch. Die Organisation fiir Sicherheit und Zu-
sammenarbeit von Vancouver bis Wladiwostok, Opladen: Leske und Budrich
2002

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Beschreiben/Zersetzen: Dekonstruktion

als Institutionskritik

MARTIN SAAR

Es gehort zu den Ironien der Rezeptionsgeschichte, dass das Werk von Jacques
Derrida in vielen Kontexten emblematisch fiir etwas steht, wogegen es sich an-
fanglich gerichtet hatte: Wenige andere philosophische Theorien werden so hart-
nickig auf ihren ,,Griinder bezogen, dem man eine strenge ,,Methode* zu-
schreibt und der angeblich damit eine ,,Schule begriindet habe. Solche Kategori-
sierungen sind einerseits verfehlt, ist doch die Kritik an den Mythen des Origina-
ren und der Fundierung einer der Hauptimpulse dekonstruktiven Denkens; es
wird andererseits fiir das Fort- und Uberleben dieses Denkens nach Derrida keine
geringe Rolle spielen, mit welchem Erfolg es von den Primértexten gelost, wie es
als Denkform reformuliert und ob es als eine inhaltlich bestimmte philosophische
Position weitere Wirkungen entfalten kann.

In der innerphilosophischen Debatte haben sich bisher drei Themenfelder he-
rausgebildet, in denen sich die Frage nach der Philosophie der Dekonstruktion
vorrangig stellt. Erstens lassen sich ausgehend von den frithen Schriften Derridas
zur Kritik des Strukturalismus und der Phdnomenologie und von seinen Ansédtzen
zu einer zugleich poststrukturalistischen und postphdnomenologischen Schrift-
und Zeichentheorie viele seiner Interventionen als fundamentalphilosophische
Beitrdge zur Theorie der Sprache und der Bedeutung verstehen. Diese Versuche
sind mit groBer Plausibilitidt auf sowohl ihre transzendentalphilosophischen und
metaphysikkritischen Vorldufer bezogen worden; ihr systematisches Ziel konnte
man als eine kritische Sprach- und Bedeutungstheorie beschreiben, die der not-
wendigen Kontingenz und Heteronomie von Sinnbildungsprozessen Rechnung
tréigt.1

1 Rodolphe Gasché: The Tain of the Mirror: Derrida and the Philosophy of Reflec-
tion, Cambridge: Harvard University Press 1986; Christoph Menke: ,,,Absolute In-
terrogation‘ — Metaphysikkritik und Sinnsubversion bei Jacques Derrida®, in: Phi-

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | MARTIN SAAR

Zweitens haben sich, vor allem mit Bezug auf Derridas Schriften der 70er
und 80er Jahre, Fragen nach dem Verhiltnis von Philosophie und Asthetik ge-
stellt. Derridas (und Paul de Mans) eigenwillige Lektiire- und Interpretationspra-
xis schien das Modell eines eigentiimlichen, nichtdisziplindren Lesens zu verkor-
pern, in dem sich sowohl das Philosophische literarischer Texte wie das Literari-
sche philosophischer Schriften freilegen und subversiv gegen die Geltungspra-
tentionen der Texte richten lassen. Diese Genreliberschreitung destabilisiert auch
die vermeintlichen Autonomieanspriiche der grundlegenden kulturellen Institu-
tionen, die sich um diese Teilungen herum gebildet haben: ,,Philosophie” und
,,Wissenschaft™ auf der einen, ,,Kunst™ und ,,Literatur” auf der anderen Seite.

Drittens haben die Texte Derridas seit den spiten 80er Jahren und vor allem
seine Biicher zu Freundschaft, Gerechtigkeit und Souverénitit eine enorm pro-
duktive Diskussion um den ethischen und politischen Standpunkt der Dekons-
truktion ausgeldst. Hier stehen sich zum einen Deutungen gegeniiber, die die so
genannte ,,ethische Wende* der Dekonstruktion als ein Bekenntnis zu ihren letz-
ten Orientierungen (am Anderen und an der Gerechtigkeit) begriien und die Um-
risse einer kompletten Moralphilosophie und Politiktheorie erkennen wollen, und
zum anderen Interpretationen, die auf der relativen Unbestimmtheit von Derridas
spiten Uberlegungen zur Politik und Moral bestehen, aus der sich wenig konkre-
te praktische und institutionelle Konsequenzen ergiben.’

Diese wichtigen philosophischen Fragestellungen sind interessanterweise von
einer Perspektive entkoppelt, die fiir die — akademisch gesehen — auflerphiloso-
phische Rezeption der Dekonstruktion bis heute grundlegend gewesen ist, ndm-
lich von der Vorstellung, dass sie eine eigentiimliche und radikale Form der Kri-
tik ist, die nicht nur philosophische Begriffe und Traditionen, sondern auch so-
ziale Arrangements und Institutionen betrifft. Dass ,,Dekonstruktion* inzwischen
zu einer wenig trennscharfen, aber verbreiteten Bezeichnung fiir ein bestimmtes

losophisches Jahrbuch 97 (1990), S. 351-366; Richard Rorty: ,,Is Derrida a Quasi-
Transcendental Philosopher?, in: Contemporary Literature 36 (1995), S. 173-200;
Samuel C. Wheeler III: Deconstruction as Analytic Philosophy, Stanford: Stanford
University Press 2000.

2 Richard Rorty: ,,Philosophy as a Kind of Writing: An Essay on Derrida (1978)%, in:
ders., Consequences of Pragmatism (Essays: 1972-1980), Minneapolis: University
of Minnesota Press 1982, S. 90-109; Albrecht Wellmer: Zur Dialektik von Moderne
und Postmoderne. Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985;
Christoph Menke: Die Souverinitit der Kunst. Asthetische Erfahrung nach Adorno
und Derrida, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1991.

3 Simon Critchley: The Ethics of Deconstruction: Derrida & Levinas, Oxford:
Blackwell 1992; Andreas Niederberger: ,,Zwischen Ethik und Kosmopolitik: Gibt
es eine politische Philosophie in den Schriften Jacques Derridas?, in: Allgemeine
Zeitschrift fur Philosophie 27 (2002), S. 149-170; Thorsten Bonacker: ,Jacques
Derrida: Die politische Theorie der Dekonstruktion®, in: André Brodocz/Gary
S. Schaal (Hg.), Politische Theorien der Gegenwart II, Opladen: Westdeutscher
Verlag (UTB) 2001, S. 129-159.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BESCHREIBEN/ZERSETZEN | 167

Verfahren der Kritik verwendet wird, ist ein Symptom fiir dieses weitere Ver-
standnis, das den engeren philosophischen Kontext verlassen hat.

Im Folgenden soll diese Perspektive auf Dekonstruktion als Kritik durch ei-
nige Uberlegungen unterstiitzt werden, die einerseits von der spezifischen philo-
sophischen Form dieser Kritik ausgehen, andererseits aber ihr Objekt generell
bestimmen. So kénnte verstdndlich werden, wieso Dekonstruktion ein attraktives
Theorieangebot fiir Theoriestromungen wie die feministische Theorie, die Queer
Theory und die Critical Legal Studies werden konnte, die sich nicht um im enge-
ren Sinne philosophische Fragestellungen organisieren, sondern um Strukturen
und Prozesse der sozialen Welt, die von Hierarchien und Macht geprigt sind. Zur
kritischen Beschreibung solcher Phanomene trigt die Dekonstruktion als Denk-
form nicht unbedingt deswegen bei, weil sie auf die interne Normativitdt und
Uberschiissigkeit von philosophischen Grundbegriffen hinweist;* sie kann viel-
mehr eine hilfreiche Analyse der begrifflichen Organisation sozialer Geltungen
und Normen vornehmen, indem sie freilegt, auf welchen faktisch getroffenen
Grundunterscheidungen und Codes soziale Wertungen und Hierarchisierungen
beruhen.

Dekonstruktion beschreibt in dieser Deutung ganz allgemein Unterscheidun-
gen, die einen Unterschied machen, und ihre sozialtheoretisch folgenreiche phi-
losophische Unterstellung ist es, dass sich in diese Unterscheidungen auf kontin-
gente Weise Macht und Asymmetrie einschreibt. Bestimmte Formen der Macht
beruhen gerade auf der Etablierung von Normsystemen und evaluativen Dicho-
tomien, wie sie die philosophische Bedeutungsanalyse aufdecken kann. Soziale
Herrschaft beruht (immer auch) auf Codierungen und Begriffskonstruktionen, die
Wert gegen Unwert setzen. Eine destabilisierende Analyse solcher Komplexe ist
Kritik im doppelten Sinn: Sie entnaturalisiert die vermeintliche Neutralitdt der
Begriffe, und sie verweist auf die sozialen Folgen der getroffenen Unterschei-
dungen. Dekonstruktion thematisiert somit den Zusammenhang von Sinn, Institu-
tionalitdt und Macht. Sie ist eine Art von allgemeiner Sinnkritik, aber zugleich
eine Kritik von spezifischen Institutionen des Sinns, die verdeckte Ausschliisse
und uneingestandene Verwerfungen generieren.

Eine solche Deutung riickt Dekonstruktion als Verfahren néher an bestimmte
ideologiekritische, soziologische und machtanalytische Methoden als an andere
fundamentalphilosophische Programme. Sie kann aber deutlicher erldutern, wie-
so in der sozial- und kulturwissenschaftlichen Rezeption Derrida neben und zu-
gleich mit Bourdieu und Foucault verarbeitet wird; sie kann auch plausibel ma-
chen, wieso der bestdndige Rekurs auf Marx und den Marxismus und auf die ma-
terialistische Tradition eine Konstante in der Theoriegeschichte der Dekonstruk-
tion ist. Eine solche Interpretation, deren Grundlinien hier anhand der Stichworte

4 Andrea Kern/Christoph Menke: ,Einleitung: Dekonstruktion als Philosophie®, in:
dies. (Hg.), Philosophie der Dekonstruktion. Zum Verhéltnis von Normativitét und
Praxis, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 7-14.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | MARTIN SAAR

Sinnstrukturen (1.), Sinninstitutionen (2.) und Sinnpolitik (3.) nur skizziert wer-
den soll, kann nicht nur die Anschlussfahigkeit an sozialkritische und politische
Debatten herstellen, sondern auch ein ,,rein philosophisches®, theoretizistisches
Verstindnis umgehen, demzufolge die Dekonstruktion nichts zum Verhiltnis von
Theorie und Praxis oder von Philosophie und Politik zu sagen hétte.

1. Sinnstrukturen

Im Rahmen einer der exoterischeren Erlduterungen der ,,allgemeine[n] Strategie
der Dekonstruktion® in einem frithen Interview gibt Derrida eine der zugéng-
lichsten Beschreibungen seines Vorgehens, wie es in den frithen Texten (v. a. in
Die Stimme und das Phdnomen und Die Schrift und die Differenz) zur Anwen-
dung kam.’ Dekonstruktion bezieht sich demnach kritisch auf die zentralen
metaphysischen Konzepte der philosophischen Tradition und ihre Gegensatzpaa-
re (wahr/unwahr, Wesen/Schein, gottlich/menschlich), aber sie negiert sie nicht;
sie muss es ,,vermeiden, die bindren Gegensitze der Metaphysik einfach nur zu
neutralisieren, wie auch, sich einfach in dem geschlossenen Feld dieser Gegen-
sitze anzusiedeln und sie damit zu bestitigen“.® Jenseits der Alternative zwi-
schen negierender Neutralisierung und interner Affirmation liegt die dekonstruk-
tive ,,doppelte Geste®, die einerseits im Innern eines gegebenen Begriffsfeldes
bleibt, aber andererseits aus ihrem Innern heraus etwas in Bewegung setzt, was
aus ihm hinaus treibt und einen ,,Abstand“ [écart] erzeugt und sichtbar werden
lasst, der nicht mehr mit den gegebenen Begriffen zu fassen ist.

Die Notwendigkeit einer methodisch herbeigefiihrten ,,Phase des Umbruchs®,
der Destabilisierung von Begriffsgegensitzen, kennzeichnet Derrida in deutli-
chen Worten: Man muss ,,anerkennen, dal man es bei einem klassischen philo-
sophischen Gegensatz nicht mit der friedlichen Koexistenz eines Vis-a-Vis, son-
dern mit einer gewaltsamen Hierarchie zu tun hat. Einer der beiden Ausdriicke
beherrscht (axiologisch, logisch usw.) den anderem, steht iiber ihm. Eine De-
konstruktion des Gegensatzes besteht zunichst darin, im gegebenen Augenblick
die Hierarchie umzustiirzen. [...] Die Notwendigkeit dieser Phase ist strukturbe-
dingt und erfordert eine unaufhorliche Analyse: denn die Hierarchie des dualen
Gegensatzes stellt sich immer wieder her.“” An diesen Formulierungen iiber-
rascht die kdmpferische Metaphorik, die Begriffsverhéltnisse letztlich als Ge-
waltverhéltnisse kennzeichnet, und ihr Status ist sicher ebenso mehrdeutig wie
Derridas analoge These von der Verwobenheit von Metaphysik und Gewalt in

5 Jacques Derrida: ,,Positionen. Gesprich mit Jean-Louis Houdbine, Guy Scarpetta
(1971), in: ders., Positionen. Gespriche mit Henry Ronse, Julia Kristeva, Jean-
Louis Houdbine, Guy Scarpetta, Wien: Passagen-Verlag 1986, S. 83-184, hier:
S. 87.

6 Ebd.

7 Ebd., S. 87f.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BESCHREIBEN/ZERSETZEN | 169

seiner friihen Lektiire der Texte von Emmanuel Levinas.® Es ist aber auch deut-
lich, dass Derrida solche Thesen von der Gewaltférmigkeit von Sinnstrukturen
oder von der ,,Konfliktgeladenheit der différance* als notwendige Folge einer
kritischen Lektiire der bedeutungstheoretischen Tradition (von Hegel bis Saus-
sure) versteht.’ ,»Gewalt* und ,,Hierarchie sind ganz allgemein Kennzeichen von
Sinnentstehung und Sinnstabilisierung, da sie auf kiinstliche Weise ordnende
Ruhe in die Dynamik und Kontingenz des Sprechens und Schreibens bringen und
sich der ,,Text im allgemeinen [...] nie von einem Referenten im klassischen
Sinn, von einem Ding oder einem transzendentalen Signifikanten, [der] die ge-
samte Bewegung regeln wiirde, bestimmen laBt."

Die Krifte, die hinter der Gewalt des Sinns stehen, sind hier also zunichst
keine dufleren, sozialen Faktoren, sondern interne Beziehungen zwischen Zei-
chen, Bedeutungen und Bedeutungsfeldern. Derridas Konzeptualisierung eines
wesentlichen Verhiltnisses zwischen Sinn und Kraft ist also zunichst wenig
mehr als eine Interpretation der saussureschen Vorstellung von der Differentiali-
tdt von bedeutungserzeugenden Zeichen: Erst die Absetzung, das Machen eines
sichtbaren, wiederholbaren Unterschieds erzeugt eine Art von Sinn, der sich in
der Wiederholung stabilisieren kann; aber anders als Saussure und der Main-
stream der strukturalistischen Sprachtheorie insistiert Derrida auf der unaufheb-
baren Dynamik des Aktes, des Unterschied-Setzens und der Spur der Kontin-
genz, die in jedem solchen Akt liegt.'' Weil sich diese Spur der Kontingenz nie
ganz ausloschen ldsst, wird jeder Text, der in scheinbar wohlgeordneten Be-
griffshierarchien organisiert ist, Bruchstellen und semantische Symptome ausbil-
den, denen eine dekonstruktive Lektiire nachspiiren kann. Das Sichtbarmachen
dessen, was sich nicht in den Rahmen des hierarchischen Gegensatzes einpasst,
weist auf Elemente des metaphysischen Textes hin, die ,,nicht mehr innerhalb des
philosophischen (bindren) Gegensatzes verstanden werden kénnen und ihm den-
noch innewohnen, ihm widerstehen, ihn desorganisieren, aber ohne jemals einen
dritten Ausdruck zu bilden®."”

Auch diese Vorstellung ist gegen das (vulgér-)strukturalistische Bild eines
vollstidndig in ordentlichen Bindrstrukturen organisierten Ganzen gerichtet, aber
sie bleibt gleichwohl eine strukturelle. Sie fiihrt nur in das Bild von der Sprache
als Struktur neue, dynamische Faktoren ein und verflissigt und verzeitlicht es.
Die vielen Begriffe, die Derrida neben différance fir diese Quasi-Strukturen ge-
bildet hat (Unentscheidbares, dissémination, Supplement, etc.), verweisen auf die

8 Jacques Derrida: ,,Gewalt und Metaphysik. Essay iiber das Denken Emmanuel Le-
vinas’ (1964)“, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1972, S. 121-235.

9 J. Derrida: ,,Positionen®, S. 93.

10 Ebd.

11 Zur Saussure-Kritik vgl. Jacques Derrida: Grammatologie (1967), Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1974, S. 53ff.

12 J. Derrida: ,,Positionen®, S. 90.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | MARTIN SAAR

Tiefendynamik und Tiefenagonalitdt jeder Sinnbildung, deren Negativitit und
Effekte in einem Text nicht ,,aufgehoben™ oder beruhigt, sondern aufbewahrt
werden. In einem gewissen Sinne verbindet sich hier ein bedeutungstheoretisches
mit einem psychoanalytischen Motiv: Sinnbildung qua Hierarchisierung von
Gegensitzen bleibt nie ohne Rest, der latent fortwirkt und jederzeit zu einem (in
der dekonstruktiven Lektiire manifest werdenden) Symptom werden kann. Auch
dies ist eine strukturelle These tiber den dynamischen Verlauf von Bedeutungs-
produktion: Sie verbirgt und vergisst ihre eigene Geschichte und wird sie doch
nicht los."

Diese hier nur grob referierten Grundziige von Derridas Theorie des allge-
meinen Textes und der Schrift kénnen zumindest Hinweise dafiir geben, was fiir
die Dekonstruktion als Lektiirepraxis auf dem Spiel steht. Wenn man davon aus-
geht, dass sprachliche und textliche Bedeutungsproduktion im allgemeinen nach
dem Modus hierarchisierender und differentieller Begriffsbildung verféhrt, kann
eine weder nicht-affirmative noch nicht-negierende Lektiire in ein begriffliches
Feld nur intervenieren, wenn sie die urspriinglichen Widerspriichlichkeiten und
Kontingenzen des schon eingerichteten Sinns gegen ihn mobilisiert. Dies ist der
Zweck der ,,doppelten Geste™: eine Begriffsopposition ,,umstiirzen und zugleich
den Abstand kennzeichnen®."* Das kann nur heifen, dass zwischen den beiden
aufeinander bezogenen Polen eines Begriffspaares mehr liegt als ihr bloBer se-
mantischer Unterschied; der ,,Abstand“ bezeichnet auch die kontingenten Wer-
tigkeiten, die in eine Begriffsverwendung eingehen und die spéter nicht mehr
sichtbar sind. Auf diesen ,,Abstand“ hinzuweisen kann also keine rein synchrone
Operation sein, sie muss eine Verzeitlichung enthalten, weil sie die hierarchisier-
ten Begriffsfelder wieder auf den kontingenten Moment ihrer Einfiihrung zuriick-
fihrt.

Diese Operation ist in dem ersten und vorldufigen Sinn kritisch, dass sie un-
eingestandene Hierarchien benennt und markiert und deren Zustandekommen aus
dem nichthierarchischen ,,allgemeinen Text™ genetisch sichtbar werden ldsst: ,,So
einen allgemeinen Text gibt es iiberall dort (das heifit iberall), wo dieser Diskurs
und seine Ordnung (Wesen, Sinn, Wahrheit, Bedeutung, BewuBtsein, Vorstel-
lung, usw.) iiberschritten werden, das heifit wo ihre Autoritdt wieder in die Stel-
lung eines Zeichens (marque) in der Kette zuriickversetzt wird, einer Kette, in
bezug auf die er sich strukturbedingt in der Illusion befindet, sie bestimmen zu
wollen oder das zu glauben. [...] Seine Schrift hat iibrigens keine duflere Grenze,
nur die einer gewissen Wiederbezeichnung (re-marque). [...] Man muf} sie in
ihrer Spezifitidt und, wenn Sie so wollen, mit neuem Aufwand untersuchen, in
der Spezifitit ihrer ,Geschichte® und in ihrer Verkniipftheit mit den anderen

Jhistorischen® Feldern des allgemeinen Textes“."

13 Vgl ebd,, S. 156-167.
14 Ebd,, S. 120.
15 Ebd., S. 120f.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BESCHREIBEN/ZERSETZEN | 171

Diese komplexe Operation der Riickfiihrung einer Begriffsbildung in den
noch ungeregelten ,,allgemeinen Text“ ist Sinnkritik, weil sie die nur angemalte
Autoritdt und Natiirlichkeit eines immer nur auf eine gewisse Weise eingesetzten
Sinns offen legt. Sie ist De-Strukturierung des Sinns, da sie die Einsetzung und
Aufrechterhaltung von Sinn ausstellt, ohne die er nicht existieren wiirde. Eine
solche Operation bleibt in der Tat zugleich im Innern eines begrifflichen Feldes,
dessen Elemente sie beschreibt, und iiberschreitet es auf die Krifte hin, die auf es
und ihn ihm wirken. Weil diese aber Elemente der ,,Praxis“ oder des ,,Diskurses*
sind, wird die Ebene der reinen Strukturen des Sinns verlassen: Zum Sinn der
Begriffe gehoren auch die Kontexte und die Geschichte ihrer Verwendungen.

2. Sinninstitutionen

Schon dieses erste Motiv einer alternativen Erlduterung von Sprache und Sinn-
bildung ist in einem gewissen Sinn kritisch. Denn das dekonstruktive Verstindnis
des Sprachgeschehens kann offensichtlich nicht ohne Konsequenzen fiir Theo-
rien des Verstehens und Interpretierens bleiben; und es ist diese fundamentale
Opposition der Dekonstruktion gegen allzu harmonische und totalisierende
Sprach- und Dialogphilosophien, die zu fruchtbaren Rekonstruktionen und Wei-
terfiihrungen gefiihrt hat.'® In eine verwandte, aber andere Richtung fiihrt aller-
dings ein weiteres Element des derridaschen Denkens, und mit seiner Hilfe ldsst
sich die Briicke zu den politischen Fragen einfacher schlagen: die Rahmungen
und Ordnungen des Sinns. Denn die Dynamik und Heterogenitdt des sprachli-
chen Geschehens auf der Ebene des noch ungebéndigten ,,allgemeinen Texts®
tritt nie direkt zutage, sondern nur als Bruchstelle und Grenzphdnomen im Rah-
men jeweils geordneter Texte und Bereiche, als Unordnung im Rahmen einer
Ordnung. Die kritische Pointe ist auch hier zunéchst eine rein sprach- oder be-
deutungstheoretische: Sinn hdngt von Ordnungen des Sinns ab und kann damit
keine ,,autonome® Stiftung eines kompetenten Sprechers oder Schreibers oder
eines innovativen Werks oder Textes sein. Die dekonstruktive Perspektive ver-
lasst aber die Ebene des rein individuellen Sprechens, Schreibens und Verste-
hens, indem sie nach allgemeineren Strukturen des ,,Textes* fragt und damit
Ordnungen und Institutionen der Interpretationen aufspiirt, die die Bedingungen
und Bedingtheiten der individuellen sprachlichen Vollziige ausmachen.'”

16 Ch. Menke: Die Souverinitit der Kunst; Ruth Sonderegger: Fiir eine Asthetik des
Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion und der Eigensinn der Kunst, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2000; Fabian Stérmer: Hermeneutik und Dekonstruktion der Erinnerung.
Uber Gadamer, Derrida und Hoélderlin, Paderborn, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag
2002.

17 Vgl. Samuel Weber: Institution and Interpretation, Minneapolis: University of Min-
nesota Press 1987, S. xivf. u. 8-10.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | MARTIN SAAR

Wenn man Institutionen ganz allgemein als einen etablierten und regelhaften
Zusammenhang von Wissen und Handeln versteht, ist auch eine Form der Lektii-
re, ist auch die Dekonstruktion nicht frei von institutionellen Eigenschaften. Der-
rida kann dies auch leicht zugeben: ,,Die Dekonstruktion, die sich zunéchst als
Dekonstruktion dieser Oppositionen [wie zwischen Sinnlichem und Intelligib-
lem, Phainomenon und Noumenom, innerem Phidnomen und duflerem Phinomen,
etc.] vollzieht, betrifft also bald schon ebenso und ebenso radikal die institutio-
nellen Strukturen, die auf solchen Oppositionen griinden. Die Dekonstruktion ist
eine institutionelle Praktik, fiir die der Institutionenbegriff ein Problem bleibt.“'®
Institutionalitdt muss ein ,,Problem® fiir die dekonstruktive Analyse von Opposi-
tionssystemen sein, weil sie Folgen hat, nimlich zu Grenzziehungen, Exklusio-
nen und Kategorisierungen fiihrt, die dann, einmal eingefiihrt (d. h. ,,institutiona-
lisiert*), weitere Effekte auf einer hoheren Komplexititsstufe und mit hoherer
Stabilitdt zeitigen.

Das verbindende Glied zwischen Interpretation (oder Sinn) und Institution ist
genau diese formale Struktur: Identitétsbildungen durch Differenzen herzustel-
len. Denn so wie sich — nach dem strukturalistischen Bild — der Sinn eines Zei-
chens durch Abgrenzungen und (semantische) AusschlieBungen ergibt, ergibt
sich die Form und Stabilitét einer Institution durch ihre systematische Prozessie-
rung von Einschluss und Ausschluss, d. h. durch Bestimmung dessen, welche
Personen, Objekte und Handlungen zu einem gegebenen Zeitpunkt Teil dieser
Institution sind und welche nicht. Gegen deterministische Vorstellungen dieser
Prozesse legt Derrida Einspruch ein: Seine Kritik am strukturalistischen Forma-
lismus weist die Unabgeschlossenheit, das Spiel und die Unbestimmbarkeit als
wesentliche Elemente jeder Sinnproduktion auf; und seine Kritik an zu starren
Bildern von Institutionen als einmal in Gang gesetzten Regelwerken beharrt auf
der Briichigkeit und Unvorhersehbarkeit im Innern des etablierten Zusammen-
hangs.'® Dieses Insistieren auf der radikalen Kontingenz des Sinns und der Insti-
tution beruht wiederum auf analogen Uberlegungen: Eine statische Perspektive,
wie man sie dem Strukturalismus zuschreiben kann, sdhe nur den geltenden Sinn
und die etablierte Institution, sie vergidBe die vielfiltigen und heterogenen Pro-
zesse ihrer Einsetzung und Einfiihrung, deren Spuren sich aber nie verwischen
lassen und die als Symptome im Text und im institutionellen Zusammenhang je-
derzeit auftreten konnen und von der dekonstruktiven Lektiire generiert werden
konnen. Eine harmonistische Perspektive, wie man sie der Hermeneutik und je-
der Form von Traditionalismus zuschreiben kann, sihe im Geltenden und Be-
stehenden nur das Ergebnis zwangloser Ubereinkiinfte und Verstindigungen und
nicht das Produkt von gewaltsamen, d. h. verdrangenden und ausschlieBenden

18 Jacques Derrida: Privileg. Vom Recht auf Philosophie I (1990), Wien: Passagen-
Verlag 2004, S. 103.

19 Vgl. Jacques Derrida: ,,Signatur Ereignis Kontext (1972)%, in: ders., Randgénge der
Philosophie, Wien: Passagen-Verlag 1988, S. 291-314.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BESCHREIBEN/ZERSETZEN | 173

Durchsetzungsprozessen, deren Spur als interne ,,Konfliktgeladenheit™ (s. 0.) im
Innern der Bedeutungen und Institutionen bestehen bleibt.

Die dekonstruktive Sinn- und Institutionskritik besteht also zum einen auf
einer analogen methodischen Operation der radikalen Verfliissigung und Verzeit-
lichung: Sinnkonstitution wird tiber die immer notwendigerweise unvollstindi-
gen Akte der Konstituierung, Institution tiber die immer notwendigerweise ris-
kanten Akte der Institutionalisierung erldutert. Zum anderen erldutert die dekon-
struktive Analyse aber auch den Zusammenhang zwischen Sinn und Institution:
Bedeutungsproduktionen sind selbst von ,Institutionen der Interpretation™ ab-
hingig; und Institutionen brauchen als Elemente ihres Funktionierens wiederhol-
bare Unterscheidungen, Grenzziehungen und Codierungen, die sich zu héherstu-
figen Operationen der institutionellen Identititsbildung verketten und verstetigen
lassen.”® Aus solchen Uberlegungen lassen sich die Grundziige einer dekonstruk-
tiven Theorie des Institutionellen gewinnen, die in der konkreten Beschreibung
und Kritik bestehender Institutionen folgenreich ist. Ein theoretisches Zersetzen
institutioneller Zusammenhénge ist sie in dem einfachen Sinne, dass sie eine
Einheit in ihre Funktionselemente zergliedert und damit die vermeintlich ideale
Institution als einen Komplex von ideellen (oder diskursiven) und materiellen
(oder technologischen/medialen und sozialen) Elementen sichtbar werden lasst.
Eine Institution erscheint so als ein Mechanismus einer vorwéhrend durchgesetz-
ten Sinnhaftigkeit, eine dekonstruktive Analyse einer Institution ist die Darstel-
lung und Kritik eines zwangsbewehrten Sinnkomplexes.

Derridas folgenreichstes Beispiel fiir eine solche Analyse ist das Recht, wie
er es in seinem Buch Gesetzeskraft darstellt. Sie verweist einmal auf seinen in-
ternen Zusammenhang mit den kontingenten und intern gewaltférmigen Prozes-
sen der Rechtssetzung und -griindung, von denen es unablésbar abhingig bleibt;
sie deckt aber auch die unauflésliche Beziehung zwischen Recht und Gerechtig-
keit als der ,,Bezichung zum anderen* auf.*' In beide Richtungen wurden die

20 Auf diesen Motiven beruht auch die Nihe zur systemtheoretischen Beschreibung
von formalen Operationen. Vgl. Niklas Luhmann: ,,Dekonstruktion als Beobach-
tung zweiter Ordnung (1995), in: ders., Aufsétze und Reden, hg. v. Oliver Jahraus,
Stuttgart: Reclam 2001, S. 262-296; Urs Stiheli: Sinnzusammenbriiche. Eine de-
konstruktive Lektiire von Niklas Luhmanns Systemtheorie, Weilerswist: Velbriick
2000.

21 Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritdt® (1990), Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1991, S. 45. Mit der Formel ,,dic Bezichung zum Anderen —
das heiBit die Gerechtigkeit“ zitiert Derrida die ,,Definition* von Emmanuel Levinas
(,,]a relation avec autrui — c’est-a-dire la justice®, vgl. Emmanuel Levinas: Totalité
et infini: essai sur I’extériorité [1961], Paris: LGF 1974, S. 62). Zu wichtigen
Kommentaren zu diesen Uberlegungen vgl. Cornelia Vismann: ,,Das Gesetz ,DER
Dekonstruktion®®, in: Rechtshistorisches Journal 11 (1992), S. 250-264; Christoph
Menke: ,,Konnen und Glauben. Die Moglichkeit der Gerechtigkeit”, in: ders./A.
Kern (Hg.), Philosophie der Dekonstruktion, S. 243-263 und die Beitrdge in Anselm
Haverkamp (Hg.): Gewalt und Gerechtigkeit: Derrida — Benjamin, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1994.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | MARTIN SAAR

Vorschldge Derridas in diesem einflussreichsten Buch seiner letzten Schaffens-
phase fortentwickelt: einmal in Richtung einer Medientheorie des Rechts als
einer Theorie der technologisch-materiellen Voraussetzung der Rechtsinstitution,
dann aber auch in Richtung einer ethisch-moralischen Befragung der Idealitdt des
Rechts.”” Diese Fortfiihrungen erfiillen nach der hier vorgeschlagenen Interpreta-
tion auf mustergiiltige Weise das Profil eines dekonstruktiven Institutionenden-
kens; sie sind Analysen und Kritiken von Unterscheidungen (zwischen Recht und
Unrecht, Recht und Gewalt, Recht und Gerechtigkeit), die einen Unterschied ma-
chen in einer sozialen Welt, in der bestimmte Sinnstiftungen etabliert und durch
eine Vielzahl medialer und sozialer Arrangements auf Dauer gestellt sind. Denn
die Welt, in der es Recht (und Richter, Gerichte, Polizei und Gefiangnisse) ,,gibt",
ist eine Welt, die bevolkert ist von rechtlichen Titern, Tatsachen und Tatbe-
stinden. Eine ,,Dekonstruktion des Rechts® betrifft also die Tiefengrammatik
einer sozialen Wirklichkeit, in der der rechtliche Code zugleich vorausgesetzt
und immer wieder neu durch rechtliches Handeln erzeugt wird.

Die Prominenz des Rechts in der Diskussion der letzten Jahre kann allerdings
leicht verdecken, dass es nur ein Fall von vielen ist, dem zwar eine herausragen-
de Rolle, aber keine Funktion als zentraler Bezugspunkt oder gar Grund aller an-
deren Unterscheidungen zukommt. Dass Staat, Demokratie, Souverinitit, Gast-
freundschaft, Gemeinschaft und sogar Staatsbiirgerschaft in den letzten Schriften
Derridas eine prominente Rolle eingenommen haben, ist so eine folgerichtige
Entwicklung und auch ein Anzeichen dafiir, in welche Richtung sich zukiinftige
Forschungen entwickeln kénnten.” Thre spezifische Form erhalten solche Analy-
sen aber durch ihre methodischen Pramissen: die Institutionen von ihrer begriff-
lichen Struktur, von ihren Grundunterscheidungen und von den Effekten ihrer
Durchsetzung her zu betrachten. Damit bleibt diese Art der Beschreibung ,,theo-
retisch® oder ,,philosophisch, da sie — gegen jeden Soziologismus — den not-
wendigerweise begrifflichen, diskursiven Kern sozialer Interaktionen benennt:
Ohne die Idee und ein Verstindnis des Rechts, der Wahrheit, der Identitit wiir-
den keine sinnvoll verketteten Handlungen stattfinden. Zugleich ist aber die
Kehrseite dieser philosophischen Beschreibung eine Aufmerksamkeit auf die ma-
teriellen und sozialen Voraussetzungen der Einrichtung und Aufrechterhaltung
wirksamer Unterscheidungen, d. h. auf die ganz konkreten wiederholten Hand-
lungen in durch Macht und Technologien abgesicherten Kontexten, die den Be-
deutungen Dauer und Wirksamkeit verleihen. Nur im Zusammenspiel beider Re-
gister ergibt sich ein schlagkréftiges analytisches Instrument, das weder — wie die
reduktiven Varianten der Ideologiekritik — die Ideen iiber die menschliche Praxis
zu einer Funktion ihrer materiellen Voraussetzungen macht, noch — wie jede

22 Vgl. Cornelia Vismann: Akten. Medientechnik und Recht, Frankfurt/Main: Fischer-
Verlag 2000; Drucilla Cornell: Beyond Accommodation: Ethical Feminism, Decon-
struction, and the Law, London, New York: Routledge 1991.

23 Vgl. die Beitrdge von Oliver Fliigel, Andreas Niederberger, Dirk Quadflieg und
Markus Wolf im vorliegenden Band.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BESCHREIBEN/ZERSETZEN | 175

idealistische Position — die absolute Autonomie der Werte und Begriffe be-
haupten muss. Beschreiben und Problematisieren lassen sich so der spannungs-
reiche Zusammenhang von Norm und Macht. Das Verméchtnis Derridas fiir die
sozialphilosophischen Fragen besteht in der Denkbarkeit einer solchen doppelten,
internen Kritik derjenigen Institutionen, ohne die wir heute ldngst nicht mehr le-
ben kénnen und deren Fundamente doch der Neuverhandlung bediirfen.

3. Sinnpolitik

Wenn es sinnvoll ist, die methodische Grundoperation der Dekonstruktion als
eine Form der Sinnkritik zu beschreiben, die sich mit einer Analyse der vielfilti-
gen , Institutionen des Sinns“ verbindet, kann der Vorwurf, sie beschrianke sich
nur auf Textualitit, nicht zutreffen. Denn die Einbeziehung der Institutionalitét
und Institutionalisiertheit des Sinns versucht gerade, diejenigen Voraussetzun-
gen, Rahmungen und Ordnungen als interne Elemente von Sinnhaftigkeit auszu-
weisen, die selbst nicht mehr auf der Ebene des expliziten Texts auftauchen, son-
dern seinen uneingestandenen Subtext bilden. Nur so kann die Macht der begriff-
lichen Oppositionen mit der Macht, die sie stiitzen, in Verbindung gebracht wer-
den. In diesem Sinne ist Dekonstruktion eine Form radikalisierter Ideologiekritik,
d. h. eine Kritik an Begriffen und an den sozialen Voraussetzungen und Folgen
bestimmter begrifflicher Unterscheidungen, die iiber die Behauptung einer blo-
fBen Ableitungsbezichung hinausgeht.”* Denn die Dekonstruktion einer begriffli-
chen Opposition zerstort diese nicht als einen ,,falschen* Gegensatz, dem sich ein
richtigeres Verhéltnis entgegensetzen lieBe, sondern sie erkennt die Gewaltfor-
migkeit in der spezifischen, kontingenten Form des Gegensatzes, den man —
unter bestimmten Umstinden — nicht einfach nicht treffen, einfach aussetzen
kann, den man aber nicht so treffen muss, wie es bisher in seiner durchgesetzten
Form geschieht. Dieses AufschlieBen einer scheinbar fixierten Beziehung ist eine
Er6ffnung von neuen Moglichkeiten des Sprechens und Handelns und verweist
damit auf einen Horizont ethischer und politischer Entscheidungen.

Es erstaunt nicht, dass sich diese Art zu denken als besonders fruchtbares
Theorieangebot fiir ein Feld dargestellt hat, in dem es tatsdchlich in erster Linie
um folgenreiche soziale Unterscheidungen geht. Die feministische Infragestel-
lung der Geschlechterhierarchisierungen ist auf eine gewisse Weise immer schon
Arbeit an der Machtigkeit und den Konsequenzen einer grundlegenden Unter-
scheidung gewesen. Das Besondere der Geschlechterunterscheidung ist es aller-
dings, einen unmittelbaren Effekt auf Identititen zu haben, da sie direkt eine Tei-
lung und Einordnung von Subjekten vornimmt. In diesem Fall ist es also beson-
ders offensichtlich, wie sich eine kategoriale oder begriffliche (und im weitesten

24 Drucilla Cornell: The Philosophy of the Limit, London, New York: Routledge
1992, S. 174f.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | MARTIN SAAR

Sinn ,,metaphysische®) Unterscheidung an eine soziale Praxis der unterschiedli-
chen Behandlung und damit an eine differentielle Praxis koppelt. Fiir kaum eine
andere Einteilung ist so offensichtlich, dass ihre begriffliche und ihre sozial-
institutionelle Seite in einem verstirkenden Sinne interagieren, dass historisch
gesehen der immer naturalisierende Diskurs tiber den Geschlechterunterschied
einerseits Legitimationshintergrund fiir die Ungleichbehandlung war, anderer-
seits die jeweiligen Theorien iiber die Geschlechter nur im Kontext schon langst
eingespielter sozialer Ungleichheiten entstehen konnten.*

Eine solche Konstellation einer zugleich gedachten und gelebten Teilung und
Hierarchisierung ist das vornehmliche Objekt einer Dekonstruktion oder dekon-
struktiven Kritik im hier vorgeschlagenen Verstindnis; deshalb ist es kein Wun-
der, dass die Rezeption der Schriften Derridas im Kontext der feministischen
Theoriebildung schon so friih eingesetzt hat und sich auf eine solche differenzier-
te und produktive Weise entwickelt hat. Denn fiir die Beschreibung und Analyse
der Logik der zugleich begrifflichen wie sozialen Teilung bietet sich der dekon-
struktive Ansatzpunkt an der Form der Begriffsopposition ebenso an wie die Zer-
setzung einer vermeintlichen Symmetrie durch den Hinweis auf ihren Aus-
schluss- und Hierarchiecharakter: ,,Fixed oppositions conceal the heterogeneity
of either category, the extent to which terms presented as oppositional are inter-
dependent — that is, derive their meaning from internally established contrast rat-
her than from some inherent antithesis. Furthermore, the interdependence is usu-
ally hierarchical, with one term dominant, prior, and visible, and the opposite
subordinate, secondary, and often absent or invisible.“*® Wenn sich eine solche
Konstellation auffinden ldsst, ist schon eine Beschreibung dieser Struktur eine
kritische Intervention, denn die vermeintliche ,,Unabhéngigkeit” und Gleichge-
ordnetheit der beiden Begriffspole untereinander kann als scheinhaft zurtickge-
wiesen werden. Der vermeintlich natiirliche Unterschied 1ésst sich als von sozia-
len Ungleichheiten kontaminiert erkennen, und der Streit um neue Fassungen des
Unterschieds kann beginnen: ,,Contests about meaning involve the introduction
of new oppositions, the reversal of hierarchies, the attempt to expose repressed
terms to challenge the natural status of seemingly dichotomous pairs, and to ex-
pose their interdependence and internal instability.*“?” Eine solche Dekonstruktion
wird durch die ,,Unterminierung und Auflsung einer starren Begriffsopposition
in eine komplexe Differenz dazu fithren, dass der Unterschied aufhort, ein fraglos
regulierendes Prinzip zu sein.”®

25 Zur ldeen- und Theoriegeschichte vgl. Ina Kerner: Differenzen und Macht. Zur
Anatomie von Rassismus und Sexismus, Dissertation, FU Berlin 2006, Kap. 3.

26 Joan Scott: Gender and the Politics of History, New York: Columbia University
Press 1987, S. 7.

27 Ebd.

28 Jacques Derrida: ,,Women in the Beehive: A Seminar (1984), in: Alice Jardin/Paul
Smith (Hg.), Men in Feminism, London, New York: Routledge 1987, S. 189-203,
hier: S. 198.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BESCHREIBEN/ZERSETZEN | 177

Die spezifische Position der feministischen und queeren Theoriebildung im
Rahmen nicht nur akademischer, sondern auch praktisch-politischer Zielsetzun-
gen konnte diesen Strang der Rezeption der Dekonstruktion auch davor bewah-
ren, die dekonstruktive Arbeit an den metaphysischen Begriffen als rein philoso-
phisches Projekt zu verstehen. Denn im Falle des Geschlechterunterschieds liegt
es zu offen zutage, dass eine ,,Umkehrung der Hierarchien* zugleich eine theore-
tische und eine praktische Dimension hat. Die begrifflichen Unterscheidungen
sind nur stabil auf der Grundlage zahlloser Akte und Rituale, die diesen Unter-
schieden eine soziale Realitdt geben oder sie in die Wirklichkeit von Identititen
und Institutionen dauerhaft einschreiben. Diese Vorstellung von der Performa-
tivitdt der vermeintlich biologisch begriindeten Geschlechtsidentitit wirft die Ge-
schlechterhierarchien nicht um, aber sie destabilisiert und entnaturalisiert ihre
Grundlage: ,,Denn eine Voraussetzung in Frage zu stellen ist nicht dasselbe, wie
sie einfach abzuschaffen. Vielmehr geht es darum, sie aus ihrem metaphysischen
Gehiuse zu befreien, um ganz unterschiedliche politische Ziele zu besetzen und
zu Verfolgen“.29 Ein solcher Versuch, ,,den Signifikanten zu mobilisieren und in
den Dienst einer anders gearteten Produktion zu stellen,”” bleibt Sinnkritik, aber
sie muss sich mit dem Projekt einer sozialen Transformation derjenigen Institu-
tionen verbinden, die das stiitzende Umfeld und die Aufrechterhaltungsressour-
cen fiir die bisher eingerichtete Sinnstiftung darstellen. Ein solches Projekt ist
notwendigerweise eine kollektive, politische Unternehmung; und die allgemeins-
te Bedeutung einer ,,Politik der Dekonstruktion* konnte genau dies sein: die Poli-
tisierung und Problematisierung von individuell und kollektiv folgenreichen, in
Identitdten und Institutionen verkorperten Unterscheidungen.

Diese knappen Bemerkungen zu einer eminent politischen Theorietradition,
die sich fruchtbar auf Derrida bezogen hat und viele seiner Uberlegungen pro-
duktiv weiterentwickelt hat, sind nur als Hinweis gemeint, wie sich das dekon-
struktive Programm einer Sinn- und Institutionskritik konkretisieren kann, ohne
auf im engeren Sinn philosophische Fragestellungen begrenzt zu sein. Denn die
hier skizzierte ,,Anwendung“ des dekonstruktiven Kritikmodus beginnt zwar bei
den philosophischen Perspektiven, die ganz zu Anfang des vorliegenden Textes
genannt wurden und bezieht sie doch auf im weitesten Sinne sozialtheoretische
und politische Phdanomene: Sie geht von den bedeutungstheoretischen Vorschla-
gen aus und untersucht von dort aus diejenigen Kategorien, denen eine besondere
soziale Bedeutung zukommt; sie entgrenzt die vermeintliche Autonomie von
Geltungs- und Praxissphdren und weist die Verwobenheit von theoretischen Be-

29 Judith Butler: , Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die Frage der ,Post-
moderne*”, in: dies./Seyla Benhabib/Nancy Fraser/Drucilla Cornell: Der Streit um
Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt/Main: Fi-
scher-Verlag 1993, S. 31-58, hier: S. 52.

30 Ebd., S.53. Vgl. Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1991, S. 190-208, und zuletzt dies: ,,The Question of Social Transforma-
tion®, in: dies., Undoing Gender, London, New York: Routledge 2004, S. 204-231.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | MARTIN SAAR

griffen und praktischen Machtverhéltnissen auf; sie deckt die politischen Impli-
kationen von Sinninstitutionen auf und er6ffnet so einen Raum fiir spezifische
politische Strategien rings um diejenigen sozialen Teilungen, deren uneingestan-
den ausschlieender Charakter sichtbar geworden ist. Dass sich Dekonstruktion
als Denkform auf eine solche Weise ,,konkretisieren® ldsst, bedeutet nicht, dass
sie selbst schon eine ausformulierte und gehaltvolle politische Theorie wire.
Aber sie bietet einen Ansatzpunkt fiir ,,eine radikale Neuformulierung des allge-
mein gebriuchlichen Politikbegriffs“.*' Denn sie kann zeigen, dass politische
Fragen und ethische Verantwortlichkeiten auch schon auf der Ebene der Bedeu-
tungen, der Sinnzuschreibungen und Identitdtskonstitutionen entstehen und nicht
erst auf der Ebene kollektiven Handelns. Thr ,tiefes”, grundsétzliches Verstiand-
nis von der Institutionalitit des Sinns und von der Sinnproduktion durch Institu-
tionen macht sie zu einem kdmpferischen Denken angesichts derjenigen Formen
und Verkorperungen des Sinns, deren Gewalt verborgen bleibt. Darin ist sie
,nicht neutral“,** sondern ein Einspruch gegen repressive Bollwerke der Bedeu-
tung.

Literatur

Bonacker, Thorsten: ,,Jacques Derrida: Die politische Theorie der Dekonstruk-
tion, in: André Brodocz/Gary S. Schaal (Hg.), Politische Theorien der Ge-
genwart II, Opladen 2001: Westdeutscher Verlag (UTB), S. 129-159

Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1991

Butler, Judith: ,, Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die Frage der
,Postmoderne‘, in: dies./Seyla Benhabib/Nancy Fraser/Drucilla Cornell: Der
Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart, Frank-
furt/Main: Fischer-Verlag 1993, S. 31-58

Butler, Judith: ,,The Question of Social Transformation®, in: dies., Undoing Gen-
der, London, New York: Routledge 2004, S. 204-231

Cornell, Drucilla: Beyond Accommodation: Ethical Feminism, Deconstruction,
and the Law, London, New York: Routledge 1991

Cornell, Drucilla: The Philosophy of the Limit, London, New York: Routledge
1992

31 Jacques Derrida: ,,Politik und Freundschaft. Ein Interview mit Michael Sprinker
(1993)“, in: Henning Boke/Jens Christian Miiller/Sebastian Reinfeldt/Thomas
Laugstien (Hg.), Denk-Prozesse nach Althusser, Hamburg: Argument 1994, S. 103-
162, hier: S. 137. Vgl. A. Niederberger: ,,Zwischen Ethik und Kosmopolitik* und
das einleitende Kapitel (,,Autonomie und Heteronomie der Politik*) des Frankfurter
Arbeitskreises fiir politische Theorie & Philosophie in: ders. (Hg.): Autonomie und
Heteronomie der Politik. Politisches Denken zwischen Post-Marxismus und Post-
strukturalismus, Bielefeld: transcript 2004, S. 1-31.

32 J. Derrida: ,,Positionen®, S. 180.

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BESCHREIBEN/ZERSETZEN | 179

Critchley, Simon: The Ethics of Deconstruction: Derrida & Levinas, Oxford:
Blackwell 1992

Derrida, Jacques: ,,Gewalt und Metaphysik. Essay iiber das Denken Emmanuel
Levinas’ (1964)“, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1972, S. 121-235

Derrida, Jacques: Grammatologie (1967), Frankfurt/Main: Suhrkamp 1974

Derrida, Jacques: ,,Positionen. Gesprach mit Jean-Louis Houdbine, Guy Scarpet-
ta (1971), in: ders., Positionen. Gesprache mit Henry Ronse, Julia Kristeva,
Jean-Louis Houdbine, Guy Scarpetta, Wien: Passagen-Verlag 1986, S. 83-
184

Derrida, Jacques: ,,Women in the Beehive: A Seminar (1984)“, in: Alice Jar-
din/Paul Smith (Hg.), Men in Feminism, London, New York: Routledge
1987, S. 189-203

Derrida, Jacques: ,,Signatur Ereignis Kontext (1972), in: ders., Randginge der
Philosophie, Wien: Passagen-Verlag 1988, S. 291-314

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritit® (1990),
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1991

Derrida, Jacques: ,,Politik und Freundschaft. Ein Interview mit Michael Sprinker
(1993)“, in: Henning Boke/Jens Christian Miiller/Sebastian Reinfeldt/Tho-
mas Laugstien (Hg.), Denk-Prozesse nach Althusser, Hamburg: Argument
1994, S. 103-162

Derrida, Jacques: Privileg. Vom Recht auf Philosophie I (1990), Wien: Passagen-
Verlag 2004

Frankfurter Arbeitskreis fiir politische Theorie & Philosophie (Hg.): Autonomie
und Heteronomie der Politik. Politisches Denken zwischen Post-Marxismus
und Poststrukturalismus, Bielefeld: transcript 2004

Gasché, Rodolphe: The Tain of the Mirror: Derrida and the Philosophy of Re-
flection, Cambridge/Mass.: Harvard University Press 1986

Haverkamp, Anselm (Hg.): Gewalt und Gerechtigkeit: Derrida — Benjamin,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994

Kern, Andrea/Menke, Christoph: Philosophie der Dekonstruktion. Zum Verhélt-
nis von Normativitét und Praxis, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002

Kern, Andrea/Menke, Christoph: ,Einleitung: Dekonstruktion als Philosophie®,
in: dies. (Hg.), Philosophie der Dekonstruktion, S. 7-14

Kerner, Ina: Differenzen und Macht. Zur Anatomie von Rassismus und Sexis-
mus, Dissertation, FU Berlin 2006

Levinas, Emmanuel: Totalité et infini: essai sur ’extériorité (1961), Paris: LGF
1974

Luhmann, Niklas: ,,Dekonstruktion als Beobachtung zweiter Ordnung (1995)%,
in: ders., Aufséitze und Reden, hg. v. Oliver Jahraus, Stuttgart: Reclam 2001,
S. 262-296

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | MARTIN SAAR

Menke, Christoph: ,,,Absolute Interrogation‘ — Metaphysikkritik und Sinnsub-
version bei Jacques Derrida“, in: Philosophisches Jahrbuch 97 (1990),
S. 351-366

Menke, Christoph: Die Souverinitit der Kunst. Asthetische Erfahrung nach
Adorno und Derrida, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1991

Menke, Christoph: ,,Kénnen und Glauben. Die Méglichkeit der Gerechtigkeit®,
in: ders./A. Kern (Hg.), Philosophie der Dekonstruktion, S. 243-263

Niederberger, Andreas: ,,Zwischen Ethik und Kosmopolitik: Gibt es eine politi-
sche Philosophie in den Schriften Jacques Derridas?*, in: Allgemeine Zeit-
schrift fiir Philosophie 27 (2002), S. 149-170

Rorty, Richard: ,,Philosophy as a Kind of Writing: An Essay on Derrida (1978),
in: ders., Consequences of Pragmatism (Essays: 1972-1980), Minneapolis:
University of Minnesota Press 1982, S. 90-109

Rorty, Richard: ,,Is Derrida a Quasi-Transcendental Philosopher?“, in: Contem-
porary Literature 36 (1995), S. 173-200

Scott, Joan: Gender and the Politics of History, New York: Columbia University
Press 1987

Sonderegger, Ruth: Fiir eine Asthetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion
und der Eigensinn der Kunst, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000

Stiheli, Urs: Sinnzusammenbriiche. Eine dekonstruktive Lektiire von Niklas
Luhmanns Systemtheorie, Weilerswist: Velbriick 2000

Stormer, Fabian: Hermeneutik und Dekonstruktion der Erinnerung. Uber Gada-
mer, Derrida und Hélderlin, Paderborn, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 2002

Vismann, Cornelia: ,,Das Gesetz ,DER Dekonstruktion®, in: Rechtshistorisches
Journal 11 (1992), S. 250-264

Vismann, Cornelia: Akten. Medientechnik und Recht, Frankfurt/Main: Fischer-
Verlag 2000

Weber, Samuel: Institution and Interpretation, Minneapolis: University of Min-
nesota Press 1987

Wellmer, Albrecht: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik
nach Adorno, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985

Wheeler, Samuel C. III: Deconstruction as Analytic Philosophy, Stanford: Stan-
ford University Press 2000

https:/dol.org/10:14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber die Autoren

Oliver Fliigel ist Politologe (2001) und Philosoph (2005). Promotion zum Dr.
phil. (2006) mit einer Arbeit zur Normativitit der Moderne. Wissenschaftlicher
Mitarbeiter am Arbeitsbereich fiir Politische Theorie und Ideengeschichte des In-
stituts fiir Politische Wissenschaften der Leibniz-Universitit Hannover. Zurzeit
Arbeit an einer Studie zum Denken des Politischen.

Forschungsschwerpunkte: Politische Philosophie und Theorie, insbesondere
der Moderne; Deutscher Idealismus; Franzosische Philosophie des 20. Jahrhun-
derts; Kritische Theorie.

Veroffentlichungen u. a.: Die Riickkehr des Politischen, hg. mit Reinhard
Heil und Andreas Hetzel, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004,
Publikationen zu Derrida, Hegel, Heidegger, Habermas und Rancicre.

James D. Ingram ist Doktorand an der New School University in New York.
Sein Forschungsschwerpunkt ist die moderne politische Theorie von Kant bis zur
Kritischen Theorie und dem Poststrukturalismus. Er arbeitet an einer Dissertation
zur Ethik und Politik des Universalismus.

Christoph Menke ist Professor fiir Philosophie mit dem Schwerpunkt ,,Ethik
und Asthetik an der Universitit Potsdam.

Buchversffentlichungen: Die Souverinitit der Kunst. Asthetische Erfahrung
nach Adorno und Derrida, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1988, 1991; Tragddie im
Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit nach Hegel, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1996; Spiegelungen der Gleichheit. Politische Philosophie nach Adorno und Der-
rida, Berlin: Akademie-Verlag 2000, erw. Taschenbuchausgabe Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2004; Die Gegenwart der Tragdédie. Versuch iiber Urteil und Spiel,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2005; Philosophie der Menschenrechte, gem. mit
Arnd Pollmann, Hamburg: Junius 2007.

Veroffentlichungen als Herausgeber (Auswahl): Zur Verteidigung der Ver-
nunft gegen ihre Liebhaber und Verichter, hg. gem. mit Martin Seel, Frankfurt/

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | POLITISCHE PHILOSOPHIE UND DEKONSTRUKTION

Main: Suhrkamp 1993; Philosophie der Dekonstruktion. Zum Verhéltnis von

Normativitdt und Praxis, hg. gem. mit Andrea Kern, Frankfurt/Main: Suhrkamp

2002; Menschheit und Menschenrechte. Probleme der Universalisierung und In-

stitutionalisierung, hg. gem. mit Eckart Klein, Berlin 2002; Dimensionen &stheti-

scher Erfahrung, hg. gem. mit Joachim Kiipper, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003;

Menschenrechte und Bioethik, hg. gem. mit Eckart Klein, Berlin 2004.
Zahlreiche Aufsitze in Sammelbénden und Fachzeitschriften.

Jean-Luc Nancy lehrte nach Promotion (1973) und thése d’état (1988) bis 2004
als Professor an der Universitdt StraBburg. Zahlreiche Gastprofessuren an inter-
nationalen Universitéten u. a. in Deutschland und den USA.

Wichtige Veroffentlichungen (Auswahl): L’absolu littéraire, gem. mit Philip-
pe Lacoue-Labarthe, Paris: Seuil 1978; Das Vergessen der Philosophie, Wien:
Passagen-Verlag 1987; L’expérience de la liberté, Paris: Galilée 1988; Die un-
darstellbare Gemeinschaft, Stuttgart: Schwarz 1988; Le sens du monde, Paris:
Galilée 1993; Das Gewicht eines Denkens, Diisseldorf: Parerga 1995; Die Mu-
sen, Stuttgart: Legueil 1999; Corpus, Berlin: Diaphanes 2003; Die Erschaffung
der Welt oder die Globalisierung, Berlin: Diaphanes 2003; Singulér plural sein,
Berlin: Diaphanes 2004.

Andreas Niederberger wurde 2002 in Frankfurt/Main promoviert, 2002-2006
lehrte er als wissenschaftlicher Assistent am Institut fiir Philosophie der Johann
Wolfgang Goethe-Universitit Frankfurt/Main; seit Herbst 2006 Gastdozent an
der Northwestern University (Evanston/USA).

Veroffentlichungen u. a.: ,,Demokratie in der Weltgesellschaft? Einige Uber-
legungen zu normativen Grundlagen politischer Ordnung und ihrer Realisie-
rung®, in: Jens Badura (Hg.), Mondialisierungen. ,,Globalisierung™ im Lichte
transdisziplindrer Reflexionen, Bielefeld: transcript 2006, S. 183-199; ,,Europe
From a Cosmopolitan Point of View: Can the European Union Fulfill the Requi-
rements For a Transnational Democracy?*, in: Eurostudia 3 (2006); ,,Integration
und Legitimation durch Konflikt? Demokratietheorie und ihre Grundlegung im
Spannungsfeld von Dissens und Konsens®, in: Reinhard Heil/Andreas Hetzel
(Hg.), Die unendliche Aufgabe. Kritik und Perspektiven der Demokratietheorie,
Bielefeld: transcript 2006, S. 267-280; ,,Wie ,demokratisch® ist die transnationa-
le Demokratie? Paradigmatische Uberlegungen zur Form der Demokratie in der
Weltgesellschaft”, in: Mathias Albert/Rudolf Stichweh (Hg.), Weltstaat und
Weltstaatlichkeit: Beobachtungen globaler politischer Strukturbildung, Wiesba-
den: VS Verlag 2007, S. 109-131; Kontingenz und Vernunft. Grundlagen einer
Theorie kommunikativen Handelns im Anschluss an Habermas und Merleau-
Ponty, Freiburg/Breisgau: Karl Alber 2007 (im Druck); Transnationale Verrecht-
lichung. Nationale Demokratien im Kontext globaler Politik, hg. gem. mit Regi-
na Kreide, Frankfurt/Main, New York: Campus-Verlag 2007 (im Druck).

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTOREN | 183

Dirk Quadflieg hat in Aachen, Nottingham und Bremen Philosophie und Sozio-
logie studiert. Promotion an der Universitidt Bremen (2007). Derzeit arbeitet er an
einem Projekt zur Bedeutung des Vergessens fiir den philosophischen Diskurs
der Moderne.

Arbeitsschwerpunkte: Philosophie und Kulturtheorie des 19. und 20. Jahr-
hunderts, insbesondere Deutscher Idealismus, Sprach- und Texttheorie, Phino-
menologie, zeitgendssische franzosische Philosophie und Psychoanalyse.

Wichtigste Veroffentlichungen: Das Sein der Sprache. Foucaults Archéologie
der philosophischen Moderne, Berlin: Parodos 2006; Kultur. Theorien der Ge-
genwart, hg. gem. mit Stephan Moebius, Wiesbaden: VS-Verlag 2006.

Martin Saar ist wissenschaftlicher Assistent am Institut fiir Politikwissenschaft
der Johann Wolfgang Goethe-Universitit in Frankfurt/Main.

Arbeitsschwerpunkte: Politische Theorie der Gegenwart und politische
Ideengeschichte, Sozialphilosophie des 19. und 20. Jahrhunderts; politische
Theorie des Poststrukturalismus; Kritische Theorie; politische Theorie der frithen
Neuzeit; zeitgendssische Asthetik.

Veroffentlichungen u. a.: Kontexte und Kulturen des Erinnerns: Maurice
Halbwachs und das Paradigma des kollektiven Geddchtnisses, hg. mit G. Echter-
hoff, Konstanz 2002; Michel Foucault: Zwischenbilanz einer Rezeption. Frank-
furter Foucault-Konferenz 2001, hg. mit A. Honneth, Frankfurt/Main: Suhrkamp
2003; Golden Years: Materialien und Positionen zu queerer Subkultur und
Avantgarde zwischen 1959 und 1974, hg. mit C. Gurk, D. Diederichsen u. a.,
Graz: Ed. Camera Austria 2006; Genealogie als Kritik: Geschichte und Theorie
des Subjekts nach Nietzsche und Foucault, Frankfurt/Main, New York: Campus-
Verlag 2007.

Philipp Schink ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir Philosophie der
Johann Wolfgang Goethe-Universitdt in Frankfurt/Main. Mitglied im Frankfurter
Arbeitskreis fiir politische Theorie & Philosophie.

Arbeitsschwerpunkte: Phdnomenologie und politische Philosophie.

Markus Wolf ist Kollegiat des Doktorandenkollegs ,,Prozessualitét in transkul-
turellen Kontexten: Dynamik und Resistenz®“ des Wissenschaftsschwerpunkts
»Dynamik und Komplexitdt von Kulturen* an der Universitit Bremen. Studium
der Philosophie und der Germanistik in Leipzig, Potsdam, Berlin und Aix-en-
Provence. Arbeit an einer Dissertation iiber Jacques Derridas Schriften zur prak-
tischen Philosophie und die politische Philosophie der Moderne.

Arbeitsschwerpunkte: zeitgendssische politische Philosophie, franzosische
Gegenwartsphilosophie, Deutscher Idealismus.

Veroffentlichungen u. a.: ,,Kritische Neubeschreibung. Michel Foucaults Bei-
trag zu einer kritischen Theorie sozialer Praxis®“, in: Dialektik. Zeitschrift fiir
Kulturphilosophie 2/2003.

hittps://dol.org/10.14361/9783839405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Ludger Schwarte (Hg.)
Auszug aus dem Lager

Zur Uberwindung des
modernen Raumparadigmas in
der politischen Philosophie
Juni 2007, ca. 350 Seiten,

kart., zahlr. Abb.,, ca. 29,80 €,
ISBN: 978-3-89942-550-5

Andreas Niederberger,
Markus Wolf (Hg.)
Politische Philosophie und
Dekonstruktion

Beitrage zur politischen
Theorie im Anschluss an
Jacques Derrida

Juni 2007, 186 Seiten,

kart., 19,80 €,

ISBN: 978-3-89942-545-1

Steffen Kitty Herrmann,
Sybille Krdamer,

Hannes Kuch (Hg.)
Verletzende Worte

Die Grammatik sprachlicher
Missachtung

Juni 2007, 372 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-565-9

Daniel C. Henrich

Zwischen Bewusstseins-
philosophie und Naturalismus
Zu den metaphysischen
Implikationen der Diskursethik
von Jirgen Habermas

Maérz 2007, 246 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-620-5

Alice Pechriggl

Chiasmen

Antike Philosophie von Platon
zu Sappho - von Sappho zu uns
2006, 188 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-536-9

Reinhard Heil,

Andreas Hetzel (Hg.)

Die unendliche Aufgabe
Kritik und Perspektiven
der Demokratietheorie
2006, 288 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-332-7

Jens Badura (Hg.)
Mondialisierungen
»Globalisierung« im Lichte
transdisziplindrer Reflexionen
2006, 318 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-364-8

Ulrike Ramming

Mit den Worten rechnen
Ansidtze zu einem
philosophischen Medienbegriff
2006, 252 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-443-0

Stefan Blank
Verstandigung und
Versprechen

Sozialitdt bei Habermas
und Derrida

2006, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-456-0

Peter Janich (Hg.)
Wissenschaft und Leben
Philosophische
Begriindungsprobleme in
Auseinandersetzung mit
Hugo Dingler

2006, 274 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-475-1

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783830405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=



https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Johann S. Ach,

Arnd Pollmann (Hg.)
no body is perfect
BaumafRnahmen am
menschlichen Korper.
Bioethische und
asthetische Aufrisse
2006, 358 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-427-0

Tobias Blanke

Das Bose in der

politischen Theorie

Die Furcht vor der Freiheit bei
Kant, Hegel und vielen anderen
2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-465-2

Gerald Hartung,

Kay Schiller (Hg.)
Weltoffener Humanismus
Philosophie, Philologie und
Geschichte in der deutsch-
judischen Emigration

2006, 224 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-441-6

Christoph Henning
Philosophie nach Marx

100 Jahre Marxrezeption und
die normative Sozialphilosophie
der Gegenwart in der Kritik
2005, 660 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 978-3-89942-367-9

Christian Schulte,

Rainer Stollmann (Hg.)

Der Maulwurf kennt kein
System

Beitrdage zur gemeinsamen
Philosophie von Oskar Negt
und Alexander Kluge

2005, 272 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-273-3

Arnd Pollmann
Integritat

Aufnahme einer
sozialphilosophischen
Personalie

2005, 394 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-325-9

Hans-Joachim Lenger
Marx zufolge

Die unmogliche Revolution
2004, 418 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-211-5

Christoph Ernst, Petra Gropp,
Karl Anton Sprengard (Hg.)
Perspektiven interdiszipli-
nirer Medienphilosophie
2003, 334 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-159-0

Hans-Joachim Lenger
Vom Abschied

Ein Essay zur Differenz
2001, 242 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-933127-75-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783830405451 - am 14.02.2026, 09:50:16. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=



https://doi.org/10.14361/9783839405451
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Politische Philosophie und Dekonstruktion
	Inhalt
	Einleitung
	Kirche, Staat, Widerstand
	Die Frage des Fremden. Derrida und das Paradox der absoluten Gastfreundschaft
	Von phänomenologischer Reduktion zur Umarbeitung der Epochē. Zum Verhältnis von Phänomenologie und politischer Philosophie im Werk Jacques Derridas
	Subjektivität und Gelingen: Adorno – Derrida
	Zum Ideal der Demokratie bei John Rawls, Jürgen Habermas und Jacques Derrida
	Praktische Idee oder vernünftiger Glaube? Aporien moralisch-politischen Fortschritts und kommende Demokratie
	Jenseits von Prozedur und Substanz. Jacques Derrida und die normative Demokratietheorie
	Politisierung des Rechts oder Verrechtlichung und Demokratisierung der Politik? Zum Beitrag der Dekonstruktion zu einer Theorie von Demokratie und Recht in der Weltgesellschaft
	Beschreiben/Zersetzen: Dekonstruktion als Institutionskritik
	Über die Autoren

