
Streitkultur, Pluralität und Urteilskraft
Überlegungen im Anschluss an Hannah Arendt

Markus Rieger-Ladich1

Um die akademische Streitkultur ist es derzeit nicht gut bestellt. Sie befin‐
det sich in einer Krise, ist ernsthaft gefährdet.2 In dieser häufig zu hörenden
Einschätzung treffen sich zwei soziale Milieus, die sonst nur denkbar wenig
gemein haben. Von konservativer Seite wird seit geraumer Zeit, bevorzugt
in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung und in der Neuen Zürcher Zeitung,
die Moralisierung wissenschaftlicher Diskurse beklagt; es wird moniert,
dass immer häufiger eine Cancel Culture an die Stelle des scharf geführten
argumentativen Austausches trete und die Vertreter*innen der Identitäts‐
politik auf bestem Wege seien, in den Hörsälen die Diskurs-Hoheit zu
erringen.3

Die solcherart Gescholtenen beklagen ihrerseits die akademischen Sitten
und vermissen eine lebendige Streitkultur. Und das nicht nur in der Ausein‐
andersetzung mit dem (hochschul-)politischen Gegner, sondern auch in
den eigenen Reihen. So fragen sich Vertreter*innen des Queerfeminismus,
was es eigentlich so schwer mache, zu streiten – auch untereinander und
miteinander. Katharina Lux etwa warnt in dem Band Feministisch streiten
davor, den Streit zu individualisieren und rehabilitiert eine Textsorte, die
aktuell eine denkbar schlechte Presse hat – die Polemik: „In der Härte und

1 Der vorliegende Beitrag geht auf einen Vortrag an der Universität Wuppertal zurück.
Das Manuskript wurde für die Publikation überarbeitet, aber nicht mit der Intention,
den ursprünglichen Charakter vollständig zu tilgen. Für Unterstützung bei der Überar‐
beitung gilt mein Dank Verena Folusewytsch und Yasmin Hussain.

2 Vgl. hierzu: Jürgen Kaube, Die wollen doch nur spielen: Vom Rückzug des Streits aus den
Wissenschaften, in: Jürgen Kaube (Hg.), Im Reformhaus: zur Krise des Bildungssystems,
Hannover 2015, 93–101; Carolin Fourest, Generation Beleidigt. Von der Sprachpolizei
zur Gedankenpolizei. Über den wachsenden Einfluss linker Identitärer, Berlin 2020.

3 Hier nur zwei Beispiele: Eric Gujer, Der andere Blick. Cancel Culture ist kein Studen‐
tenulk. Es ist eine neue Form des Extremismus, NZZ, 12.08.2022, https://www.nzz.ch/
meinung/cancel-culture-an-der-universitaet-eine-neue-form-von-extremismus-ld.16
97478 (22.02.2023).; Dieter Schönecker, Akademische Cancel Culture. Reden wir lieber
von Verbannung, FAZ, 01.08.2022, https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/ca
ncel-culture-hat-legitime-freiheiten-in-der-wissenschaft-18198784.html (19.12.2022).

117

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nzz.ch/meinung/cancel-culture-an-der-universitaet-eine-neue-form-von-extremismus-ld.1697478
https://www.nzz.ch/meinung/cancel-culture-an-der-universitaet-eine-neue-form-von-extremismus-ld.1697478
https://www.nzz.ch/meinung/cancel-culture-an-der-universitaet-eine-neue-form-von-extremismus-ld.1697478
https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/cancel-culture-hat-legitime-freiheiten-in-der-wissenschaft-18198784.html
https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/cancel-culture-hat-legitime-freiheiten-in-der-wissenschaft-18198784.html
https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.nzz.ch/meinung/cancel-culture-an-der-universitaet-eine-neue-form-von-extremismus-ld.1697478
https://www.nzz.ch/meinung/cancel-culture-an-der-universitaet-eine-neue-form-von-extremismus-ld.1697478
https://www.nzz.ch/meinung/cancel-culture-an-der-universitaet-eine-neue-form-von-extremismus-ld.1697478
https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/cancel-culture-hat-legitime-freiheiten-in-der-wissenschaft-18198784.html
https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/cancel-culture-hat-legitime-freiheiten-in-der-wissenschaft-18198784.html


Unnachgiebigkeit der Polemik spiegelt sich die Achtung des Gegenübers als
Gegner und die Bestätigung der Wichtigkeit seiner Position wider.“4

In dieser Einschätzung hätte ihr sicherlich jene Vertreterin der Politi‐
schen Theorie zugestimmt, die im Zentrum meines Beitrags steht: Hannah
Arendt. Ich werde im Rückgriff auf deren Arbeiten über die Weiterentwick‐
lung der Streitkultur nachdenken und darüber, welche Rolle diese für die
Unterrichtspraxis spielen könnte. Darüber nun gerade mit Arendt nachzu‐
denken, ist aus zweierlei Gründen naheliegend.

Hannah Arendt war fraglos eine streitbare Person. Das wird deutlich
etwa in dem legendären Interview, das sie 1964 Günter Gaus gab. Diesen
Eindruck kann man aber auch erhalten, wenn man die Vorlesung Das
Urteilen, die sie im Herbstsemester 1970 an der New School for Social
Research in New York gehalten hat, nachliest.5 In dieser werden gleich
zu Beginn apodiktische Urteile gefällt, die deutlich machen, dass Arendt
an vorsichtig abwägenden Urteilen nicht sonderlich interessiert war. Ins‐
besondere von feministischen Wissenschaftlerinnen wurde ihr denn auch
vorgeworfen, dass ihre durchgängige Betonung des Agonalen wie auch der
aggressiv geführten Auseinandersetzung „verstörend maskulin“6 sei.

Es gilt dies aber auch in systematischer Hinsicht: Arendt hat auf erhel‐
lende Weise über Streit und Konflikt nachgedacht. Und dabei herausgear‐
beitet, wie wertvoll sich der Dissens erweist, wenn es darum geht, nach
Erkenntnis zu streben und wahrheitsfähige Fragen zu diskutieren. Anders
als etwa Jürgen Habermas, der in den 1970er Jahren die konsensorientierte
Verständigung als Leitbild entwarf, hat sie stets den Widerstreit akzentu‐
iert. Sie war, im Gegensatz zum Frankfurter Diskurstheoretiker, an dem
Zusammenfall der Perspektiven, an der Übereinstimmung von Diskursteil‐
nehmer*innen nicht interessiert.7

4 Katharina Lux, Scharfzüngige Schwester. Für und wider die Polemik in der feministi‐
schen Auseinandersetzung, in: Koschka Linkerhand (Hg.), Feministisch streiten: Texte
zu Vernunft und Leidenschaft unter Frauen, Berlin 2018, 292–298, 292.

5 Vgl. Hannah Arendt, Günter Gaus im Gespräch mit Hannah Arendt, 1964, https://ww
w.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html (19.12.2022).; dies,
Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie, hg. v. Ronald Beiner und Ursula
Ludz, München 1985.

6 Jon Wolfe Ackermann/Bonnie Honig, Agonalität, in: Wolfgang Heuer/Stefanie Rosen‐
müller (Hg.), Arendt-Handbuch, Stuttgart 2022, 435–441, 439. https://doi.org/10.1007/9
78-3-476-05837-9_118.

7 Vgl. hierzu etwa: Jürgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Frank‐
furt am Main 1981.; Markus Rieger-Ladich, Konsens suchen oder Dissens bezeugen?
Bildung, Politik und (Post-)Demokratie, in: Ursula Frost/Markus Rieger-Ladich (Hg.),

Markus Rieger-Ladich

118

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_118
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_118
https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_118
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_118


Schließlich ist Arendt selbst wiederholt zum Gegenstand von Kontrover‐
sen geworden. Also nicht nur einzelne Diskussionsbeiträge, sondern das,
was früher gerne das „Ouevre“ genannt wurde. Bis heute wird darüber
gestritten, wie ihr Werk insgesamt einzuschätzen, wo genau sie auf der
politischen Landkarte zu verorten sei. In Frage steht dabei, ob Arendt als
konservativ und/oder elitär und/oder paternalistisch gelten müsse – oder
doch eher als progressiv und kritisch.8 Es muss daher nicht verwundern,
dass neuere Beiträge zu Arendt kaum einmal vorbehaltlos an ihre Arbeiten
anschließen. Seyla Benhabibs Motto für ein Buchkapitel ihrer verdienstvol‐
len Einführung in das Werk Arendts – Mit Arendt gegen Arendt – hat daher
nichts an Aktualität eingebüßt.

Diese Wendung beschreibt auch den Charakter meiner Ausführungen.
Ich werde an Überlegungen Arendts anschließen, aber auch manche Unter‐
scheidungen problematisieren und schließlich einen alternativen systemati‐
schen Zugriff vorschlagen. Dabei knüpfe ich an Überlegungen an, die mein
Tübinger Kollege Christian Grabau und die Philosophin Juliane Rebentisch
unlängst zur Diskussion gestellt haben.9 Zunächst skizziere ich, wie Arendt
die Aufgabe der Schule bestimmt. Im Anschluss daran erläutere ich, warum
diese Fassung in systematischer Hinsicht unbefriedigend bleibt, bevor ich
dafür werbe, das Verhältnis von Politik und Pädagogik begrifflich anders
zu fassen. Zu diesem Zweck wende ich mich Arendts Auseinandersetzung
mit Kants politischer Philosophie zu und versuche auf diese Weise, der
Aufgabe dieses Buches gerecht zu werden – also neu über Unterrichtspraxis
nachzudenken.

Demokratie setzt aus. Gegen die sanfte Liquidation einer politischen Lebensform, Pader‐
born/München/Wien/Zürich 2012, 33–49. https://doi.org/10.30965/9783657776429_0
05.

8 Vgl. hierzu etwa Seyla Benhabib, Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der
Moderne, Berlin 1998.; Heike Kahlert/Claudia Lenz (Hg.), Neubestimmungen des Poli‐
tischen: Denkbewegungen im Dialog mit Hannah Arendt, Königstein 2001.

9 Christian Grabau, Wessen Welt ist die Welt? Hannah Arendt, Little Rock und die ‚Autori‐
tät des Lehrers‘, in: Oxana Ivanova-Chessex/Saphira Shure/Anja Steinbach (Hg.), Leh‐
rer*innenbildung. (Re-)Visionen für die Migrationsgesellschaft, Weinheim/Basel 2022,
50–66.; Juliane Rebentisch, Der Streit um Pluralität: Auseinandersetzung mit Hannah
Arendt, Berlin 2022.

Streitkultur, Pluralität und Urteilskraft

119

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30965/9783657776429_005
https://doi.org/10.30965/9783657776429_005
https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30965/9783657776429_005
https://doi.org/10.30965/9783657776429_005


I. Die Aufgaben der Schule

Pia Rojahn hat in ihrem Beitrag für diesen Band auf das hingewiesen,
was Arendt zu den zentralen Aufgaben der Lehrer*innen zählt: Arendt
plädiert für die „Konzentration auf die Lehrgegenstände“, mithin für eine
fachliche anspruchsvolle Ausbildung. Rojahn nennt das eine „bescheidende
Grundhaltung“10. Ich halte diese Charakterisierung für sehr treffend und
glaube, dass sie einen Schlüssel zu Arendts pädagogischen Überzeugungen
darstellt. Ich will das näher erläutern.

Die Schule stellt für Arendt eine Art „Zwischensphäre“11 dar: Sie soll den
Übergang von der Familie in das, was sie die „Welt“ nennt, gewährleisten.
Sie wird mithin als ein Medium entworfen, das zwischen zwei Formen des
Sozialen vermittelt: Die Familie wird von Arendt auf der dunklen Seite des
Privaten, des Geschützten und Vertrauten angesiedelt, die Welt hingegen
als „öffentlicher Erscheinungsraum“12 gefasst. Was hier, in der Welt, getan
wird, geschieht stets vor aller Augen. Wie auf einer Bühne treffen dabei
Personen aufeinander; hier konkurrieren Perspektiven, Weltanschauungen,
politische oder religiöse Überzeugungen miteinander. Dieses Aufeinander‐
treffen geschieht indes nicht völlig unkontrolliert. Es wird, so könnte man
sagen, von der Welt selbst moderiert. Die Welt trennt die Beteiligten und
führt sie in dieser Trennung wieder zusammen. Dazu führt Arendt in der
Vita activa aus: „In der Welt zusammenleben heißt wesentlich, daß eine
Welt von Dingen zwischen denen liegt, deren gemeinsamer Wohnort sie ist,
und zwar in dem gleichen Sinne, in dem etwa ein Tisch zwischen denen
steht, die um ihn herumsitzen: wie jedes Zwischen verbindet und trennt
die Welt diejenigen, denen sie jeweils gemeinsam ist.“13 Vergegenwärtigt
man sich, dass mit der Familie und der Welt zwei unterschiedliche soziale
Logiken identifiziert sind, wird deutlich, worin für Arendt die Aufgabe der
Schule besteht: Sie muss zwischen diesen beiden Logiken vermitteln, sie
muss den Übergang von der Logik des Privaten zur Logik des Öffentlichen
gestalten.

10 Pia Rojahn, Urteilskraft als Kern einer pädagogisch und wissenschaftlich professionali‐
sierenden Lehrkräftebildung, in diesem Band, 2024.

11 Rebentisch, Der Streit um Pluralität, a.a.O., 183.
12 Rahel Jaeggi, Welt/Weltentfremdung, in: Wolfgang Heuer/Stefanie Rosenmüller (Hg.),

Arendt-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart 2022, 423–425, 423. https://doi
.org/10.1007/978-3-476-05837-9_114.

13 Hannah Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben, München-Zürich 1960, 52.

Markus Rieger-Ladich

120

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_114
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_114
https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_114
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_114


Um nun zu erläutern, mit welchen Herausforderungen dabei zu rechnen
ist, greife ich auf einen kurzen Kommentar von Christian Grabau zurück.
Er paraphrasiert das Zitat aus der Vita activa – also Arendts Metapher
des Tisches – wie folgt: „Die Welt ist relativ stabil und abgeschlossen; und
sie ist flüchtig und offen.“14 Anders formuliert: Die Welt wird zwar von
Gesetzmäßigkeiten regiert und von symbolischen Ordnungen reguliert;
die „Spielräume des Verhaltens“15 werden zwar von ungleich verteilten Res‐
sourcen und Kapitalien, von Traditionen und Konventionen eingeschränkt,
aber es kommt dennoch immer wieder zu Veränderungen und Transforma‐
tionen. Es kommt zu Überraschungen und Brüchen. Neues löst Altes ab.
Reproduktionsmechanismen laufen ins Leere und es ereignet sich das, was
der Philosoph Jacques Derrida das „Ereignis“ nannte.16

Vor diesem Hintergrund bestimmt nun Arendt die Aufgabe pädagogi‐
scher Lehrkräfte. Das, was wir heute ihre berufliche Identität nennen
würden, geht aus der spannungsvollen Beziehung zweier Formen der Ver‐
antwortung hervor: Lehrer*innen werden von ihr als „Vertreter der Welt“
gefasst, die „die neue Generation mit der Welt graduell bekannt“ machen.17
Die besondere Herausforderung besteht nun darin, dass sie dabei nicht
nur den Schüler*innen gegenüber in der Verantwortung stehen, sondern
auch gegenüber der Welt. Auf der einen Seite müssen Lehrer*innen die
ihnen anvertrauten Schüler*innen vor der unvermittelten Konfrontation
mit der Welt schützen. Sie müssen also gewährleisten, dass das Neue, das
sie verkörpern, zur Entfaltung kommen kann. Sie müssen sicherstellen,
dass die Neuankömmlinge den ihnen eigenen Elan nicht einbüßen, dass
sie das Vermögen, einen Anfang zu setzen, nicht deshalb verlieren, weil sie
unvermittelt mit den herrschenden Verhältnissen konfrontiert werden. Auf
der anderen Seite müssen Lehrkräfte auch die Welt vor dem Aufprall mit
den Neuankömmlingen schützen und dafür eintreten, dass die bestehenden
Verhältnisse nicht einfach von dem Furor des Neuen hinweggefegt werden.
Der Status quo gilt Arendt eben auch als das Ergebnis von Freiheitsbestre‐
bungen und Emanzipationsprozessen, von historischen Entwicklungen, die

14 Christian Grabau, Wessen Welt ist die Welt? Hannah Arendt, Little Rock und die ‚Auto‐
rität des Lehrers‘, in: Oxana Ivanova-Chessex/Saphira Shure/Anja Steinbach (Hg.),
Lehrer*innenbildung. (Re-)Visionen für die Migrationsgesellschaft, Weinheim/Basel
2022, 50–66, 53.

15 Bernhard Waldenfels, Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt am Main 1980.
16 Vgl. Jacques Derrida, Die unbedingte Universität, Frankfurt am Main 2001.
17 Rojahn, Urteilskraft als Kern einer pädagogisch und wissenschaftlich professionalisie‐

renden Lehrkräftebildung, a.a.O.

Streitkultur, Pluralität und Urteilskraft

121

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sich etwa in der Gesetzgebung, in politischen Institutionen und der Regu‐
lierung der Ökonomie niederschlagen.18

Damit wird nun deutlich, was die Aufgabe der pädagogischen Fachkräfte
so anspruchsvoll macht: Sie stehen beiden Seiten gegenüber in der Ver‐
antwortung – den Neuankömmlingen wie auch der Welt. Sie sind mit
der Reproduktion der bestehenden Ordnung betraut und müssen doch
zugleich Sorge dafür tragen, dass diese Ordnung von der nächsten Genera‐
tion nicht als repressiv erlebt wird. Lehrer*innen sollen also garantieren,
dass die Schüler*innen in die Lage versetzt werden, das Bezugsgewebe der
menschlichen Angelegenheiten nicht als etwas Abgeschlossenes zu erleben,
sondern als etwas Prozesshaftes, als etwas, das darauf angewiesen ist, von
ihnen weitergeführt zu werden.19

II. Eine folgenreiche Verweigerung

Stellt man diese anspruchsvolle Aufgabenbeschreibung in Rechnung, muss
nicht verwundern, dass Arendt allen Versuchen, Erziehung als ein Emanzi‐
pationsgeschehen zu fassen, skeptisch gegenübersteht. Erziehung gilt ihr
vielmehr als eine genuin konservative Tätigkeit. Gerade um des „Neuen und
Revolutionären willen in jedem Kinde“ müsse „die Erziehung konservativ
sein“, und weiter: „dies Neue muss sie [die Erziehung] bewahren und als ein
Neues in eine alte Welt einführen.“20

Problematisch ist daran nicht so sehr das Etikett konservativ. Fraglich
ist eher, ob eine Erziehung, welche die Verpflichtung auf das Bestehende
so deutlich akzentuiert, tatsächlich geeignet ist, die Neuankömmlinge auf
jene Herausforderungen vorzubereiten, mit denen sie als Heranwachsende
konfrontiert werden. Und dies gilt insbesondere dann, wenn man nicht
allein Arendts Kritik der Massengesellschaft berücksichtigt, sondern auch
ihre Analyse des Nationalsozialismus. Vor diesem Hintergrund müsste doch
die Frage lauten, wie eine Erziehungspraxis aussieht, die jenen Nonkon‐

18 Vgl. Andreas Gelhardt, Die Kunst des Urteilens. Über Hannah Arendts Vortrag ‚Die
Krise in der Erziehung‘, in: Roland Ißler/Rainer Kaenders/Stephan Stomporowski
(Hg.), Fachkulturen in der Lehrerbildung weiterdenken, Göttingen 2022, 449–468.
https://doi.org/10.14220/9783737014342.449.

19 Vgl. dazu auch: Hanno Su/Johannes Bellmann, Inklusive Bildung und die pragmati‐
sche Maxime der Gleichheit: Kritische und konstruktive Überlegungen im Anschluss an
Hannah Arendt und Jacques Rancière, Zeitschrift für Pädagogik 67 (2021), 275–295.

20 Hannah Arendt, Die Krise in der Erziehung, Bremen 1985, 273.

Markus Rieger-Ladich

122

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14220/9783737014342.449
https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.14220/9783737014342.449


formismus begünstigt, jene anti-autoritäre Haltung, die Arendt nach der
Machtergreifung so schmerzlich vermisst hatte. Erschüttert war sie weniger
von den Gräueltaten der Nationalsozialist*innen, damit hatte sie durchaus
gerechnet. Erschüttert war sie mithin von der Willfährigkeit derer, die sie
als ihre Freund*innen betrachtet hatte, erschüttert war sie von dem man‐
gelnden Widerspruchsgeist derer, die sie doch als ihre Weggefährt*innen
wähnte.21

Arendt zog daraus in systematischer Hinsicht jedoch keine Konsequen‐
zen. Sie weigerte sich, so scheint es, ihre pädagogischen Überlegungen
mit ihren politischen Reflexionen zusammenzuführen. Im selben Jahr, in
dem sie Vita activa vorlegt und über die Zerbrechlichkeit der politischen
Ordnung nachdenkt, 1958, referiert sie in Bremen über Die Krise in der Er‐
ziehung und beharrt darauf, dass Politik und Gesellschaft völlig gegenteili‐
gen Gesetzmäßigkeiten folgten. Werde die Politik vom Widerstreit geprägt,
von Differenz und Dissens, sei für die Gesellschaft – und damit auch die
Schule – das Recht auf Gleichheit und Ähnlichkeit charakteristisch. Wer
etwa einen Urlaub in einem Ferienclub buche, habe das Recht darauf, unter
Seinesgleichen zu bleiben – und damit eben auch zu diskriminieren.22

Dieses Recht gesteht Arendt auch den Eltern schulpflichtiger Kinder zu
– und unterstellt damit, dass ein hohes Maß an Ähnlichkeit der Erziehung
durchweg förderlich sei. Eben dies halte ich für eine fatale Fehleinschät‐
zung. Und bin damit durchaus nicht allein: Seyla Benhabib hatte diesen
Vorbehalt bereits Ende der 1990er Jahre formuliert. Klar in der Sache und
doch ausgesprochen taktvoll hat Juliane Rebentisch jüngst ihre Bedenken
vorgetragen und damit die Kritik erneuert. Sie schreibt in ihrem Buch Der
Streit um Pluralität: „Anders als die Welt der politischen Öffentlichkeit
soll die Welt, die die Schule dem Kind gegenüber vertritt, durch soziale
Ähnlichkeit und fraglos geteilte Traditionsbestände bestimmt sein. Wie
eine solche an Homogenität orientierte Erziehung die Heranwachsenden
jedoch dazu befähigen soll, sich als Erwachsene politisch gegen den Sog
der Gruppenidentität, also potenziell auch der eigenen, zu wenden, führt
Arendt nicht aus.“23

Ich verzichte an dieser Stelle darauf, über Arendts Beweggründe zu
spekulieren; manches spricht dafür, dass ihre Erfahrungen mit jüdischen

21 Hannah Arendt, Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten: Rede über Lessing, Mün‐
chen 1960.

22 Vgl. Arendt, Die Krise in der Erziehung, a.a.O.
23 Rebentisch, Der Streit um Pluralität, a.a.O., 183.

Streitkultur, Pluralität und Urteilskraft

123

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Assimilationsbemühungen in Deutschland eine bedeutsame Rolle spielen.24

Stattdessen mache ich einen Vorschlag, wie sich dieses Dilemma lösen
lassen könnte. Statt noch länger auf die Oppositionsbildung von Pädagogik
und Politik zu vertrauen und Schulen damit in die Nähe von „‚Dienstleis‐
tungsbetrieben‘“25 zu rücken – mithin in jener Sphäre anzusiedeln, in der
Diskriminierung statthaft ist –, scheint es mir ratsam, die Urteilsbildung
und die Konfrontation mit Differenz nicht länger für den Bereich der
Politik zu reservieren. Das Einüben der Urteilsbildung sollte auch in Bil‐
dungseinrichtungen betrieben werden – insbesondere in der Schule. Ich
schlage also vor, und schließe mich dabei Christian Grabau wie auch Pia
Rojahn an,26 über schulischen Unterricht als einen Ort nachzudenken, der
die Urteilsbildung der Schüler*innen fördert.

III. Unterricht neu denken

Dabei kommt der Pluralität eine Schlüsselfunktion zu. Prominent wird
diese in einer Passage der Vita activa behandelt, in der Arendt sich dem
Handeln zuwendet. Das 5. Kapitel wird von ihr mit dem Satz eröffnet:
„Das Faktum menschlicher Pluralität, die grundsätzliche Bedingung des
Handelns wie des Sprechens, manifestiert sich auf zweierlei Art, als Gleich‐
heit und Verschiedenheit.“27 Pluralität gilt Arendt somit als unhintergehbar.
Sie geht allem Handeln und Sprechen voraus – und sie zwingt dazu, sich
bei der Rede vom Menschen aller Souveränitätsannahmen zu entledigen.
Weder können Menschen die eigenen Handlungen vollkommen kontrollie‐
ren noch die Handlungen derer, die mit ihnen gemeinsam die Erde bewoh‐
nen. Und so schreibt Arendt über die „Unabsehbarkeit der Taten“, dass
diese „dem Medium der Pluralität geschuldet“ sei, „in dem das Handeln
sich bewegt, insofern ja die Folgen einer Tat sich nicht aus der Tat selbst
ergeben, sondern aus dem Bezugsgewebe, in welches sie fällt, bzw. aus der
Konstellation, in welcher eine Gemeinschaft von Ebenbürtigen, die alle
die gleiche Kapazität des Handelns besitzen, gerade zueinanderstehen. Daß
Menschen […] nicht Herr bleiben über das, was sie tun, […] ist der Preis,

24 Vgl. Rebentisch, Der Streit um Pluralität, a.a.O., 171–193.
25 Benhabib, Hannah Arendt, a.a.O., 240.
26 Vgl. Grabau, Wessen Welt ist die Welt?, a.a.O.; Rojahn, Urteilskraft als Kern einer

pädagogisch und wissenschaftlich professionalisierenden Lehrkräftebildung, a.a.O.
27 Vgl. Hannah Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben, a.a.O., 213.

Markus Rieger-Ladich

124

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den sie dafür zahlen, daß sie mit anderen ihresgleichen zusammen die Welt
bewohnen, der Preis mit anderen Worten für die Freude, nicht allein zu
sein.“28

Pluralität zwingt uns freilich nicht nur dazu, von heroischen Selbstbe‐
schreibungen Abstand zu nehmen; Pluralität schränkt nicht nur ein und
begrenzt unser Handlungsvermögen. Mindestens so wichtig ist der Um‐
stand, dass wir auf sie zwingend angewiesen sind, wenn es darum geht,
unsere geistigen Vermögen zu entwickeln. Mit diesem Hinweis beginnt
Arendt die zweite Einheit ihrer Vorlesung Über Kants politische Philosophie.
Sie erläutert hier, dass dabei der „Geselligkeit“ eine besondere Rolle zukom‐
me, und führt aus: „Gemeint ist damit die Tatsache, daß kein Mensch
allein leben kann, daß Menschen nicht nur in ihren Bedürfnissen und Sor‐
gen voneinander abhängig sind, sondern auch hinsichtlich ihres höchsten
Vermögens, des menschlichen Geistes, der außerhalb der menschlichen Ge‐
sellschaft nicht tätig werden kann.“ Mit anderen Worten: Pluralität ist „für
‚den Denkenden unentbehrlich‘“.29 Nur wenige Einheiten später präsentiert
Arendt eine kurze Zusammenfassung und stellt drei griffige Formeln auf.
Nachdem sie die Menschengattung und den Menschen (im Singular) fasst,
definiert sie den Menschen im Plural. Hier heißt es: „Menschen = Erden‐
bewohner, in Gemeinschaft lebend, mit Gemeinsinn, sensus communis,
einem gemeinschaftlichen Sinn ausgestattet; nicht autonom, selbst zum
Denken die Gemeinschaft benötigend (‚Freiheit der Feder‘): erster Teil der
Kritik der Urteilskraft, Kritik der ästhetischen Urteilskraft.“30

Dass Menschen nur im Plural existieren, ist daher – anders gewendet
– ein Glück und eine Zumutung zugleich. Ein Glück ist es deshalb, weil
wir auf das personale Gegenüber angewiesen sind, wenn wir unsere intel‐
lektuellen Vermögen entwickeln wollen. Denken ist, so Arendt mit Kant,
keine einsame Tätigkeit, sondern eine soziale Praxis sui generis.31 Sie kann
nur im Medium des Dialogischen eingeübt werden. Die Urteilsbildung
geschieht daher gerade nicht „[i]n Einsamkeit und Freiheit“32, nicht in

28 Hannah Arendt, Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten, a.a.O., 239.
29 Hannah Arendt, Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie, a.a.O., 21.
30 Hannah Arendt, Das Urteilen, a.a.O., 41.; vgl. hierzu auch: Florian Klinger, Urteilen,

Zürich/Berlin 2011.
31 Vgl. hierzu auch schon: Ludwik Fleck, Entstehung und Entwicklung einer wissen‐

schaftlichen Tatsache. Einführung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv, Frank‐
furt am Main 1980.

32 Helmut Schelsky, Einsamkeit und Freiheit: Idee und Gestalt der deutschen Universität
und ihrer Reformen, Reinbek bei Hamburg 1963.

Streitkultur, Pluralität und Urteilskraft

125

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Absonderung von anderen, sondern durch die Konfrontation mit anderen
Einschätzungen, in der Begegnung mit anderen Positionen. Erst in der Aus‐
einandersetzung mit abweichenden Einschätzungen, in der Überprüfung
der eigenen Annahmen und Schlüsse kann ein Urteil somit einen höheren
Härtegrad erreichen. Und genau darin besteht auch eine Zumutung: Das
eigene Urteil immer wieder von anderen befragen zu lassen, sich der Kritik
auszusetzen und die öffentlich vorgetragenen Argumente vorbehaltlos zu
prüfen, die eigene Position gleichsam zur Disposition zu stellen, ist mitun‐
ter kein Vergnügen. Insbesondere dann, wenn Themen verhandelt werden,
die für die Beteiligten identitätsstiftend sind, kann es zu einer Belastung
werden, die eigenen Überzeugungen im Lichte anderer Überzeugungen zu
prüfen.

Noch anspruchsvoller wird die Praxis der Urteilsbildung insofern, als es
hier weniger darum geht, die eigene Position der Kritik gegenüber zu im‐
munisieren. Stattdessen komme es, so Arendt, darauf an, einen zu klären‐
den Sachverhalt auch von anderen Positionen aus in den Blick zu nehmen.
Arendt, die sich intensiv mit der Phänomenologie auseinandergesetzt hat,33

denkt dies ganz „räumlich“: Es komme darauf an, den eigenen Standpunkt
– also den Platz, von dem aus man auf etwas blickt – immer wieder zu
verlassen und auch andere Standpunkte einzunehmen. Erst auf diese Weise
lasse sich das erreichen, was Kant die „erweiterte Denkungsart“34 nennt.

Damit gerät das Unterrichtsgeschehen auf eine neue Weise in den Blick.
Was Arendt hier skizziert, ist überaus anspruchsvoll. Und weil nicht vor‐
ausgesetzt werden kann, dass vernunftbegabte Zweibeiner diese Praxis des
Urteilens einfach abrufen können, muss diese gelernt werden. Sie muss
regelmäßig trainiert und eingeübt werden.35

Zu dieser Einschätzung gelangt auch Juliane Rebentisch. Ohne ein aus‐
geprägtes Interesse an pädagogischen Fragestellungen erkennen zu lassen,
kann eine Passage ihrer Studie zu Arendt doch als Hinweis auf die unter‐

33 Einschlägig hierzu ist immer noch: Bernhard Waldenfels, Einführung in die Phäno‐
menologie, Stuttgart 1992.

34 Hannah Arendt, Das Urteilen: Texte zu Kants Politischer Philosophie, München 1985,
61. Zur pädagogischen Relevanz dieser Argumentationsfigur: Susanne Schmetkamp,
Empathischer Perspektivenwechsel, soziale Aufmerksamkeit und politische Urteilsbil‐
dung, in: Markus Rieger-Ladich/Malte Brinkmann/Christiane Thompson (Hg.), Öf‐
fentlichkeit(en). Urteilsbildung in fragmentierten Räumen, Weinheim-Basel 2022, 178–
194.

35 Vgl. hierzu: Malte Brinkmann, Pädagogische Übung: Praxis und Theorie einer elemen‐
taren Lernform, Paderborn/München/Wien/Zürich 2012.

Markus Rieger-Ladich

126

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


richtliche Praxis gelesen werden. Nachdem Rebentisch ausführt, wie vor‐
aussetzungsreich es ist, sich eine eigene Meinung zu bilden, kommt sie auf
die „Frage der Habitualisierung“ zu sprechen und führt aus: „Man muss
darin geübt sein, man muss es ‚gewohnt‘ sein, die Dinge nicht einfach
als Gegebenheit zu akzeptieren, man muss erfahren haben, dass sie auch
anders betrachtet werden können und dass eine entsprechende Prüfung
zu anderen Ergebnissen, anderen Urteilen führen kann. Man muss mit
anderen Worten die Gewohnheit ausgebildet haben, sich gegen Gewohn‐
heiten zu richten, gegen das, was dem Urteilen selbstverständlich, was ihm
Automatismus geworden ist.“36 Auch wenn Rebentisch offenkundig mit
dem schulpädagogischen Diskurs nicht vertraut ist, halte ich diese Passage
nicht nur für eine treffende Arendt-Interpretation, sondern eben auch für
eine wertvolle Anregung, neuerlich über die schulische Unterrichtspraxis
nachzudenken.

In der Folge wäre die Schule nicht länger auf Ähnlichkeit, Vertrautheit
und Tradition zu verpflichten, wie dies Arendt vorschlägt, sondern eben
auch auf die Freisetzung von Differenz und die Kultivierung von Pluralität.
Hier wäre im geschützten Raum die Urteilsbildung einzuüben – also in der
argumentativen Auseinandersetzung mit Anderen eine begründete, eigene
Position auszuprägen. Und diese immer wieder aufs Neue zur Diskussion
zu stellen, um in der Folge immer mehr Positionen kennenzulernen.

IV. Von der Schwierigkeit, Privilegien zu verlernen

Statt nun jedoch den Perspektivenwechsel zu verklären und das Loblied
der Empathie,37 fraglos eine der Pathosformeln unserer Tage, anzustimmen,
will ich abschließend in Erinnerung rufen, wie voraussetzungsreich jenes
Leitbild ist, welches Arendt in ihrer Auseinandersetzung mit Kant ent‐
wickelt. Ich illustriere die Herausforderungen, zu denen es dabei kommen
kann, an Hannah Arendt selbst. In der Debatte um die High School in Litt‐
le Rock, die ich eingangs erwähnt hatte, wurde bereits deutlich, wie riskant

36 Rebentisch, Der Streit um Pluralität, a.a.O., 165.
37 Einen guten Überblick verschaffen: Fritz Breithaupt, Die dunklen Seiten der Empa‐

thie, Berlin 2017.; Susanne Schmetkamp, Theorien der Empathie zur Einführung,
Hamburg 2019.

Streitkultur, Pluralität und Urteilskraft

127

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und wie schwierig der Versuch werden kann, den eigenen Standpunkt zu
verlassen und einen anderen einzunehmen.38

Ich kann diese Debatte nicht in der gebotenen Differenziertheit dar‐
stellen, sondern muss mich hier mit einigen Stichworten begnügen. 1954
wurde durch den Obersten Gerichtshof in den USA die Segregation an
öffentlichen Schulen aufgehoben. Dies geschah gegen heftige Widerstände
derer, die ihre White Supremacy gefährdet sahen. Zu einer Zuspitzung des
Konflikts zwischen Befürworter*innen und Gegner*innen kam es 1957:
Als die Central High School in Little Rock die ersten neun Schwarzen
Schüler*innen aufnahm, mussten diese von Bundestruppen eskortiert wer‐
den, weil sich vor den Toren der Schule ein weißer Mob versammelt hatte,
der den neuen Schüler*innen den Zutritt zu verweigern suchte. Die Fotos
gingen seinerzeit um die Welt – und nötigten Arendt zu einer Erklärung.
Sie ahnte wohl, dass ihre Stellungnahme bei der Schwarzen Bürgerrechtsbe‐
wegung auf wenig Gegenliebe stoßen würde, sah aber dennoch nicht davon
ab. Arendt sprach sich zwar gegen die gesetzlich verfügte Segregation in
den Südstaaten aus, aber eben auch gegen eine juristisch erzwungene Inte‐
gration. Sie verteidigte, auch in diesem Fall, das Recht auf Diskriminierung.
Die Wahl der Schule müsse den Eltern überlassen bleiben, teilte sie mit;
und wenn diese – als weiße Eltern – kein Interesse daran hätten, dass ihre
Kinder gemeinsam mit Schwarzen Schüler*innen unterrichtet würden, sei
dies hinzunehmen. Überdies dürfe die Überwindung des Rassismus nicht
Kindern und Jugendlichen überantwortet werden. Rassismus müsse, als
Problem der Welt von Erwachsenen, auch von diesen selbst aus der Welt
geschafft werden.39

Statt diese Debatte hier ausführlich zu kommentieren, führe ich sie als
ein Beispiel dafür an, wie schwierig es bisweilen sein kann, eine privile‐
gierte Position zu verlassen und probehalber eine andere einzunehmen.40

Genau das war es, was Arendt unternahm – und woran sie scheiterte.
Auch sie war von den Fotos in Arkansas erschüttert, interpretierte diese

38 Vgl. hierzu: Markus Rieger-Ladich, Die Schmerzen der anderen. Privileg und Nor‐
malität als Gegenstand ästhetischer Bildung, in: Christiane Thompson/Malte Brink‐
mann/Markus Rieger-Ladich (Hg.), Praktiken und Formen der Theorie. Perspektiven
der Bildungsphilosophie, Weinheim/Basel 2021, 163–183.

39 Rebentisch, Der Streit um Pluralität, a.a.O.
40 Vgl. Markus Rieger-Ladich, Betroffenheits-Kitsch und Privilegien-Kritik: Warum sie

die Entwicklung einer akademischen Streitkultur blockieren. Eine kleine Polemik, in:
Sophia Richter/Anna Bitzer (Hg.), In Beziehung sein. Erziehungswissenschaftliche
Reflexionen zur Bedeutung von Beziehung in Forschung, Lehre und Praxis, Wein‐
heim/Basel 2022, 43–55.

Markus Rieger-Ladich

128

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


allerdings ganz anders und brachte damit Vertreter*innen der Schwarzen
Bürgerrechtsbewegung gegen sich auf.

Arendt rahmte die Ereignisse von Litte Rock nicht als politischen Kon‐
flikt, sondern interpretierte sie als gesellschaftliches Phänomen. In der
„Antwort an meine Kritiker“ gibt sie vor, ihre Rolle als weiße, jüdische
Intellektuelle und Hochschullehrerin abzustreifen und stattdessen aus der
Perspektive einer schwarzen Mutter zu argumentieren. Was sähe eine
schwarze Mutter auf dem Foto, das Elizabeth Eckford zeigt, die an dem
fraglichen Morgen deshalb alleine vor der Schule erschienen war, weil sie
von der Schulleitung nicht mehr rechtzeitig gewarnt werden konnte. Eine
schwarze Mutter, so Arendt, erkenne hier eine schwarze Schülerin, die sich
ungewollt in „eine soziale Aufstiegsangelegenheit verwickelt“41 sah. Und
eben diese Interpretation ist – nach Auskunft der Beteiligten – denkbar
falsch.42 Seyla Benhabib etwa führte dazu aus, mit Blick auf Arendt: „An‐
statt jedoch den Standpunkt der anderen Beteiligten wirklich einzunehmen,
projizierte sie ihre eigene Geschichte und Identität auf die von anderen.“43

Und Christian Grabau hält in seiner detailgenauen Rekonstruktion der De‐
batte um Little Rock treffend fest: „Arendt sieht Eckford als Opfer nicht in
erster Linie des weißen Mobs, der sie mit dem Tode bedroht, sondern der
sozialen Aufstiegsambitionen der eigenen Eltern […]. Sie sieht auch nicht,
was Melba Beals in der Haltung der Mitstreiterin sieht: Elizabeths Stolz und
den Willen, sich aller Angst zum Trotz nicht zu beugen. Arendt vermeint,
an der Stelle anderer denken zu können, sie vermeint zu verstehen, was
Elizabeth Eckford und ihre Mitstreiter*innen antreibt – aber sie kann sich
doch nicht von ihrer eigenen Biografie und ihrer eigenen sozialen Position
lösen.“44

Um hier nun keine Missverständnisse zu provozieren, sei ausdrücklich
festgehalten, dass dies keinen grundsätzlichen Vorbehalt gegen das Mo‐
dell der Urteilsbildung darstellt. Es ist nur ein Hinweis darauf, wie an‐
spruchsvoll die Vorstellungen sind, die Hannah Arendt in ihrer Auseinan‐
dersetzung mit Kants Politischer Philosophie entwickelt. Es bleibt daher
immer noch reizvoll, das Klassenzimmer als einen Raum der Pluralität

41 Grabau, Wessen Welt ist die Welt?, a.a.O., 276.
42 Vgl. Martin Hartmann, Hannah Arendt. Rassistisch, aber knapp am Index vorbei,

FAZ, 23.05.2022, https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sac
hbuch/hannah-arendt-und-der-rassismus-knapp-am-index-vorbei-18043827.html
(19.12.2022).

43 Benhabib, Hannah Arendt, a.a.O., 244.
44 Grabau, Wessen Welt ist die Welt?, a.a.O., 61.

Streitkultur, Pluralität und Urteilskraft

129

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sachbuch/hannah-arendt-und-der-rassismus-knapp-am-index-vorbei-18043827.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sachbuch/hannah-arendt-und-der-rassismus-knapp-am-index-vorbei-18043827.html
https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sachbuch/hannah-arendt-und-der-rassismus-knapp-am-index-vorbei-18043827.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sachbuch/hannah-arendt-und-der-rassismus-knapp-am-index-vorbei-18043827.html


zu denken, in dem leidenschaftlich gestritten und Differenzen kultiviert
werden.

Gleichwohl – dies im schulischen Alltag immer wieder aufs Neue zu
arrangieren und pädagogisch entsprechend zu moderieren, stellt eine be‐
sondere Herausforderung dar. Und das aus zwei Gründen: Zunächst muss
in Erinnerung gerufen werden, dass auch die Lehrkräfte selbst immer
unter der Bedingung von Pluralität handeln – also nur unter Preisgabe
ihrer Souveränität. Auch sie können in einem Klassenzimmer nicht einfach
„durchgreifen“ und zielgerichtet „steuern“.45 Überdies wird es in den kapita‐
listischen Gesellschaften des globalen Nordens, in denen es gegenwärtig
entlang von Klassen zu einer neuen Form der Segregation kommt46, immer
schwieriger, klassenübergreifende Begegnungen zu organisieren. Die Nei‐
gung, unter Seinesgleichen zu bleiben und in den „besseren Kreisen“ den
eigenen Zöglingen die Konfrontation mit Kindern aus weniger privilegier‐
ten Familien zu ersparen, nimmt derzeit offenkundig wieder zu.47 Wenn
aber privilegierte Schüler*innen in den „guten Schulen“ und den renom‐
mierten Internaten unter sich bleiben, schwindet die Pluralität zusehends
und die Differenzen nehmen weiter ab. Mit pädagogischen Maßnahmen
allein lässt sich diesem fatalen Trend nicht überzeugend begegnen.

Literatur

Ackermann, Jon Wolfe/Honig, Bonnie: Agonalität, in: Wolfgang Heuer/Stefanie Rosen‐
müller (Hg.), Arendt-Handbuch, Stuttgart 2022, 435–441. https://doi.org/10.1007/978
-3-476-05837-9_118

Arendt, Hannah: Die Krise in der Erziehung, Bremen 1958.
Arendt, Hannah: Reflections on Little Rock, in: Dissent 6 (1959), 45–56.
Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München/Zürich 1960.
Arendt, Hannah: Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten: Rede über Lessing, Mün‐

chen 1960.

45 Vgl. Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben, a.a.O.
46 Christina Möller/Max Holtkamp, Klassismus. Über Chancen und Risiken eines neuen

Begriffs in einer alten Debatte und die Inklusion marginalisierter Gruppen, in: Dierk
Borstel/Jennifer Brückmann/Laura Nübold/Bastian Pütter/Tim Sonnenberg (Hg.),
Handbuch Wohnungs- und Obdachlosigkeit, Wiesbaden 2023. https://doi.org/10.1007/
978-3-658-35279-0_49-1.

47 Pierre Bourdieu, Bildung. Schriften zur Kultursoziologie, hg. v. Stephan Egger/Franz
Schultheis, 2. Aufl., Berlin 2018.; Rolf Becker/Wolfgang Lauterbach, (Hg.), Bildung
als Privileg. Erklärungen und Befunde zu den Ursachen der Bildungsungleichheit,
4. Aufl., Wiesbaden 2010.; Markus Rieger-Ladich, Das Privileg. Kampfvokabel und
Erkenntnisinstrument, Ditzingen, 2022. https://doi.org/10.1007/978-3-531-92484-7.

Markus Rieger-Ladich

130

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_118
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_118
https://doi.org/10.1007/978-3-658-35279-0_49-1
https://doi.org/10.1007/978-3-658-35279-0_49-1
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92484-7
https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_118
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_118
https://doi.org/10.1007/978-3-658-35279-0_49-1
https://doi.org/10.1007/978-3-658-35279-0_49-1
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92484-7


Arendt, Hannah: Günter Gaus im Gespräch mit Hannah Arendt, 1964, https://www.rbb
-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html (19.12.2022).

Arendt, Hannah: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie, hg. v. Ronald
Beiner und Ursula Ludz, München 1985.

Becker, Rolf/Lauterbach, Wolfgang (Hg.): Bildung als Privileg. Erklärungen und Befun‐
de zu den Ursachen der Bildungsungleichheit, 4. Aufl., Wiesbaden 2010. https://doi.or
g/10.1007/978-3-531-92484-7

Benhabib, Seyla: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, Berlin
1998.

Bourdieu, Pierre: Bildung. Schriften zur Kultursoziologie, hg. v. Stephan Egger/Franz
Schultheis, 2. Aufl., Berlin 2018.

Breithaupt, Fritz: Die dunklen Seiten der Empathie, Berlin 2017.
Brinkmann, Malte: Pädagogische Übung: Praxis und Theorie einer elementaren Lern‐

form, Paderborn/München/Wien/Zürich 2012.
Derrida, Jacques: Die unbedingte Universität, Frankfurt am Main 2001.
Fleck, Ludwik: Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. Einfüh‐

rung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv, Frankfurt am Main 1980.
Fourest, Carolin: Generation Beleidigt. Von der Sprachpolizei zur Gedankenpolizei. Über

den wachsenden Einfluss linker Identitärer, Berlin 2020.
Gelhardt, Andreas: Die Kunst des Urteilens. Über Hannah Arendts Vortrag ‚Die Krise

in der Erziehung‘, in: Roland Ißler/Rainer Kaenders/Stephan Stomporowski (Hg.),
Fachkulturen in der Lehrerbildung weiterdenken, Göttingen 2022, 449–468. https://d
oi.org/10.14220/9783737014342.449

Grabau, Christian: Wessen Welt ist die Welt? Hannah Arendt, Little Rock und die ‚Auto‐
rität des Lehrers‘, in: Oxana Ivanova-Chessex/Saphira Shure/Anja Steinbach (Hg.),
Lehrer*innenbildung. (Re-)Visionen für die Migrationsgesellschaft, Weinheim/Basel
2022, 50–66.

Gujer, Eric: Der andere Blick. Cancel Culture ist kein Studentenulk. Es ist eine neue
Form des Extremismus, Neue Zürcher Zeitung, 12.08.2022, https://www.nzz.ch/mein
ung/cancel-culture-an-der-universitaet-eine-neue-form-von-extremismus-ld.1697478
(22.02.2023).

Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns. 2 Bände, Frankfurt am
Main 1981.

Hartmann, Martin: Hannah Arendt. Rassistisch, aber knapp am Index vorbei, FAZ,
23.05.2022, https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sachb
uch/hannah-arendt-und-der-rassismus-knapp-am-index-vorbei-18043827.html
(19.12.2022).

Ivanova-Chessex, Oxana/Shure, Saphira/Steinbach, Anja (Hg.): Lehrer*innenbildung.
(Re-)Visionen für die Migrationsgesellschaft, 1. Aufl., Weinheim/Basel 2022.

Jaeggi, Rahel: Welt/Weltentfremdung, in: Wolfgang Heuer/Stefanie Rosenmüller (Hg.),
Arendt-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, 2. Aufl., Stuttgart 2022, 423–425. https:/
/doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_114

Streitkultur, Pluralität und Urteilskraft

131

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92484-7
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92484-7
https://doi.org/10.14220/9783737014342.449
https://doi.org/10.14220/9783737014342.449
https://www.nzz.ch/meinung/cancel-culture-an-der-universitaet-eine-neue-form-von-extremismus-ld.1697478
https://www.nzz.ch/meinung/cancel-culture-an-der-universitaet-eine-neue-form-von-extremismus-ld.1697478
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sachbuch/hannah-arendt-und-der-rassismus-knapp-am-index-vorbei-18043827.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sachbuch/hannah-arendt-und-der-rassismus-knapp-am-index-vorbei-18043827.html
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_114
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_114
https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92484-7
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92484-7
https://doi.org/10.14220/9783737014342.449
https://doi.org/10.14220/9783737014342.449
https://www.nzz.ch/meinung/cancel-culture-an-der-universitaet-eine-neue-form-von-extremismus-ld.1697478
https://www.nzz.ch/meinung/cancel-culture-an-der-universitaet-eine-neue-form-von-extremismus-ld.1697478
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sachbuch/hannah-arendt-und-der-rassismus-knapp-am-index-vorbei-18043827.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sachbuch/hannah-arendt-und-der-rassismus-knapp-am-index-vorbei-18043827.html
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_114
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05837-9_114


Kahlert, Heike/Lenz, Claudia (Hg.): Neubestimmungen des Politischen: Denkbewegun‐
gen im Dialog mit Hannah Arendt, Königstein 2001.

Kaube, Jürgen: Im Reformhaus: zur Krise des Bildungssystems, Hannover 2015.
Klinger, Florian: Urteilen, Zürich/Berlin 2011.
Lux, Katharina: Scharfzüngige Schwester. Für und wider die Polemik in der feministi‐

schen Auseinandersetzung, in: Koschka Linkerhand (Hg.), Feministisch streiten: Texte
zu Vernunft und Leidenschaft unter Frauen, Berlin 2018, 292–298.

Möller, Christina/Holtkamp, Max: Klassismus. Über Chancen und Risiken eines neuen
Begriffs in einer alten Debatte und die Inklusion marginalisierter Gruppen. Erscheint
in: Dierk Borstel/Jennifer Brückmann/Laura Nübold/Bastian Pütter/Tim Sonnen‐
berg (Hg.), Handbuch Wohnungs- und Obdachlosigkeit, Wiesbaden 2023. https://doi.
org/10.1007/978-3-658-35279-0_49-1

Rebentisch, Juliane: Der Streit um Pluralität. Auseinandersetzungen mit Hannah
Arendt, Berlin 2022.

Rieger-Ladich, Markus: Konsens suchen oder Dissens bezeugen? Bildung, Politik und
(Post-) Demokratie, in: Ursula Frost/Markus Rieger-Ladich (Hg.), Demokratie setzt
aus. Gegen die sanfte Liquidation einer politischen Lebensform, Paderborn/Mün‐
chen/Wien/Zürich 2012, 33–49. https://doi.org/10.30965/9783657776429_005

Rieger-Ladich, Markus: Die Schmerzen der anderen. Privileg und Normalität als Ge‐
genstand ästhetischer Bildung, in: Christiane Thompson/Malte Brinkmann/Markus
Rieger-Ladich (Hg.), Praktiken und Formen der Theorie: Perspektiven der Bildungs‐
philosophie, Weinheim 2021, 163–183.

Rieger-Ladich, Markus: Das Privileg. Kampfvokabel und Erkenntnisinstrument, Ditzin‐
gen, 2022.

Rieger-Ladich, Markus: Betroffenheits-Kitsch und Privilegien-Kritik: Warum sie die Ent‐
wicklung einer akademischen Streitkultur blockieren. Eine kleine Polemik, in: Sophia
Richter/Anna Bitzer (Hg.), In Beziehung sein. Erziehungswissenschaftliche Reflexio‐
nen zur Bedeutung von Beziehung in Forschung, Lehre und Praxis, Weinheim/Basel
2022, 43–55.

Rojahn, Pia: Urteilskraft als Kern einer pädagogisch und wissenschaftlich professionali‐
sierenden Lehrkräftebildung, in diesem Band, 2024.

Schelsky, Helmut: Einsamkeit und Freiheit. Idee und Gestalt der deutschen Universität
und ihrer Reformen, Reinbek bei Hamburg 1963.

Schmetkamp, Susanne: Theorien der Empathie zur Einführung, Hamburg 2019.
Schmetkamp, Susanne: Empathischer Perspektivenwechsel, soziale Aufmerksamkeit und

politische Urteilsbildung, in: Markus Rieger-Ladich/Malte Brinkmann/Christiane
Thompson (Hg.), Öffentlichkeit(en). Urteilsbildung in fragmentierten Räumen, Wein‐
heim/Basel 2022, 178–194.

Schönecker, Dieter: Akademische Cancel Culture. Reden wir lieber von Verbannung,
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 01.08.2022, https://www.faz.net/aktuell/karriere-ho
chschule/cancel-culture-hat-legitime-freiheiten-in-der-wissenschaft-18198784.html
(19.12.2022).

Markus Rieger-Ladich

132

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-658-35279-0_49-1
https://doi.org/10.1007/978-3-658-35279-0_49-1
https://doi.org/10.30965/9783657776429_005
https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/cancel-culture-hat-legitime-freiheiten-in-der-wissenschaft-18198784.html
https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/cancel-culture-hat-legitime-freiheiten-in-der-wissenschaft-18198784.html
https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-658-35279-0_49-1
https://doi.org/10.1007/978-3-658-35279-0_49-1
https://doi.org/10.30965/9783657776429_005
https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/cancel-culture-hat-legitime-freiheiten-in-der-wissenschaft-18198784.html
https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/cancel-culture-hat-legitime-freiheiten-in-der-wissenschaft-18198784.html


Su, Hanno/Bellmann, Johannes, Inklusive Bildung und die pragmatische Maxime der
Gleichheit: Kritische und konstruktive Überlegungen im Anschluss an Hannah Arendt
und Jacques Rancière, Zeitschrift für Pädagogik 67 (2021), 275–295.

Waldenfels, Bernhard: Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt am Main, 1980.
Waldenfels, Bernhard: Einführung in die Phänomenologie, Stuttgart 1992.

Streitkultur, Pluralität und Urteilskraft

133

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748920106-117 - am 24.01.2026, 06:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Überlegungen im Anschluss an Hannah Arendt
	I. Die Aufgaben der Schule
	II. Eine folgenreiche Verweigerung
	III. Unterricht neu denken
	IV. Von der Schwierigkeit, Privilegien zu verlernen


