
ANTHROPOS

113.2018: 135 – 149

Abstract. – An unknown cult with an individual orientation ex-
ists among the Dogon who settle around Bandiagara and its well 
known rock face, the so-called Falaise of Bandiagara, in Mali. 
The usage of different types of sculptured stones, varying in de-
sign and shape was part of this cult. Those stones came along 
as human figures, heads, faces, zoomorphic figures like chame-
leons, lizards, snakes or horses, dancing masks and architectural 
reproductions of the Dogon as well as ghost beings. A private 
heritage of nearly 500 objects, acquired mostly between 1950 
and 1970 by the recently deceased German collector Werner Ger-
hard Jentsch, led to a survey by his son in the country of the Do-
gon, between February and March 2016, because he did not find 
anything about the cult or the sculptured stones in anthropologi-
cal museums or scientific articles. The result was astonishing. 
The survey of 16 Dogon villagers (chiefs of the village, black-
smiths and art dealers) in 20 different villages (in the plain, on 
the plateau and along the rock face) verifies the wide extension 
of the cult throughout the Dogon country in former times. The 
knowledge of the cult is still exists today, whereas it turned out 
to be impossible to find out anything about the relation of the dif-
ferent sculptured stones to different villages, even though the Do-
gon have a significant knowledge about the production of these 
sculptured stones. Some of them, due to their special shape or 
former use as grain stones, are called “sky stones” because peo-
ple believe that they had been sent to earth by lightnings. The cult 
has been given up with the beginning of Islamisation in the first 
decades of the 20th century. [Africa, Dogon, Mali, amba som – 
ceremony, tibu dege – sculptured stones, sky stones, individual 
cult, culture change]

Dr. Thunar Jentsch (1950). – Studium der Vermessungstech-
nik 1968–1971. – Studium der Völkerkunde an der Universität 
zu Köln (Nebenfächer: Ur- und Frühgeschichte, Malaiologie). 
– Promotion 1985. – Forschung im Hochland von Papua-Neu
guinea 1980–1981. – Autor zahlreicher Fachartikel, Kinder- und 
Sachbücher.

Einleitung

Eine der Öffentlichkeit bislang unbekannt gebliebe-
ne Privatsammlung skulptierter Steine der Dogon, 
Mali (Westafrika) belegt, dass die Dogon ehemals 
nicht nur über steinerne Ritualobjekte verfügten, 
sondern diese auch im Zusammenhang mit einem 
um 1900 weit verbreiteten Kult eingesetzt wurden. 
Beides, Kult und Ritualobjekte, waren der Wissen-
schaft bis dato völlig unbekannt. 

Im Nachlass des in Dresden geborenen und 
2014 verstorbenen Wahl-Kölners Werner Gerhard 
Jentsch, stieß sein Sohn, der Ethnologe Dr. Thu-
nar Jentsch, auf 475 skulptierte Steine (anthropo-
morphe Körperteile, Köpfe und Figuren, zoomor-
phe Figuren, Geistwesen, Masken und Gebäude), 
die sein Vater überwiegend vor 1960 im Land der 
Dogon erworben hatte. Er bemerkte sofort, dass 
es sich bei diesen Objekten um etwas ganz Beson-
deres handelte, denn weder waren sie im Fundus 
deutscher Völkerkundemuseen vertreten, noch in 
wissenschaftlichen Publikationen erwähnt worden. 
In einem ersten Schritt bereitete er das Erbe sei-
nes Vaters auf: Er fotografierte, typologisierte und 
beschrieb die Sammlung, wobei er einige wenige 
Objekte, die er auf eigenen Reisen erstanden hatte, 
dem Bestand hinzufügte. 

Die insgesamt 495 Objekte ließen sich auf Grund 
ikonographischer Unterschiede in 44 verschiedene 
Stiltypen unterteilen. In einem zweiten Schritt galt 
es, etwas über die skulptierten Steine, ihre Her-
kunft, Verbreitung sowie ihren kultischen Gebrauch 

Die steinernen Wächter der Dogon

Ein unbekannter Kult im Siedlungsgebiet der Dogon, Mali (Westafrika)
– Teil 1 –

Thunar Jentsch

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135


136 Thunar Jentsch

Anthropos  113.2018

in Erfahrung zu bringen. Kurzentschlossen reis-
te Dr. Thunar Jentsch Anfang 2016 in Eigeninitia
tive nach Mali. Im Rahmen einer informellen Befra-
gung wurden 28 Dogon an 14 Orten zwei Mappen 
mit 255 exemplarisch ausgewählten Abbildungen 
vorgelegt. Gefragt wurde nach Herkunftsorten der 
Objekte sowie dem Kult insgesamt. Die Interviews 
belegten, dass es einen Kult, amba som genannt, 
im gesamten Siedlungsgebiet der Dogon bis zum 
Beginn der Islamisierung um 1900 gegeben hatte. 
Von wenigen Ausnahmen abgesehen besaß er Indi-
vidualcharakter, d. h. er war auf einzelne Personen, 
seltener auf die Mitglieder einer Familie insgesamt 
ausgerichtet. 

Die für den Kult von Schmieden oder talentierten 
Bauern hergestellten Objekte wurden im Rahmen 
einer Zeremonie, in der Regel unter Anleitung eines 
Priesters, mit magischer Substanz ausgestattet. Als 
Fetische eingesetzt, zielten sie auf die Fruchtbarkeit 
der Frauen oder des Bodens, den Schutz vor Dieb-
stahl und körperlichem Schaden (z. B. Schlangen-
bisse), den Frieden der häuslichen Hemisphäre und 
vieles andere mehr ab. Mit fortschreitender Islami-
sierung verlor der Kult an Bedeutung. Heute soll 
er, bis auf einige fragliche Ausnahmen, vollkommen 
aufgegeben worden sein. Zum Zeitpunkt der Inter-
views war zwar das Wissen um den Kult noch vor-
handen, das Wissen über die Herkunft der dabei ein-
gesetzten Stiltypen jedoch in Vergessenheit geraten. 
Die Befragten gaben für die 255 ausgewählten Ob-
jekte insgesamt 114 Herkunftsorte an. Daraus ließ 
sich jedoch keine örtliche Konzentration bestimmter 
Typen erkennen. 

Auf Grund dieser Heterogenität konnte keine ty-
pologische Verteilungskarte der skulptierten Steine 
erstellt werden. Der um 1980 einsetzende Touris-
mus bewirkte eine kurze Wiederbelebung der Her-
stellung skulptierter Steine. Diesmal waren sie je-
doch allein für den Verkauf bestimmt. Seit 2013 
brachten terroristische Anschläge den Tourismus 
zum Erliegen. Zum Zeitpunkt der Befragung konn-
ten lediglich 3 Personen ausfindig gemacht werden, 
die einst skulptierte Steine für den Verkauf herstell-
ten. Einer von ihnen erlangte überregionale Be
achtung. Diese Touristenware unterscheidet sich in 
Ausführung und Qualität jedoch stark von den ver
mutlich über 100 Jahre alten Steinskulpturen der 
Sammlung Jentsch.

Immer noch liegt vieles zur Geschichte der Völ-
ker Afrikas im Dunkeln. Bedenkt man, dass es sich 
um einen kulturell wie ethnisch äußerst inhomoge-
nen Kontinent handelt, verwundert die geringe An-
zahl wissenschaftlicher Arbeiten zu kulturellen oder 
politischen Aspekten einzelner Völker nicht. Glanz-
lichter wie das 2013 beim Suhrkamp Verlag erschie-

nene Buch “Eine Geschichte des Kongo” von David 
Van Reybrouck sind eher die Ausnahme.

Aufsehenerregende archäologische Zufallsfunde 
in den westafrikanischen Staaten Mali und Nige
ria verdanken ihre Bekanntheit nicht selten dem 
unermüdlichen Eifer des Kunsthandels. Auch wenn 
die hunderte oder tausende Jahre alten Funde der 
NOK-Kultur Nigerias oder der Bankoni-Kultur Ma-
lis das Dunkel afrikanischer Geschichte schlaglicht-
artig erhellten und aufzeigten, dass untergegange-
ne Reiche über lange Zeit hinweg Bestand hatten 
und Aspekte ihrer schriftlosen Kultur in einzigarti-
gen Kunstwerken ihren Niederschlag fanden, so ist 
dies doch eher dem Zufall als dem Ergebnis sys-
tematischer Forschung zu verdanken. Ein seltenes 
Beispiel systematischer Forschungsarbeit ist die 
2005 begonnene Forschung der Frankfurter Goe-
the-Universität zur NOK-Kultur in Nigeria, deren 
Ergebnisse der Öffentlichkeit 2013 bis 2014 in einer 
Ausstellung in der Frankfurter Liebighaus Skulptu-
rensammlung präsentiert wurden.

Die skulptierten Steine der Dogon  
aus der Sammlung Jentsch

Der Initiative, Reiselust und dem ausgeprägten In-
teresse an afrikanischer Kunst zweier Kölner ist es 
zu verdanken, dass zwischen 1950 und 1980 eine 
einzigartige Sammlung von 495 skulptierten Stei-
nen zustande kam, die aus dem Siedlungsgebiet der 
Dogon in Mali stammt. Bei den im vertieften Relief, 
Flach- oder Halbrelief sowie in Vollplastik gearbei-
teten Objekten handelt es sich um die Darstellung 
von anthropomorphen Händen, Köpfen und Figu-
ren, Tieren, Fabelwesen, Masken sowie die eines 
Hirsespeichers. 475 der 495 Objekte wurden von 
dem Sammler Werner Gerhard Jentsch im Land der 
Dogon bereits zwischen 1950 und 1960 erworben. 
Als er 2014 im Alter von 92 Jahren verstarb, ver-
machte er die Sammlung seinem Sohn, dem Ethno-
logen Dr. Thunar Jentsch.

Als sein Sohn die Sammlung skulptierter Steine 
zum ersten Mal sichtete, fiel ihm nicht nur die große 
Vielfalt verschiedener Stiltypen auf, sondern auch, 
dass über diese Steine und ihren Kult weder in der 
Literatur noch in Museumsbeständen etwas zu fin-
den war. Zwar hatte er durch Anstöße seines Vaters 
das Land der Dogon bereits selbst mehrmals bereist 
(konkret: die Dörfer entlang der Falaise von Bandia-
gara) und dabei selbst noch 20 skulptierte Steine er-
werben können, doch bemerkte er erst jetzt die Ein-
zigartigkeit dieser Sammlung. Hinsichtlich Qualität 
und handwerklicher Ausführung bestand ein starker 
Unterschied zwischen den von ihm erworbenen Ob-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135


Die steinernen Wächter der Dogon

Anthropos  113.2018

137

jekten und denen seines Vaters. Die älteren Stücke 
hoben sich qualitativ insgesamt deutlich von den 
jüngeren ab.

Deskriptive und typologische Erfassung  
der skulptierten Steine

In einem ersten Arbeitsschritt galt es, die Sammlung 
skulptierter Steine unter typologischen Aspekten zu 
sichten und deskriptiv zu erfassen. Es bedurfte vie-
ler Ansätze und Neuordnungen, bis eine brauch-
bare stilistische Klassifizierung vorlag, die weite-
ren Untersuchungen als Grundlage dienen konnte, 
auch wenn sich zahlreiche Einzelstücke kaum ein-
ordnen ließen. Bei der Einteilung der Sammlung in 
44 verschiedene Stiltypen wurde davon ausgegan-
gen, dass jedem Dorf bzw. jedem Viertel eines Dor-
fes ein eigener Stil zugeordnet werden kann, so wie 
man es in der Ethnologie auch aus anderen Regio-
nen kennt.1 

Neben der Beschreibung der Merkmale eines 
Typs schließt die deskriptive Erfassung auch Be-
sonderheiten in der Darstellung (z. B. Frisuren, 
Schmuck, Bärte, Stammesnarben, Werkzeuge oder 
Ritualgeräte) sowie Hinweise auf die Ähnlichkeiten 
von Objekten verschiedener Stiltypen ein. Unkla-
re oder nicht bestimmbare Aussagen zu einem Ob-
jekt wurden mit “?” oder “fraglich” gekennzeichnet, 
z. B. “ehemaliger Reibstein (fraglich)”. Bei dreien 
der insgesamt 495 Objekte ließ sich nicht ausschlie-
ßen, ob sie eventuell aus Ton gefertigt wurden. In 
allen anderen Fällen handelt es sich beim Ausgangs-
material um Stein. Mit großer Wahrscheinlichkeit 
griff man bei der Herstellung skulptierter Steine auf 
lokale Vorkommen zurück, d. h. Steine, die man in 
der unmittelbaren Umgebung auf dem Boden fand. 
Eine geologische bzw. mineralogische Bestimmung 
der Steine wurde nicht erwogen.

Zu Beginn der deskriptiven Erfassung unter ty-
pologischen Gesichtspunkten wurde jedes Objekt 
vor einer Leiste mit Zentimetereinteilung und fort-
laufender Nummer fotografiert. Angaben zur Größe 
eines Objekts lassen sich deshalb allein der Foto-
dokumentation entnehmen. Anschließend wurde je-
der Stein mit einem Aufkleber versehen, auf dem 
Herkunftsangabe und fortlaufende Nummer stehen, 
z. B. “AF/MD 102” (AF = Afrika, M = Mali, D = 
Dogon, 102 = fortlaufende Nummer).

  1	 vgl. “Kultur- und Stilregionen Melanesiens” in: Waldemar 
Stöhr. Schwarze Inseln der Südsee – Melanesien. Köln 1971: ​
86 f.

Recherche zu den skulptierten Steinen: 
Literatur, Auktionshäuser und Museen

Eine Literaturrecherche bestätigte die Annahme, 
dass der Wissenschaft skulptierte Steine aus dem 
Land der Dogon völlig unbekannt waren. Generell 
anzumerken ist in diesem Zusammenhang, dass es 
nur wenige wissenschaftliche Abhandlungen über 
Steinfiguren aus Afrika gibt; zusammenfassende 
Arbeiten fehlen völlig. Der einzige Hinweis auf die 
Existenz skulptierter Steine bei den Dogon fand 
sich im Katalog zu einer Ausstellung, die zwischen 
Oktober 1994 und März 1995 im Pariser Museé 
Dapper stattfand. Hier merkt Jean Laude in seinem 
Beitrag “Le sens de la forme. Une approche des arts 
Dogon” auf Seite 193 sinngemäß an, 

dass die Kunst der Dogon statistisch gesehen, eine Kunst 
des Holzes sei, er aber auch von der Existenz zweier aus 
Stein gefertigter Skulpturen Kenntnis erhielt, von denen 
eine zwar in Sangha (Falaise von Bandiagara, Mali) er-
worben wurde, sie jedoch ohne weiteres aus einem ande-
ren Dorf stammen könne. Die beiden Figuren würden ihn 
an bestimmte Werke, die bei den Kissi aus Guinea ent-
deckt wurden, erinnern. Laut Aussage der Dogon stam-
men die Kissi genau wie sie vom Volk der Mande ab.[2] 
Nach Selon G. Dieterlen vergruben die Kissi ihre Stein-
skulpturen als Ausdruck der Zugehörigkeit zum alten Ma-
li-Reich.[3]

In großer Anzahl fand man Steinskulpturen nur im 
Kissi-Reich sowie im angrenzenden Land der Mende. 
Darüber hinaus sind nur wenige Funde von Steinfiguren 
bekannt. Ob von hier aus eine Beeinflussung der Stein-
skulpturen der Dogon erfolgte, kann auf Grund des ge-
ringen Materials nur als Hypothese aufgestellt werden.

Diese vor 20 Jahren getroffene Aussage ist nicht 
nur in puncto Existenz skulptierter Steine bei den 
Dogon wichtig, sondern auch in Hinsicht auf eine 
kulturelle Beeinflussung bzw. einen Kulturtrans-
fer. An dieser Stelle sei den weiteren Ausführun-
gen vorweg genommen, dass bei der Befragung 
vor Ort ein Informant in der Tat die von Laude ge-
nannten Mande als Hersteller bestimmter skulptier-
ter Steine anführte. Die Sichtung von Katalogen 
europäischer Auktionshäuser (hier: Belgien, Eng-
land, Frankreich und Deutschland) sowie der Be-
stände einiger Kunsthändler, die sich auf Objekte 
der Dogon spezialisiert haben (hier vor allem Ber-
lin), verlief erfolglos. Lediglich in einer Ausstellung 
des Hamburger Völkerkundemuseums fand sich ein 

  2	 Anmerkung des Verfassers: Mande ist primär die Bezeich-
nung einer Sprachfamilie, zu der u. a. auch das Bambara zählt 
– die Mande-Völker waren Gründer vergangener Großreiche 
in Mali.

  3	 Anmerkung des Verfassers: Dies wurde im 13. Jahrhundert 
von den Malinke, einer Untergruppe der Mande, gegründet.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135


138 Thunar Jentsch

Anthropos  113.2018

einzelner skulptierter Stein der Dogon. Die in einer 
Vitrine ausgestellte Steinfigur trug die Beschriftung 
“Mali?”.

Steinskulpturen in Afrika

Beispiele anthropomorpher Figuren oder, Köpfe 
sowie skulptierter Monolithe aus Stein finden sich 
in vielen Ländern West-, Zentral- und Südafrikas. 
Stein ist zwar ein seltenes, doch deshalb nicht unüb-
liches Material zur Herstellung ritueller Artefakte. 

Die ältesten skulptierten Monolithe stammen aus 
der Tondidarou-Region im Norden Malis. Sie wer-
den auf das 7. Jahrhundert datiert. Aus dem 12. und 
15. Jahrhundert sind die in Nigeria gefundenen sit-
zenden Steinfiguren der Esie sowie ein steinerner 
Sitz der Yoruba. Zeitgleich entstand in Zimbabwe 
ein aus Steatit gefertigtes Fragment einer Schale 
mit Figurenbord. Bekannt geworden sind die No-
moli oder Pomdo (auch: pombo) genannten Steinfi-
guren aus Sierra Leone (hier: Mende, Sherbro oder 
Kissi – obwohl deren Siedlungsgebiet überwiegend 
in Guinea liegt). Zum Großteil aus leicht zu be-
arbeitendem Speckstein (Steatit) gefertigt, werden 
sie auf das 15. oder 16. Jahrhundert datiert. In der 
gleichen Zeit entstanden die Steinfiguren der Mos-
si (hier: Nyonyosi) Burkina Fasos. Im Cross Riv-
er-Gebiet, dem heutigen Siedlungsgebiet der Ba-
kor-Ekoi, schufen im 16. Jahrhundert unbekannte 
Künstler eindrucksvoll verzierte Monolithe. Ver-
mutlich aus dem 17. Jahrhundert stammen die um 
1900 in Kimberley, Südafrika, beim Straßenbau ge-
fundenen Steinköpfe, die unter dem Begriff “Kenil-
worth Heads” bekannt wurden. Jüngeren Datums 
sind die Bamileke-Figuren aus dem nördlichen Ka-
meruner Grasland sowie die Gesichterstelen Äthio-
piens. Gleich ihnen werden die aus Zaire stam-
menden Mintadi-Steinfiguren vom unteren Kongo 
sowie die steinernen Grabfiguren der Boma auf das 
19. Jahrhundert datiert.

Befragung zu den skulptierten Steinen im Land 
der Dogon

Die von Dr. Thunar Jentsch im Zeitraum von Januar 
bis Februar 2016 in 14 Dörfern der Dogon durch-
geführte Befragung zu Herkunft, Funktion, Bedeu-
tung und Kult der skulptierten Steine basiert auf 
Interviews mit 28 Personen. In einem Fall, bei dem 
2 Viertel einer großen Ortschaft sehr weit ausein-
anderlagen, wurden diese allerdings als 2 einzelne 
Ortschaften gewertet. Ein zufälliges Gespräch über 
skulptierte Steine, das sich bei einer früheren Reise 

im August 2006 in Djiguibombo ergeben hatte, wur-
de der Vollständigkeit halber ebenfalls den Inter-
views zugeschlagen. Ein Ziel der Befragung war die 
Erstellung einer geographischen Verteilungskarte 
der verschiedenen Typen skulptierter Steine. Hierzu 
wurden den Informanten 2 Mappen mit insgesamt 
261 Abbildungen vorgelegt. Die Mappen enthiel-
ten zu jedem der zuvor ermittelten 44 Typen meh-
rere Abbildungen. Die Aufgabe für die Informan-
ten bestand darin, den Abbildungen eine Ortschaft 
(village), das Viertel einer Ortschaft (quartier) 
oder eine Stadt zuzuordnen. Zur Kontrolle wurden 
12 Abbildungen doppelt eingefügt. Somit galt es, 
249 Objekte mit einem Herkunftsort zu verknüpfen.

Die Idee zur Erstellung der Verteilungskarte er-
gab sich aus den Notizen des verstorbenen Samm-
lers Werner Gerhard Jentsch, aus denen hervorging, 
dass die vor ca. 50 bis 60 Jahren jeweils an einem 
Ort erworbenen Stücke immer auch einem stilistisch 
gleichen Typ entsprachen. Als Informanten wurden 
Dorfschmiede, Dorfchefs oder lokale Kunsthänd-
ler ausgewählt. Schmiede, da sie als Hersteller von 
Eisengeräten und deren ständigem Gebrauch eher 
für die Steinbearbeitung in Betracht kommen als an-
dere Personen. Kunsthändler, da sie in der Regel 
diejenigen sind, die Steinfiguren zum Kauf anbieten 
und somit die Orte benennen können, aus denen sie 
stammen. Und Dorfchefs, da sie über ihren Spren-
gel zumeist fundierte Kenntnisse besitzen und sich 
außerdem in allen kulturellen Belangen gut aus-
kennen. Für Schmiede, Kunsthändler und Dorf-
chefs gilt, dass Schmiede zwar auch Kunsthändler, 
aber keine Dorfchefs und Dorfchefs zwar Kunst-
händler, aber keine Schmiede sein können. Schmie-
de, Dorfchefs oder Kunsthändler, so die Annahme 
in der Planungsphase, würden sich vor Ort leichter 
ausfindig machen lassen, als Personen, die ehemals, 
bedingt durch ihre besondere Kunstfertigkeit, skulp-
tierte Steine herstellten.

Der Einsatz eines in Deutschland erstellten und 
ins Französische übersetzten Fragebogens mit 
knapp über 100 Fragen erwies sich als nicht sinn-
voll, da der formalen Interviewsituation mit Block 
und Stift mit spürbarem Unbehagen begegnet wur-
de. Nicht jeder Interviewte konnte deshalb zu allen 
Punkten befragt werden. Ein lockeres, auf die indi-
viduelle Situation abgestimmtes Gespräch hingegen 
wurde von allen Befragten bevorzugt. Für Überset
zungen vom Deutschen ins Französische stand der 
Oberstudienrat Bruno Baltes zur Verfügung, der 
zuvor bereits den Fragebogen übersetzt und dabei 
wertvolle Anregungen gegeben hatte. Die Überset
zungen vom Französischen in den jeweiligen Dia-
lekt des Dogon erfolgten durch den Dolmetscher 
Luc Kassogué aus Bandiagara, Mali. Er gab wert-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135


Die steinernen Wächter der Dogon

Anthropos  113.2018

139

volle Anstöße zur Präsentation der Fotomappe so-
wie zum Ablauf der Interviews. Während er den In-
formanten das Vorgehen erklärte und für sie zum 
Teil auch die Blätter der Mappe umdrehte, notierte 
Dr. Thunar Jentsch die zu den Objekten genannten 
Orte. An bestimmten Stellen flochten die Dolmet-
scher gemäß zuvor getroffenen Absprachen Fragen 
zur Herstellung, zum Gebrauch oder zur rituellen 
Einbettung der skulptierten Steine ein. Diese Vor-
gehensweise erwies sich als sehr effizient.

Es wurden stets nur Einzelbefragungen durch-
geführt. Auch bei der Wahl des Ortes wurde dar-
auf geachtet, dass keine weitere Person anwesend 
sein konnte. Die Informanten erhielten für ihren 
Aufwand ein kleines Geschenk, wurden darüber im 
Vorfeld jedoch nicht informiert, um den freiwilligen 
Charakter zu gewährleisten und die Angaben über 
die Aussicht auf eine Entlohnung nicht zu verfäl-
schen. Interessant war die Beobachtung, dass eini-
ge Informanten die Mappe gelegentlich in die Hand 
nahmen und sie vor ihren Augen hin und her beweg-
ten. Die anfängliche Vermutung, dass die Klarsicht-
folie den Blick auf das Foto einschränkte, erwies 
sich als falsch, denn selbst nach der Aufforderung, 

die Sitzposition zu verändern oder sich mehr in den 
Schatten zu setzen, änderte sich nichts an diesem 
Verhalten. 

Auf Nachfrage des jeweiligen Dolmetschers 
wurde deutlich, dass den meisten Informanten Print-
medien oder Fotos relativ unbekannt waren und 
sie glaubten, durch Drehung des Fotos eine besse-
re Sicht auf das Objekt zu erhalten, ja es eventuell 
auch von hinten sehen zu können. Die zweidimen
sionale Abbildung schien in der Tat für einige weni-
ge Informanten problematisch zu sein. Ob sich dies 
auf die Herkunftsbestimmung negativ auswirkt ha-
ben könnte, muss fraglich bleiben. Den Angaben al-
ler Informanten war zu entnehmen, dass sich der 
Kult ehemals über das gesamte Siedlungsgebiet der 
Dogon erstreckt hat, d. h. entlang der ca. 120 Kilo
meter langen Falaise von Bandiagara, über die vor-
gelagerte Ebene (Plain) sowie die an die Felswand 
anschließende Hochebene (Plateau). Sein Ver-
breitungsgebiet reichte im Norden bis Sevaré und 
Mopti, im Nordosten bis nach Douenza und im Sü-
den bis Segué, Bankass, Koro und Yoro. Das Zen-
trum bestimmte Bandiagara. Insgesamt gaben die 
Informanten in puncto Herkunft der abgebildeten 

Karte: Verbreitungsgebiet des amba som Kultes.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135


140 Thunar Jentsch

Anthropos  113.2018

Objekte 114 unterschiedliche Orte an (93 Dörfer 
und 21 Dorfviertel).

Aus der Verteilung der genannten Ortschaften er-
geben sich regionale Schwerpunkte für die Hoch-
ebene und die Falaise von Bandiagara. Auf das Pla-
teau entfielen 57 Ortschaften, auf die Falaise 42, 
auf die Ebene 9 und 6 Herkunftsangaben auf sehr 
weit entfernt liegende bzw. nur diffus bestimmbare 
Areale.

Auf die Erstellung einer typologischen Vertei-
lungskarte musste dennoch verzichtet werden, da 
die Herkunftsangaben der Informanten zu hetero-
gen ausfielen. Hierfür wurden die Mehrfachnennun-
gen in puncto Herkunftsangabe und Objekt analy-
siert. Die Auswertung zeigte, dass die Informanten 
bei 255 Objekten in lediglich 4 Fällen dreimal einen 
gleichen Herkunftsort benannten, in 5 Fällen fünf-
mal, in 6 Fällen zweimal und in 9 Fällen einmal. 
Selbst wenn man die in 86 Fällen erfolgte Zwei-
fachnennung und die in 27 Fällen erfolgte Dreifach-
nennung dazu nimmt, so bleibt nahezu die Hälfte 
der in den Mappen enthaltenen Objekte ohne Mehr-
fachnennungen. Bei 28 befragten Personen hätte in 
puncto Herkunftsort für die Majorität der skulptier-
ten Steine zumindest eine Häufung oberhalb der 
Sechsfachnennung erwartet werden können. Ob-
wohl die Informanten ein umfangreiches Wissen 
über den Kult besaßen, war dies bei den skulptier-
ten Steinen bezüglich der Verbindung von Ortschaft 
und Typ nicht der Fall. Es drängt sich die Vermu-
tung auf, dass im Rahmen der mündlichen Über-
lieferung kultische Aspekte länger im Gedächtnis 
blieben als das Wissen über die Typologie der dabei 
zum Einsatz gelangten Objekte.

Auftraggeber, Hersteller und Anfertigung  
der skulptierten Steine der Dogon

Nur Männer dürfen die Herstellung eines skulptier-
ten Steins in Auftrag geben. Frauen bleibt das auf 
Grund ihrer untergeordneten Stellung in der Sozial-
hierarchie der Dogon verwehrt. Mit der Bitte um 
Herstellung eines skulptierten Steins mit besonde-
rer Funktion müssen sich die Frauen deshalb an ihre 
Männer wenden. Als Hersteller skulptierter Steine 
führten alle Informanten ohne Ausnahme Schmie-
de oder talentierte Bauern an. Oblag die Herstellung 
zunächst überwiegend den Schmieden, so verschob 
sich dieses Verhältnis im Laufe der Zeit zu Gunsten 
der talentierten Bauern, besonders nachdem skulp-
tierte Steine auch für den Verkauf an Touristen her-
gestellt wurden. Ob talentierte Bauern früher aller-
dings nur zum Einsatz gelangten, wenn es in einem 
Dorf keinen Schmied gab, konnte nicht geklärt wer-

den. Dass sie seit dem Eintreffen der ersten Touris-
ten jedoch verstärkt zu Hammer und Meißel griffen, 
darin waren sich die Informanten einig. Als Stimu-
lanz wird hier der Nebenverdienst gewirkt haben. 
Zentren für die Herstellung oder bevorzugte Künst-
ler gab es nicht.

Auf die Frage, wer denn der Erste war, der skulp-
tierte Steine für den Verkauf herstellte, wird auf 
Amanalou aus der Ortschaft Sangha verwiesen. Er 
soll mit der Produktion um 1980 begonnen haben. 
Amanalou verstarb vor vielen Jahren und kannte 
noch den berühmten französischen Forscher Mar-
cel Griaule, der genau wie er in Sangha (östliches 
Plateau) beerdigt wurde. Diese Angabe deckt sich 
mit der Aussage aller Informanten, dass der Tou-
rismus vor ca. 40 bis 45 Jahren in das Gebiet der 
Dogon vordrang. Der Kontakt mit der westlichen 
Kultur erfolgte allerdings wesentlich früher, was die 
Eröffnung der ersten Schule in Bandiagara im Jah-
re 1886 belegt.

Zum Zeitpunkt der Befragung ließen sich von 
Dr. Thunar Jentsch nur 3 Personen ausfindig ma-
chen, die in den vergangenen zwei Jahrzehnten mit 
Herstellung und Verkauf skulptierter Steine an Tou-
risten Geld verdienten. Zwei davon, Antaba Kou-
dou aus Ireli und Akundjo Guindo aus Yabatalu, 
stellten ihre Produktion vor wenigen Jahren aus Al-
tersgründen und vor dem Hintergrund der ausblei-
benden Touristen (bedingt durch terroristische Ak-
tivitäten in den Jahren 2013, 2015 und 2016) ein. 
Der Dritte, Baba Togo aus Ere, mit 52 Jahren der 
Jüngste unter ihnen, ist heute immer noch produk-
tiv. Seine anthropomorphen Figuren finden mittler-
weile überregional Beachtung. So stößt man selbst 
bei Kunsthändlern in Ouagadougou, der ca. 400 Ki-
lometer entfernt liegenden Hauptstadt Burkina Fa-
sos, auf seine unverwechselbaren Skulpturen. Inte-
ressant erscheint, dass die 3 von Dr. Thunar Jentsch 
ausgemachten Hersteller skulptierter Steine alle 
aus Dörfern der Falaise stammen, dem Gebiet, das 
die Touristen bei ihrem Besuch des Dogon-Landes 
favorisieren. Die Objekte aller 3 Künstler heben 
sich durch ihre ikonographischen Eigenheiten deut-
lich von den alten skulptierten Steinen der Samm-
lung Werner Gerhard Jentsch ab.

Im Widerspruch zu den Beobachtungen von Dr. 
Thunar Jentsch steht die Auskunft der Informan-
ten, dass es noch 42 lebende Hersteller skulptierter 
Steine geben soll, darunter auch die 3 bereits von 
ihm selbst ermittelten. Davon entfallen 20 auf talen-
tierte Bauern, 9 auf Schmiede und 13 auf nament-
lich nicht zu benennende Personen. Wie erklärt sich 
dieser scheinbare Widerspruch? Hinsichtlich der bei 
der Befragung genannten 42 aktiven Hersteller fiel 
auf, dass allein ein einziger Informant, Mamadou 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135


Die steinernen Wächter der Dogon

Anthropos  113.2018

141

Guindo aus Ende, 19 Personen als Hersteller skulp-
tierter Steine benannte. Ausnahmslos stammen die-
se aus seinem eigenen Dorf. Eine Überprüfung vor 
Ort ergab, dass der Informant vermutlich Besitz und 
Veräußerung mit Herstellung verwechselte, denn 
jede der genannten Personen hatte in der Tat einst 
einen solchen Stein besessen, diesen aber bereits 
vor langer Zeit veräußert, jedoch nie selber einen 
Stein hergestellt. Zieht man diese 19 sowie die 3 
von Dr. Thunar Jentsch ermittelten Hersteller von 
den 42 ab, so bleiben 20 übrig. Ob für diese die glei-
che Fehlinterpretation vorliegt, kann nur vermutet, 
jedoch derzeit nicht überprüft werden.

Kenntnisse in der Steinbearbeitung wurden in 
der Regel vom Vater an den Sohn oder seltener vom 
Großvater an den Enkel weitergegeben. Nur Vater 
und Großvater soll es erlaubt gewesen sein, dem 
Anfänger Verbesserungsvorschläge zu unterbreiten 
oder ihn zu Korrekturen anzuhalten. Eine enge Bin-
dung an traditionelle Vorgaben, so betonten die In-
formanten, sei gegeben gewesen, doch soll es jedem 
gestattet gewesen sein, in gewissen Grenzen etwas 
Eigenständiges einzubringen. Die Werkzeuge zur 
Herstellung skulptierter Steine fertigte ausschließ-
lich der Schmied an. Zum Einsatz gelangten Meißel, 
Hammer, Klingen und Feilen. Hämmer wurden zum 
besseren Halt mit einem Futter aus Blättern oder 
Gräsern in den am Ende durchbohrten hölzernen 
Stiel eingebracht. Meißel besaßen eine gerade oder 
dornartige Spitze. Zur leichteren Bearbeitung wur-
den Steine für eine gewisse Zeit ins Wasser gelegt. 
Die gewünschte Darstellung wurde mit Holzkohle 
auf den Stein gezeichnet und die grob zugearbeitete 
Form anschließend unter Zuhilfenahme von Schleif-
steinen oder einer Feile geglättet. Gearbeitet wurde 
im Freien unter einem Strohdach, stets außerhalb 
des Gehöfts. Als Sitzunterlage dienten Ziegenfelle.

Als Zeitraum für die Herstellung der skulptier-
ten Steine diente die Regenzeit von Juni bis Okto-
ber. Gearbeitet wurde stets in den Nächten zwischen 
Sonnenunter- und Sonnenaufgang. Aus praktischen 
Erwägungen favorisierte man Vollmondnächte. Nur 
in seltenen Fällen soll beim Schein eines Lagerfeu-
ers gearbeitet worden sein. Hinweise, wann genau 
die Arbeit zu erfolgen hat, wo nach einem passen-
den Stein gesucht und wann jemand mit der Herstel-
lung skulptierter Steine beauftragt werden soll, gibt 
in der Regel ein Priester. Der Auftraggeber konn-
te bei der Herstellung anwesend sein. Gelegentlich 
soll es für ihn aber auch eine Verpflichtung gewesen 
sein. Derartige Auflagen entfielen natürlich bei der 
Herstellung von Verkaufsware.

Zur Anfertigung einer ca. 30 Zentimeter hohen 
Figur sollen 7 bis 10 Tage, für kleinere Objekte 3 
bis 5 Tage benötigt worden sein. Diese Zeitspannen 

decken sich mit den Angaben von Baba Togo, der 
als Einziger auch heute noch skulptierte Steine für 
den Verkauf herstellt. In einigen Fällen wurden die 
Steine nach ihrer Bearbeitung zur rituellen Reini-
gung für eine gewisse Zeit in ein Bad aus Pflanzen-
sud gegeben, das für eine spezielle Patina gesorgt 
haben soll. Zu einer Patina konnte es auch durch 
eine Beopferung mit Pflanzensud oder Blut kom-
men, z. B. durch die die skulptierten Steine aktivie-
renden Zeremonien. Weder Bad noch Beopferung 
waren vorgeschrieben, weshalb nicht alle Objekte 
mit einer Patina versehen sind. Die in diesem Zu-
sammenhang den Informanten gestellte Frage, ob 
ein zerbrochenes Objekt auch geklebt werden konn-
te oder durch den Bruch seine magische Kraft ver-
lor, konnte nicht geklärt werden.

Für die Lagerung skulptierter und im Rahmen 
der Zeremonie aktivierter Steine machten die Infor-
manten unterschiedliche Angaben: Als präferierte 
Orte galten das eigene Haus bzw. Gehöft und dort 
der von Männern frequentierte Bereich (manchmal 
auch unter der Feuerstelle), eine besondere Stelle 
im Busch oder aber eine Höhle bzw. Felsspalte, in 
sehr seltenen Fällen auch das Haus des Dorfältes-
ten. Unabhängig davon, ob die skulptierten Steine in 
der Erde vergraben, in Tontöpfen oder an einem ge-
heimen Ort versteckt waren, mussten sie immer in 
ein Tuch oder in Blätter eingewickelt werden. Vor-
geschrieben war der Ort der Lagerung allein beim 
Wunsch nach Sicherung des Milchflusses einer 
Frau. In diesen Fällen wurde der skulptierte Stein 
in einer Höhle versteckt, da man Höhlen und weib-
liche Brüste in eine enge Verbindung stellte.

Die Objekte wurden nur in Ausnahmefällen be-
wegt. Dies z. B., wenn im Rahmen einer Gemein-
schaftszeremonie die magische Substanz mehrerer 
skulptierter und bereits aktivierter Steine “aufge-
frischt” bzw. “verstärkt” werden sollte. Genaueres 
war hierzu jedoch nicht zu erfahren. Es galt die Ob-
jekte vor Blicken Unbefugter, insbesondere von 
Frauen und Kindern, zu schützen. Dennoch war es 
Frauen gestattet, die skulptierten Steine im Rahmen 
der Bittstellung anzurufen. Bezahlt wurden die Her-
steller skulptierter Steine vom Auftraggeber in Na-
turalien (überwiegend Hirse), später auch mit Geld.

Traum, Suche der Steine und Bearbeitung

Die Information, einen skulptierten Stein anferti-
gen zu lassen, der später im Kult eingesetzt wer-
den sollte, wurde der betreffenden Person im Traum 
übermittelt. Hierbei war nicht zu klären, ob jemand 
und wenn ja, wer die Übermittlung verursachte 
und warum es unter dieser individuellen Maßgabe 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135


142 Thunar Jentsch

Anthropos  113.2018

nicht zu einer überbordenden Fülle in puncto Viel-
falt der Formen kam. Da nur eine bestimmte Menge 
an Stiltypen existiert, kann mit ziemlicher Sicher-
heit davon ausgegangen werden, dass die im Traum 
übermittelte Form an regional traditionell vorge-
gebene Formen gebunden war. Geht man von der 
Richtigkeit dieser Annahme aus, so unterstützt dies 
die Existenz regional abgrenzbarer Typen. Leider 
konnte dies im Rahmen der Erhebung nicht verifi-
ziert werden.

Die individuelle Komponente der Übermittlung 
im Traum könnte erklären, warum Steine nicht be-
vorratet, sondern nur bei Bedarf gesucht wurden. 
Hierzu passt auch die vereinzelt gemachte Aussage, 
dass der Betreffende sich nach seinem Traum daran 
erinnere, tags zuvor einen besonderen Stein berührt 
oder auf dem Weg liegen gesehen zu haben. Diesen 
musste er dann suchen.War dies nicht der Fall, galt 
es einen Priester um Hilfe oder einen entsprechen-
den Hinweis zu bitten. Dieser lieferte ggf. auch die 
Erklärung, warum der Betreffende einen Stein su-
chen und bearbeiten lassen soll. Nie waren Priester 
jedoch aktiv in die Suche nach dem Stein eingebun-
den. In einigen Fällen sollen auch Geister die Be-
troffenen zu den Orten geführt haben. 

Der gefundene Stein durfte nie mit der bloßen 
Hand berührt werden. Ideal für den Transport wa-
ren große Blätter, aber es konnte auch ein einfaches 
Tuch zu Hilfe genommen werden. Als Rohmaterial 
kamen Steine aller Art infrage, gelegentlich auch 
ehemalige Reibsteine (zerbrochen oder ganz). Man 
unterschied zwischen Steinen, die vom Himmel 
fielen und solchen, die schon seit langem auf dem 
Boden lagen. Bei Durchsicht der Abbildungen be-
kundeten alle Informanten zu Objekten mit länglich 
ovaler, spitzovaler, spitzkegeliger oder runder Form 
spontan, dass diese Steine als vom Himmel gefallen 
angesehen werden.

Gemäß der mythologischen Vorstellung der Do-
gon schleuderten Blitze sie am Ende der Regenzeit 
auf die Erde, warum sie gelegentlich auch als “Ba-
bys des Regens” bezeichnet werden. An der Stelle, 
wo der Blitz einschlug, galt es den Stein zu suchen. 
Allerdings sprang der Stein beim Auftreffen auf die 
Erde noch mehrmals in hohem Bogen auf und ab, 
so dass es immer einen weiten Kreis um die Stelle 
des Einschlags abzusuchen galt.

Warum unter Umständen nach einem Blitzein-
schlag trotz intensiver Suche kein besonderer Stein 
auffindbar war, erklärte einer der Informanten wie 
folgt: Einst saß ein Chamäleon in einer Baumhöhle. 
Fasziniert beobachte das Tier aus seinem sicheren 
Versteck, wie die Blitze vom Himmel nieder fuh-
ren. Es fand solchen Gefallen daran, dass es übte 
und übte, bis es selbst in der Lage war, Blitze auszu-

spucken. Die Freude, dass es das göttliche Gesche-
hen nachahmen konnte, währte allerdings nicht lan-
ge. Entweder soll er bei einem Hustenanfall einen 
Blitz verschluckt und daran gestorben sein oder ein 
Blitz schlug in seinen Baum ein und tötete ihn. An 
der Spitze der vom Tier ausgespuckten Blitze sa-
ßen natürlich keine Himmelssteine. Bei den runden 
Steinen handelt es sich in der Regel um Quarzite, 
bei den länglichen oder spitzkegligen vermutlich um 
Granitarten.

Reibspuren auf den meisten der länglichen Steine 
(Baguette-förmig) lassen auf eine frühere Verwen-
dung als Stößel, Mörser oder Reibstein schließen. 
Ob diese dann auch als vom Himmel herabgefallen 
angesehen werden, war nicht in Erfahrung zu brin-
gen. Gelegentlich stößt man auf solche Steine weit 
entfernt von heutigen Ansiedlungen. Sie sind Re-
likte längst vergangener Zeiten und gelten als be-
sonders wertvoll. Insbesondere wenn sie zur Her-
stellung von Medikamenten dienten, was sich aus 
ihrer geringen Größe ableiten lässt. Manchmal die-
nen auch zerbrochene Reibsteine der Herstellung 
skulptierter Steine.

Hinsichtlich der Himmelssteine ergibt sich die 
Frage, ob die Hersteller skulptierter Steine (Schmie-
de, talentierte Bauern) nicht doch eventuell über 
einen Vorrat an solchen Steinen verfügten, d. h. ob 
sie nach Blitzeinschlägen nicht gezielt nach sol-
chen Steinen gesucht haben könnten. Wenn nicht, 
hätte der Auftraggeber sich stets bis zur nächsten 
Regenzeit gedulden müssen. Leider konnte hierzu 
nichts in Erfahrung gebracht werden. Zu den Him-
melsteinen befragt, bekundeten einige der befragten 
Schmiede resigniert, dass einfach seit langer Zeit 
keine Steine mehr vom Himmel fallen und die Geis-
ter, die früher überall waren, durch die Gerüche ver-
trieben wurden. Mit Gerüchen meinen sie hier die 
Abgase der Mopeds und Autos.

Form und Darstellung skulptierter Steine

Die Form des gefundenen Steins bleibt trotz der Be-
arbeitung im vertieften Relief, Flach- oder Hoch
relief oder selbst als Vollplastik nahezu unverän-
dert. 100 Prozent identische Stücke sind auf Grund 
der natürlichen Materialvorgabe nicht gegeben. 
Obwohl Größe und Gestalt der verschiedenen Ty-
pen stark variieren, wirken die Objekte eines Typs 
dennoch ziemlich homogen. In den Darstellungen 
spiegelt sich die animistische Weltsicht der Dogon. 
Das Spektrum reicht von anthropomorphen Figuren 
und anthropomorphen Körperteilen (Füße, Hände, 
Köpfe) über zoomorphe Figuren, Geistwesen und 
Tanzmasken bis hin zu Architekturdarstellungen 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135


Die steinernen Wächter der Dogon

Anthropos  113.2018

143

wie z. B. Hirsespeicher. Auffällig ist die Wechsel-
wirkung zwischen Rohmaterial bzw. der natürlichen 
Form des Steins und dem, was dargestellt werden 
sollte. Bei länglichen Steinen tendierte man eher zur 
Darstellung anthropomorpher Figuren, bei kleinen 
unregelmäßig geformten eher zu anthropomorphen 
Köpfen oder zoomorphen Figuren. Die Durchbruch-
technik (À jour im Kinn-Hals-Bereich) gelangte bei 
nur zwei Objekten zur Anwendung.

Nachfolgend werden die Darstellungen typen-
übergreifend vorgestellt.

Anthropomorphe Köpfe und Figuren:

In der Häufigkeit der Darstellung rangieren anthro-
pomorphe Köpfe an erster Stelle. An zweiter Stel-
le folgen anthropomorphe Figuren mit stilisierten 
oder teilweise auch nur angedeuteten bzw. gänz-
lich fehlenden Gliedmaßen sowie vereinzelt auch 
der Andeutung primärer und/oder sekundärer Ge-
schlechtsmerkmale. Janusdarstellungen bilden in 
beiden Gruppen die Ausnahme. Bei den anthropo-
morphen Figuren treten sie in jeder Variation auf, 
als Mann-Mann, Mann-Frau oder Frau-Frau. Köpfe 
sind mit oder ohne Bart, Kopfbedeckung oder Fri-
sur versehen und tragen vereinzelt, genau wie ei-
nige wenige Figuren, auch Stammesnarben. Eine 
seltene Ausnahme in der Gruppe anthropomorpher 
Figuren stellen weibliche Figuren mit einem Kind 
auf dem Rücken dar; in der männlichen Gruppe 
sind es Figuren mit einer rückseitigen Verzierung, 
meist einem Tier (komplette oder hälftige Darstel-
lung einer Eidechse oder eines Chamäleons). In der 
Gruppe der Köpfe treten verzierende Tierdarstellun-
gen nicht auf.

Anthropomorphe Körperteile:

Hände oder Füße finden sich ausnahmslos als Ein-
zeldarstellung auf unregelmäßig geformten Steinen. 
Zur ihrer Erklärung führten die Informanten an, 
dass es vor langer Zeit einen Geist gegeben haben 
soll, der mit den Dorfbewohnern sprach und hei-
lende Kräfte besaß. Eines Tages verschwand er und 
ließ die Menschen ratlos zurück. Man folgte seinen 
Fußspuren und entdeckte an bestimmten Orten Ab-
drücke seiner Hände und Füße. Seitdem fertigt man 
Steine mit Abdrücken von Händen oder Füßen an. 
Ihnen wird ein heilender Charakter zugesprochen.

Zoomorphe Figuren:

Von wenigen Ausnahmen abgesehen, bei denen 
es sich um mythische Wesen handeln soll, wurden 
heimische Tiere abgebildet: Chamäleon, Eidechse, 
Fuchs, Gottesanbeterin (oder mythisches Wesen?), 
Hase, Pferd, Schaf, Schildkröte, Schlange und Vo-
gel. Eventuell müsste die Palette noch um Fische 
(konkret: Welse) erweitert werden, da einige Infor-
manten die perspektivisch von oben dargestellten 
(beinlosen) Vögel als Fische deuteten. Schildkröte, 
Chamäleon, Eidechse und Schaf finden sich als 
Einzeldarstellung, Chamäleon und Eidechse auch 
in Kombination mit anderen Tieren oder in selte-
nen Fällen auch als Zierde der Rückseite anthropo-
morpher Figuren. Eine Rangfolge der Tiere bei der 
Zierde skulptierter Steine ließ sich nicht erkennen. 
Auch die Informanten konnten hierzu keine Anga-
ben machen. 

Bei den darstellten Eidechsen handelt es sich um 
eine besondere Art mit einer Körperlänge von 20 
bis 30 Zentimeter. Das weibliche Tier wird meren­
gue, das männliche maragua genannt. Ob es sich 
bei den Darstellungen auf den skulptierten Steinen 
um weibliche oder männliche Tiere handelt, ließ 
sich nicht ermitteln, da die in der Natur auffällige 
orange-rote Färbung des Kopfes des männlichen 
Tieres nicht wiedergegeben werden kann, da die 
Steine nicht bemalt sind.

Bei der Darstellung der Schildkröte handelt es 
sich um die großen Landschildkröten, die eine Pan-
zerhöhe von 40 bis 50 Zentimeter und eine Länge 
von knapp einem Meter erreichen. Sie sollen bis zu 
150 Jahre alt werden können. Die Schildkröte wird 
in enger Verbindung zum Hogon, dem spirituellen 
Führer der Dogon, gesehen. Zu Zeiten der Nongo 
oder Nongon, der ältesten Vorgängerkultur der Do-
gon, befand sich auf dem Plateau der Ort Binou, in 
dem viele wichtige Fetische standen. Der Ort war 
zugleich Namensgeber für eine nur dort abgehal-
tene Zeremonie. Im Verlauf der Binou-Zeremonie 
sollen sowohl der Leiter der Zeremonie als auch 
der Hogon stets eine große, alte Landschildkröte 
gefüttert haben, um die rituelle Verträglichkeit be-
stimmter Speisen zu überprüfen. So verabscheute 
die Schildkröte beispielsweise alles, was mit Fisch 
zu tun hatte. Bei der Binou-Zeremonie gelangte u. a. 
ein Wahrheitsgetränk zum Einsatz, das die Schild-
kröte vertrug, einen Lügner jedoch nach Einnahme 
des Tranks sterben ließ.

Nur wenige skulptierte Steine werden von 
Schlangen verziert. In der Einzeldarstellung findet 
man sie nicht, stets tritt sie in Kombination mit an-
deren Tierdarstellungen auf. Manchmal stößt man 
auf sie als zierendes Element anthropomorpher Fi-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135


144 Thunar Jentsch

Anthropos  113.2018

guren. Die Schlange wird bei den Dogon als Sym-
bol des Hogon angesehen, des spirituellen Führer 
der jeweiligen Dorfgemeinschaft. Gemäß der Über-
lieferung verwandelte sich der erste Hogon nach 
seinem Tod in eine Schlange, weshalb die Behau-
sungen der Hogon auch heute noch Schlangendar-
stellungen zieren. Die Dogon glauben zudem, dass 
den Körper des Hogon eine unsichtbare Schlange, 
ono genannt, umgürtet.

Darstellungen von Pferden sind selten, obwohl 
ihr Besitz mit einem gehobenen Status verbunden 
wird. Pferde werden stets zusammen mit einem 
Reiter abgebildet. In früheren Zeiten sollen die Do-
gon keine Pferde besessen haben. Historisch gese-
hen verbinden die Dogon Pferde mit einem dunklen 
Kapitel ihrer Geschichte, denn vor langer Zeit sol-
len die Peuhl (oder Fulbe) mit Pferden in ihr Land 
eingefallen sein und sie als Sklaven genommen ha-
ben. Infolge dessen zogen sich die Dogon damals 
weitestgehend aus der Ebene zurück und verlegten 
ihren Siedlungsschwerpunkt auf das Gebiet der Fa-
laise von Bandiagara und das sich anschließende 
Plateau, d. h. auf Gebiete, in denen Pferde sich nur 
schlecht fortbewegt können.

In der Gruppe der Tiere fällt auf, dass Hund und 
Krokodil fehlen. Das verwundert, nehmen beide 
Tiere doch in der Mythologie der Dogon einen be-
sonderen Stellenwert ein, da sie die Dogon vor lan-
ger Zeit bei der Suche nach neuen Siedlungsräumen 
zu Wasserlöchern geführt haben sollen. Aus diesem 
Grund sind sie für die Dogon tabu, d. h. sie dürfen 
weder getötet, noch darf ihr Fleisch verzehrt wer-
den. Zum Hund wird im Zusammenhang mit der 
Vertreibung der Dogon aus ihrem ursprünglichen 
Lebensraum berichtet, dass er nicht nur 4 Familien, 
die Dyou, Arou, Ono und Domno, auf ihrer Wan-
derung zu einem Wasserloch, sondern auch zum 
heutigen Kani-Bonzon führte, wo sie sich nieder-
ließen. Auch das Krokodil soll die Dogon auf Ihrer 
Suche nach einem neuen Siedlungsraum zu einem 
Wasserloch geführt haben, doch führte das nicht 
zur Gründung einer Siedlung. Allerdings sollen die 
Krokodile mit ihren breiten Rücken für die Dogon 
in Bandiagara eine Brücke gebildet haben, so dass 
sie sicher den reißenden Fluss überqueren konnten. 
Das Krokodil wird als heiliges Tier verehrt. Tötet je-
mand ein Krokodil (man findet sie auch heute noch 
in stattlicher Anzahl in Tümpeln entlang der Falaise 
von Bandiagara), gilt dies als schwerer Verstoß 
gegen die Gemeinschaft. Krokodile und Urahnen 
erfahren eine scheinbare Verschmelzung, weshalb 
das Töten eines Tieres mit dem eines Ahnen gleich-
gesetzt wird. Den aggressiven Akt gilt es im Rah-
men einer sehr aufwendigen Zeremonie, die einer 
Begräbnisfeier gleichkommen soll, zu sühnen. Im 

schlimmsten Fall wird der Betroffene aus der Dorf-
gemeinschaft verstoßen.

Jenseitiges und Weissagung:

Hinweis auf eine Verbindung skulptierter Steine 
zum Komplex des Jenseitigen und der Weissagung 
ist die Einbringung eines Eisenteils. Lediglich bei 
3 der 495 skulptierten Steine fand sich die seltene 
Kombination mit Eisen. Es handelt sich dabei um 
eine kleine anthropomorphe Figur, aus deren Schei-
tel ein am Ende aufgespaltenes Eisenstück ragt so-
wie um zwei anthropomorphe Figuren, die ihrer 
Länge nach durchbohrt und mit einer Eisenkette 
verbunden sind. Ein schmales gebogenes Eisen-
stück oder ein gebogener Nagel gilt nicht nur bei 
skulptierten Steinen als Ausdruck der Verbindung 
mit dem Jenseitigen. Auch bei Masken der Dogon 
trifft man vereinzelt auf dieses spezielle Element, 
das in anderen Kulturen, z. B. bei den Dan von der 
Elfenbeinküste, ein Vogel übernimmt. Eingelassen 
in den oberen Stirnbereich verweist das Eisenteil, 
gleich einer Antenne, auf die Verbindung zur jen-
seitigen Welt. Die Durchbohrung eines skulptierten 
Steins und seine Verwendung als Kettenelement 
gewährleistete nicht nur die Verbindung zum Jen-
seitigen, sondern auch die seltene Möglichkeit, ihn 
über einen längeren Zeitraum von seiner geheimen 
Lagerstätte entfernen zu dürfen. Ketten mit durch-
bohrten skulptierten Steinen (maximal 2 pro Kette), 
sollen früher bei großen Zeremonien (z. B. Begräb-
nis) unter der Kleidung verborgen getragen worden 
sein – stets vom ältesten Mann der betreffenden Fa-
milie. Zu seinem eigenen Schutz hatte er dabei da-
rauf zu achten, die Kette erst wieder nach 3 Tagen 
abzulegen. Gleiches galt auch für die Ketten der Do-
gon, bei denen Eisenbänder einfache, nicht skulp-
tierte Steine umfassten.

Im Zusammenhang mit der Welt des Jenseitigen 
darf ein Hinweis auf die Seher bzw. Seherinnen der 
Dogon nicht fehlen. Seher sollen immer auch der 
Gruppe der Jäger angehört haben. Die Gabe der 
Wahrsagung wurde als ein großes Geschenk ange-
sehen. Nie konnte sie erworben oder vererbt wer-
den. Übereinstimmend gaben die Informanten an, 
dass sich besondere skulptierte Steine vereinzelt im 
Besitz eines Sehers oder einer Seherin befunden ha-
ben sollen. Um welche skulptierten Steine es sich 
hierbei handelt, konnten sie jedoch nicht benennen. 
Seherinnen waren übrigens die einzigen Frauen, die 
skulptierte Steine ansehen und diese mittels eines 
Blattes oder Tuchs berühren durften. Alle anderen 
Frauen waren angehalten, sich bei einer Annähe-
rung Zweige vor das Gesicht zu halten. Wurde ein 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135


Die steinernen Wächter der Dogon

Anthropos  113.2018

145

Seher oder eine Seherin um eine Weissagung gebe-
ten, soll der skulptierte Stein immer in der Nähe ge-
wesen sein. Ob und wie er sich auf die Weissagung 
auswirkte, konnte nicht herausgefunden werden. 
Wurde bei der Weissagung z. B. ein Mensch auf 
dem Rücken eines Tieres sitzend gesehen, so deu-
tete dies auf die Ungewissheit seiner speziellen Le-
benssituation hin. Vielleicht bietet sich hierüber ein 
Erklärungsansatz, warum Tierdarstellungen skulp-
tierte Steine zieren.

Architektur:

Nur auf einem skulptierten Stein fand sich die Ab-
bildung eines Hirsespeichers mit kegelförmigem 
Strohaufsatz. Dieser Schutz zur Verhinderung von 
Erosion wird auch heute noch den Lehmspeichern 
aufgesetzt. Was die von Tieren umrahmte Darstel-
lung aussagen soll, konnte nicht geklärt werden.

Masken:

Darstellungen von Masken der Dogon fanden sich 
lediglich auf zwei skulptierten Steinen. Zum einen 
handelt es sich um den Typ der Kananga-Maske, 
zum anderen um den der Hasen-Maske. Was ihre 
Abbildung auf skulptierten Steinen bewirken soll, 
konnte ebenfalls nicht geklärt werden.

Reibschalen:

Gleich den skulptierten Steinen gelangten sehr sel-
ten auch skulptierte Reibschalen (yuna oder nuna) 
als Fetisch zum Einsatz. Skulptierte Reibschalen er-
füllten jedoch stets eine Doppelfunktion: Sie wa-
ren Ritualobjekt und Reibschale zugleich. Ob die 
rituelle Funktion nur die Zerkleinerung bestimm-
ter Speisen oder Heilsubstanzen erlaubte und inwie-
weit ihre Qualität dadurch beeinflusst wurde, war 
nicht zu ergründen. Die Sammlung Werner Gerhard 
Jentsch schließt zwei Reibschalen ein. Sie stammen 
aus der Region von Douenza und einem Dorf der 
Falaise (Yabatalu?). Die Schale aus Douenza be-
sitzt die Form einer Schildkröte, die alle vier Beine 
von sich streckt. Gleich den Beinen ragt ihr Kopf 
aus dem ca. 15 Zentimeter starken steinernen Oval 
hervor. Tiefe Gravuren auf der Unterseite der Reib-
schale deuten den Panzer und den Kopf der Schild-
kröte an. Bei der Schale aus der Falaise handelt sich 
um einen kleinen Mörser mit einem Durchmesser 
von ca. 12 Zentimeter. Seine Außenwand zieren 
stilisierte Figuren, deren hochgereckten Arme sich 

über den Köpfen berühren. Eine dritte Reibschale 
wurde Dr. Thunar Jentsch im Rahmen der Befra-
gung in Sangha gezeigt, einer Ortschaft auf dem 
Plateau am östlichen Rand der Falaise. Sie befin-
det sich im Besitz einer Großfamilie. Ihre Grund-
form bildet ein nahezu gleichseitiges Dreieck mit 
einer Seitenlänge von ca. 25 cm und einer Wand-
stärke von ca. 15 Zentimetern. Die beiden gegen-
überliegenden Seiten ziert je ein Gesicht (Janusdar-
stellung? / die Gesichter sind identisch), während 
die dritte Seite die Reibfläche bildet.

Bezeichnung der skulptierten Steine

Die Dogon kennen zwei Oberbegriffe für die skulp-
tierten Steine. Entlang der Falaise und in der Ebene 
stößt man auf tibu dege (tibu = “Stein”; dege oder  
degue = “Satuette”), gelegentlich auch auf tibu degge,  
tibu dengue oder tibu denge (denge = “Werkzeug”). 
Die Bezeichnung variiert je nach Dialekt des Do-
gon. In Ere (oder Ele) nennt man sie tute dege, tibi 
dege in Sangha oder tibe dege in Nombori. Auf dem 
Plateau dominiert die Bezeichnung amba dombrou 
oder amba domo (amba = “Gott” oder “Fetisch”; 
domo oder dombrou = “Schutz”). Wurde amba 
domo oder amba dombrou verwandt, musste zwin-
gend die Nennung des jeweiligen Ortes hinzugefügt 
werden. So hieß ein skulptierter Stein aus Bandiaga-
ra z. B. amba domo bandiagara. Auf den Ortsnamen 
folgte der Name, der dem skulptierten Stein bei der 
ihn aktivierenden Zeremonie zugewiesen worden 
war. Dieser individuelle Zusatz durfte nie öffentlich 
ausgesprochen werden, da sich ansonsten die magi-
sche Kraft des Objekts verflüchtigt hätte. Auch die 
als tibu… bezeichneten skulptierten Steine erhiel-
ten einen individuellen, unverwechselbaren Namen. 
Nur ein einziger Informant gab an, dass in der Spra-
che der Bambara auch der Begriff tourou oder turu 
(tu = “Stein”) verwendet wurde. Für die aus ehema-
ligen Reibsteinen gefertigten Objekte ist anzumer-
ken, dass der Reibstein auf dem Plateau als yuna i 
und in der Falaise als nuna i bezeichnet wird. Das 
erste Wort bezieht sich dabei auf die Reibschale, 
während i für den Reibstein selbst steht und ihn als 
“das Kind der Reibschale” ausweist.

Einsatzbereiche skulptierten Steine

Skulptierte Steine wurden als Fetische von Einzel-
personen oder Familien eingesetzt. Sie dienten dem 
individuellen Gebrauch, mit überwiegendem Fokus 
auf dem häuslichen Bereich. Skulptierte Steine wur-
den u. a. für folgende Zwecke angerufen:

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135


146 Thunar Jentsch

Anthropos  113.2018

–	 Bitte um persönliches Glück,
–	 Bitte um Hilfe bei gravierenden familiären Pro-

blemen,
–	 Bitte um eine glückliche Verbindung, z. B. bei 

bevorstehender Hochzeit,
–	 Bitte um körperliche Kraft bzw. männliche Vita-

lität (Potenz),
–	 Bitte um einen reichen Kindersegen,
–	 Bitte um Schwangerschaft,
–	 Bitte um ausreichenden Milchfluss der Frau,
–	 Bitte um allgemeines Wohlergehen,
–	 Bitte um Heilung bei Krankheit (gilt nur für 

Reibschalen),
–	 Bitte um Regen,
–	 Bitte um Sicherung und Vergrößerung des mate-

riellen Reichtums,
–	 Bitte um Schutz vor Krankheit,
–	 Bitte um Schutz vor Gefahren, besonders außer-

halb des Dorfes,
–	 Bitte um Schutz vor Geistern, z. B. bei Hoch-

zeitsfeiern oder Begräbnissen,
–	 Bitte um Schutz der Braut vor Geistern auf dem 

Weg zum Bräutigam,
–	 Bitte um Schutz vor Unheil im Haus (Gehöft),
–	 Bitte um Schutz vor Unfällen auf Wegen,
–	 Bitte um Schutz beim Fällen von Bäumen,
–	 Bitte um Schutz bei der Feldarbeit,
–	 Bitte um Schutz vor wilden Tieren,
–	 Bitte um Schutz vor Heuschreckenplagen,
–	 Bitte um Schutz vor Unglück aller Art,
–	 Bitte um Hilfe bei der Umsetzung von Rache 

oder Schadenabsichten.

Datierung und Altersbestimmung  
der skulptierten Steine

Im Verlauf der Interviews wurden die Informanten 
gefragt, ob sie etwas über das Alter der auf den Ab-
bildungen zu sehenden Steine sagen können? Die 
Antworten verblüfften, denn sie bekundeten, dass 
viele der abgebildeten Objekte neu seien bzw. es 
sich um Kopien handeln würde. Wie konnte das 
sein, waren die meisten skulptierten Steine doch 
bereits vor über 50 Jahren im Siedlungsgebiet der 
Dogon erworben worden, also Jahrzehnte vor dem 
Einsetzen des ersten Touristenbooms, der der Her-
stellung skulptierter Steine eine Renaissance in ge-
ringem Umfang bescherte, auch wenn diese nur auf 
den Verkauf ausgerichtet war?

Die Hinterfragung der Begriffsinhalte zu “alt”, 
“neu”, “Kopie” oder “Original” führte zu einem in-
teressanten Ergebnis. Es stellte sich heraus, dass al-
les, was aus Sicht der Informanten vor der Geburt 
des Vaters bzw. Großvaters angefertigt worden war, 

als “alt” und alles danach folgende als “neu” ein-
gestuft wurde. Dieses Schema ist der Völkerkun-
de nicht fremd, denn es spiegelt ein 3-Generatio-
nen-Betrachtungs- oder Wirkprinzip, das auch für 
viele andere Kulturen belegt ist. So z. B. im Verursa-
chungsprinzip von Krankheit im Hochland von Pa-
pua-Neuguinea. Krankheit wird dort als Strafe auf 
einen begangenen sozialen Verstoß angesehen, den 
die Ahnen aus dem Jenseits ahnden. Jedoch können 
die Ahnen nur diejenigen Personen mit Krankheit 
strafen, die sie zu Lebezeiten kannten.

Schwieriger gestaltete sich die Hinterfragung 
der Bedeutungsinhalte von “Kopie” und “Original”. 
Hinsichtlich der Objekte, die als Kopie bezeichnet 
wurden, taucht automatisch die Frage nach Original 
auf. Hierzu wurden unterschiedliche Aussagen ge-
macht. Zum einen wurden der Kategorie “Original” 
alle skulptierten Steine zugeschlagen, bei denen in 
puncto Herkunft auf die Vorgängerkulturen der Do-
gon, die Nongon (oder Nogon) bzw. Tellem verwie-
sen worden war. Dennoch wollten die Informanten 
sie nicht als “Originale” bezeichnen – ein nicht zu 
klärendes Paradox. Auf die Bitte, doch wenigstens 
ein einziges Original zu benennen, mussten sie die 
Antwort schuldig bleiben, verwiesen dabei jedoch 
entschuldigend auf die Migrationsgeschichte der 
Dogon. Die Suche nach neuem Siedlungsraum läge 
ja schon sehr lange zurück, doch man wisse, dass 
ihre Vorfahren auf der Wanderung nur einige we-
nige skulptierte Steine mit sich geführt haben. In 
ihrem heutigen Siedlungsgebiet angelangt, hätten 
sie deshalb viele Formen (Typen) von den Nongon 
(oder Nogon) bzw. Tellem übernommen. Deshalb 
könnten sie nicht eindeutig sagen, bei welchen Ob-
jekten es sich um “Originale” und bei welchen um 
“Kopien” handele. Zumindest wäre bei diesen Ob-
jekten die Wahrscheinlichkeit höher, dass es Origi-
nale seien. 

Die von den Dogon vorgenommene Unterschei-
dung in “Original” und “Kopie” führt deshalb in 
puncto Altersbestimmung der skulptierten Steine 
genauso wenig weiter wie die in “alt” und “neu”, 
denn eine Überprüfung, inwieweit die den Vätern 
oder Großvätern vertrauten Objekte nicht vielleicht 
bereits auch den Urgroßvätern oder anderen Per-
sonen. in der Ahnenabfolge bekannt waren, ist un-
möglich. Hinsichtlich der Aussage “neu” stellt sich 
die Frage, warum die Informanten diese Objekte 
dennoch nicht einem eindeutigen Herkunftsort zu-
ordnen konnten. Vermutlich offenbart sich über die-
sen Sachverhalt, dass die Kenntnis über den Kult 
der skulptierten Steine im Rahmen der mündlichen 
Überlieferung zwar noch in weiten Bereichen vor-
handen ist, die Herkunft der dabei eingesetzten Ty-
pen jedoch bereits in Vergessenheit gerieten. Der 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135


Die steinernen Wächter der Dogon

Anthropos  113.2018

147

Vermutung, dass ein Typ eventuell nicht nur an 
einem, sondern an vielen unterschiedlichen Orten 
zugleich hergestellt wurde, kann ein Riegel vorge-
schoben werden, denn die Homogenität der Stücke 
eines Stils in puncto Form und Ausführung spricht 
völlig dagegen.

Abschließend gilt es einen Blick auf das Klas-
sifizierungsmodell der Archäologie zu werfen. Die 
Archäologie unterscheidet in Original, Kopie und 
Variation. Als Kopie gilt hier ein Objekt, ungeach-
tet seines Alters, das in Form und Gestalt Bezug 
auf ein älteres Vorgängermodell nimmt und diesem 
Original bis ins kleinste Detail gleicht. Demnach 
handelt es sich bei den skulptierten Steinen der Do-
gon, bei denen die ursprünglich Form des Steins ja 
kaum verändert wird, weder um Originale noch um 
Kopien, sondern lediglich um Varianten eines be-
stimmten Typs. Gemäß der Aussagen der Informan-
ten zu “neu”, “alt”, “Kopie” und “Original” müssten 
die skulptierten Steine im Durchschnitt zumindest 
90 Jahre alt sein.

Skulptierte Steine in Zeremonie und Kult

Das herausragende Ergebnis der Befragung ist der 
Nachweis bzw. die Dokumentation eines bislang 
unbekannten Kults der Dogon, bei dem skulptier-
te Steine unterschiedlicher Stiltypen zum Einsatz 
gelangten. Der Kult erstreckte sich einst über das 
gesamte Siedlungsgebiet der Dogon, zwischen Se-
varé und Mopti im Nordwesten, Douenza im Nord-
osten und Segué, Bankass, Koro und Yoro im Sü-
den, mit Bandiagara im Zentrum. In geografische 
Zonen unterteilt, traf man ihn in der Ebene (Plain), 
der Falaise (von Bandiagara) und der Hochebene 
(Plateau) an, einer Region, in der zwischen 250 und 
400 Ortschaften liegen.

Nach Angaben einiger Informanten soll sich der 
Kult bis heute in Nischen erhalten haben, vor allem 
in verkehrsmäßig abgelegenen Orten auf dem Pla-
teau, aber vereinzelt auch an der Falaise. So zum 
Beispiel in Toro, einem Viertel des Dorfes Ende. 
Noch heute soll sich hier ein großer Tonfetisch 
gleichen Namens (Toro) befinden. Den Bewohnern 
dieses Viertels wird nachgesagt, noch stark in der 
Tradition des Animismus verhaftet zu sein. Sollten 
sich diese Aussagen verifizieren lassen, bestünden 
bei den Dogon, trotz nahezu abgeschlossener Isla-
misierung, auch heute noch Enklaven mit animisti-
scher Ausrichtung oder zumindest einem praktizier-
ten Dualismus. Dies verwundert, denn in der Regel 
stigmatisiert der Islam solche Praktiken bzw. ver-
bannt sie in den Bereich der Illegalität. Im Verlauf 
der Befragung war in einigen Fällen zu beobachten, 

dass nur hinter vorgehaltener Hand über den ehe-
maligen Kult bzw. den Einsatz skulptierter Steine 
berichtet wurde und stets nur dann, wenn man sich 
allein und völlig unbeobachtet fühlte. Ob dies als 
Ausdruck einer noch versteckt bestehenden Anhaf-
tung an alte Glaubensinhalte zu deuten ist oder ob es 
sich schlicht um einen Ausdruck von Scham gegen-
über dem animistischen Erbe handelt, war nicht zu 
belegen. Obwohl sich die Riten und Zeremonien der 
Dogon, je nachdem, ob sie in der Ebene, der Falaise 
oder auf dem Plateau lebten, stellenweise sehr von-
einander unterschieden haben sollen, blieb die Be-
nennung des Kults, bei dem die skulptierten Steine 
zum Einsatz gelangten, überall gleich.

Der Kult, unabhängig von wem und wie er aus-
führt wurde, trug die Bezeichnung amba som, was 
soviel bedeutet wie “ich verbeuge mich vor …” oder 
“ich unterwerfe mich Gott”. Amba ist bei den Do-
gon der Name für Gott. In der Literatur findet sich 
häufig auch der Begriff ama. Unter Gott verstehen 
die Dogon den Herrscher des Universums, der die 
Sonne, den Mond und die Gestirne erschuf, aus 
einem Tonklumpen die Erde formte und anschlie-
ßend aus gleichem Material die Menschen. Da Erde 
und Menschen der gleichen Materie entstammen, 
sehen die Dogon die Erde, gleich den Menschen, 
als mit männlichen wie weiblichen Organen ausge-
stattet an. Der Bedeutung dieses Rohstoffs soll es 
zukommen, dass die Dogon auch heute noch ihre 
Häuser, Hirsespeicher und Kultgebäude aus Lehm 
errichten. Den Begriff amba verwenden die Dogon 
darüber hinaus auch für Fetische aller Art. Vor die-
sem Hintergrund erscheint es plausibel, dass die 
Dogon bei dem Kult weder Lehm noch Holz, son-
dern Stein zur Herstellung der Ritualgegenstände 
verwendeten. Die im Rahmen des amba som Kults 
vollzogenen Zeremonien sollen namentlich nicht 
differenziert worden sein. Als Begründung gaben 
die Informanten an, dass sie in puncto Ausrichtung, 
Ablauf sowie Leitung einfach zu unterschiedlich ge-
wesen sind als das man sie mit einem Namen hätte 
belegen können.

Einen günstigen Termin sowie Einzelheiten zum 
Ablauf der Zeremonie bestimmte der Priester. Zu-
meist stammte er aus dem gleichen Dorf wie der 
Auftraggeber. In Sonderfällen konnte aber auch 
der Priester einer benachbarten Ortschaft mit der 
Durchführung beauftragt werden. Der Priester galt 
in allen diesbezüglichen zeremoniellen Fragen als 
Autorität bzw. regulierendes und kontrollierendes 
Organ. In Ausnahmefällen konnten zum richtigen 
Zeitpunkt für die Durchführung der Zeremonie so-
wie den zu beachtenden Besonderheiten bzw. Auf-
lagen auch ein Seher (seltener eine Seherin) befragt 
werden. Nie durfte jedoch ein Seher oder eine Se-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135


148 Thunar Jentsch

Anthropos  113.2018

herin die Zeremonie durchführen, dies oblag allein 
dem Priester. Erwies sich der skulptierte Stein nach 
vollzogener Zeremonie als nicht erfolgreich, konn-
te die Zeremonie noch zweimal wiederholt werden. 
Mit jeder Wiederholung musste jedoch stets ein an-
derer Priester beauftragt werden.

Als Sonderfälle in Bezug auf die Durchführung 
der Zeremonie galten:

–	 Die die Herstellung eines skulptierten Steins in 
Auftrag gegebene Person konnte die Zeremonie 
unter Assistenz eines Priesters selbst durchfüh-
ren.

–	 Der Schmied, vorausgesetzt der Auftraggeber 
hatte ihm bei der Herstellung an allen Tagen as-
sistiert, konnte die Zeremonie selbst durchfüh-
ren, sofern kein Priester zur Verfügung stand und 
er die entsprechenden Ritualabläufe bzw. Ritual-
inhalte kannte.

Die Gefahr, dass die zeremonielle Übertragung 
magischer Substanz auf den skulptierten Stein un-
wirksam blieb, soll in diesen Fällen jedoch sehr groß 
gewesen sein. Auch wenn in der Regel der Priester 
als Vermittler zwischen Dorfgemeinschaft und Ho-
gon agierte, war es den Dorfbewohnern in Ausnah-
mefällen dennoch gestattet, den Hogon direkt zu 
kontaktieren. So z. B. bei Fragen zur Herstellung 
eines skulptierten Steins, zur Traumdeutung oder zu 
ähnlichen Aspekten. Die zeremonielle Abwicklung 
fiel jedoch nicht in seinen Zuständigkeitsbereich. 
Hierfür war allein der Priester zuständig.

Der Hogon wirkte auf diese Bereiche ausschließ-
lich beratend und dann auch nur auf Nachfrage. Nur 
in wichtigen Dingen, z. B. wenn es die Bewohner 
eines Viertels oder Dorfes insgesamt betraf, be-
hielt er sich die Entscheidungsgewalt vor. Ein Ho-
gon konnte (und kann dies auch noch heute) sich 
wiederum bei Bedarf spirituellen Rat beim obers-
ten aller Hogons einholen, der auf dem Plateau in 
Arou residiert. Meist handelt es sich bei diesem um 
den ältesten aller Hogons. Für die Dogon nimmt 
er bis heute unverändert die gleiche Position wie 
der Staatspräsident von Mali ein. Wie bereits aus-
geführt variierten der Ablauf der Zeremonie zur 
Aktivierung eines skulptierten Steins sowie die 
dabei zum Einsatz gelangten Mittel je nach geogra- 
phischer Lage.

Die Zeremonie soll nur nachts durchgeführt wor-
den sein und sich bis zu einem Zeitraum von 2 bis 3 
Monaten erstreckt haben. Ob sich die Zeremonie 
bei diesem langen Zeitraum auf mehrere Abschnit-
te verteilte, z. B. zu Beginn und bei Ende der Her-
stellung eines skulptierten Steins, konnte nicht ge-
klärt werden, erscheint jedoch in diesen Fällen als 
wahrscheinlich. Für die zeitliche Ausrichtung der 

Zeremonie galt es, ähnlich wie bei der Herstellung, 
die Mondphasen sowie die Konstellation der Ster-
ne zu beachten. Unter bestimmten Auflagen (des 
Priesters?) gelangte bei den Zeremonien ein Flie-
genwedel (Pferdehaar, mit oder ohne Griffstück) 
zum Einsatz. Die die Zeremonie vollziehende Per-
son (in der Regel der Priester) soll den Wedel da-
bei mehrmals vor dem skulptierten Steins hin und 
her bewegt haben. Dieser Akt soll vom Rezitieren 
oder Abgesang magischer Sprüche, geräuschvollem 
Ein- und Ausatmen oder manchmal auch vom Be-
spucken des Steins begleitet worden sein. Abhängig 
von ihrer späteren Funktion sollen für die skulptier-
ten Steine jeweils andere magische Worte verwen-
det worden sein.

Bei den Zeremonien gelangten Kola-Nüsse oder 
Hirsekörner als Opfergaben zum Einsatz, bei ande-
ren wiederum soll das Blut eines Huhns vergossen 
worden sein. Eine Ziege oder ein Rind soll nur in 
ganz seltenen Fällen zum Einsatz gekommen sein, 
z. B. wenn der skulptierte Stein einer ganzen Dorf-
gemeinschaft oder mehreren Familien zugleich als 
magisches Objekt diente. Hierbei soll es sich al-
lerdings nicht um anthropomorph oder zoomorph 
skulptierte Steine gehandelt haben, sondern um Ob-
jekte in Form einer Patronenhülse.

In einigen Fällen musste der Auftraggeber für die 
Zeremonie einen Sud aus einer bestimmten Baum-
rinde oder bestimmten Blättern vorbereiten bzw. 
Holzmehl alter Ahnenfiguren aus Termitenbefall 
besorgen. Das Holzmehl wurde als besonders wir-
kungsvoll angesehen, besonders wenn die Ahnen-
figuren einst als Fetische eingesetzt wurden. Der 
skulptierte Stein soll nach der Herstellung für eini-
ge Tage zur spirituellen Reinigung in den Sud bzw. 
Brei gelegt worden sein, wobei es galt, ihn mehr-
mals täglich mit bestimmten Worten, die man vom 
Priester übermittelt bekam, zu “füttern”. Anschlie-
ßend wurde er in Blätter, Tuch oder Rinde gehüllt 
und bis zur Zeremonie an einem geheimen Ort ver-
steckt.

Bei größeren Zeremonien, in Ausrichtung auf 
mehrere Familien oder die Dorfgemeinschaft insge-
samt, sollen mehrere skulptierte Steine an einem ge-
heimen Ort nebeneinander aufgestellt worden sein. 
Nie jedoch direkt auf den Boden, sondern immer 
auf Hirsestroh oder Blättern. Zur Durchführung der 
Zeremonie benötigte der Priester zeremonielle Hel-
fer, meist Männer von hohem sozialem Rang. Im 
Verlauf der Zeremonie kamen zwei Hähne zum Ein-
satz, über denen der Priester magische Sprüche rezi-
tierte. Eingebunden in die Rezitation waren die Na-
men aller aufgestellten Steine. Abschließend soll er 
die von den Eigentümern der Steine vorgetragenen 
Wünsche in die weit geöffneten Schnäbel geflüs-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135


Die steinernen Wächter der Dogon

Anthropos  113.2018

149

tert, zur Versiegelung in sie hinein gespuckt und die 
Hähne dann getötet haben. Das Blut der Hähne soll 
über die skulptierten Steine verspritzt worden sein.

Skulptierte Steine konnten vererbt werden, vor-
ausgesetzt die betreffende Person war über alle Vor-
gänge, den dem Stein zugewiesenen Namen, die auf 
ihn abgestimmten magischen Worte sowie seinen 
Einsatzbereich genauestens instruiert worden. Ohne 
dieses Wissen sollen die skulptierten Steine nach 
dem Tod ihres Eigentümers ihre magische Kraft 
verloren haben. Unter Einhaltung bestimmter Auf-
lagen konnte die magische Kraft im Rahmen einer 
Zeremonie von einem skulptierten Stein auf einen 

anderen übertragen werden. Erst nach erfolgreicher 
Übertragung brachte man ihn zu seinem neuen Auf-
bewahrungsort.

Bei der späteren Anrufung des skulptierten 
Steins galt es den ihm zugewiesenen Namen zu nen-
nen. Vermutlich kannten ihn auch Frauen, da ihnen 
in besonderen Fällen die Anrufung des Steins ge-
stattet gewesen sein soll. Meist wurde er in die Lita
nei der Anrufung der männlichen Ahnen eingebet-
tet. Die Anrufung erfolgte kniend unter Gebeten. 
Bei wichtigen Zeremonien, die mehr als eine Per-
son betrafen, musste ein Fest mit Hirsebier ausge-
richtet werden.

Teil 2 folgt in Anthropos 113.2018/2.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135


 
 
 
 

Studia Instituti Missiologici SVD 

 
 
 
      In numerous monasteries and museums both Catholic 

and Protestant,  in Germany and beyond, an unexpected 

ethnological  treasure  trove  is  stored,  items  collected  in 

the course of the missionary work all over the world the 

supporting  institutions did and  still do. A  few of  these 

collections  originated  as  early  as  the  18th  century,  the 

majority  in  connection  with  the  German  colonial 

outreach towards the end of the 19th century. Today they 

bear witness not only  to  the  cultures of  the  indigenous 

populations, but also our own, often suppressed history. 

These  unique  collections  are  little  known  and  often 

shown only on demand. Mostly in the care of dedicated 

individual members of the respective orders, they are not 

provided with  the personnel or  funding  their  relevance 

and importance would definitely justify. 

        This  publication  offers  the  expanded  papers  and  

presentations  of  the  symposium  on Missionary History 

in  Collections  Today  –  Challenges,  Chances,  Visions 

which the offices for museums in the Landschaftsverbände 

Rheinland  (Cologne)  and Westfalen‐Lippe  (Münster) organized  in March  2017  in  the museum 

Haus Völker und Kulturen at Sankt Augustin near Bonn. The primary concerns of  the conference 

were a survey of  the present situation of  the collections of Catholic orders and Protestant mis‐

sionary organizations on  the one hand and on  the other networking  the people  involved both 

among themselves and with the larger ethnological institutions. 

    Museums presenting mission history have rarely been an issue in the mainstream professional 

discussion. The contributions in this book are intended to invite more people to take an interest 

in these collections with their specific problems and consider new ways to deal with them. The 

consensus at the symposium was that the need for action  is acute and only greater cooperation 

can save these important collections from being broken up and losing all relevance.  

 

 

LVR‐Fachbereich Regionale Kulturarbeit/Museumsberatung, Köln und LWL‐Museums‐

amt für Westfalen, Münster (Hrsg.): Missionsgeschichtliche Sammlungen heute. Beiträge 

einer Tagung. Siegburg: Franz Schmitt Verlag, 2017. 154 pp. € 19,90. ISBN 978‐3‐87710‐548‐1. 

ISSN 0562‐2816. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-135

