Flieg, Aua, Flieg!?
Eine Evaluation trans- und posthumanistischer Anliegen
zur Uberwindung von Schmerz und Leid

Benedikt Paul Gdcke, Anna Sindermann

Der Transhumanismus fordert, dass die Erkenntnisse der modernen Wissenschaf-
ten genutzt werden sollen, um dem Menschen zu ermoglichen, kontrolliert sei-
nen eigenen Korper und seine seelischen Zustinde im Rahmen morphologischer
Freiheit zu gestalten und zu kontrollieren. Der Posthumanismus fordert dariiber
hinaus, dass sich der Mensch mithilfe von Technologie sogar in die Lage versetzen
diirfen soll, seine psychophysische Existenz als homo sapiens sapiens zu transzendie-
ren, um eine virtuelle Existenzform anzunehmen, die ihn von den Beschrinkun-
gen der Existenz als biologischer Organismus befreit. Das Motiv der trans- und
posthumanistischen Anliegen zur technologischen Gestaltung und Uberwindung
menschlichen Lebens liegt dabei in der Annahme begriindet, dass der kontrollierte
Einsatz der neuen Technologien eine notwendige und hinreichende Bedingung ist,
um dem Menschen oder seinen posthumanen Nachfahren ein Leben zu ermogli-
chen, das frei ist von den Kalamititen der natiirlichen Existenz des homo sapiens
sapiens und ein moglichst gutes Leben garantieren kann. Da Schmerzen und Leid
aus trans- und posthumanistischer Sicht wesentliche Faktoren sind, die ein gutes
Leben verhindern, fordern Trans- und Posthumanisten, dass die Erkenntnisse der
modernen Wissenschaften im Zuge der Gestaltung und Transzendierung mensch-
lichen Lebens auch genutzt werden sollen, um ein schmerz- und leidbefreites Le-
ben zu erméglichen. Im Folgenden wird nach einer vertiefenden Analyse der trans-
und posthumanistischen Anliegen zunichst die komplexe Natur des Schmerzes
sowie seine existentielle und moralische Bedeutung analysiert, bevor dafir argu-
mentiert wird, dass eine vollstindige Eliminierung von Schmerzen nur um den
Preis der Eliminierung der Moglichkeit eines authentischen und selbstbewussten
Lebens zu haben ist.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

1. Die Anliegen des Trans- und Posthumanismus

Um die Anliegen des Trans- und Posthumanismus zu verstehen, ist es notwendig,
das wissenschaftliche Fundament zu skizzieren, auf dem sie aufbauen. Mit dem
gegenwirtigen Paradigma der Kosmologie gehen Trans- und Posthumanismus da-
von aus, dass das physikalische Universum vor ungefihr 13,8 Milliarden Jahren mit
einer Anfangssingularitit zu existieren begann und zumindest seit der Zeit nach
der Planck-Epoche eine durch Naturgesetze beschreibbare Entwicklung genom-
men hat, die dazu fithrte, dass das beobachtbare Universum in der Form existiert,
in der wir es heute vorfinden.' Die mit der Anfangssingularitit initiierte Existenz
des Universums fithrte dabei nicht nur zur enormen raumzeitlichen Ausdehnung
des Universums samt seiner 50 Milliarden vom Menschen beobachtbaren Galaxien,
sondern auch zur Entwicklung unseres Planeten und damit zur Existenz des die-
se Galaxien beobachtenden homo sapiens sapiens. Obwohl es aus biologischer Sicht
umstritten ist, wie genau und wann der Ubergang von anorganischen zu organi-
schen Strukturen auf unserem 4,6 Milliarden Jahre alten Planeten seinen Ursprung
nahm?, geht die moderne Evolutionsbiologie davon aus, dass der seit 300.000 Jah-
ren fossil belegte moderne Mensch in der Gattung der Hominiden das gegenwartig
letzte Glied einer evolutiven Entwicklung des Lebens ist, die sich als Prozess be-
schreiben lisst, der denjenigen Lebensformen die gréfiten Uberlebens- und Fort-
pflanzungschancen zuschreibt, die sich aufgrund vererbbarer genetischer Muta-
tionen im Erbgut am besten an ihre natiirliche Lebenswelt anpassen kénnen.? Aus
wissenschaftlicher Sicht ist die Entwicklung des modernen Menschen aufgrund

1 Obwohl es alternative Modelle zur Entstehung des Universums gibt, welche ohne die An-
fangssingularitit auszukommen versuchen, ist die >Urknall«<Theorie das giangige Paradigma
in der Kosmologie. Aus religionsphilosophischer Perspektive fiihrt die Existenz der Anfangs-
singularitit zur Frage nach der hinreichenden Ursache dieser Singularitat und somit zur Fra-
ge eines nicht-physikalischen Schopfers des Universums. Dieser Frage kann hier nicht nach-
gegangen werden, siehe aber Copan, Paul/Craig, William (Hg.): The Kalam Argument. Vol-
ume One: Philosophical Arguments for the Finitude of the Past, New York: 2018 und Dies.
(Hg.): The Kalam Argument. Volume Two: Scientific Evidence for the Beginning of the Uni-
verse, New York: 2018 und Gocke, Benedikt Paul: »Der naturwissenschaftliche Beitrag zur
Frage der Existenz Gottes. Allgemeine Grenzen und das Beispiel der Anfangssingularitit des
Universumsg, in: Frankfurter Zeitschrift fir Islamisch-Theologische Studien (im Erscheinen).

2 Vgl. Scherer, Siegfried: »Denkvoraussetzungen und weltanschauliche Uberzeugungen in der
Biologiex, in: Ulrich Litke/Georg Souvignier (Hg.), Wie objektiv ist die Wissenschaft? Darm-
stadt: 2017, S. 45-80, S. 57. Vgl. auch Kreiner, Armin: Jesus, UFOs, Aliens. Auferirdische In-
telligenz als Herausforderung fiir den christlichen Glauben, Freiburg: 2011, S.121: Vgl. auch
de Duve, Christian: »Welchen Zwangen unterliegen Ursprung und Evolution des Lebens?«,
in: Tobias Wabbel (Hg.), Leben im All. Positionen aus Naturwissenschaft, Philosophie und
Theologie, Dusseldorf: 2005, S. 27-36, S. 28.

3 Fur eine Analyse der wissenschaftstheoretischen Implikationen und Probleme der modernen
Evolutionsbiologie vgl. S. Scherer: 2017.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flieg, Aua, Flieg!?

der zahlreichen involvierten Variablen des natiirlichen Selektionsprozesses dabei
von kontingenten und indeterminierten Faktoren abhingig gewesen, so dass die
Existenz des homo sapiens sapiens selbst ein kontingentes Ergebnis der Evolution
des Lebens ist.* Die Evolution des Lebens implizierte also keine intrinsische Not-
wendigkeit, dass sich der homo sapiens sapiens auf dem Planeten Erde entwickeln
musste: Wiirde man die Zeit bis zur Entstehung des organischen Lebens zuriick-
drehen, wire es fraglich, ob der homo sapiens sapiens erneut die Bithne des Lebens
betreten wiirde.5 Aus Sicht der Evolutionsbiologie ist es dariiber hinaus vollig of-
fen, ob der homo sapiens sapiens iiber einen lingerfristigen Bestand verfiigt, da er als
biologische Art nach wie vor dem evolutioniren Prozess unterworfen ist.® Geneti-
sche Mutationen, Gendrift und Selektionsdruck sind heute zwar eingebettet in die
kulturelle Evolution des Menschen, die die unmittelbaren Folgen der biologischen
Evolution oft abfedern oder nivellieren kann, doch ist davon auszugehen, dass sich
ohne menschliches Eingreifen auf lange Sicht kontingente und wesentliche Eigen-
schaften des homo sapiens sapiens dergestalt indern werden, dass vom Aufkommen
einer neuen biologischen Art gesprochen werden kann. Lassen wir den Dingen ih-
ren natiirlichen Lauf, dann ist der homo sapiens sapiens wohl nur ein kurzes Flackern
im Leuchtfeuer des Lebens.

Obwohl es eine Vielzahl unterschiedlicher trans- und posthumanistischer Po-
sitionen gibt, konstituiert sich ihre Familienihnlichkeit vor dem skizzierten wis-
senschaftlichen Hintergrund dadurch, dass Trans- und Posthumanisten einerseits

4 Obwohl der gegenwiartige Stand der Forschung keine natiirlichen Ursachen identifizieren
kann, die notwendigerweise zur Entwicklung des Menschen fihrten, lasst sich aus meta-
physischer Perspektive dennoch die schwichere These rechtfertigen, dass die Existenz des
Menschen zumindest als Moglichkeit durch die Anfangssingularitat des Universums impli-
ziert gewesen ist: Ware die Existenz des Menschen keine durch die Anfangssingularitit im-
plizierte Moglichkeit, dann kénnte es den Menschen in seiner jetzigen Gestalt nicht geben.
Zur Frage, ob das Universum fiir die Moglichkeit menschlichen oder bewussten Lebens fine-
tuned ist, vgl. Haught, John F.: The New Cosmic Story. Inside Our Awakening Universe, New
York/London: 2017 und Goff, Philip: »Hat sich das Universum selbst entworfen?«, in: Benedikt
Paul Gocke/Klaus Miiller/Fana Schiefen (Hg.), Welt— Geist — Gott. Erkundungen zu Panpsy-
chismus und Panentheismus, Miinster: 2020, S. 77-114.

5 Vgl. C. de Duve: 2005, S. 30: »Heute vertreten die meisten Evolutionsforscher folgende Mei-
nung: Angesichts der Vielzahl zufalliger Ereignisse, die den Weg von der gemeinsamen Ur-
form des Lebens bis zur Spezies Mensch kennzeichnen, ist die Wahrscheinlichkeit, dass Men-
schen entstanden sind, als verschwindend gering und die Wahrscheinlichkeit, dass sie sich
an anderen Orten reproduziert haben, als extrem unwahrscheinlich einzustufen.« Vgl. auch
Gould, Stephen: Wonderful Life, New York: 1989, S. 14.

6 Vgl.Juengst, E. T.:»What’s Taxonomy Cot to Do with It?>Species Integrity<, Human Rights, and
Science Policy«, in: Julian Savulescu/Nick Bostrom (Hg.), Human Enhancement, Oxford: 2013,
S. 43-58, hier S. 50: »Species are not static collections of organisms that can be >preserved<
against change like a can of fruit; they wax and wane with every birth and death and their
genetic complexions shift across time and space.«

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A

189


https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

einer negativen Argumentation beziiglich des normativen Status des homo sapiens
sapiens folgen, wihrend sie andererseits einer positiven Argumentation beziiglich
des intrinsischen Wertes selbstbewussten Lebens zustimmen, um darauf basie-
rend ihre Forderung nach einer wertschopfenden technologischen Gestaltung oder
Transzendierung des homo sapiens sapiens zur Verwirklichung eines im Rahmen des
Méglichen maximal guten selbstbewussten und personalen Lebens zu begriinden.”

1.1 Es st erlaubt, den homo sapiens sapiens zu gestalten
und zu iiberwinden!

Die dem trans- und posthumanistischen Denken zugrundeliegende negative Ar-
gumentation lisst sich als deduktiv giiltiges Argument wie folgt formulieren:

(1) Der homo sapiens sapiens ist das kontingente Ergebnis der evolutioniren Ent-
wicklung des Lebens.

(2) Wenn der homo sapiens sapiens das kontingente Ergebnis der evolutioniren Ent-
wicklung des Lebens ist, dann verfiigt der homo sapiens sapiens iiber keinen nor-
mativen Status.

(3) Wenn der homo sapiens sapiens iiber keinen normativen Status verfiigt, dann gibt
es weder ein Gebot, den homo sapiens sapiens in seiner gegenwirtigen Form zu
konservieren, noch ein Gebot, die zukiinftige Existenz des homo sapiens sapiens
sicherzustellen.

(4) Wenn es weder ein Gebot gibt, den homo sapiens sapiens in seiner gegenwartigen
Form zu konservieren, noch ein Gebot, die zukiinftige Existenz des homo sapiens
sapiens sicherzustellen, dann ist es sowohl erlaubt, den homo sapiens sapiens zu

7 Vgl. Tirosh-Samuelson, Hava: »Engaging Transhumanism, in Gregory Hansell/William
Grassie (Hg), Transhumanism and its Critics, Philadelphia: 2011, S.19-54, S.29. Vgl. auch
Tirosh-Samuelson, Hava: »Transhumanism as a Secularist Faith, in: Zygon 47 (2012), S. 710-
734 und Helmus, Caroline: Transhumanismus — Der neue (Unter-)Gang des Menschen? Das
Menschenbild des Transhumanismus und seine Herausforderungen fiir die Theologische
Anthropologie, Regensburg: 2020 fiir eine Analyse der unterschiedlichen trans- und post-
humanistischen Positionen. Vgl. Loh, Janina: Trans- und Posthumanismus zur Einfiihrung,
Hamburg: 2018 fiir eine kurze Einfiihrung in trans- und posthumanistisches Denken. Der
Oxforder Philosoph Nick Bostrom (Bostrom, Nick: »In Defense of Posthuman Dignity, in:
Hansell/Grassie, Transhumanism and its Critics (2011), S. 55-66, hier S.55) beschreibt den
Transhumanismus wie folgt: »Transhumanism is a loosely defined movement that has de-
veloped gradually over the past two decades and can be viewed as an outgrowth of secular
humanism and the Enlightenment. It holds that current human nature isimprovable through
the use of applied science and other rational methods, which may make it possible toincrease
human health span, extend our intellectual and physical capacities, and give us increased
control over our own mental states and moods.«

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flieg, Aua, Flieg!?

gestalten, als auch, den homo sapiens sapiens vollstindig zu tiberwinden.
Also:

(5) Es ist sowohl erlaubt, den homo sapiens sapiens zu gestalten, als auch, den homo
sapiens sapiens vollstindig zu iiberwinden.

Da das Argument deduktiv giltig ist, ist die entscheidende Frage die, ob es auch ein
schliissiges Argument ist. Die gegenwirtigen Erkenntnisse sowohl der Kosmologie
als auch der Evolutionsbiologie zeigen, dass Pramisse (1) wahr ist: Dass der homo sa-
piens sapiens samt seinen spezifischen Eigenschaften existiert, ist, wie gesehen, aus
naturwissenschaftlicher Sicht das kontingente Ergebnis der Evolution des Lebens.
Da naturwissenschaftliche Erkenntnisse a posteriori gerechtfertigt und damit falli-
bel sind, gibt es bei gleichbleibender Erkenntnislage in der Evolutionsbiologie nur
zwei Moglichkeiten, wie die Falschheit der These, dass der Mensch das kontingente
Ergebnis der Evolution ist, gezeigt werden konnte: Auf der einen Seite konnte ein
deduktiv schliissiges Argument a priori die Negation von Pramisse (1) rechtferti-
gen. Ein solches Argument miisste in der Lage sein, alleine auf Vernunfteinsichten
basierend die These zu rechtfertigen, dass der homo sapiens sapiens das notwen-
dige Ergebnis des evolutioniren Prozesses auf der Erde ist. Auf der anderen Seite
konnten die Erkenntnisse der Evolutionsbiologie in einen groferen philosophisch-
theologischen Kontext eingegliedert werden, der in der Lage ist, zu erkliren, war-
um einerseits die Naturwissenschaften davon ausgehen, dass die Entwicklung des
Menschen kontingent ist, sie auf der philosophisch-theologischen Ebene aber den-
noch als eine zielgerichtete und damit notwendige Entwicklung zu verstehen ist.
Um aus dem Sein des homo sapiens sapiens zu folgern, dass er sein soll, wie er ist,
miissen also zusitzliche philosophisch-theologische Annahmen hinzugenommen
werden. Ein vieldiskutierter Ansatz mit diesem Ziel besteht darin, im Rahmen ei-
ner theistischen Evolution die Phylogenese des Menschen als Resultat gottlichen
Wirkens auf der fiir genetische Mutationen mitverantwortlichen Ebene der Quan-
tenmechanik zu verorten, da Gott durch den Zusammenbruch der Wellenfunktion
auf der physikalischen Mikroebene in der Lage sei, makrophysikalische Wirkun-
gen zu erzielen.® Wire ein solches Modell erfolgreich, wiirde es zeigen, dass der
Mensch trotz seiner naturwissenschaftlichen Kontingenz sehr wohl das metaphy-
sisch notwendige und intendierte Resultat gottlichen Handelns in der Welt sein
kann. Da aber nicht nur kein schliissiges Argument a priori fur die Notwendigkeit
des homo sapiens sapiens vorliegt, und dariiber hinaus die Versuche einer philoso-
phisch-theologischen Begriindung der Notwendigkeit des homo sapiens sapiens als

8 Fiir eine ausfiihrliche Analyse dieser Position und ihrer metaphysischen und theologischen
Chancen und Probleme vgl. Both, Florian: The God Who Acts. Nicht-interventionistisches ob-
jektives Handeln Cottes bei Robert John Russel, Freiburg: 2019.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A

191


https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

biologischer Art aufgrund ihrer hohen metaphysischen und wissenschaftstheore-
tischen Kosten und Probleme nicht iiberzeugen kénnen, ist es weiterhin rational,
von der Wahrheit von Primisse (1) auszugehen.’

Die zweite Primisse fithrt diesen Gedanken weiter aus und besagt, dass der ho-
mo sapiens sapiens iiber keinen normativen Status verfiigt, wenn er das kontingente
Ergebnis der evolutioniren Entwicklung des Lebens ist. Der Begriff des norma-
tiven Status wird dabei wie folgt verstanden: Eine Entitit hat genau dann einen
normativen Status, wenn (a) sie itber diejenigen Eigenschaften und Dispositionen
verfiigt, die sie haben soll, weil es (b) eine intentionale Instanz gibt, die dafiir ver-
antwortlich ist, dass ihr diese Eigenschaften und Dispositionen auf eine moralisch
relevante Art und Weise zukommen.'® Da die biologische Art des homo sapiens sa-
piens aufgrund genetischer Variationen und epigenetischer Faktoren faktisch eine
grofien Varianz physikalischer und mentaler Eigenschaften und Dispositionen der
menschlichen Individuen impliziert™, folgt, dass der homo sapiens sapiens genau
dann einen normativen Status sein Eigen nennt, wenn es der Fall sein soll, dass
die Art homo sapiens sapiens iiber genau die Varianz physikalischer und mentaler
Eigenschaften und Dispositionen verfiigt, die sie de facto konstituieren, weil es eine
intentionale Instanz gibt, die dafir verantwortlich ist, dass ihr diese Eigenschaf-
ten und Dispositionen auf eine moralisch relevante Art und Weise zukommen.
Um zu zeigen, dass der homo sapiens sapiens iiber einen normativen Status verfugt,

9 Vgl. Engelhardt Jr.,, Hugo Tristram: »Die menschliche Natur— Kann sie Leitfaden menschli-
chen Handelns sein? Reflexionen iiber die gentechnische Veranderung des Menschenc, in:
Kurt Bayertz (Hg.), Die menschliche Natur, Paderborn: 2005, S. 32-51, hier S. 40: »Fir eine sa-
kulare Darstellung des speziellen Standpunktes der biologischen Natur des Menschen ist
die menschliche Natur, wie wir sie vorfinden, das Produkt von (1) spontanen Mutationen, (2)
Selektionsdruck, (3) Gendrift, (4) chemischen und anderen Determinanten biologischer Pro-
zesse und von (5) verschiedenen Katastrophen [..], die allesamt das Ergebnis der Evolution
bestimmen. Im allgemein sakularen Kontext ist die menschliche Natur, anders als in der tra-
ditionell christlichen Auffassung, das kontingente Produkt zufilliger Ereignisse und blinder
Naturprozesse und nicht das Ergebnis eines normierenden Aktes gottlicher Schopfung.«

10  Technische Artefakte sind eindeutige Félle von Entititen, die einen normativen Status ha-
ben, da sie auf eine bestimmte Art und Weise vom Menschen konstruiert sind und daher
sein sollen, wie sie konstruiert sind. Ein vom Wind zusammengetragener Haufen Laub hat
dagegen keinen normativen Status, da es keinen Grund gibt, anzunehmen, dass er iiber die-
jenigen Eigenschaften und Dispositionen, die er hat, aufgrund der kausalen Wirkung des
Windes, verfiigen soll.

11 Vgl. Fukuyama, Francis: Das Ende des Menschen, Miinchen: 2004, S.190.

12 Fiir eine generelle Diskussion Gber den normativen Status des menschlichen Korpers vgl.
Bayertz, Kurt: »Die menschliche Natur und ihr moralischer Status, in: ders., Die menschliche
Natur (2005), S. 9-31; Roughley, Neil: »Was heifst menschliche Natur? Begriffliche Differen-
zen und normative Ansatzpunkte, in: Bayertz, Die menschliche Natur (2005), S.133-156 und
Heyd, David: »Die menschliche Natur. Ein Oxymoron?«, in: Bayertz, Die menschliche Natur
(2005), S. 52-71.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flieg, Aua, Flieg!?

miisste also eine Instanz identifiziert werden, die aus sich heraus begriindet, dass
der homo sapiens sapiens mitsamt seinen physikalischen und mentalen Eigenschaf-
ten und Dispositionen ist, wie er sein soll. Die Schwierigkeit an dieser Stelle be-
steht aber darin, dass in Bezug auf die kosmische und biologische Evolution des
Menschen nur ein géttliches Wesen in der Lage wire, als letztbegriitndende Quelle
und Garant des normativen Status des homo sapiens sapiens zu fungieren. Da, wie
bei der Rechtfertigung von Primisse (1) gesehen, ein gottliches Eingreifen in den
Evolutionsprozess zur Verwirklichung dieses normativen Status mit grofien meta-
physischen und wissenschaftstheoretischen Problemen behaftet ist, fillt diese Op-
tion zumindest aus Sicht der Trans- und Posthumanisten weg. Da aber der Mangel
eines Argumentes fiir die Rechtfertigung des normativen Status des homo sapiens
sapiens kein Argument fiir die Negation dieser These ist, muss ein positives Argu-
ment fiir Primisse (2) gefunden werden. Dieses Argument basiert auf der Einsicht,
dass sich der fiir die Existenz und die Eigenschaften des homo sapiens sapiens ver-
antwortliche evolutionire Prozess alleine aufgrund natirlicher Ursachen abspielt,
die zwar teleologisch auf eine immer héhere Komplexitit des Lebens ausgelegt und
deswegen zur Existenz einer Entitit fithren konnten, die iiber einen intrinsisch po-
sitiven Wert verfiigt'?, es aber einem Kategorienfehler und naturalistischem Fehl-
schluss gleichkime, diesen natiirlichen Vorgang normativ aufzuladen: Gerade weil
der homo sapiens sapiens als biologische Art das kontingente Ergebnis der Evolution
ist, verfiigt er iiber keinen normativen Status.'

13 Firein Argument fiir eine teleologische Naturauffassung vgl. Nagel, Thomas: Mind and Cos-
mos. Why the Materialist Neo-Darwinian Conception of Nature is Almost Certainly False,
New York: 2012.

14 Vgl. D. Heyd: 2005, S. 70-71 zum hier verwendeten Begriff der biologischen, also artspezifi-
schen Existenz des homo sapiens sapiens: »Menschliche Natur meint entweder die biologisch
(und psychologisch) konstitutiven Eigenschaften der Mitglieder der menschlichen Art oder
den unwandelbaren Kern des idealen menschlichen Wesens. Im ersten Fall hat die mensch-
liche Natur keine normativen Implikationen; im zweiten Fall ist sie selbst ein normativer Be-
griff.«—Ohne Kenntnis der Debatte behauptet Precht, Richard David: Kinstliche Intelligenz
und der Sinn des Lebens, Miinchen: 2020, hier S.103, das Folgende: »Die trans- und post-
humanistische Sicht der Evolution ist wissenschaftlicher Humbug, weil sie [...] die Entwick-
lungsgeschichte selbst zum bewussten Akteur macht. Evolutionare Prozesse mogen gewisse
Regelhaftigkeiten und >Gesetze<aufweisen [..], aber die Evolution selbst macht nichts.« Vgl.
auch ebd., hier S. 111: »Trans- und Posthumanismus sind Denkweisen von gestern, als Philo-
sophen die Evolution noch fiir vorherbestimmt hielten und mit einem Perfektionierungsauf-
trag ausstatteten; Mythologien aus einer Zeit, in der Menschen die Entwicklung der Mensch-
heit noch ohne allzu tiefe Einsicht in Fragen der Individualitit, der Soziologie und der Di-
mension des Sinns betrachteten.« Es ist absurd und wohl nur dem wissenschaftliche Tiefen-
analysen vermeidenden essayistischen Schreibens Prechts zu verdanken, dass er die trans-
und posthumanistische Auffassung der Evolution derart grotesk und an der Debatte vorbei
als billig abzuschiefRenden Strohmann aufbaut und nicht in der Lage ist, die metaphorische
Rede iber die Evolution, die zu etwas fihrte, von den metaphysischen und wissenschafts-

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A

193


https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

Die dritte Primisse des Argumentes besagt, dass es weder ein Gebot gibt, den
homo sapiens sapiens in seiner gegenwirtigen Form zu konservieren, noch ein Ge-
bot, die zukiinftige Existenz des homo sapiens sapiens sicherzustellen, wenn er iiber
keinen normativen Status verfiigt. Auch diese Primisse ist wahr: Ein Gebot ist ei-
ne normative Handlungsanweisung. Um ein Gebot zu rechtfertigen, muss je nach
Kontext begriindet werden, warum bestimmte Handlungen ausgefiithrt werden sol-
len. Um das Gebot zu rechtfertigen, dass der homo sapiens sapiens mit seiner jetzigen
Varianz an physikalischen und mentalen Eigenschaften und Dispositionen kon-
serviert werden sollte, miisste gezeigt werden, dass eine Verinderung oder Uber-
windung der Existenzweise des homo sapiens sapiens entweder gegen grundlegende
moralische Prinzipien und Werte verst6f3t oder gegen den normativen Status des
homo sapiens sapiens. Da Trans- und Posthumanisten, wie weiter unten ausgefihrt,
allerdings davon ausgehen, dass gerade grundlegende moralische Prinzipien die
Verinderung oder Uberwindung des homo sapiens sapiens befiirworten, und da sie
des Weiteren davon ausgehen, dass es keinen normativen Status des modernen
Menschen gibt, folgt, dass es keine Gebote gibt, die implizieren, dass die gegen-
wirtigen physikalischen und mentalen Eigenschaften und Dispositionen des homo
sapiens sapiens konserviert werden sollen, und dariiber hinaus auch keine begriin-
deten Gebote existieren, die fordern, dass die zukiinftige Existenz des homo sapiens
sapiens sichergestellt werden soll.

Die vierte Primisse schlussendlich besagt, dass es genau dann erlaubt ist, den
Menschen zu gestalten oder zu iitberwinden, wenn es kein Gebot gibt, ihn zu kon-
servieren oder seine zukiinftige Existenz sicherzustellen. Auch diese Primisse ist
wahr, wenn das moralische Prinzip, dass erlaubt ist, was nicht verboten ist, zu-
grunde gelegt wird: Da ein Gebot fiir eine Handlungsweise aus logischer Sicht das
Verbot der Unterlassung dieser Handlungsweise ist, folgt, dass im Falle, dass es
kein Gebot fir eine Handlungsweise gibt, auch kein Verbot der Unterlassung exis-
tiert. Damit aber liegt die Erlaubnis vor, den Menschen zu gestalten oder zu iiber-
winden.

Da die Wahrheit aller Primissen des trans- und posthumanistischen Argumen-
tes gegen den normativen Status des homo sapiens sapiens gerechtfertigt ist, folgt
aussagenlogisch schliissig die Konsequenz des Argumentes: Unter Beriicksichti-
gung grundlegender moralischer Prinzipien ist es sowohl erlaubt, den homo sapiens
sapiens zu gestalten, als auch, den homo sapiens sapiens vollstindig zu itberwinden.
Die einzigen Fille, in denen eine Gestaltung oder Uberwindung des homo sapiens
sapiens verboten wire, sind die Fille, in denen erfolgreich gezeigt werden konnte,

theoretischen Aussagen zu trennen, die gemeint sind. Aus trans- und posthumanistischer
Sicht hat die Evolution nicht notwendig zur Existenz des homo sapiens sapiens gefithrt, woraus
aber nicht folgt, dass sie nicht de facto zur Existenz selbstbewussten Lebens gefiihrt hat, das
nun gezielt seine biologische Konstitution verdndern kann.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flieg, Aua, Flieg!?

dass die Evolution des modernen Menschen das intendierte und normativ fixierte
Ergebnis eines letztbegriindenden gottlichen Willens ist oder die Gestaltung und
Transzendierung des homo sapiens sapiens gegen grundlegende moralische Prinzi-
pien verstofit.”

1.2 Esist geboten, die Qualitat selbstbewussten Lebens zu steigern!

Das skizzierte Argument gegen den normativen Status des homo sapiens sapiens wird
im Trans- und Posthumanismus durch ein positives Argument fiir die Schlussfol-
gerung flankiert, dass die Existenz selbstbewussten und personalen Lebens nicht
nur per se intrinsisch wertvoll ist, sondern aus axiologischer Perspektive ein um-
so besseres individuelles Leben ermdglicht wird, je besser die zum intrinsischen
Wert des selbstbewussten Lebens beitragenden Eigenschaften und Dispositionen
ausgeprigt sind. Um ein im Rahmen des Méglichen maximal gutes Leben sicher-
zustellen, ist es aus trans- und posthumanistischer Sicht daher geboten, genau
die Eigenschaften und Dispositionen zu verbessern, die zu einer axiologisch re-
levanten Verbesserung des individuellen Lebens fithren. Da aus trans- und post-
humanistischer Sicht die modernen Technologien eine solche Verbesserung oder
Transzendierung ermoglichen, moéchten Trans- und Posthumanisten also die exis-
tentiellen Bedingungen selbstbewussten Lebens durch den Einsatz von Technologie
auf eine solche Art und Weise gestalten, dass ein moglichst gutes Leben die Folge
ist. Das Argument fiir diese Schlussfolgerung lasst sich wie folgt formulieren:

(1) Die Existenz selbstbewussten Lebens hat einen intrinsisch positiven Wert.

(2) Wenn die Existenz selbstbewussten Lebens einen intrinsisch positiven Wert
hat, dann ist es geboten, mit den geeigneten Mitteln die zukiinftige Existenz
selbstbewussten Lebens sicherzustellen.

(3) Wenn die Existenz selbstbewussten Lebens einen intrinsisch positiven Wert
hat, dann ist es geboten, mit den geeigneten Mitteln diejenigen Eigenschaften
und Dispositionen selbstbewussten Lebens zu verbessern, die zu einer axiolo-

15 H.T. Engelhardt: 2005, S. 33 argumentiert, »dass die Hoffnung auf substantielle sikulare und
normative Leitlinien fiir die Nutzung der Gentechnologie, abgeleitet aus Reflexionen tber
die moralische Bedeutung der menschlichen Natur [d. i. abgeleitet aus Reflexionen iber die
moralische Bedeutung des homo sapiens sapiens], vergebens ist. Das sdkulare Bestreben, in
der menschlichen Natur eine intrinsische Wiirde, Wert oder Begrenzung zu entdecken, die
der menschlichen Umgestaltung der biologischen Natur des Menschen und der absichtli-
chen Steuerung der menschlichen Evolution moralische Grenzen setzen, istim Rahmen einer
sakularen Moral nicht zu rechtfertigen.« Fiir ein Argument gegen trans- und posthumanisti-
sche Veranderungen der Keimbahn des Menschen siehe Habermas, Jiirgen: Die Zukunft der
menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik?, Frankfurt a.M.: 2001.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A

195


https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

4)

)

©)

)

gisch relevanten Steigerung der Lebensqualitit selbstbewussten Lebens fithren.
Also:

Wenn die Existenz selbstbewussten Lebens einen intrinsisch positiven Wert
hat, dann ist es geboten, mit den geeigneten Mitteln die zukiinftige Existenz
selbstbewussten Lebens sicherzustellen und mit den geeigneten Mitteln die-
jenigen Eigenschaften und Dispositionen selbstbewussten Lebens zu verbes-
sern, die zu einer axiologisch relevanten Steigerung der Lebensqualitit selbst-
bewussten Lebens fithren.

Der Einsatz von Technologie ist ein geeignetes Mittel, um die zukiinftige Exis-
tenz selbstbewussten Lebens sicherzustellen und diejenigen Eigenschaften und
Dispositionen selbstbewussten Lebens zu verbessern, die zu einer axiologisch
relevanten Steigerung der Lebensqualitit selbstbewussten Lebens fithren.
Also:

Wenn die Existenz selbstbewussten Lebens einen intrinsisch positiven Wert
hat, dann ist es geboten, durch den Einsatz von Technologie die zukiinftige
Existenz selbstbewussten Lebens sicherzustellen und diejenigen Eigenschaften
und Dispositionen selbstbewussten Lebens zu verbessern, die zu einer axiolo-
gisch relevanten Steigerung der Lebensqualitit selbstbewussten Lebens fiih-
ren.

Also:

Es ist geboten, durch den Einsatz von Technologie die zukiinftige Existenz
selbstbewussten Lebens sicherzustellen und diejenigen Eigenschaften und Dis-
positionen selbstbewussten Lebens zu verbessern, die zu einer axiologisch re-
levanten Steigerung der Lebensqualitit selbstbewussten Lebens fithren.

Das Argument ist deduktiv gilltig: Wenn die Primissen wahr sind, dann kann es

nicht der Fall sein, dass die Schlussfolgerung falsch ist. Unter der formalen Vor-

aussetzung, dass eine Entitit genau dann iiber intrinsisch positiven Wert verfiigt,

wenn ihre Existenz an sich besser ist als ihre Nichtexistenz'®, wird die erste Pri-

misse aus trans- und posthumanistischer Perspektive wie folgt gerechtfertigt: Ob-

wohl der homo sapiens sapiens als evolutionir kontingente biologische Art keinen

normativen Anspruch hat, in seiner jetzigen Form erhalten zu bleiben, hat die Evo-

lution durch und mit dem homo sapiens sapiens etwas erzeugt, das iiber einen in-

16

Vgl. Steinfath, Holmer: »Gefiithle und Werte, in: Zeitschrift fiir Philosophische Forschung
55 (2001), S.196-220, hier S.199: »Mit Ausdriicken wie sangenehm« und >sbewundernswert<
zeichnen wir etwas (iblicherweise als intrinsisch, mit einem Ausdruck wie>nitzlich«<dagegen
als extrinsisch wertvoll aus. Der Wertbegriff kann jedoch auch so eingegrenzt werden, dass
er allein fiir intrinsische Werte steht. Etwas hat einen intrinsischen positiven Wert, wenn es
sich fiir sich genommen lohnt, dass es gehabt oder getan wird oder einfach nur da ist. Was
intrinsischen positiven Wert besitzt, von dem gilt, dass fiir sich genommen seine Existenz
seiner Nichtexistenz vorzuziehen ist.«

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flieg, Aua, Flieg!?

trinsischen Wert verfiigt. Dasjenige, das am homo sapiens sapiens intrinsisch wert-
voll ist, ist aber nicht seine spezifische Existenz als biologische Art, sondern die
durch und mit dem menschlichen Organismus gegebene Existenz selbstbewuss-
ten und personalen Lebens.”” Die Existenz selbstbewussten personalen Lebens,
die nach gegenwirtigen Erkenntnissen im Universum einzig und alleine durch die
biologische Art des homo sapiens sapiens verwirklicht wird, ist von intrinsischem
Wert, weil die Eigenschaften und Dispositionen, die in ihrem Verbund ein selbst-
bewusstes und personales Leben konstituieren, selbst intrinsisch wertvoll sind. Zu
diesen Eigenschaften und Dispositionen selbstbewussten Lebens gehort auf der
einen Seite wesentlich die Fihigkeiten zu fithlen, zu wollen und zu denken und
auf der anderen Seite das Vermdgen, durch einen Leib-konstituierenden Korper in
der Welt handeln zu kénnen.®® Ein leibliches, fithlendes, denkendes und wollendes
Individuum zu sein, ist von intrinsisch positiven Wert, nicht nur, weil es die not-
wendige Bedingung dafiir ist, sich des Universums in all seinen Facetten bewusst
werden zu kénnen und somit zur Erkenntnis der Wahrheit zu gelangen, sondern
dariiber hinaus, weil es eine notwendige Voraussetzung ist, sowohl um sich mit
der Welt und anderen Individuen in liebender Gemeinschaft zu versammeln als
auch durch die Erkenntnis des moralisch Guten wertschopfend in der Welt han-
deln zu kénnen.' Die Existenz selbstbewussten Lebens ist aus trans- und posthu-
manistischer Perspektive aber nicht nur deswegen intrinsisch wertvoll, weil es die
Erkenntnis des Wahren, Schonen und Guten ermdglicht, sondern auch deswegen,
weil ohne die Existenz von Lebewesen, die in der Lage sind, sich fithlend, wollend
und denkend in der Welt zu verhalten und sich wertschépfend auf sie zu beziehen,
das Universum ein derart sinnlos auf sein thermodynamisches Ende zusteuernder

17 Vgl. K. Bayertz: 2005, S. 29: »Die menschliche Natur [d.i. der homo sapiens sapiens] hat dem-
nach einen prima-facie-Wert, der sich aus ihrer engen Verbundenheit mit derjeweiligen Per-
son herleitet.«

18 Damit ist weder ausgeschlossen, dass es noch weitere Eigenschaften gibt, welche den in-
trinsischen Wert selbstbewussten Lebensausmachen noch, dass derintrinsische Wert selbst-
bewussten Lebens auf eine bestimmte Menge an Eigenschaften und Dispositionen reduziert
werden kann. Dariiber hinaus ist damit nicht ausgeschlossen, dass es noch andere Entitaten
im Universum gibt, die liber einen intrinsisch positiven Wert verfiigen.

19  Dass die Erkenntnis der Wahrheit, die Fahigkeit zu liebenden Beziehungen sowie die Ver-
wirklichung des moralisch Guten intrinsisch wertvoll sind, scheint mir ein Axiom menschli-
cher Selbst- und Weltvergewisserung zu sein, das als Grundlage fiir weitere metaphysische
Reflexionen dienen, aber nichtselbst weiter zirkelfrei aus héheren Prinzipien begriindet wer-
den kann. Obwohl sie irreduzible Vermdgen selbstbewussten Lebens sind, sind Fithlen, Den-
ken und Wollen in vielfacher Weise aufeinander bezogen: Das Denken kann gewollt werden,
das Fiihlen kann gedacht werden, das Wollen kann erkannt werden etc.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A

197


https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

Prozess wire, dass seine Sinnlosigkeit nicht einmal verstanden werden kénnte. Die
Existenz des Universums wire die Nacht, in der alle Kithe schwarz sind.?°

Die zweite Primisse besagt, dass es geboten ist, mit den geeigneten Mitteln
die zukiinftige Existenz selbstbewussten Lebens sicherzustellen, wenn es einen in-
trinsisch positiven Wert hat. Diese Pramisse ist begrifflich und damit a priori wahr:
Von dem, das einen intrinsisch positiven Wert hat, gilt, dass seine Existenz besser
ist als seine Nichtexistenz. Wenn selbstbewusstes Leben einen intrinsischen Wert
hat, dann ist seine Existenz besser als seine Nichtexistenz. Wenn es also eine Wahl
zwischen der Option, die zukiinftige Existenz selbstbewussten Lebens zu verhin-
dern, und der Option, die zukiinftige Existenz selbstbewussten Lebens zu sichern,
gibt, dann sollte aus axiologischer Sicht aufgrund des intrinsischen Wertes selbst-
bewussten Lebens immer die zweite Option gewihlt werden, was bedeutet, dass
aus axiologischer Sicht das Gebot besteht, die zukiinftige Existenz selbstbewussten
Lebens zu sichern.

Die dritte Primisse besagt, dass es aufgrund des intrinsisch positiven Wertes
selbstbewussten Lebens geboten ist, mit den geeigneten Mitteln diejenigen Merk-
male selbstbewussten Lebens zu verbessern, die zu einer axiologisch relevanten
Steigerung der Lebensqualitit selbstbewussten Lebens fithren, wobei eine axio-
logisch relevante Steigerung eines fiir die Qualitit selbstbewussten Lebens rele-
vanten Merkmals eine solche Steigerung ist, von der gilt, dass es besser ist, das
gesteigerte Merkmal zu besitzen als es nicht zu besitzen. Da die Merkmale, die
wesentlich zur Qualitit des an sich intrinsisch wertvollen selbstbewussten Lebens
beitragen, neben seiner korperlichen Integritit wesentlich in seinem Vermdgen,
zu denken, zu wollen und zu fithlen zu verorten sind, lisst sich die dritte Primisse
auch wie folgt verstehen: Die menschlichen Fihigkeiten zu denken, zu wollen und
zu fithlen sowie die korperliche und seelische Integritit selbstbewussten Lebens
sollten ausgepragt werden, weil damit eo ipso die Lebensqualitit des individuellen
Lebens gesteigert wird.?! Aus trans- und posthumanistischer Sicht skaliert die ge-
forderte Verbesserung der intrinsisch positiven Merkmale selbstbewussten Lebens

20 Vgl. P Goff: 2020, S.97: »Der Unterschied zwischen einem Universum, in dem genau
108° Neutronen existieren, und einem Universum, in dem Leben moglich ist, besteht darin,
dass Leben, und letztlich intelligentes Leben, von groffem Wert ist. Ohne Leben, insbeson-
dere ohne intelligentes Leben, hatte das Universum unendlich weniger Wert gehabt als es
tatsdchlich der Fall ist. Es ist in der Tat nicht unverniinftig anzunehmen, dass es keinen Wert
gehabt hitte.«

21 Vgl. auch Sorgner, Stefan Lorenz: Transhumanismus. »die gefahrlichste Idee der Welt«?!,
Freiburg: 2016, hier S. 29: Transhumanisten nehmen an, »dass durch eine Verbesserung der
emotionalen, physiologischen und intellektuellen Fihigkeiten und der Verldngerung der Ge-
sundheitsspanne auch die individuelle Wahrnehmung der eigenen Lebensqualitit erhoht
wird.« Vgl. auch Harris, John: Enhancing Evolution. The Ethical Case for Making Better Peo-
ple, Princeton: 2007, S.185.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flieg, Aua, Flieg!?

also mit der Verbesserung der Lebensqualitit, anhand derer sich die Giite eines
Lebens bemisst. Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass aus trans- und posthuma-
nistischer Perspektive ein moglichst gutes Leben ein Leben ist, das itber moglichst
optimierte Merkmale verfiigt, die zum intrinsisch positiven Wert des Lebens bei-
tragen: Je hoher die korperliche und seelische Integritit, je hoher die Intelligenz, je
hoéher die Willenskraft und je intensiver das (positive) Gefithlsleben, desto besser
ist das individuell gefithrte Leben. Da Trans- und Posthumanisten davon ausgehen,
dass eine Verbesserung dieser Merkmale axiologisch relevant ist, gehen sie basie-
rend auf dem Axiom, dass das Gute geboten ist, davon aus, dass es geboten ist,
mit den geeigneten Mitteln diejenigen Merkmale selbstbewussten Lebens zu ver-
bessern, die zur skizzierten axiologisch relevanten Steigerung der Lebensqualitit
selbstbewussten Lebens fithren und potentiell in ihm schlummern.

Da die vierte Primisse aussagenlogisch aus Primisse (2) und Primisse (3) folgt,
kann unmittelbar mit der Rechtfertigung der fiinften Primisse fortgefahren wer-
den. Obwohl die Vorstellung einer Perfektionierung des Menschen seit der Antike
zum Kulturgut des Menschen gehért und Fragen der eugenischen Menschenzucht
ein stindiger Begleiter des Kulturwesens Mensch gewesen sind®?, haben erst die
naturwissenschaftlichen Entwicklungen der letzten Jahrzehnte die Moglichkeit ei-
ner Gestaltung oder Uberwindung des homo sapiens sapiens in greifbare Nihe ge-
riickt. Nicht nur die Fortschritte im Bereich der Erforschung kiinstlicher Intelli-
genz allein, sondern die dadurch bedingten Fortschritte im Bereich der syntheti-
schen Biologie werden es in naher Zukunft aller Voraussicht nach erméglichen, den
homo sapiens sapiens auf genetischer Ebene zu verindern, ihn durch technologische
Implantate zu einem Teil eines Brain-Machine-Interfaces zu transformieren und, falls
sich bestimmte Annahmen iiber das Wesen des Bewusstseins als haltbar erweisen
sollten, vollstindig in ein virtuell existierendes Wesen zu transformieren. Um die
Existenz selbstbewussten Lebens, das derzeit nur mit dem homo sapiens sapiens ver-
wirklicht wird, in der Zukunft zu sichern und um die Lebensqualitit selbstbewuss-
ten Lebens kontrolliert zu verbessern, ist die Verwendung der neuen Technologien
zur Steigerung der Merkmale, die zum intrinsischen Wert des Lebens beitragen,
aus trans- und posthumanistischer Sicht also ein geeignetes Mittel.?3

22 Vgl. Ihde, Don: »Of Which Human are we Post?«, in: Hansell/Grassie, Transhumanism and its
Critics (2011), S.123-135, hier S.126: »The desires and fantasies are ancient. Historically, they
appear in our literatures, our fairy tales, and in our art.« Vgl. auch Kldcker, Katharina: »Zur
ethischen Diskussion um Enhancement. Eine kritische Anmerkung zum Transhumanismus
aus theologisch-ethischer Perspektive, in: Benedikt Paul Gocke/Frank Meier-Hamidi (Hg.),
Designobjekt Mensch, Freiburg: 2018, S.309-338, Herrick, James A.: Vision of Technological
Transcendence, Human Enhancement and the Rhetoric of the Future, Anderson: 2017 und
Lorenz, Maren: Menschenzucht. Frithe Ideen und Strategien 1500-1870, Gottingen: 2018.

23 Wie H. Tirosh-Samuelson: 2011, S. 19 feststellt: »Technology is transforming human life at a
faster pace than ever before. The convergence of nanotechnology, biotechnology, robotics,

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A

199


https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

Basierend auf der Annahme, dass die neuen Technologien ein geeignetes Mit-
tel zur Verbesserung der Lebensqualitit sind und damit zur Verwirklichung ei-
nes moglichst guten Lebens beitragen, folgt die Wahrheit von Primisse (6) durch
Substitution, so dass nach der skizzierten Rechtfertigung der einzelnen Primis-
sen aussagenlogisch schliissig die trans- und posthumanistische Schlussfolgerung
gezogen werden kann, dass es basierend auf den explizierten Annahmen in der
Tat verniinftig ist, durch den Einsatz von Technologie die zukiinftige Existenz
selbstbewussten Lebens sicherzustellen und diejenigen Eigenschaften und Dispo-
sitionen selbstbewussten Lebens zu verbessern, die zu einer axiologisch relevanten
Steigerung der Lebensqualitit selbstbewussten Lebens fithren.>*

1.3 Esist geboten, den homo sapiens sapiens zu verbessern
oder zu transzendieren!

Basierend auf der Schlussfolgerung des Argumentes iiber den normativen Status
des homo sapiens sapiens und basierend auf der Konklusion des Argumentes iiber das
Gebot zur Steigerung der Lebensqualitit selbstbewussten Lebens, ziehen Trans-
und Posthumanisten die zwischen beiden Argumenten dialektisch vermittelnde
Schlussfolgerung, dass es geboten ist, den homo sapiens sapiens durch den Einsatz
von Technologie zu verbessern oder zu transzendieren: Weil der homo sapiens sapiens
tiber keinen normativen Status verfiigt, und weil mit ihm leibliches und selbstbe-
wusstes personales Leben in die Welt gekommen ist, das @iber einen intrinsisch
positiven Wert verfugt, ist es nicht nur geboten, dasjenige am homo sapiens sapiens

information and communication technology, and applied cognate science poses a new situa-
tion in which the human has become a design object.«Vgl. auch G. Hansell/W. Crassie: »Intro-
ductiong, in: Dies., Transhumanism and its Critics (2011), S. 13-15, hier S. 14: »The last hundred
years of human evolution have seen remarkable scientificand technological transformations.
If the pace of change continues and indeed accelerates in the twenty-first-century, then in
short order, we will be a much-transformed species on a much transformed planet. The idea
of some fixed human nature, a human essence, from which we derive notions of human dig-
nities and essential human rights, no longer applies in this brave new world of free market
evolution.«

24 Vgl.S. L. Sorgner: 2016, S. 28: »Das entscheidende Merkmal des Transhumanismus ist die Be-
jahung des Gebrauchs von neuen Technologien [..] sodass die Evolution nicht mehr nur von
der natiirlichen Selektion abhingt, sondern auch die menschliche Selektion richtungswei-
send eingreifen kann. Diese Entwicklung ruft durchaus auch die Frage hervor, ob sie nicht
den Reifeprozess des Menschen verdeutlicht. So wie Kleinkinder stark von der Beeinflussung
der Umwelt abhidngig sind und erst als Teenager lernen, Herr iiber das eigene Leben zu wer-
den, so war die menschliche Evolution von der natural selection abhangig. Nun kommt der
Mensch so langsam in das evolutionire Teenageralter, da er nun immer mehrin der Lage ist,
auch tiber evolutionére Prozesse Herr werden zu kénnen.«

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flieg, Aua, Flieg!?

zu verbessern, das fiir die Ausprigung der axiologisch relevanten Merkmale ver-
antwortlich ist, sondern auch, wenn méglich, den homo sapiens sapiens zu transzen-
dieren, wenn sichergestellt wird, dass durch die neue Existenzweise die Qualitit
selbstbewussten Lebens auf eine axiologisch relevante Art und Weise gesteigert
wird. Als Argument lassen sich die trans- und posthumanistischen Anliegen zur
Gestaltung und Transzendierung des homo sapiens sapiens wie folgt darstellen:

1. Wenn es sowohl erlaubt ist, den homo sapiens sapiens zu gestalten, als auch, den
homo sapiens sapiens vollstindig zu iiberwinden und wenn es geboten ist, durch
den Einsatz von Technologie die zukiinftige Existenz selbstbewussten Lebens
sicherzustellen und diejenigen Eigenschaften und Dispositionen selbstbewuss-
ten Lebens zu verbessern, die zu einer axiologisch relevanten Steigerung der
Lebensqualitit selbstbewussten Lebens fithren, dann ist es geboten, den homo
sapiens sapiens zu verbessern oder zu transzendieren.

2. Es ist sowohl erlaubt, den homo sapiens sapiens zu gestalten, als auch, den homo
sapiens sapiens vollstindig zu iiberwinden.

3. Es ist geboten, durch den Einsatz von Technologie die zukiinftige Existenz
selbstbewussten Lebens sicherzustellen und diejenigen Eigenschaften und Dis-
positionen selbstbewussten Lebens zu verbessern, die zu einer axiologisch re-
levanten Steigerung der Lebensqualitit selbstbewussten Lebens fithren.

Also:

4. Esist sowohl erlaubt, den homo sapiens sapiens zu gestalten, als auch, den homo
sapiens sapiens vollstindig zu tiberwinden und es ist geboten, durch den Einsatz
von Technologie die zukiinftige Existenz selbstbewussten Lebens sicherzustel-
len und diejenigen Eigenschaften und Dispositionen selbstbewussten Lebens
zu verbessern, die zu einer axiologisch relevanten Steigerung der Lebensqua-
litit selbstbewussten Lebens fithren.

Also:
5. Esist geboten, den homo sapiens sapiens zu verbessern oder zu transzendieren.

Das Argument ist deduktiv giiltig. Die erste Primisse wird mit dem Verweis darauf
gerechtfertigt, dass, wenn es keinen Grund gibt, den Menschen nicht zu gestalten
oder zu tiberwinden, und es ein Gebot gibt, die Qualitit des durch den mensch-
lichen Organismus entstandenen selbstbewussten Lebens zu steigern, dann auch
geboten ist, den homo sapiens sapiens zu gestalten oder, wenn moglich, zu itberwin-
den, um die Qualitit selbstbewussten Lebens zu steigern. Da die Rechtfertigung
der zweiten und der dritten Primisse bereits dargestellt worden ist und die vierte
Primisse nur die Konjunktion dieser beiden Primissen ist, folgt aussagenlogisch

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A

201


https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

schliissig die Wahrheit der Schlussfolgerung: Es ist geboten, den homo sapiens sapi-

ens zu verbessern oder zu transzendieren.?’

1.4 Uber den Transhumanen zum Posthumanen!

Transhumanisten streben in der Regel die Verbesserung des homo sapiens sapiens
an, dessen Intelligenz, Willenskraft, Empfindungsvermogen und kérperliche wie
seelische Integritit durch genetische Modifikationen und kybernetische Implanta-
te maximal verbessert werden soll. Der Posthumanismus geht basierend auf den
transhumanistischen Forderungen davon aus, dass diese Verbesserungen auf lan-
ge Sicht zur Existenz des Posthumanen und somit zur Entwicklung neuer Arten
selbstbewussten Lebens fithren werden.?® Das Ziel des Posthumanismus besteht
konkret darin, mithilfe kiinstlicher Intelligenz die biologisch fixierte Existenz des
Menschen langfristig zu iitberwinden: Da aus Sicht der Posthumanisten das Be-
wusstsein des Menschen als Summe mentaler Zustinde entweder identisch ist mit
der funktional verstandenen Struktur des menschlichen Gehirns oder zumindest

25  Vgl. Hopkins, Patrick: »A Moral Vision for Transhumanismg, in: Journal of Evolution and Tech-
nology 19 (2008), S. 3-7, hierS. 4:»The first element of a transhumanist moral vision is that the
effort to address the human condition requires that we change the physical facts thatin part
generate the human condition. Curing the human condition requires altering the shumanc
part of the equation.« Vgl. auch Bostrom, Nick: The Future of Human Evolution, 2020, siehe
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html: »Evolution made us what we are, but no
fundamental principle stands in the way of our developing the capability to intervene in the
default course of events in order to steer future evolution towards a destiny more congenial
to human values.« Vgl. auch van den Daele, Wolfgang: »Die Moralisierung der menschlichen
Natur und Naturbeziige in gesellschaftlichen Institutionen, in: Kritische Vierteljahrsschrift
fiir Gesetzgebung und Rechtswissenschaft 2 (1987), S. 351-366, S. 366. Fiir eine interkulturel-
le Analyse iiber die Verwendung der modernen Technologie siehe Tham, Joseph/Durante,
Chris/Gémez, Alberto Garcia (Hg.): Interreligious Perspectives on Mind, Genes and the Self.
Emerging Technologies and Human Identity, London: 2019.

26  Vgl. H. Tirosh-Samuelson: 2012, S. 714: »Transhumanism [..] denotes the transition from hu-
man to posthuman existence, as well as activities and attitudes that one is expected to pro-
mote in order to bring about the ideal, posthuman future. Because transhumanism sees itself
as a process that will culminate in posthuman existence, the two terms are often used inter-
changeably.«Fiir eine weitere Analyse der Chancen, Probleme und Motive trans- und posthu-
manistischen Denkens vgl. Gocke, Benedikt Paul: »Christian Cyborgs: A Plea for a Moderate
Transhumanism, in: Faith and Philosophy 34 (2017), S. 347-364; Ders.: »Transhumanismus
und der Claube an Gottg, in: Brennpunkt Gemeinde 2 (2018), S.1-16; Ders.: »Designobjekt
Mensch?! Ein Diskursbeitrag iber Probleme und Chancen transhumanistischer Menschen-
optimierung, in: Ders./Meier-Hamidi, Designobjekt Mensch (2018), S. 117-152; Ders.: »Trans-
humanism and Compassiong, in: The Journal of Posthuman Studies 2 (2018), S. 28-44 und
ders.: »Panentheism, Transhumanism, and the Problem of Evil. From Metaphysics to Ethics,
in: European Journal for Philosophy of Religion 11 (2019), S. 65-89.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:

Flieg, Aua, Flieg!?

ein emergentes Phinomen der Funktionsweise des Gehirns ist?”, gehen sie davon
aus, dass ein funktionales Aquivalent eines bestimmten menschlichen Nervensys-
tems unabhingig vom Material seiner Verkorperung zur Verwirklichung dessel-
ben Bewusstseins fithrt.2® Da uns aus posthumanistischer Einschitzung bald die
Technologie zur Verfiigung stehen wird, ein funktionales Duplikat eines Gehirns
zu erstellen, und da dieses Duplikat als kiinstliches neuronales Netzwerk auf einem
Computer simuliert oder mittels eines geeigneten kybernetischen Korpers verwirk-
licht werden konnte, gehen sie davon aus, dass es prinzipiell nicht nur méglich ist,
das Bewusstsein eines Menschen samt seiner ihn charakterisierenden Personlich-
keitsmerkmale mithilfe biologisch ganz verschiedener Korper zu verwirklichen,
sondern auch, es von der biologischen Wetware des homo sapiens sapiens hin zur vir-
tuellen Existenz auf der Festplatte eines Computers zu transformieren und so die
fiir ein moglichst guten Leben relevanten Faktoren maximal zu steigern und den
Kontingenzen der rein biologischen Existenz so weit wie méglich zu entziehen.?®

1.5 Schmerz und Leid sollen verhindert werden!

Die Forderungen zur Verbesserung der zu einem guten Leben beitragenden Fak-
toren selbstbewussten Lebens basieren im trans- und posthumanistischen Den-
ken positiv formuliert auf der Einsicht, dass der homo sapiens sapiens verbesse-
rungswiirdig ist. Negativ formuliert teilen viele Trans- und Posthumanisten die
Einschitzung, dass die conditio humana mit zahlreichen Mingeln behaftet ist: Aus
ihrer Sicht ist der homo sapiens sapiens eine hochkomplexe und storanfillige biopsy-
chische Einheit, die nicht nur von einer Vielzahl von schmerzhaften korperlichen
und seelischen Krankheiten und Gebrechen befallen werden kann, sondern in ihrer

27  Fur eine weiterfithrende Diskussion der Philosophie des Geistes vgl. Gocke, Benedikt Paul
(Hg.): After Physicalism, Indianapolis: 2012.

28  Vgl. auch S. L. Sorgner: 2016, S.18: »Der Posthumane wire demnach ein Wesen, das nicht
mehr zur menschlichen Art gehért, sondern eine evolutiondre Weiterentwicklung des Men-
schen darstellt.« Vgl. auch die Beitrage in Awret, Uziel (Hg.): The Singularity. Could artifi-
cial intelligence really out-think us (and would we want it to?), Exeter: 2016 zur Analyse der
Méglichkeit eines mind-uploads.

29  Vgl. Sorgner, Stefan Lorenz: »What does it mean to harm a Persong, in: Humana.Mente. Jour-
nal of Philosophical Studies 37 (2020), S. 207-232, hier S. 218: »The two most promising tech-
niques are genetic engineering and artificial intelligence. With the help of different genetic
techniques, especially CRISPR/Cas9, people could develop in a carbon-based way, i.e. people
could become organic trans- or posthumans, whereby the posthuman either still belongs to
the human species, but has at least one characteristic which goes beyond the limits of current
human capacities, or can become a representative of a new species. The possible alternation
processes using cyborg techniques and Al are even more radical. They involve an intensified
fusion of brain-computer interfaces until the development goes so far that mind uploading
becomes an option and we can store our personality on a hard disk.«

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A

203


https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

physischen und psychischen Leistungsfihigkeit durch die Schranken des Kérpers
und seines Nervensystems eingeschriankt ist und ihr kurzes Leben durch Unfille
oder das Versagen der biologisch bedingten kérperlichen Integritit leidvoll verlie-
ren wird.>° In eins damit, dass sie die Verbesserung oder Transzendierung des
homo sapiens sapiens erstreben, fordern Trans- und Posthumanisten zur Verwirk-
lichung eines maximal guten Lebens daher auch, die Schmerzen und Leiden, die
das individuelle Leben aufgrund seiner biologischen Konstitution bestimmen, im-
mer dort vollstindig aufzuheben, wo dies im Bereich des Moglichen liegt.>* Das
Argument fir diese Schlussfolgerung kann wie folgt formalisiert werden:

(1 Schmerzen mindern die Qualitit selbstbewussten und personalen Lebens.

(2) Wenn Schmerzen die Qualitit selbstbewussten und personalen Lebens min-
dern, dann sollten Schmerzen, wenn méglich, vollstindig durch den Einsatz
von Technologie verhindert werden.

Also:

(3) Schmerzen sollten, wenn méglich, vollstindig durch den Einsatz von Techno-

logie verhindert werden.

30  Vgl. Vita-More, Natasha.: »Bringing Arts/Design into the Discussion of Transhumanismg, in:
Hansell/Grassie, Transhumanism and its Critics (2011), S. 70-83, hier S. 81: »What is not science
fiction is the fact that our species’s biology is fragile. This fragility is recognized in diseases
such as brain traumata, spinal injury, cell degeneration, and apoptosis. The slowing down,
malfunction, and loss of physiological performance erase the precious moments of existence
we experience in giving meaning to our lives. The sustainability of existence is at the crux
of human enhancement futures, whereby a person could extend existence past the fixed
biological time frame.« Vgl. auch Benatar, David: The Human Predicament. A Candid Guide
to Life’s Biggest Questions, Oxford: 2017, S. 71ff.

31 Vgl. Kurzweil, Ray: »Werden wir ewig leben, Mr. Kurzweil?«, in: Tobias Hillswitt/Roman Brin-
zanik, Werden wir ewig leben?, Berlin: 2010, S.15-34, hier S. 26: »Die Biotechnologie ist ein
gutes Beispiel. Ich bin iiberzeugt, dass wir Krebs, Herz-Kreislauf-Erkrankungen und andere
grofde Krankheiten in den nichsten1sJahren iiberwinden werden, indem wir unsere Biologie
gleichsam von der Krankheit fortprogrammieren.« Vgl. auch Schéler, Hans R.: »Das gealterte
Bild des Dorian Gray, in: Hiillswitt/Brinzanik, Werden wir ewig leben? (2010), S. 58-80, hier
S. 78f.:»Den Tod zu bekdmpfen [...] ist ein mifliges Unterfangen. Aber das Leid von Menschen
zu lindern ist eine Sache, die man aus meiner Sicht kaum weit genug treiben kann. Die Ge-
sellschaft hat eine Verpflichtung, Krankheiten zu bekampfen, wenn sie es kann«. Vgl. auch
H.T. Engelhardt: 2005, S. 35. Vgl. auch H. R. Schéler: 2010, S. 74: »Dass man das Leiden und
Behinderungen als Teil des Menschseins akzeptieren muss. Ich denke, dieser Glaube hilft
den Menschen als psychologische Stiitze, wenn es ihnen wirklich schlecht geht, wenn sie
beispielsweise unter menschenunwiirdigen Bedingungen ihr Brot verdienen miissen oder in
Landern leben, in denen kranke Menschen nur noch dahinvegetieren und sterben. [...] Zu de-
nen, die jetzt noch sagen, das Leiden gehért zum Leben dazu, und deshalb sollte man es als
etwas Positives empfinden, nur damit man das Gliick dann umso mehr empfinden kann, zu
denen gehore ich nicht.«

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flieg, Aua, Flieg!?

Das Argument ist deduktiv giiltig. Die erste Primisse wird aus trans- und posthu-
manistischer Sicht durch folgende Maxime gerechtfertigt: Je weniger schmerzbe-
haftet das individuelle Leben ist, desto hoher ist die Lebensqualitit, da Schmerzen
und Leiden das Fithlen, Wollen und Denken sowie die korperliche und seelische In-
tegritit selbstbewussten Lebens und damit dessen Qualitit negativ beeinflussen.3?
Die zweite Primisse wird durch den Verweis gerechtfertigt, dass uns die moderne
und zukiinftige Technologie erméglichen wird, Schmerzen vollstindig zu eliminie-
ren.>* Obwohl Schmerz- und Leiderfahrungen bislang zum Wesen des homo sapiens
sapiens gehorten, werden sie in Zukunft durch den Gebrauch von Technologie der
Vergangenheit angehéren.3* Also, so das trans- und posthumanistische Argument,
sollten wir, wenn moglich, Schmerz- und Leiderfahrungen durch den Einsatz von
Technologie vollstindig verhindern.

32 Hiufigstiitzt sich der Trans- und Posthumanismus auf den Hedonismus. Zur These des moti-
vationalen und evaluativen Hedonismus vgl. den locus classicus Bentham, Jeremy: »Eine Ein-
fithrung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebungx, in: Ottfried Hoffe (Hg.), Ein-
fithrung in die utilitaristische Ethik, Tibingen: 2013, S. 55-82, S. 55. Vgl. auch Moore, Andrew:
»Hedonisme, in: Zalta, The Stanford Encyclopedia of Philosophy (2019), siehe https://plato.s
tanford.edu/entries/hedonism, 1: »Psychological or motivational hedonism claims that only
pleasure or pain motivates us. Ethical or evaluative hedonism claims that only pleasure has
worth or value and only pain or displeasure has disvalue or the opposite of worth.«

33 Vgl. Bostrom, Nick: Letter from Utopia, https://www.nickbostrom.com/utopia.html: »What is
Suffering in Utopia? Suffering is the salt trace left on the cheeks of the oldtimers who we-
re around before.« Vgl. auch Bozzaro, Claudia: »Zum anthropologischen Stellenwert des
Schmerzesx, in: Der Schmerz 30 (2016), S.317-322, hier S.317: »Die Vorstellung, dass man
Schmerzen nach Bedarf lindern, wenn nicht gar beseitigen kann, ist in der westlich abend-
landischen Kultur weit verbreitet und erfahrt durch die erzielten medizinischen Fortschritten
[sic!] in der Schmerzbehandlung Bestatigung.« Vgl. auch Gadamer, Hans-Georg: Schmerz.
Einschatzungen aus medizinischer, philosophischer und therapeutischer Sicht, Heidelberg:
2003, hier S. 23: »Die Bekdimpfung des Schmerzes wird daher im Zeitalter der Technik zu ei-
nem besonderen Problem der drztlichen Behandlung, insbesondere dann, wo es darum geht,
den Schmerz zu betauben. Man sieht sich ohne Zweifel durch die Entwicklung der Technik
und insbesondere der chemischen Wissenschaften vor ganz neue Wirkungskreise des Hei-
lens gestellt[.]J«

34  Vgl. N. Bostrom: 2008, S. 4: »The roots of suffering, however, are planted deep in your brain.
Weeding them out and replacing them with crops of well-being will require advanced skills
and instruments for the cultivation of your neuronal soil. Take heed, for the problem is com-
plex! [..] Oh, what a gruesome knot suffering is! Pull and tug on those loops, and you will
gradually loosen them up. One day the coils will fall, and you will stretch out in delight. Pull
and tug, and be patient in your effort!«

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A

205


https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:

206

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

2. Das komplexe Wesen des Schmerzes

Um zu iberpriifen, ob das trans- und posthumanistische Argument zur Verhinde-
rung von Schmerz- und Leidempfindungen nicht nur giiltig, sondern auch schliis-
sig ist, wird im Folgenden zunichst der Frage nachgegangen, wie das Wesen des
Schmerzes aus philosophischer Perspektive charakterisiert werden kann. Obwohl
es auf den ersten Blick scheinen mag, als ob mit dem Begriff des Schmerzes ein
leicht fassbares Phinomen bezeichnet wird, zeigt sich secunda facie, dass Schmer-
zen ein duflerst komplexes und durch Allaussagen kaum klar zu fassendes Phino-
men sind. Einer der wesentlichen Griinde dafiir, dass Schmerzen ein komplexes
Phinomen konstituieren, liegt in der scheinbar paradoxen Natur des Schmerzes
selbst begriindet: Auf der einen Seite lokalisieren wir Schmerzen oft in unseren
Koérpern und schreiben ihnen damit Eigenschaften wie einen Ort oder ein Volumen
zu, die ausschlieflich physikalischen Gegenstinden zukommen kénnen. Auf der
anderen Seite schreiben wir unseren Schmerzen Eigenschaften zu, die keiner phy-
sikalischen Entitit zukommen, sondern nur von mentalen Entititen exemplifiziert
werden kénnen: Schmerzen seien Bewusstseinszustinde, die durch ein charakte-
ristisches phinomenales Erleben gekennzeichnet sind und zu denen nur derjenige
einen privilegierten und irrtumsfreien Zugang hat, der iiber sie verfiigt.3® Schmer-
zen muten also an, sowohl physikalische als auch mentale Entititen zu sein. Da
eine Entitit aber entweder eine physikalische oder eine mentale Entitit ist, sieht
es prima facie so aus, als ob Schmerzen ein paradoxes Wesen ihr Eigen nennen
wiirden und sich weder der einen noch der anderen Kategorie eindeutig zuordnen
lie3en.3” Obwohl im Elfenbeinturm philosophischer Reflexion basierend auf die-
sem Befund vermutet werden kénnte, dass Schmerzen aufgrund ihres skizzierten
paradoxen Wesens ein Ding der Unmdoglichkeit sind und nicht existieren kénnen,
zeigt ein Blick in die Welt schnell, dass die Existenz von Schmerzen nicht nur ein
Randphinomen, sondern ein wesentlicher Teil des Lebens ist.>® Daher wird im

35  Nurin Bezug auf physikalische Gegenstédnde ist es sinnvoll, von ihrem Ort oder ihrem Volu-
men zu sprechen. Nicht-physikalischen Entititen einen Ort oder ein Volumen zuzuschreiben
ist ein Kategorienfehler.

36  Vgl. Aydede, Murat: »Pain, in: Zalta, The Stanford Encyclopedia of Philosophy (2019), siehe
https://plato.stanford.edu/entries/pain

37 Vgl.M.Aydede, ebd., S. 1: »Pain is the most prominent member of a class of sensations known
as bodily sensations [...]. Bodily sensations are typically attributed to bodily locations and
appear to have features such as volume, intensity, duration, and so on, that are ordinarily
attributed to physical objects or quantities. Yet these sensations are often thought to be log-
ically private, subjective, self-intimating, and the source of incorrigible knowledge for those
who have them. Hence there appear to be reasons both for thinking that pains [...] are phys-
ical objects or conditions that we perceive in body parts, and for thinking that they are not.«

38  Vgl. Woollard, Ceoffrey: »Waking up from transhumanist dreams: reframing cancer in an
evolving universeg, in: Scientia et Fides 7 (2019), S.139-164, hier S.156: »Suffering and death

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain

Flieg, Aua, Flieg!?

Folgenden zunichst dafiir argumentiert, dass sich die scheinbare Paradoxie des
Schmerzes auflésen lisst, wenn Schmerzen als mentale Zustinde von den physika-
lischen oder psychologischen Sachverhalten, die sie reprisentieren, unterschieden
werden, bevor der qualitative Charakter des Schmerzempfindens sowie die Frage
nach dem intrinsischen Wert des Schmerzes analysiert wird, um abschlief}end die
existentielle und moralische Funktion des Schmerzes fiir das selbstbewusste Leben
herauszustellen.

2.1 Intentionalitat und die Funktionen von Schmerzen

Um sich dem Schmerz zu nihern, ist es hilfreich, mit einer logischen und einer ent-
wicklungsgeschichtlichen Einsicht zu beginnen. Die logische Einsicht besagt, dass
ein Universum ohne Bewusstsein notwendigerweise eine Welt wire, in der es kei-
ne Schmerzen geben kdnnte. Aus dieser Einsicht folgt unmittelbar, dass Schmer-
zen mentale Zustinde sind, deren Existenz die Existenz eines Erfahrungssubjek-
tes implizieren, dessen mentale Zustinde sie sind. Unter einem Erfahrungssub-
jekt wird dabei jedes Wesen verstanden, das, unabhingig von der Fihigkeit zur
bewussten und begrifflichen Reflexion seiner selbst als Erfahrungssubjeke, iiber
ein Bewusstsein verfiigt. Die Existenz von Schmerzen impliziert also die Existenz
eines Bewusstseins, dessen Schmerzen sie sind, ungeachtet dessen, ob das Erfah-
rungssubjekt seine Schmerzen begrifflich fassen kann und unabhingig davon, ob
es in der Lage ist, seine Schmerzen als seine Schmerzen zu erkennen oder auszu-
driicken.?® Die entwicklungsgeschichtliche Einsicht besagt, dass das Vermégen,
Schmerz zu empfinden, nicht nur logisch an die Existenz eines Bewusstseins ge-
bunden ist, sondern das Resultat der evolutioniren Entwicklung der natiirlichen
Arten ist: Da jeder Organismus in stindiger kausaler Wechselwirkung mit seiner
Umwelt steht, diese aber seine korperliche und seelische Integritit und damit das

are a part of life, and we will all have to live these stages.« Vgl. auch Fink, Sascha Benjamin:
»A Natural State without a Nature?«, in: Heather McKenzie/John Quintner/Gillian Bendelow
(Hg), At the Edge of Pain: The Aporia of Pain, Oxford: 2012, S. 3-18, S. 3. Vgl. auch H.-G. Gada-
mer: 2003, S. 27: »Der Schmerz umgreift gleichsam unser Leben und fordert uns bestindig
neu heraus.« Vgl. auch C. Bozzaro: 2016, S. 318: »Der Schmerz ist eine Moglichkeit des Leben-
digseins, er ist Teil des Lebens.«

39  DieVoraussetzung, Schmerz als mentalen Zustand eines minimal verstandenen Erfahrungs-
subjekts aufzufassen, stellt sicher, dass eine Analyse des Schmerzes nicht von vorneherein
Tiere, Kleinkinder sowie geistig oder korperlich erkrankte Menschen vom Kreis derjenigen
Wesen, die Schmerzen haben kénnen, ausschliefdt. Vgl. S. B. Fink: 2012, S. 9: »Is description a
necessary condition? Only a described mental state would then have the potential to be pain.
This is clearly not the case: pain does not need the possession of a concept PAIN to exist. If
this were the case, then new-borns, most animals and certain demented would not be able
to feel pain as they lack concepts.«

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A

207


https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

eigene Uberleben bedrohen kann, verfiigen diejenigen Organismen iiber einen ad-
aptiven Vorteil, deren Nervensystem in der Regel verlisslich iiber den momentanen
Zustand sowohl der unmittelbaren Umgebung als auch itber den Zustand des eige-
nen Organismus informiert, um so das eigene Verhalten zur Sicherung des Uber-
lebens an die aktuelle Situation anpassen zu konnen.*° Da die kérperliche und
seelische Integritit ein wesentlicher Faktor des eigenen Uberlebens ist, haben also
diejenigen Organismen einen evolutioniren Vorteil, die in der Lage sind, sich kér-
perlicher und seelischer Schiden bewusst zu sein, um darauf reagieren zu kénnen.
Das Bewusstsein einer durch das Nervensystem angezeigten Schidigung der kor-
perlichen und seelischen Integritit ist semantisch aber nichts anderes als ein Teil
dessen, was wir mit dem Begriff des Schmerzes bezeichnen. Aus evolutionsbiologi-
scher Perspektive ist Schmerz also ein mentaler Zustand, der durch eine bestimmte
physikalische Beschaffenheit des Nervensystems verursacht wird, und die zur Si-
cherung des eigenen Uberlebens beitragende Funktion hat, ein Erfahrungssubjekt
dariiber zu informieren, dass seine korperliche oder seelische Integritit gefihrdet
und somit das individuelle Uberleben bedroht ist.*!

Dass Schmerzen als mentale Zustinde die Funktion haben, den Organismus
tiber korperliche oder seelische Schidigungen zu informieren, impliziert aus phi-
losophischer Perspektive, dass Schmerzen intentionale Zustinde sind.** Analog
zur Sinneswahrnehmung verfiigt ein Schmerz also iiber ein intentionales Objekt,
das er reprisentiert.** Das intentionale Objekt, das ein vom Nervensystem auf ver-

40 Vgl. G. Woollard: 2019, S.142: »To be alive means to be part of the great temporal story of
life, to live in the molecular circle of life. Our metabolism is intertwined with other living
beings and we speak the same molecular language.« Vgl. Armstrong, David Malet: A Materi-
alist Theory of the Mind, London: 1968, hier S. 209: »It is clear that the biological function of
perception is to give the organism information about the current state of its own body and
its physical environment, information that will assist the organism in the conduct of life.«

41 Vgl.S. B.Fink: 2012, S. 3:»If pain has an evolutionary history, it suggests a function for survival.
Pain is part of nature.« Vgl. auch Friedrich, Orsolya/Tambornino, Lisa: »Schmerz als Leib und
Identitdt konstituierendes Erlebnis«, in: Der Schmerz 30 (2016), S. 323-326, S. 324. Vgl. auch O.
Friedrich/L. Tambornino: 2016, S. 324: »Entwicklungsgeschichtlich verstiandlich und physiolo-
gisch gut erklarbar ist Schmerz in seiner Funktion als Abwehrsystem zum Schutz des Orga-
nismus.«Vgl. auch C. Bozzaro: 2016, S. 218: »Die Moglichkeit Schmerzen zu erleiden, istin der
Korperlichkeit des Lebendigen verankert. Menschen, ebenso wie andere Lebewesen kénnen
deshalb Schmerzen empfinden, weil sie einen Korper mit einem entsprechenden Nerven-
system haben. Dieser kann unterversorgt und krankheitsanfallig sein, er kann geschnitten,
gestofien, verbrannt, zerstickelt, ja letztlich vernichtet werden.«

42 Vgl. S.B. Fink: 2012, S. 4: »As a mental state, psychic pain is directed towards an object or a
state of affairs —what philosophers call its intention.« Vgl. auch Corns, Jennifer: The Complex
Reality of Pain, New York: 2020, hier S. 43: »Representation is one form of intentionality; one
way for something to be about something else is by representing it.«

43 Vgl. auch M. Aydede, Pain, S.19: »[Fleeling pain normally involves perceiving something in
the same sense in which one perceives a red apple when one sees it in good light.« Vgl. auch

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flieg, Aua, Flieg!?

lassliche Art verursachter Schmerz reprisentiert, ist eine korperliche oder seelische
Schidigung. Diese kann je nach begrifflichem Vermégen und Kenntnisstand unter-
schiedlicher Erfahrungssubjekte bei gleichbleibendem Ursachentyp semantisch in
unterschiedlichen Graden bestimmt sein: Wihrend ein Kind beispielsweise man-
gels begrifflicher Kompetenz die durch seinen Schmerz reprisentierte korperliche
Schidigung nur als einen stechenden Schmerz im Magenbereich fassen kann, ist
es moglich, dass eine Arztin ihren Schmerz bei gleichem Ursachentyp aufgrund ih-
rer Fachkompetenz als eine Entziindung des Blinddarms identifizieren kann. Ob-
wohl Schmerzen also generell iiber korperliche oder seelische Schidigungen in-
formieren, ist der Gehalt der Reprisentation sowohl vom begrifflichen Vermégen
als auch vom Kenntnisstand des Subjektes abhingig.** Dass Schmerzen als inten-
tionale mentale Zustinde einen Gehalt reprisentieren, dessen Beschreibung von
der begrifflichen Kompetenz und dem Kenntnisstand desjenigen abhingt, der ihn
hat, impliziert des Weiteren die Moglichkeit einer im Subjekt liegenden Fehliden-
tifikation der Schmerzursache. Analog dazu, dass es in der Sinneswahrnehmung
moglich ist, dass trotz meines visuellen Eindruckes eines Apfelbaumes in Wahrheit
nur eine Attrappe vor mir steht, ist es moglich, dass ein Schmerz sich von einem
Schaden in meinem Fufd verursacht reprisentiert, in Wahrheit aber eine andere
Beschaffenheit des Organismus diesen Schmerz verursacht.*

Schmerzen als intentionale mentale Zustinde zu verstehen, die iiber Schiden
der korperlichen und seelischen Integritit des eigenen Organismus informieren,
ermoglicht, erneut in Analogie zur Sinneswahrnehmung, das eingangs skizzier-
te Paradox des Schmerzes durch die Differenzierung von Schmerzen als mentalen
Zustinden und ihren intentionalen Objekten wie folgt aufzulésen: Genau so wenig,

Casser, Lorenz: »The Function of Pain, in: Australasian Journal of Philosophy (2020), online
first, S. 3: »On this view, the feeling of pain in one’s toe is the perception of bodily damage in
one’s toe, where the perception of bodily damage is a contentful representational stage.«

44  Die korperliche Schadigung, die vom Nervensystem angezeigt wird, ist auch hier analog zu
den intentionalen Objekten unserer Sinneswahrnehmung: Ob jemand einen Gegenstand
oder einen Baum oder einen 3-jahrigen Apfelbaum wahrnimmt, ist bei gleichbleibender
Ursache der visuellen Wahrnehmung abhingig von seinem begrifflichen Vermégen und
seinem Kenntnisstand. Die Abhangigkeit der Beschreibung des intentionalen Objekts des
Schmerzes fiihrt auch zu einer moglichen Diskrepanz zwischen der internen und der exter-
nen Beschreibung von Schmerzen. Vgl. dazu Boddice, Rob: Pain. A Very Short Introduction,
Oxford: 2017, S.118.

45  Vgl.]). Corns: 2020, S. 45: »As pains are those mental episodes which represent located bodily
disturbances, if there is no such located bodily disturbance, then the pain is misrepresenting
the world. If there is no bodily disturbance at all, then the pain (which represents that there
is) will be hallucinatory. If there is a bodily disturbance, but it is not how the pain represents
itto be—itisn't where it is represented to be or as it is represented to be — then the pain will
be illusory. Note that a hallucinatory or illusory pain is real a real pain, but it is also a real
hallucination or illusion.«

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A

209


https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

wie wir bei genauerem Hinsehen unserer Sinneswahrnehmung die physikalischen
Eigenschaften der durch sie reprisentierten Sachverhalte in der Welt zuschreiben,
genau so wenig schreiben wir bei genauerem Hinsehen Schmerzen die physikali-
schen Eigenschaften der durch sie reprisentierten korperlichen Schidigungen zu.
Die physikalischen Eigenschaften, die einem Schmerz oft durch seine Lokalisie-
rung zugeschrieben werden, werden also nicht dem jeweiligen Schmerz als menta-
lem Zustand zugeschrieben, sondern dem intentionalen Objekt des Schmerzes, al-
so der durch das Nervensystem zurecht oder zu Unrecht angezeigten Schidigung,
die potentiell die kérperliche und seelische Integritit und damit das eigene Uber-
leben bedroht. Die genuin mentalen Eigenschaften wiederum, wie beispielsweise
der nur dem Subjekt gegebene epistemisch privilegierte Zugang zum intentiona-
len Objekt des Schmerzes und das qualitative Empfinden des Schmerzes, werden
dem Schmerz ungeachtet seines intentionalen Objekts zugeschrieben.

2.2 Das qualitative Erleben von Schmerzen und sein intrinsischer Wert

Das qualitative Erleben, Schmerzen zu haben, also dasjenige, wie es fiir ein Indi-
viduum phinomenologisch ist, in einem schmerzhaften Zustand zu sein, unab-
hingig davon, auf welches intentionale Objekt dieser Schmerz konkret gerichtet
ist, wird meist als ein unangenehmes Gefiihl charakeerisiert, das unmittelbar mit
der durch das Nervensystem angezeigten korperlichen oder seelischen Schidigung
einhergehe und je nach Grad und Art der Schidigung zu einer enormen Vielzahl
an Arten dessen, wie der Korper und die Seele wehtun kann, fithre, die allesamt
dadurch geeint wiren, dass Schmerzen tiber einen intrinsisch negativen Wert ver-
figten, der das Subjekt motiviere, den Schmerz zu eliminieren.*® Diesem Gedan-

46  Die Spannbreite des moglichen Schmerzempfindens und die verschiedenen Arten, auf die
der Kérper oder die Seele schmerzen kann, werden im Folgenden mit dem Begriff des unan-
genehmen Gefiihls bezeichnet, auch wenn es in den meisten Fillen wohl eine phdnomeno-
logische Untertreibung ist, dass Schmerzen nur ein unangenehmes Gefiihl sind. Vgl. M. Ayd-
ede, Pain, 43: »Pains are not only sensory or perceptual experiences, they are also affective-
motivational experiences or at least they seem to have an affective aspect. Feeling pain is
normally having an awful, hurtful, spainful,« experience. So we may say that pains have a
negative hedonic value.« Vgl. die Definition von Schmerzen der ISAP: »An unpleasant sen-
sory and emotional experience associated with, or resembling that associated with, actual
or potential tissue damage. [...] Pain is always a personal experience thatis influenced to vary-
ing degrees by biological, psychological, and social factors. Pain and nociception are different
phenomena. Pain cannot be inferred solely from activity in sensory neurons. Through their
life experiences, individuals learn the concept of pain. A person’s report of an experience as
pain should be respected. Although pain usually serves an adaptive role, it may have adverse
effects on function and social and psychological well-being. Verbal description is only one of
several behaviors to express pain; inability to communicate does not negate the possibility
that a human or a nonhuman animal experiences pain.« (siehe https://www.iasp-pain.org/P

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475

Flieg, Aua, Flieg!?

ken folgend sind Schmerzen Erfahrungen, die nicht nur intentional auf potenti-
elle korperliche und seelische Schidigungen gerichtet sind, sondern dariiber hin-
aus die jeweilig reprasentierte Schidigung als unangenehmes Gefiihl prisentieren
und damit dem Erfahrungssubjekt einen Grund an die Hand geben, Schmerzen da-
durch zu vermeiden, dass ihre Ursache aufgel6st wird. Aber obwohl es naheliegend
ist, anzunehmen, dass nicht nur kérperliche oder seelische Schiden unmittelbar
unangenehm sind, sondern dariiber hinaus Schmerzen immer als unangenehm
empfunden werden und somit iiber einen intrinsisch negativen Wert verfiigen, der
die Betroffenen dazu motiviert, den Schmerz zu vermeiden, wird diese Annahme
durch die Erfahrung widerlegt.

Auf der einen Seite ist es ist nicht der Fall, dass jede korperliche Schidigung
als unangenehm empfunden wird: Patienten, die von kongenitaler Analgesie betrof-
fenen sind, empfinden trotz korperlicher Schidigung prinzipiell kein unangeneh-
mes Gefithl.*’ Dariiber hinaus gibt es Fille, in denen kérperliche Schidigungen
erst mit temporaler Verzogerung als unangenehm empfunden werden: Der kor-
perliche Schaden einer auf dem Schlachtfeld zugefiigten Wunde wird oft solange
nicht als unangenehm empfunden, bis die Soldatin sich aus der Schlacht in Sicher-
heit gebracht hat. Fille, in denen seelische Schidigungen nicht oder nur mit Ver-
zogerung als unangenehm empfunden werden, sind beispielsweise Fille, in denen
einem Subjekt ein seelischer Missbrauch aufgrund seiner Verdringung nie oder
nur durch therapeutische Intervention zum vollen und damit schmerzhaften Be-
wusstsein kommt. Es gibt also korperliche und seelische Schiden, die nicht oder
nur mit Verzégerung als unangenehm empfunden werden.*

Auf der anderen Seite gibt es Fille, in denen korperliche oder seelische Schidi-
gungen zwar als unangenehm empfunden werden, aber kein intrinsisch negativer
Wert mit diesem unangenehmen Gefiihl verbunden ist. So nehmen Extremsportler

ublicationsNews/NewsDetail.aspx?ltemNumber=10475). Vgl. Aydede, Murat: »Defending the
IASP Definition of Pain, in: The Monist 100 (2017), S. 439-464 fiir eine weitere Analyse der
vorherigen Definition des Schmerzes der ISAP.

47  Oftmals sterben diese Personen in jungen Jahren, was im Umkehrschluss die Vermutung be-
starkt, dass das schmerzhafte Empfinden einer kérperlichen Schiadigung einen Vorteil fiir das
Uberleben bietet. Siehe aber Levy, Ariel: »A World Without Pain, in: New Yorker (2013) fiir
eine Reportage Uber ein erfiilltes und langes Leben ohne Schmerzempfinden. Vgl. auch http
s://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain Vgl. J. Corns: 2020, S. 37: »Pain
insensitivity is a condition whereby individuals do not report any pain and cannot reliably
discriminate among various noxious stimulations.«Vgl. auch L. C. Casser: 2020, S.1: »The sad
case of those affected by congenital analgesia, or pain insensitivity, are commonly interpreted
as compelling evidence for the adaptive value of pain’s biological role. Many have taken this
role to be that of a standard sensory system, dedicated to inform organisms about their (bod-
ily) environment. On this view, pain’s primary function is to inform organisms about damage
to their bodies. Call this the information-gathering story of pain.«

48 Vgl.R. Boddice: 2017, S. 86.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

beispielsweise das unangenehme Schmerzgefiihl eines iiber die Grenzen der Be-
lastbarkeit hinausgehenden Trainings in Kauf und assoziieren dieses Gefithl mit ei-
nem intrinsisch positiven Wert, da es zeigt, dass sie ihrem Ziel ndherkommen. Dar-
tiber hinaus schreiben Menschen mit masochistischen Neigungen durch bestimm-
te korperliche oder seelische Schidigungen ausgelésten unangenehmen Gefiihlen
einen intrinsisch positiven Wert zu, den sie gerade verwirklichen und nicht ver-
meiden wollen.*® Schlussendlich empfinden von Asymbolia betroffene Menschen
laut eigener Aussage einerseits schreckliche Qualen, st6ren sich andererseits aber
nicht daran. Fiir sie impliziert das unangenehme qualitative Schmerzerleben daher
keinen intrinsisch negativen Wert. Es gibt also unangenehme Schmerzempfindun-
gen, die nicht mit einem intrinsisch negativen Wert assoziiert sind.>°

Wenn es aber sowohl Fille gibt, in denen eine kérperliche oder seelische Schi-
digung nicht oder nicht unmittelbar mit einem unangenehmen Gefiihl verbunden
ist, als auch Fille, in denen ein durch eine korperliche Schidigung verursachtes
unangenehmes Gefiihl vorliegt, aber nicht mit einem intrinsisch negativen Wert
assoziiert wird, sondern mit keinem Wert oder einem intrinsisch positiven Wert,
dann ist es einerseits falsch, dass korperliche Schiden notwendigerweise zu einem
unangenehmen Gefiihl fithren, und andererseits falsch, dass Schmerzen notwen-
digerweise iiber einen intrinsisch negativen Wert verfiigen.

49  Vgl.Bain, David: »The Imperative View of Pain, in: Journal of Consciousness Studies 18 (2011),
S.164-185, hier S.172: »[M]asochists can seem to find their pain pleasant; and sufferers of
chronic pain who receive morphine (or, the past, lobotomies) sometimes say that their pain
remains but no longer bothers them. If these are genuine dissociation cases, in which pain
occurs without its hedomotive aspect, then that hedomotive aspect can neither constitute
nor be acomponent of pain.«Esistalso falsch, wenn C. Bozzaro: 2016, S. 317 Schmerz wie folgt
beschreibt: »Der Schmerz ruft unmittelbar den Wunsch bzw. die Forderung hervor, etwas
gegen sein Bestehen zu unternehmen.«

50  Vgl.Grahek, Nikola: Feeling Pain and Being in Pain, Massachusetts: 2011, hier S. 31: »The post-
operative condition of patients who have undergone prefrontal lobotomies to treat chronic
pain is often regarded as the paradigm case of an extreme reactive dissociation syndrome —
orat least of striking indifference to pain. After the operation, these patients typically report
that their pain is still present, but that is doesn’t bother them anymore, and/or that they do
not mind or care about it anymore.« Vgl. auch Massin, Oliver: »Suffering Pains, in: David
Bain/Michael Brady/Jennifer Corns (Hg.), Philosophy of Suffering: Metaphysics, Value, and
Normativity, Oxford: 2019, S. 75-99, hier S. 85: »Asymbolia: Some subjects, though they claim
to have pains, also claim not to be bothered by them. Taking these subject’s reports at face
value, one is led to the conclusion that pains do not essentially displease, are not essentially
disliked or suffered. Faced with such cases, upholders of the suffering account of pain have to
dismiss the reports of the subjects who claim that they feel pain but do not suffer it. It would
however be better not to dismiss as false such reports.« Vgl. auch S. B. Fink: 2012, S. 7f.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flieg, Aua, Flieg!?

2.3 Schmerzen als holistisches und individuelles Phanomen

Ob Schmerzen, verstanden als die intentionale Anzeige einer korperlichen Schi-
digung, de facto mit einem unangenehmen Gefithl und einer intrinsisch negativen
Bewertung einhergehen, scheint angesichts der Moglichkeit des Ausbleibens des
qualitativen Erlebens oder der negativen Evaluation von weiteren Faktoren abhin-
gig zu sein, die sich sowohl aus der biologischen Verfassung des jeweiligen Kor-
pers als auch aus kulturellen, sozialen und individualgeschichtlichen Einfliissen
speisen.

Biologische Faktoren kdnnen beispielsweise dazu beitragen, dass ein Organis-
mus, abweichend von dem fiir seine natiirliche Art charakteristischen Schmerz-
empfinden, welches mit statistischer Signifikanz mit einer kérperlichen Schadi-
gung einhergeht und auf eindringliche Weise zu einer Reaktion auffordert, nicht
in der Lage ist, den unangenehmen qualitativen Aspekt des Schmerzes zu erle-
ben. Die medizinische Forschung steht trotz der Annahme einer engen Wech-
selwirkung zwischen dem Schmerzempfinden und dem kérperlichen Zustand ei-
nes Organismus immer noch am Anfang einer vertiefenden Analyse der Ursachen
und des Empfindens von Schmerzen, hat aber bereits erkannt, dass Schmerztypen
und Schmerzempfinden nicht mit Typen organischer Zustinde korrelieren und es
Schmerzempfindungen gibt, deren organische Grundlage aus medizinischer Per-
spektive bislang véllig unbekannt ist.”*

Kulturelle und soziale Faktoren wiederum beeinflussen nicht nur, welche Reak-
tionen auf welchen Schmerz als kulturell und sozial akzeptierte Reaktionen aner-
kannt sind, sondern dariiber hinaus auch den weltanschaulichen Rahmen, in den

51 Vgl.]. Corns: 2020, S. 128f.: »Offering mechanistic explanations for pain types requires group-
ings of token pains which correspond to some mechanism which determines them. We now
know, however, that each token pain is instead determined by the convergent activity of mul-
tiple mechanism, and crucially, this convergence is idiosyncratic. The idiosyncratic complex-
ity of pain undermines attempts to classify groups which correspond to the workings of an
explanatory mechanism. Note that the claim that pain types are not mechanistically expli-
cable is not here offered as a prediction about what pain science may or may not achieve;
rather, it is supported by widely accepted results from within pain science. It is what we al-
ready known about the mechanism implicated in token pains which allows us to conclude
against any eventual mechanistic explanations of pain types.« Vgl. auch O. Friedrich/L. Tam-
bornino: 2016, S. 323. Obwohl angenommen wird, dass es zu jedem Schmerz einen organi-
schen Zustand gibt, der ihn verursacht, sind die gleichen Schmerzen oft mit unterschiedli-
chen organischen Zustinden verbunden sowie die gleichen organischen Zustidnde auch mit
unterschiedlichen Schmerzempfindungen einhergehen kénnen. In Bezug auf die Relationen
von Schmerzempfindungen und organischen Zustanden kann also wohl nur von einer Token-
Token-Verursachung gesprochen, aber keine gesetzmafiige Verallgemeinerung tiber diesen
Zusammenhang etabliert werden kann.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

die eigenen Schmerzen integriert werden konnen.>* Wie eine Gesellschaft die Exis-
tenz von Schmerzen metaphysisch verortet, d.h. wie die Existenz von Schmerzen in
der grofien Narrative der Kultur verankert wird, beeinflusst unweigerlich die Art
und Weise, wie ein dieser Gesellschaft zugehorendes Individuum welche seiner
Schmerzen als intrinsisch negativ oder als intrinsisch positiv evaluiert.>® Neben
den biologischen, kulturellen und sozialen Faktoren wird auch der entwicklungs-
psychologische Gang und die auf den Widerfahrnissen des eigenen Lebens beru-
hende Charakterbildung einen Einfluss auf die Evaluation der als unangenehm
empfunden korperlichen oder seelischen Zustinde haben: Je nachdem, welche Er-
fahrungen ein Subjekt in seinem Leben gemacht hat, wird es gelernt haben, mit
seinen Schmerzen je nach Situation und Art des Schmerzes unterschiedlich um-
zugehen.

In Anbetracht der Tatsache, dass die individuelle Reaktion auf kérperliche oder
seelische Schidigungen sowie die Evaluation des intrinsischen Wertes von Schmer-
zen durch biologische, soziale, kulturelle und individualgeschichtliche Faktoren be-
einflusst wird, wird die Schlussfolgerung nahegelegt, dass Schmerz seinem Wesen
nach ein individuelles und durch die biographische Ganzheitlichkeit der einzel-
nen Person beeinflusstes Phinomen ist, das in seinen verschiedenen Auspragun-
gen zwar dadurch geeint wird, dass eine potentielle Bedrohung der kérperlichen
oder seelischen Integritit des eigenen Organismus dem denkenden Bewusstsein
angezeigt wird, sich aber aufler der subjektiven Versicherung seiner Prisenz einer
Analyse in der Begrifflichkeit notwendiger und hinreichender Bedingungen sei-
nes Vorliegens entzieht. Nehmen wir den intentionalen und den qualitativen Cha-
rakter von Schmerzen zusammen, lisst sich die Natur des Schmerzes daher cum
grano salis nur wie folgt umschreiben: Schmerzen sind mentale Eigenschaften, die
in der Regel durch Zustinde des Nervensystems ausgeldst werden und einen Zu-
stand des Organismus reprisentieren, der potentiell die korperliche oder seelische
Integritit und eventuell das Uberleben des Individuums bedroht. Schmerzen sind
meist, aber nicht immer mit einem qualitativen Empfinden verbunden, das zwar
in der Regel als unangenehm beurteilt und daher mit einem intrinsisch negativen
Wert verbunden wird, aber aufgrund von biologischen, sozialen, kulturellen und

52 Vgl. S.B. Fink: 2012, S. 3: »[P] ain has a strong social and cultural component influencing at
least three aspects: the expression of pain, the potential to see meaning in certain pains and
the specific objects causing psychic pain«.

53 Gerade in der Geschichte des Christentums wurden Schmerzen nicht immer als intrinsisch
negativ bewertet. Vgl. R. Boddice: 2017, S.17: »The long period of human history in which
pain and suffering were actively sought by the pious as both evidence of their piety and as a
(partial) guarantee of salvation is a challenge to the view that all pain is evil.«

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flieg, Aua, Flieg!?

individuellen Faktoren ebenso mit keinem oder einem intrinsisch positiven Wert

assoziiert werden kann.5*

2.4 Die existentielle und moralische Bedeutung von Schmerz

Die bisherige Analyse des Schmerzbegriffs hat sich auf Schmerzen als Schmerzen
und somit auf Schmerzen als singuliren Phinomenbereich konzentriert. Im Fol-
genden wird der Fokus der Analyse erweitert und aus philosophischer Perspektive
untersucht, welchen Stellenwert Schmerzen fiir das selbstbewusste Leben haben.
Da allen Schmerzen, unabhingig davon, welcher intrinsischer Wert ihnen zuge-
schrieben wird, und ob sie mit einem unangenehmen Gefiihl einhergehen, gemein
ist, dass sie eine potentielle Schidigung der korperlichen oder seelischen Integritat
anzeigen, lassen Schmerzen eo ipso das Verhiltnis des Ichs zu seinem durch psy-
chophysische Faktoren bestimmten Leib aufleuchten. Wihrend ohne Schmerzen
zu haben das Ich in der Regel mit und durch seinen Leib in Einheit mit der Welt
west, forcieren Schmerzen eine Dissonanz zwischen dem Ich und seinem Leib und
stéren somit sein In-der-Welt-Sein.” Aus phinomenologischer Sicht ist Schmerz
als Informant iiber den Zustand des eigenen Leibes daher nicht nur von evolutio-
nirem Vorteil, sondern wesentlich Widerfahrnis, das es einem selbstbewussten Er-
fahrungssubjekt erméglicht (oder es zwingt), sich aufgrund der durch den Schmerz
angezeigten Dissonanz zum Leib nicht nur des eigenen Leibes qua Leib bewusst
werden zu kénnen, sondern dadurch dazu beitrigt, erkennen zu kénnen, dass die
eigene Existenz an das Wohlergehen des durch korperliche und seelische Fakto-
ren bestimmten Leibes gebunden ist.® Schmerz zeigt aber nicht nur ganz konkret
die Verletzbarkeit, sondern aus metaphysischer Perspektive auch die Endlichkeit
der eigenen Existenz als leibliches Erfahrungssubjekt an, das sich aufgrund dieser
Verletzbarkeit nicht nur vor die Méglichkeit gestellt sieht, den eigenen Koérper als
fremden und fiir die Lebensqualitit hinderlichen Kérper zu erfahren, sondern ganz
konkret damit konfrontiert wird, dass es in seiner Existenz von Faktoren abhingig

54  Vgl.]).Corns: 2020, S.129: »Each token pain is the result of the convergent activity of numerous
mechanism — genetic, chemical, biological, neural, and social. Whether a particular individ-
ual experiences pain on a particular occasion is determined, or explained, by the combined
activity of these multiple mechanisms.«

55  Vgl. Lang, Hermann: »Nachwort, in: Gadamer, Schmerz (2003), S. 43-51, hier S. 43: »Fr
menschliches Dasein scheint es konstitutiv, da der Leib in der alltidglichen Existenz stumm
bleibt, wir seiner vergessen konnen, er sich gewissermaflen darin vollendet, dafl wir dank
seiner uns ganz an die Welt und unsere Aufgaben darin weggeben kénnen.«

56  Vgl. O. Friedrich/L. Tambornino: 2016, S. 324: »Man kann im phinomenologischen Vokabular
davon sprechen, dass Schmerz eine unmittelbare Leibempfindung darstellt. Er verdeutlicht
die Koexistenz und Wechselwirkung von einem organischen Kérper und einem Subjektleib.«

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

ist, die oftmals aufierhalb seiner Kontrolle liegen.5” Durch die Einsicht in die eige-
ne Endlichkeit und damit auch durch die dieser Einsicht stehendes Fufles folgen-
de Erkenntnis der Begrenztheit der eigenen Macht wird sich ein selbstbewusstes
Subjekt der unumginglichen Dringlichkeit der Frage nach dem Sinn des Schmer-
zes in seinem Leben gewahr, die herausfordernd den Schmerz als eine Stérung
im Gefiige des Daseins sinnstiftend verortet sehen will und daher unumginglich
tiber den Schmerz hinausgehend zur Frage nach dem Sinn des Lebens und da-
mit einhergehend zur Frage nach dem Sinn des Seins selbst fithrt.5® Dass auf den
Schmerz folgende Leiden ist also ein wichtiger Faktor der Motivation zur Selbst-
reflektion und philosophischen Verortung sowohl des eigenen Lebens als auch des
Seins selbst und damit auch eine Motivation des Bestrebens, die Wirklichkeit auf
eine verlissliche Art und Weise, d.i. mit und durch den wissenschaftlichen Zugang
zur Wirklichkeit, zu verstehen.>®

Obwohl die Anzeige der Verletzbarkeit und Endlichkeit des eigenen Daseins
eine existentielle Folge des Schmerzes ist, unabhingig davon, ob er mit einem un-
angenehmen Gefithl oder einer bestimmten Evaluation des Schmerzes aus sub-
jektiver Perspektive einhergeht®, zeigt sich eine weitere Dimension des Schmer-
zes besonders deutlich dort, wo Schmerzen, wie es statistisch wohl am hiufigsten

57  Vgl.ebd.,S.324:»Schmerz kann [..] zueiner unmittelbaren Bemerkbarkeit des Leibes fithren,
zur Erfahrung seiner Unentrinnbarkeit, seiner Verletzbarkeit oder auch Fremdheit.«Vgl. auch
H. Lang: 2003, S. 49: »Wie wohl bei kaum einem anderen Phdnomen, wird uns im Schmerz
das Leben als unseres, unsere menschlich-endliche Subjektivitit nahegebracht.« Vgl. auch
Kleinschmidt, Sebastian: Schmerz als Erlebnis und Erfahrung. Deutungen bei Ernst Jiinger
und Viktor von Weizsacker, Leonberg: 2016, hier S. 5: »Wehtun kann der Kérper an fast jeder
Stelle, wehtun kann die Seele auf fast jede Art. Schmerzen sind Zufiigungen, egal ob von
auflen oder innen, gewaltsame Eindringlinge, bedrohliche Eroberer, die uns zu Fremdlingen
machen im eigenen Haus.«

58  Vgl.C.Bozzaro: 2016, S. 319: »Menschliches Schmerzerleben istimmer auch ein existenzielles
Problem, denn es ist eine Erfahrung, die nach Sinnstiftung, Deutung und einer Einordnung
in die eigene Existenz verlangt. Das menschliche Erfahren von Schmerzen besteht nicht nur
im unmittelbaren Betroffensein durch den Schmerz, sondern ist ein Erleben, welches auf die
Sinnhaftigkeit oder Sinnlosigkeit des Lebens gerichtet ist.«

59  Vgl.auch H. Lang: 2003, S. 51: »Leiden, und das heifdt in unserem Kontext, Schmerz, fithrt in
eine Grenzsituation, worin sich menschliches Dasein existentiell als endliches und verletz-
bares begegnet. Deshalb gilt es auch, das Leiden am Schmerz in den eigenen Lebensvollzug
verstehbar einzubauen, und so kann es existenzerhellend zur Lebenssituation, zur Lebens-
bewiltigung selbst beitragen.«

60 Schmerz als intentionaler mentaler Zustand kann, analog zur Sinneswahrnehmung, nur et-
was anzeigen, das dem Denken des Menschen ein intentionaler Gegenstand ist, ohne direkt
mit einer emotionalen oder voluntativen Reaktion verbunden sein zu missen. Ein Schmerz
kann analog zur Wahrnehmung eines Baumes seine Existenz darin erschopfen, dass er nur
etwas anzeigt.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flieg, Aua, Flieg!?

der Fall ist, mit einem unangenehmen Gefiihl und einer intrinsisch negativen Be-
wertung einhergehen: Schmerzen, die mit einem unangenehmen Gefithl und einer
intrinsisch negativen Bewertung einhergehen, sind Schmerzen, an denen das Sub-
jekt leidet.* Die Schmerzen, an denen ein Subjekt leidet, sind wiederum diejeni-
gen Schmerzen, die die moralische Dimension des Schmerzes ausmachen, da sie
am dringlichsten das Herz eines denkenden, fithlenden, und wollenden selbstbe-
wussten Lebens in Beschlag nehmen.®? Denn, Schmerzen zu empfinden, an denen
gelitten wird, wirft das Subjekt nicht nur in die Immanenz seines eigenen Daseins
zuriick, zu dem es sich verhalten muss, sondern ermoglicht ihm, offen zu sein fur
die Moglichkeit des Schmerzes der anderen Lebewesen, die, wie es aus der Erfah-
rung weif, auch iiber einen verletzbaren und endlichen Organismus verfiigen, der
ihnen, ob bewusst oder unbewusst, als Existenzbedingung zur Sorge aufgetragen
ist. Da ein leidendes Subjekt das berechtigte Interesse hat, seinem eigenen Lei-
den ein Ende zu setzen, damit die durch den Schmerz gestorte korperliche und
seelische Integritit wiederhergestellt wird, ermoglicht seine Leiderfahrung eo ipso,
dieses berechtigte Interesse an der jeweiligen seelischen und kérperlichen Integri-
tit denjenigen Organismen zu unterstellen, ob sie sich dessen bewusst sind oder
nicht, von denen es Griinde gibt, anzunehmen, dass sie leiden. Die eigene Leider-
fahrung als denkendes, fithlendes und wollendes Wesen wird somit zur Triebfeder,
das Leiden des Lebendigen erkennen zu konnen und ihm ein berechtigtes Interes-
se zu unterstellen, dem Leiden ein Ende setzen zu wollen. Aus der Erkenntnis aber,
dass es berechtigte Interessen des Lebendigen gibt, nicht nur nicht zu leiden, son-
dern auch den Zustand des Leidens zu iiberwinden, folgt, dass es hinreichende
Griinde gibt, das Leiden des Lebendigen zu verhindern, was bedeutet, dass das
Leiden des Lebendigen verhindert werden soll. Dass das Leiden des Lebendigen
verhindert werden soll, ist aber nichts anderes als eine moralische Handlungsauf-
forderung: Diejenigen Handlungen sollen unternommen werden, die das Leiden
des Lebendigen verhindern oder lindern, damit die kérperliche und seelische In-
tegritit des Lebendigen und damit sein Wohlergehen wiederhergestellt wird. Die
eigene Leiderfahrung ist damit ein wesentliches Element und ein hinreichender

61 Vgl. Baas, Helge: Der Elende Mensch. Das Wesen menschlichen Leidens oder Warum der
Mensch leiden muss, Wiirzburg: 2008 fiir eine eingehende Analyse des Wesens des mensch-
lichen Leides. Vgl. auch O. Massin: 2019, S. 88: »Pain is pain, suffering is suffering. From the
standpoint of descriptive psychology, pain and suffering cannot be reduced, analyzed or de-
fined in terms of each other, nor, | suspect, in terms of other phenomena. They have to be
accepted as primitive. [...] What then are the relations between pain and suffering —identity,
subsumption, and essential participation having been excluded? [..S]uffering a pain is the
correct emotion to entertain towards it.«

62 Vgl.S. B.Fink: 2012, S. 14: »So what are the properties that make a pain relevant for moral dis-
course? We have already mentioned the property of being experienced and being negatively
emotionally charged.«

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A

27


https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

Grund fiir moralisches Handeln. Sie fithrt dazu, zu erkennen, dass das Leiden in
der Welt etwas ist, dass seinem Wesen nach nicht sein soll.®* Leiden fithrt somit
zur Erkenntnis, dass die Welt nicht ist, wie sie sein soll und ist deswegen ein hin-
reichender Grund, dazu beizutragen, dass sie wird, wie sie sein soll.&4

Wird die existentielle mit der moralischen Dimension des Schmerzes zusam-
men genommen, kann die iiber das komplexe Wesen des Schmerzes qua singu-
lirem mentalen Zustand hinausgehende Bedeutung fiir das selbstbewusste Leben
wie folgt zusammengefasst werden: Schmerzen zu empfinden, an denen gelitten
wird, ist die Verwirklichung eines im selbstbewussten Leben verankerten Poten-
tials zur Einsicht in die eigene verletzbare Endlichkeit, die uns nicht nur die ver-
letzbare Endlichkeit allen lebendigen Seins erschlief}en kann, sondern uns dadurch
auch die moralische Firsorge fir das Lebendige ins Stammbuch unserer Moralitit
schreibt.

3. Die Zukunft des Schmerzes

Basierend auf den gewonnenen Erkenntnissen iiber das komplexe Wesen des
Schmerzes und seiner existentiellen und moralischen Dimension kann abschlie-
8end das trans- und posthumanistische Argument zur Eliminierung von Schmerz
und Leid durch den Einsatz technischer Mittel evaluiert werden. Obwohl das
Argument deduktiv giiltig ist und im Falle der Wahrheit seiner Primissen die

63  Das hier vorgetragene Argument setzt metaphysische Annahmen (ber das Wesen des Le-
bendigen insofern voraus, dass aus dem Wesen des jeweils lebendigen Organismus Bestim-
mungen folgen, die objektiv Zustdnde spezifizieren, die das Wohlergehen des Organismus
beeinflussen. Der Wesensbegriff wird also naturrechtlich als Sollbegriff eines Wesens ver-
standen, der spezifiziert, wie das Leben des Organismus idealiter zu bestimmen ist. Obwohl
eine so verstandene substanzialistische und naturrechtliche Metaphysik gerade in der Theo-
logie seit der Mitte des vergangenenJahrhunderts als (iberkommen und zu ethischen Proble-
men in Bezug auf den freien Lebensvollzug menschlichen Lebens fithrend betrachtet wird,
folgen die einer solchen Metaphysik oft untergeschobenen Probleme nicht aus ihr. Vgl. da-
zu Schneider, Ruben: »Gender-Metaphysik und Ontologie der Homosexualitat, in: Benedikt
Paul Gocke/Thomas Schartl (Hg.), Freiheit ohne Wirklichkeit? Anfragen an eine Denkform,
Miinster: 2020, S. 249-289.

64  Im Kontext der auf den Menschen bezogenen Analyse spezifiziert von Weizsicker dies wie
folgt: »Im Schmerz ist aber das enthalten, dass etwas nicht sein soll, was doch ist, und dieser
Widerspruch von Sollen und Dasein ist die eigentliche Wirklichkeit des Menschen als Krea-
tur. Der Mensch als Kreatur hat nicht nur die kalte Existenz, sondern sein Dasein ist immer
ein So-sein-Sollen: dies ist der richtige ontologische Begriff vom Menschen und seiner Wirk-
lichkeit. Seine Ontologie ist daher eigentlich nicht eine Lehre vom Sein, sondern eine Lehre
von Geboten.« [zitiert in S. Kleinschmidt: 2016, S. 21)]

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flieg, Aua, Flieg!?

Wahrheit der Schlussfolgerung implizieren wiirde, ist es mit einigen Problemen
konfrontiert.

Ein erstes Problem mit dem Argument besteht darin, dass es in der Formulie-
rung seiner Primissen die komplexe Natur des Schmerzes verkennt. In ihrer ge-
genwirtigen Form besagt Primisse (1), dass Schmerzen die Qualitit selbstbewuss-
ten und personalen Lebens mindern. Da gezeigt worden ist, dass nicht alle Formen
von Schmerz mit einem unangenehmen Gefiihl oder einem negativen intrinsischen
Wert einhergehen - einige Formen von Schmerz sogar mit einem intrinsisch posi-
tiven Wert assoziiert werden — ist die Pramisse in ihrer gegenwirtigen Form nicht
haltbar und muss prazisiert werden. Nur diejenigen Formen von Schmerz, die ei-
ne potentielle Schidigung der korperlichen und seelischen Integritit anzeigen und
sowohl mit einem unangenehmen Gefithl als auch mit einem intrinsisch negativen
Wert einhergehen, also nur diejenigen Formen von Schmerzen, an denen selbst-
bewusstes Leben leiden kann, kénnen die Qualitit selbstbewussten Lebens min-
dern.® Die Primissen des Argumentes miissen also in einem ersten Schritt wie
folgt reformuliert werden:

(1) Diejenigen Schmerzen, die eine potentielle Schidigung der kérperlichen und
seelischen Integritit anzeigen und mit einem unangenehmen Gefiithl und ei-
nem intrinsisch negativen Wert assoziiert sind, mindern die Qualitit selbstbe-
wussten Lebens.

(2) Wenn Schmerzen, die eine potentielle Schidigung der kérperlichen und see-
lischen Integritit anzeigen und mit einem unangenehmen Gefithl und einem
intrinsisch negativen Wert assoziiert sind, die Qualitit selbstbewussten Lebens
mindern, dann sollten sie, wenn méglich, durch den Einsatz von Technologie
verhindert werden.

Also:

(3) Diejenigen Schmerzen, die eine potentielle Schidigung der kérperlichen und
seelischen Integritit anzeigen und mit einem unangenehmen Gefithl und ei-
nem intrinsisch negativen Wert assoziiert sind, sollten, wenn méglich, durch
den Einsatz von Technologie verhindert werden.

Aber auch in dieser Form ist das Argument ambivalent, da Primisse 2 nicht spezi-
fiziert, welcher Aspekt des Schmerzes durch Technologie verhindert werden soll.
Prinzipiell ist es denkbar, dass Technologie uns in die Lage versetzt, folgende As-
pekte des Schmerzes zu eliminieren: (a) Die Anzeige einer Schidigung der seeli-
schen und korperlichen Integritit des Organismus, (b) das unangenehme Gefiihl,
das mit Schmerzen verbunden ist, (c) die Evaluation des Schmerzes als intrinsisch

65  Schmerzen, die mit einem intrinsisch positiven Wert assoziiert werden, konnen sogar die
Lebensqualitat steigern und daher aktiv gesucht werden.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A

219


https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

negativ oder (d) sowohl (a) als auch (b) und (c). Da ein Wesen, das keine Informatio-
nen iiber potentielle Schiden seiner korperlichen und seelischen Integritit hat und
im Falle des Vorliegens dieser Schiden keine unangenehmen Gefiihle oder negati-
ven intrinsischen Werte mit ihnen assoziiert, ein Wesen ist, dass sensu stricto keinen
Schmerz empfinden kann, steht die letzte Option dafiir, dass aus trans- und post-
humanistischer Sicht mit Hilfe von Technologie nicht nur der tatsichlich vorhan-
dene Schmerz, sondern das genuine Vermdgen selbstbewussten Lebens, Schmerz
zu empfinden, zur Steigerung seines Wohlergehens eliminiert werden sollte. Keine
der moglichen Optionen, Aspekte des Schmerzes durch Technologie zu eliminie-
ren, kann restlos iiberzeugen.

Ad (a): Dass Schmerzen eine Schidigung der kérperlichen und seelischen In-
tegritit des Organismus anzeigen, ist nicht nur ein evolutionirer Vorteil gewe-
sen, der es dem homo sapiens sapiens in der Vergangenheit ermoglichte, die eigenen
Uberlebenschancen zu steigern, sondern ist ein wesentlicher Aspekt selbstbewuss-
ten Lebens, das sich auch heute autonom in einer Welt zurechtfinden muss, die je-
derzeit seine korperliche und seelische Integritit bedrohen kann. Dies gilt fiir alle
Formen verkorperten Lebens, unabhingig davon, ob das selbstbewusste Leben mit
der Existenz eines biologischen oder eines virtuellen Korpers einhergeht: Auch als
virtueller Upload verfigt ein Subjekt tiber eine materielle Grundlage seiner Exis-
tenz, die beschidigt werden kann. Ohne die Moglichkeit, sich einer potentiellen
Schidigung der korperlichen und seelischen Integritit bewusst zu werden, wire
ein Erfahrungssubjekt nicht nur von einer fiir das selbstgesteuerte Leben notwen-
digen Informationsquelle abgeschnitten, sondern als Folge von seinem Leib oder
seiner materiellen Existenzgrundlage entfremdet und damit potentiell dem Wahn
preisgegeben, dass der Zustand des eigenen Leibes oder der materiellen Existenz-
grundlage fiir das eigene Leben irrelevant ist. Dass Schmerzen, verstanden als in-
tentionale mentale Zustinde, existieren, ist somit keine Minderung der Lebens-
qualitit, sondern die conditio sine qua non fiir ein selbstgesteuertes bewusstes Le-
ben.%¢

Ad (b): Die Moglichkeit, das unangenehme Gefiihl, das mit Schmerzen verbun-
den ist, durch Analgetika zu lindern, ist seit einiger Zeit fester Bestandteil des me-
dizinischen Repertoires und der medizinische und pharmakologische Fortschritt
wird es uns sehr wahrscheinlich in den nichsten Jahrzehnten durch neue Erkennt-
nisse iiber die neuropsychologische Funktionsweise des Nervensystems ermogli-
chen, die vom Schmerzpatienten empfundenen unangenehmen Gefiihle entweder

66  Vgl. R. Boddice: 2017, S. 65: »[Flrom a functional point of view [...], there are compelling rea-
sons why pain is essential and helpful. Without pain, we are at enormous risk. Pain holds us
in check when there is something wrong, causing us to protect injured parts. [...] In this most
fundamental sense, the potential for dysfunction notwithstanding, pain is an unmitigated
gOOd.«

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flieg, Aua, Flieg!?

durch pharmakologische Mittel oder prophylaktische gentechnische Verinderun-
gen zu verhindern. Die technischen Méglichkeiten, das mit dem Schmerz asso-
ziierte unangenehme Gefithl zu lindern, sind auf der einen Seite ohne Zweifel in
einer Reihe von Fillen eine moralisch gebotene Handlungsoption, um dem Lei-
den eines bewussten Wesens, unabhingig von der Moglichkeit, die Ursache sei-
nes Schmerzes zu behandeln, Linderung zu verschaffen.®” Auf der anderen Seite
scheint es aber einen Rubikon des palliativen oder prophylaktischen Gebrauchs von
Analgetika zu geben, der dann wiberschritten sein konnte, wenn das Aufkommen
von unangenehmen Gefiihlen tout-court eliminiert werden soll. Basierend auf der
Annahme, dass einige Sachverhalte in der Welt bestehen, die nur dann angemessen
erfasst werden konnen, wenn ihre Wahrnehmung mit einem unangenehmen Ge-
fithl einhergeht, wiirde eine vollstindige Eliminierung unangenehmer Gefiihle auf
Seiten des Subjekts verhindern, dass auf die in der Welt bestehenden Sachverhalte
auf eine emotional adiquate Art und Weise reagiert werden kann. Durch das Aus-
bleiben eines unangenehmen Gefiihls in Reaktion auf korperliche oder seelische
Schiden wire somit einerseits die Gefahr einer emotionalen Entfremdung vom
Sein und andererseits die Gefahr einer Instrumentalisierung der eigenen Leiblich-
keit durch diese Entfremdung gegeben. Wer auf einen Nagel tritt und die im Be-
wusstsein angezeigte Schidigung nicht linger als unangenehm empfinden kann,
der scheint analog zu kongenitaler Analgesie dem Risiko ausgesetzt zu sein, den eige-
nen Leib im Modus der von jeder emotionalen Verbindung losgel6sten instrumen-
tellen Vernunft nur noch analog zu einer defekten Maschine behandeln zu kénnen.
Wer aufgrund des Todes eines geliebten Menschen kein unangenehmes seelisches
Gefithl empfinden kann, weil er genetisch dazu nicht in der Lage oder pharma-
kologisch so eingestellt ist, dass die normalerweise mit dem unangenehmen Ge-
fihl einhergehenden Reaktionen des Nervensystems ausbleiben, der scheint kei-
nen axiologisch relevanten Gewinn seiner Lebensqualitit sein Eigen nennen zu
konnen, sondern eher an einer fundamentalen Einschrinkung der Wirklichkeits-
wahrnehmung und somit an einer Reduktion des zum Wert des selbstbewussten
Lebens beitragenden Vermdégen des Fithlens zu leiden. Das vollstindige Ausblei-
ben unangenehmer Gefiihle ist also nicht nur mit Griinden als eine Limitierung
des emotionalen Vermogens selbstbewussten Lebens zu verstehen, sondern liuft
dariiber hinaus Gefahr, einen adiquaten Kontakt zur Wirklichkeit zu verhindern,
der fiir ein selbstbewusstes Leben aufgrund dessen, wie die Welt beschaffen ist,
notwendigerweise auch zu unangenehmen koérperlichen und seelischen Schmer-
zen fithren kann.

Ad (c): Neben der Anzeigefunktion des Schmerzes und dem mit ihm einher-
gehenden unangenehmen Gefiihl kann schliellich auch darauf gezielt werden, die

67 Vgl S.B. Fink: 2012, S. 4: »Most agree intuitively and without reference to any meta-ethical
theory that pain is something we ought to prevent and elicit in our fellow beings.«

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A

vl


https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

intrinsisch negative Bewertung des Schmerzes durch pharmakologische oder tech-
nische Eingriffe unter Beibehaltung der beiden erstgenannten Aspekte in eine neu-
trale oder positive Wertung zu transformieren. Um dem Schmerz eine wesentliche
Dimension zu nehmen, weswegen an ihm gelitten wird, konnte dieser Idee fol-
gend die Evaluation des Schmerzes auf Seiten des Subjektes verindert werden.
Obwohl es, wie gesehen, Fille gibt, in denen Schmerzen mit einem intrinsisch
neutralen oder intrinsisch positiven Wert assoziiert sind, sind diese Schmerzen
keine Schmerzen, an denen gelitten wird. Eine Welt, in der technologische und
pharmakologische Eingriffe in das Bewusstsein dazu fithren, dass nicht linger an
Schmerzen gelitten wird, scheint aber aus verschiedenen Griinden keine erstre-
benswerte Welt zu sein. Zum einen scheint dadurch dem selbstbewussten Leben
eine grundlegende Motivation zur Moralitit zu fehlen: Wenn ein Individuum aus
der ihm eigenen Perspektive Schmerzen keinen intrinsisch negativen Wert mehr
zuschreiben kann, dann wird dieses Individuum begrifflich kaum in der Lage sein,
den Schmerzen anderer Wesen einen intrinsisch negativen Wert zuzuerkennen.
Damit wird es aber nicht linger in der Lage sein, anzuerkennen, dass es berech-
tigte Interessen des Lebendigen zur Vermeidung des Leidens gibt: Ihr Leiden ist
ja aus Sicht des Subjektes nicht linger als intrinsisch negativ zu bewerten. Lei-
den und Empathie sind eng verbunden.®® Dann aber besteht fiir das Individu-
um kein Grund, das Leiden zu verhindern. Es scheint also der intrinsisch negative
Wert des Schmerzes zu sein, der uns ermdéglicht, die Anderen als leidendes Subjekt
wahrzunehmen: Je niher wir selbst dem Leiden stehen, desto offener sind wir, das
Leiden des Lebendigen anzuerkennen.” Mit technischen Mitteln dafiir Sorge zu
tragen, dass Schmerzen nicht linger als intrinsisch negativ bewertet werden, liuft
also Gefahr, eine wesentliche Grundlage der Moral zu untergraben. Zum anderen
scheint das Vorhaben, mit technischen Mitteln die intrinsisch negative Wertung
des Schmerzes zu verhindern, unmittelbar mit der Freiheit und Rationalitit selbst-
bewussten Lebens zu kollidieren: Dass bestimmte Schidigungen der korperlichen
und seelischen Integritit nicht nur mit einem unangenehmen Gefiihl, sondern

68  Vgl.R.Boddice: 2017, S. 60: »A number of studies have shown that empathy is dependent on
our ability to call forth emotions that we have experienced first-hand, or on our capacity to
imagine being in the other’s shoes.«

69 Vgl ebd., S.63: »If pain and empathy are functionally related — that is, being in pain and
witnessing another in pain— then taking pain medication designed to eliminate physical
pain might also eliminate the emotional pain caused by witnessing suffering. [...] While the
research on empathic pain is at the cutting edge of neuroscience, neuropsychologists and
human geneticists have argued for some time that individual emotional suffering, caused
perhaps by social exclusion, bereavement, or a>broken<heart,<is neurologically no different
to [...] pains caused by injury.«

70 Vgl ebd,, S. 64: »A heightened sensitivity to painful injury therefore probably equates to a
more acute sense of the suffering of others«.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flieg, Aua, Flieg!?

auch mit einer intrinsisch negativen Bewertung einhergehen, ist in vielen Fillen
Ausdruck des Subjekts, dass es seine Zustimmung zum Sein dieser Zustinde ver-
weigert und einen Grund sieht, die fiir den kérperlichen oder seelischen Schmerz
verantwortlichen Ursachen in der Welt zu dndern. Wer seinen Korper beispielswei-
se aufgrund seiner Arbeitsbedingungen schidigt, der wird nur dann einen Grund
sehen, gegen diese Umstinde anzugehen, wenn er seinem korperlichen Schmerz
einen intrinsisch negativen Wert zuspricht. Wer seelisch misshandelt wird, wird
sich nur zur Wehr setzen konnen, wenn er die seelischen Schiden als ein intrinsi-
sches Ubel versteht. Dem selbstbewussten Leben diese Fihigkeiten durch den Ein-
satz von Technologie zu nehmen, wire also ein wesentlicher Eingriff in die freie
und rationale Urteilskraft, die gerade den intrinsisch positiven Wert selbstbewuss-
ten Lebens konstituiert. Ein solcher Eingriff witrde selbstbewussten Leben seinen
Wert nehmen.

Ad (d): Die letzte Option zur Verhinderung des Schmerzes nimmt alle drei ge-
nannten Aspekte zusammen und stellt in Aussicht, durch den Gebrauch von Tech-
nologie, das genuine Vermogen Schmerz zu empfinden, zu iiberwinden, um da-
mit die Lebensqualitit selbstbewussten Lebens zu steigern. Diese Option ist nicht
nur von den bereits erwihnten Bedenken zur Eliminierung einzelner Aspekte des
Schmerzes betroffen, sondern steht dariiber hinaus vor folgender Schwierigkeit:
Ohne das Vermogen, Schmerz zu empfinden, liuft ein selbstbewusstes Leben Ge-
fahr, seine Verletzbarkeit und Endlichkeit, die jedes Leben in diesem Universum,
sei es virtuell oder biologisch, sein Eigen nennt, zu vergessen und sich dem Wahn
hinzugeben, es selbst sei der Herr des Seins.”*

So zeigt sich Schmerz schlussendlich doch in einem paradoxen Gewand: Ob-
wohl jedes Leid gelindert werden soll, kénnen wir in dieser ihr Ende in sich tragen-
den Welt Leiden nie vollstindig verhindern. Obwohl jedes Leid gelindert werden
soll, bleiben wir darauf verwiesen, uns zum Schmerz zu verhalten. Sich einseitig
auf den Wunsch zu fokussieren, Schmerzen zu eliminieren, ist dabei eine mégliche
Verhaltensweise. Sich einseitig darauf festzulegen, Schmerzen als Teil der condi-
tio humana zu akzeptieren, stellt die diesem Wunsch entgegengesetzte Einstellung
dar. Wie so oft im Leben, scheint die Lésung auch hier nicht in den Extremen zu
liegen. Zum einen bleibt es aufgrund der vielfiltigen Bedeutungsdimensionen von
Schmerz fraglich, ob die vollkommene Abschaffung von Schmerz wiinschenswert
sei. Zum anderen scheint die absolute Eliminierung von Schmerz nicht umsetzbar

71 Vgl. S. Kleinschmidt: 2016, S. 19: »Wer Schmerzen wie ein nihilistischer Aufklarer betrachtet,
als sinnlos, als moralischen Skandal, als Irrtum der Natur, der wird verlangen, ihn vollig aus
der Welt zu schaffen. Doch wer dies versucht, wird Schiffbruch erleiden, wie alle Utopisten,
die an Verwirklichungen arbeiten, die dem Cesetz des Lebens widersprechen. Denn Schmerz
gehort zum Leben, zu seinem Anfang und zu seinem Ende. Und fiir die meisten auch zu sei-
nem Verlauf.«

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A

223


https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Benedikt Paul Gocke, Anna Sindermann

zu sein, entweder, weil die Integritit des selbstbewussten, moralischen, persona-
len Lebens gefihrdet wiirde, oder, weil es aufgrund der uns in ihrer Komplexitit
nie zur Ginze zur Verfigung stehenden Wirklichkeit nicht umsetzbar ist.

Wenn eine Welt ohne einen Funken Schmerz, ohne ein Quintchen Leid nicht
moglich sein wird, stellt eine einseitige, kindlich anmutende, Fixierung — negativ
ausgedriickt — auf eine rigorose Weigerung, Schmerz zu akzeptieren, sowie — po-
sitiv ausgedriickt — auf den Wunsch, dass nie mehr etwas weh tun wird nach dem
Motto »Flieg, Aua, fliegl«, eine Beschrinkung der Moglichkeiten der wertenden
Haltungen dar, deren Vielfalt es aber gerade bedarf bei einem Phinomen, des-
sen Facettenreichtum in der personal-biographischen, existenziell-menschlichen,
moralisch-empathischen Dimension die dargestellte hohe Komplexitit aufweist.
Wir bleiben zuriickgeworfen auf die moralische Tatsache, dass jeder (nicht in-
trinsisch wertvoll empfundene) Schmerz und jedes Leid verhindert oder gelindert
werden soll, wenngleich diese moralische Tatsache nur eben eine solche ist, wenn
wir Schmerzen und Leid empfinden kénnen. Solange eine Welt ohne Schmerz und
Leid nicht moglich ist, braucht es eine breitgeficherte Kultur des Schmerzes dar-
iiber, welcher Schmerz wann und warum stets zu vermeiden ist, dariiber, wel-
che Einstellungen zum Schmerz in verschiedenen Kulturen gelebt werden, dar-
iiber, welche Bedeutung Schmerz und Leid fiir den individuellen Menschen und
fiir die Menschheit haben. Bei allen Machbarkeitsphantasien sollte der Transhu-
manist die Tatsache nicht aus dem Auge verlieren, dass wir mehr brauchen als das
Ziel, Schmerzen zu iiberwinden. So sollte der Transhumanist bedenken, inwiefern
Schmerzempfinden eventuell Teil des selbstbewussten Daseins ist. Ansonsten lau-
fen wir Gefahr, durch die Eliminierung des Vermégens, Schmerzen zu empfinden,
die Méglichkeit selbstbewussten Lebens gleich mit zu begraben.

https://dol.org/10:14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

