
Flieg, Aua, Flieg!?

Eine Evaluation trans- und posthumanistischer Anliegen

zur Überwindung von Schmerz und Leid

Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

Der Transhumanismus fordert, dass die Erkenntnisse der modernenWissenschaf-

ten genutzt werden sollen, um dem Menschen zu ermöglichen, kontrolliert sei-

nen eigenen Körper und seine seelischen Zustände im Rahmen morphologischer

Freiheit zu gestalten und zu kontrollieren. Der Posthumanismus fordert darüber

hinaus, dass sich der Mensch mithilfe von Technologie sogar in die Lage versetzen

dürfen soll, seine psychophysische Existenz als homo sapiens sapiens zu transzendie-

ren, um eine virtuelle Existenzform anzunehmen, die ihn von den Beschränkun-

gen der Existenz als biologischer Organismus befreit. Das Motiv der trans- und

posthumanistischen Anliegen zur technologischen Gestaltung und Überwindung

menschlichen Lebens liegt dabei in der Annahme begründet, dass der kontrollierte

Einsatz der neuen Technologien eine notwendige und hinreichende Bedingung ist,

um dem Menschen oder seinen posthumanen Nachfahren ein Leben zu ermögli-

chen, das frei ist von den Kalamitäten der natürlichen Existenz des homo sapiens

sapiens und ein möglichst gutes Leben garantieren kann. Da Schmerzen und Leid

aus trans- und posthumanistischer Sicht wesentliche Faktoren sind, die ein gutes

Leben verhindern, fordern Trans- und Posthumanisten, dass die Erkenntnisse der

modernenWissenschaften im Zuge der Gestaltung und Transzendierung mensch-

lichen Lebens auch genutzt werden sollen, um ein schmerz- und leidbefreites Le-

ben zu ermöglichen. Im Folgenden wird nach einer vertiefenden Analyse der trans-

und posthumanistischen Anliegen zunächst die komplexe Natur des Schmerzes

sowie seine existentielle und moralische Bedeutung analysiert, bevor dafür argu-

mentiert wird, dass eine vollständige Eliminierung von Schmerzen nur um den

Preis der Eliminierung der Möglichkeit eines authentischen und selbstbewussten

Lebens zu haben ist.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

1. Die Anliegen des Trans- und Posthumanismus

Um die Anliegen des Trans- und Posthumanismus zu verstehen, ist es notwendig,

das wissenschaftliche Fundament zu skizzieren, auf dem sie aufbauen. Mit dem

gegenwärtigen Paradigma der Kosmologie gehen Trans- und Posthumanismus da-

von aus, dass das physikalische Universum vor ungefähr 13,8 Milliarden Jahren mit

einer Anfangssingularität zu existieren begann und zumindest seit der Zeit nach

der Planck-Epoche eine durch Naturgesetze beschreibbare Entwicklung genom-

men hat, die dazu führte, dass das beobachtbare Universum in der Form existiert,

in der wir es heute vorfinden.1 Die mit der Anfangssingularität initiierte Existenz

des Universums führte dabei nicht nur zur enormen raumzeitlichen Ausdehnung

des Universums samt seiner 50 Milliarden vomMenschen beobachtbaren Galaxien,

sondern auch zur Entwicklung unseres Planeten und damit zur Existenz des die-

se Galaxien beobachtenden homo sapiens sapiens. Obwohl es aus biologischer Sicht

umstritten ist, wie genau und wann der Übergang von anorganischen zu organi-

schen Strukturen auf unserem 4,6 Milliarden Jahre alten Planeten seinen Ursprung

nahm2, geht die moderne Evolutionsbiologie davon aus, dass der seit 300.000 Jah-

ren fossil belegte moderneMensch in der Gattung der Hominiden das gegenwärtig

letzte Glied einer evolutiven Entwicklung des Lebens ist, die sich als Prozess be-

schreiben lässt, der denjenigen Lebensformen die größten Überlebens- und Fort-

pflanzungschancen zuschreibt, die sich aufgrund vererbbarer genetischer Muta-

tionen im Erbgut am besten an ihre natürliche Lebenswelt anpassen können.3 Aus

wissenschaftlicher Sicht ist die Entwicklung des modernen Menschen aufgrund

1 Obwohl es alternative Modelle zur Entstehung des Universums gibt, welche ohne die An-

fangssingularität auszukommen versuchen, ist die ›Urknall‹-Theorie das gängige Paradigma

in der Kosmologie. Aus religionsphilosophischer Perspektive führt die Existenz der Anfangs-

singularität zur Frage nach der hinreichenden Ursache dieser Singularität und somit zur Fra-

ge eines nicht-physikalischen Schöpfers des Universums. Dieser Frage kann hier nicht nach-

gegangen werden, siehe aber Copan, Paul/Craig, William (Hg.): The Kalam Argument. Vol-

ume One: Philosophical Arguments for the Finitude of the Past, New York: 2018 und Dies.

(Hg.): The Kalam Argument. Volume Two: Scientific Evidence for the Beginning of the Uni-

verse, New York: 2018 und Göcke, Benedikt Paul: »Der naturwissenschaftliche Beitrag zur

Frage der Existenz Gottes. Allgemeine Grenzen und das Beispiel der Anfangssingularität des

Universums«, in: Frankfurter Zeitschrift für Islamisch-Theologische Studien (im Erscheinen).

2 Vgl. Scherer, Siegfried: »Denkvoraussetzungen und weltanschauliche Überzeugungen in der

Biologie«, in: Ulrich Lüke/Georg Souvignier (Hg.), Wie objektiv ist die Wissenschaft? Darm-

stadt: 2017, S. 45-80, S. 57. Vgl. auch Kreiner, Armin: Jesus, UFOs, Aliens. Außerirdische In-

telligenz als Herausforderung für den christlichen Glauben, Freiburg: 2011, S. 121: Vgl. auch

de Duve, Christian: »Welchen Zwängen unterliegen Ursprung und Evolution des Lebens?«,

in: Tobias Wabbel (Hg.), Leben im All. Positionen aus Naturwissenschaft, Philosophie und

Theologie, Düsseldorf: 2005, S. 27-36, S. 28.

3 Für eineAnalyse derwissenschaftstheoretischen ImplikationenundProblemedermodernen

Evolutionsbiologie vgl. S. Scherer: 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flieg, Aua, Flieg!? 189

der zahlreichen involvierten Variablen des natürlichen Selektionsprozesses dabei

von kontingenten und indeterminierten Faktoren abhängig gewesen, so dass die

Existenz des homo sapiens sapiens selbst ein kontingentes Ergebnis der Evolution

des Lebens ist.4 Die Evolution des Lebens implizierte also keine intrinsische Not-

wendigkeit, dass sich der homo sapiens sapiens auf dem Planeten Erde entwickeln

musste: Würde man die Zeit bis zur Entstehung des organischen Lebens zurück-

drehen, wäre es fraglich, ob der homo sapiens sapiens erneut die Bühne des Lebens

betreten würde.5 Aus Sicht der Evolutionsbiologie ist es darüber hinaus völlig of-

fen, ob der homo sapiens sapiens über einen längerfristigen Bestand verfügt, da er als

biologische Art nach wie vor dem evolutionären Prozess unterworfen ist.6 Geneti-

sche Mutationen, Gendrift und Selektionsdruck sind heute zwar eingebettet in die

kulturelle Evolution des Menschen, die die unmittelbaren Folgen der biologischen

Evolution oft abfedern oder nivellieren kann, doch ist davon auszugehen, dass sich

ohne menschliches Eingreifen auf lange Sicht kontingente und wesentliche Eigen-

schaften des homo sapiens sapiens dergestalt ändern werden, dass vom Aufkommen

einer neuen biologischen Art gesprochen werden kann. Lassen wir den Dingen ih-

ren natürlichen Lauf, dann ist der homo sapiens sapienswohl nur ein kurzes Flackern

im Leuchtfeuer des Lebens.

Obwohl es eine Vielzahl unterschiedlicher trans- und posthumanistischer Po-

sitionen gibt, konstituiert sich ihre Familienähnlichkeit vor dem skizzierten wis-

senschaftlichen Hintergrund dadurch, dass Trans- und Posthumanisten einerseits

4 Obwohl der gegenwärtige Stand der Forschung keine natürlichen Ursachen identifizieren

kann, die notwendigerweise zur Entwicklung des Menschen führten, lässt sich aus meta-

physischer Perspektive dennoch die schwächere These rechtfertigen, dass die Existenz des

Menschen zumindest als Möglichkeit durch die Anfangssingularität des Universums impli-

ziert gewesen ist: Wäre die Existenz des Menschen keine durch die Anfangssingularität im-

plizierte Möglichkeit, dann könnte es den Menschen in seiner jetzigen Gestalt nicht geben.

Zur Frage, ob das Universum für die Möglichkeit menschlichen oder bewussten Lebens fine-

tuned ist, vgl. Haught, John F.: The New Cosmic Story. Inside Our Awakening Universe, New

York/London: 2017 und Goff, Philip: »Hat sich das Universum selbst entworfen?«, in: Benedikt

Paul Göcke/Klaus Müller/Fana Schiefen (Hg.), Welt – Geist – Gott. Erkundungen zu Panpsy-

chismus und Panentheismus, Münster: 2020, S. 77-114.

5 Vgl. C. de Duve: 2005, S. 30: »Heute vertreten die meisten Evolutionsforscher folgende Mei-

nung: Angesichts der Vielzahl zufälliger Ereignisse, die den Weg von der gemeinsamen Ur-

form des Lebens bis zur SpeziesMensch kennzeichnen, ist dieWahrscheinlichkeit, dassMen-

schen entstanden sind, als verschwindend gering und die Wahrscheinlichkeit, dass sie sich

an anderen Orten reproduziert haben, als extrem unwahrscheinlich einzustufen.« Vgl. auch

Gould, Stephen: Wonderful Life, New York: 1989, S. 14.

6 Vgl. Juengst, E. T.: »What’s TaxonomyGot toDowith It? ›Species Integrity‹,HumanRights, and

Science Policy«, in: Julian Savulescu/Nick Bostrom (Hg.), Human Enhancement, Oxford: 2013,

S. 43-58, hier S. 50: »Species are not static collections of organisms that can be ›preserved‹

against change like a can of fruit; they wax and wane with every birth and death and their

genetic complexions shift across time and space.«

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

einer negativen Argumentation bezüglich des normativen Status des homo sapiens

sapiens folgen, während sie andererseits einer positiven Argumentation bezüglich

des intrinsischen Wertes selbstbewussten Lebens zustimmen, um darauf basie-

rend ihre Forderung nach einer wertschöpfenden technologischen Gestaltung oder

Transzendierung des homo sapiens sapiens zur Verwirklichung eines im Rahmen des

Möglichenmaximal guten selbstbewussten und personalen Lebens zu begründen.7

1.1 Es ist erlaubt, den homo sapiens sapiens zu gestalten

und zu überwinden!

Die dem trans- und posthumanistischen Denken zugrundeliegende negative Ar-

gumentation lässt sich als deduktiv gültiges Argument wie folgt formulieren:

(1) Der homo sapiens sapiens ist das kontingente Ergebnis der evolutionären Ent-

wicklung des Lebens.

(2) Wenn der homo sapiens sapiens das kontingente Ergebnis der evolutionären Ent-

wicklung des Lebens ist, dann verfügt der homo sapiens sapiens über keinen nor-

mativen Status.

(3) Wenn der homo sapiens sapiens über keinen normativen Status verfügt, dann gibt

es weder ein Gebot, den homo sapiens sapiens in seiner gegenwärtigen Form zu

konservieren, noch ein Gebot, die zukünftige Existenz des homo sapiens sapiens

sicherzustellen.

(4) Wenn es weder ein Gebot gibt, den homo sapiens sapiens in seiner gegenwärtigen

Form zu konservieren, noch ein Gebot, die zukünftige Existenz des homo sapiens

sapiens sicherzustellen, dann ist es sowohl erlaubt, den homo sapiens sapiens zu

7 Vgl. Tirosh-Samuelson, Hava: »Engaging Transhumanism«, in Gregory Hansell/William

Grassie (Hg), Transhumanism and its Critics, Philadelphia: 2011, S. 19-54, S. 29. Vgl. auch

Tirosh-Samuelson, Hava: »Transhumanism as a Secularist Faith«, in: Zygon 47 (2012), S. 710-

734 und Helmus, Caroline: Transhumanismus – Der neue (Unter-)Gang des Menschen? Das

Menschenbild des Transhumanismus und seine Herausforderungen für die Theologische

Anthropologie, Regensburg: 2020 für eine Analyse der unterschiedlichen trans- und post-

humanistischen Positionen. Vgl. Loh, Janina: Trans- und Posthumanismus zur Einführung,

Hamburg: 2018 für eine kurze Einführung in trans- und posthumanistisches Denken. Der

Oxforder Philosoph Nick Bostrom (Bostrom, Nick: »In Defense of Posthuman Dignity«, in:

Hansell/Grassie, Transhumanism and its Critics (2011), S. 55-66, hier S. 55) beschreibt den

Transhumanismus wie folgt: »Transhumanism is a loosely defined movement that has de-

veloped gradually over the past two decades and can be viewed as an outgrowth of secular

humanismand the Enlightenment. It holds that current humannature is improvable through

theuse of applied science andother rationalmethods,whichmaymake it possible to increase

human health span, extend our intellectual and physical capacities, and give us increased

control over our own mental states and moods.«

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flieg, Aua, Flieg!? 191

gestalten, als auch, den homo sapiens sapiens vollständig zu überwinden.

Also:

(5) Es ist sowohl erlaubt, den homo sapiens sapiens zu gestalten, als auch, den homo

sapiens sapiens vollständig zu überwinden.

Da das Argument deduktiv gültig ist, ist die entscheidende Frage die, ob es auch ein

schlüssiges Argument ist. Die gegenwärtigen Erkenntnisse sowohl der Kosmologie

als auch der Evolutionsbiologie zeigen, dass Prämisse (1) wahr ist: Dass der homo sa-

piens sapiens samt seinen spezifischen Eigenschaften existiert, ist, wie gesehen, aus

naturwissenschaftlicher Sicht das kontingente Ergebnis der Evolution des Lebens.

Da naturwissenschaftliche Erkenntnisse a posteriori gerechtfertigt und damit falli-

bel sind, gibt es bei gleichbleibender Erkenntnislage in der Evolutionsbiologie nur

zwei Möglichkeiten, wie die Falschheit derThese, dass der Mensch das kontingente

Ergebnis der Evolution ist, gezeigt werden könnte: Auf der einen Seite könnte ein

deduktiv schlüssiges Argument a priori die Negation von Prämisse (1) rechtferti-

gen. Ein solches Argument müsste in der Lage sein, alleine auf Vernunfteinsichten

basierend die These zu rechtfertigen, dass der homo sapiens sapiens das notwen-

dige Ergebnis des evolutionären Prozesses auf der Erde ist. Auf der anderen Seite

könnten die Erkenntnisse der Evolutionsbiologie in einen größeren philosophisch-

theologischen Kontext eingegliedert werden, der in der Lage ist, zu erklären, war-

um einerseits die Naturwissenschaften davon ausgehen, dass die Entwicklung des

Menschen kontingent ist, sie auf der philosophisch-theologischen Ebene aber den-

noch als eine zielgerichtete und damit notwendige Entwicklung zu verstehen ist.

Um aus dem Sein des homo sapiens sapiens zu folgern, dass er sein soll, wie er ist,

müssen also zusätzliche philosophisch-theologische Annahmen hinzugenommen

werden. Ein vieldiskutierter Ansatz mit diesem Ziel besteht darin, im Rahmen ei-

ner theistischen Evolution die Phylogenese des Menschen als Resultat göttlichen

Wirkens auf der für genetische Mutationen mitverantwortlichen Ebene der Quan-

tenmechanik zu verorten, da Gott durch den Zusammenbruch der Wellenfunktion

auf der physikalischen Mikroebene in der Lage sei, makrophysikalische Wirkun-

gen zu erzielen.8 Wäre ein solches Modell erfolgreich, würde es zeigen, dass der

Mensch trotz seiner naturwissenschaftlichen Kontingenz sehr wohl das metaphy-

sisch notwendige und intendierte Resultat göttlichen Handelns in der Welt sein

kann. Da aber nicht nur kein schlüssiges Argument a priori für die Notwendigkeit

des homo sapiens sapiens vorliegt, und darüber hinaus die Versuche einer philoso-

phisch-theologischen Begründung der Notwendigkeit des homo sapiens sapiens als

8 Für eine ausführliche Analyse dieser Position und ihrer metaphysischen und theologischen

Chancen und Probleme vgl. Böth, Florian: The GodWhoActs. Nicht-interventionistisches ob-

jektives Handeln Gottes bei Robert John Russel, Freiburg: 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

biologischer Art aufgrund ihrer hohen metaphysischen und wissenschaftstheore-

tischen Kosten und Probleme nicht überzeugen können, ist es weiterhin rational,

von der Wahrheit von Prämisse (1) auszugehen.9

Die zweite Prämisse führt diesen Gedanken weiter aus und besagt, dass der ho-

mo sapiens sapiens über keinen normativen Status verfügt, wenn er das kontingente

Ergebnis der evolutionären Entwicklung des Lebens ist. Der Begriff des norma-

tiven Status wird dabei wie folgt verstanden: Eine Entität hat genau dann einen

normativen Status, wenn (a) sie über diejenigen Eigenschaften und Dispositionen

verfügt, die sie haben soll, weil es (b) eine intentionale Instanz gibt, die dafür ver-

antwortlich ist, dass ihr diese Eigenschaften und Dispositionen auf eine moralisch

relevante Art und Weise zukommen.10 Da die biologische Art des homo sapiens sa-

piens aufgrund genetischer Variationen und epigenetischer Faktoren faktisch eine

großen Varianz physikalischer und mentaler Eigenschaften und Dispositionen der

menschlichen Individuen impliziert11, folgt, dass der homo sapiens sapiens genau

dann einen normativen Status sein Eigen nennt, wenn es der Fall sein soll, dass

die Art homo sapiens sapiens über genau die Varianz physikalischer und mentaler

Eigenschaften und Dispositionen verfügt, die sie de facto konstituieren, weil es eine

intentionale Instanz gibt, die dafür verantwortlich ist, dass ihr diese Eigenschaf-

ten und Dispositionen auf eine moralisch relevante Art und Weise zukommen.12

Um zu zeigen, dass der homo sapiens sapiens über einen normativen Status verfügt,

9 Vgl. Engelhardt Jr., Hugo Tristram: »Die menschliche Natur – Kann sie Leitfaden menschli-

chen Handelns sein? Reflexionen über die gentechnische Veränderung des Menschen«, in:

Kurt Bayertz (Hg.), Die menschliche Natur, Paderborn: 2005, S. 32-51, hier S. 40: »Für eine sä-

kulare Darstellung des speziellen Standpunktes der biologischen Natur des Menschen ist

die menschliche Natur, wie wir sie vorfinden, das Produkt von (1) spontanenMutationen, (2)

Selektionsdruck, (3) Gendrift, (4) chemischen und anderen Determinanten biologischer Pro-

zesse und von (5) verschiedenen Katastrophen […], die allesamt das Ergebnis der Evolution

bestimmen. Im allgemein säkularen Kontext ist die menschliche Natur, anders als in der tra-

ditionell christlichen Auffassung, das kontingente Produkt zufälliger Ereignisse und blinder

Naturprozesse und nicht das Ergebnis eines normierenden Aktes göttlicher Schöpfung.«

10 Technische Artefakte sind eindeutige Fälle von Entitäten, die einen normativen Status ha-

ben, da sie auf eine bestimmte Art und Weise vom Menschen konstruiert sind und daher

sein sollen, wie sie konstruiert sind. Ein vom Wind zusammengetragener Haufen Laub hat

dagegen keinen normativen Status, da es keinen Grund gibt, anzunehmen, dass er über die-

jenigen Eigenschaften und Dispositionen, die er hat, aufgrund der kausalen Wirkung des

Windes, verfügen soll.

11 Vgl. Fukuyama, Francis: Das Ende des Menschen, München: 2004, S. 190.

12 Für eine generelle Diskussion über den normativen Status des menschlichen Körpers vgl.

Bayertz, Kurt: »DiemenschlicheNatur und ihrmoralischer Status«, in: ders., Diemenschliche

Natur (2005), S. 9-31; Roughley, Neil: »Was heißt menschliche Natur? Begriffliche Differen-

zen und normative Ansatzpunkte«, in: Bayertz, Die menschliche Natur (2005), S. 133-156 und

Heyd, David: »Die menschliche Natur. Ein Oxymoron?«, in: Bayertz, Die menschliche Natur

(2005), S. 52-71.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flieg, Aua, Flieg!? 193

müsste also eine Instanz identifiziert werden, die aus sich heraus begründet, dass

der homo sapiens sapiens mitsamt seinen physikalischen und mentalen Eigenschaf-

ten und Dispositionen ist, wie er sein soll. Die Schwierigkeit an dieser Stelle be-

steht aber darin, dass in Bezug auf die kosmische und biologische Evolution des

Menschen nur ein göttliches Wesen in der Lage wäre, als letztbegründende Quelle

und Garant des normativen Status des homo sapiens sapiens zu fungieren. Da, wie

bei der Rechtfertigung von Prämisse (1) gesehen, ein göttliches Eingreifen in den

Evolutionsprozess zur Verwirklichung dieses normativen Status mit großen meta-

physischen und wissenschaftstheoretischen Problemen behaftet ist, fällt diese Op-

tion zumindest aus Sicht der Trans- und Posthumanisten weg. Da aber der Mangel

eines Argumentes für die Rechtfertigung des normativen Status des homo sapiens

sapiens kein Argument für die Negation dieser These ist, muss ein positives Argu-

ment für Prämisse (2) gefunden werden. Dieses Argument basiert auf der Einsicht,

dass sich der für die Existenz und die Eigenschaften des homo sapiens sapiens ver-

antwortliche evolutionäre Prozess alleine aufgrund natürlicher Ursachen abspielt,

die zwar teleologisch auf eine immer höhere Komplexität des Lebens ausgelegt und

deswegen zur Existenz einer Entität führen könnten, die über einen intrinsisch po-

sitiven Wert verfügt13, es aber einem Kategorienfehler und naturalistischem Fehl-

schluss gleichkäme, diesen natürlichen Vorgang normativ aufzuladen: Gerade weil

der homo sapiens sapiens als biologische Art das kontingente Ergebnis der Evolution

ist, verfügt er über keinen normativen Status.14

13 Für ein Argument für eine teleologische Naturauffassung vgl. Nagel, Thomas: Mind and Cos-

mos. Why the Materialist Neo-Darwinian Conception of Nature is Almost Certainly False,

New York: 2012.

14 Vgl. D. Heyd: 2005, S. 70-71 zum hier verwendeten Begriff der biologischen, also artspezifi-

schen Existenz des homo sapiens sapiens: »Menschliche Natur meint entweder die biologisch

(und psychologisch) konstitutiven Eigenschaften der Mitglieder der menschlichen Art oder

den unwandelbaren Kern des idealen menschlichen Wesens. Im ersten Fall hat die mensch-

liche Natur keine normativen Implikationen; im zweiten Fall ist sie selbst ein normativer Be-

griff.« – Ohne Kenntnis der Debatte behauptet Precht, Richard David: Künstliche Intelligenz

und der Sinn des Lebens, München: 2020, hier S. 103, das Folgende: »Die trans- und post-

humanistische Sicht der Evolution ist wissenschaftlicher Humbug, weil sie […] die Entwick-

lungsgeschichte selbst zum bewussten Akteur macht. Evolutionäre Prozesse mögen gewisse

Regelhaftigkeiten und ›Gesetze‹ aufweisen […], aber die Evolution selbst macht nichts.« Vgl.

auch ebd., hier S. 111: »Trans- und Posthumanismus sind Denkweisen von gestern, als Philo-

sophen die Evolution noch für vorherbestimmt hielten undmit einem Perfektionierungsauf-

trag ausstatteten; Mythologien aus einer Zeit, in derMenschen die Entwicklung derMensch-

heit noch ohne allzu tiefe Einsicht in Fragen der Individualität, der Soziologie und der Di-

mension des Sinns betrachteten.« Es ist absurd und wohl nur dem wissenschaftliche Tiefen-

analysen vermeidenden essayistischen Schreibens Prechts zu verdanken, dass er die trans-

und posthumanistische Auffassung der Evolution derart grotesk und an der Debatte vorbei

als billig abzuschießenden Strohmann aufbaut und nicht in der Lage ist, die metaphorische

Rede über die Evolution, die zu etwas führte, von den metaphysischen und wissenschafts-

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

Die dritte Prämisse des Argumentes besagt, dass es weder ein Gebot gibt, den

homo sapiens sapiens in seiner gegenwärtigen Form zu konservieren, noch ein Ge-

bot, die zukünftige Existenz des homo sapiens sapiens sicherzustellen, wenn er über

keinen normativen Status verfügt. Auch diese Prämisse ist wahr: Ein Gebot ist ei-

ne normative Handlungsanweisung. Um ein Gebot zu rechtfertigen, muss je nach

Kontext begründetwerden,warumbestimmteHandlungen ausgeführt werden sol-

len.Umdas Gebot zu rechtfertigen, dass der homo sapiens sapiensmit seiner jetzigen

Varianz an physikalischen und mentalen Eigenschaften und Dispositionen kon-

serviert werden sollte, müsste gezeigt werden, dass eine Veränderung oder Über-

windung der Existenzweise des homo sapiens sapiens entweder gegen grundlegende

moralische Prinzipien und Werte verstößt oder gegen den normativen Status des

homo sapiens sapiens. Da Trans- und Posthumanisten, wie weiter unten ausgeführt,

allerdings davon ausgehen, dass gerade grundlegende moralische Prinzipien die

Veränderung oder Überwindung des homo sapiens sapiens befürworten, und da sie

des Weiteren davon ausgehen, dass es keinen normativen Status des modernen

Menschen gibt, folgt, dass es keine Gebote gibt, die implizieren, dass die gegen-

wärtigen physikalischen und mentalen Eigenschaften und Dispositionen des homo

sapiens sapiens konserviert werden sollen, und darüber hinaus auch keine begrün-

deten Gebote existieren, die fordern, dass die zukünftige Existenz des homo sapiens

sapiens sichergestellt werden soll.

Die vierte Prämisse schlussendlich besagt, dass es genau dann erlaubt ist, den

Menschen zu gestalten oder zu überwinden, wenn es kein Gebot gibt, ihn zu kon-

servieren oder seine zukünftige Existenz sicherzustellen. Auch diese Prämisse ist

wahr, wenn das moralische Prinzip, dass erlaubt ist, was nicht verboten ist, zu-

grunde gelegt wird: Da ein Gebot für eine Handlungsweise aus logischer Sicht das

Verbot der Unterlassung dieser Handlungsweise ist, folgt, dass im Falle, dass es

kein Gebot für eine Handlungsweise gibt, auch kein Verbot der Unterlassung exis-

tiert. Damit aber liegt die Erlaubnis vor, den Menschen zu gestalten oder zu über-

winden.

Da dieWahrheit aller Prämissen des trans- und posthumanistischen Argumen-

tes gegen den normativen Status des homo sapiens sapiens gerechtfertigt ist, folgt

aussagenlogisch schlüssig die Konsequenz des Argumentes: Unter Berücksichti-

gung grundlegender moralischer Prinzipien ist es sowohl erlaubt, den homo sapiens

sapiens zu gestalten, als auch, den homo sapiens sapiens vollständig zu überwinden.

Die einzigen Fälle, in denen eine Gestaltung oder Überwindung des homo sapiens

sapiens verboten wäre, sind die Fälle, in denen erfolgreich gezeigt werden könnte,

theoretischen Aussagen zu trennen, die gemeint sind. Aus trans- und posthumanistischer

Sicht hat die Evolution nicht notwendig zur Existenz des homo sapiens sapiens geführt, woraus

aber nicht folgt, dass sie nicht de facto zur Existenz selbstbewussten Lebens geführt hat, das

nun gezielt seine biologische Konstitution verändern kann.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flieg, Aua, Flieg!? 195

dass die Evolution des modernen Menschen das intendierte und normativ fixierte

Ergebnis eines letztbegründenden göttlichen Willens ist oder die Gestaltung und

Transzendierung des homo sapiens sapiens gegen grundlegende moralische Prinzi-

pien verstößt.15

1.2 Es ist geboten, die Qualität selbstbewussten Lebens zu steigern!

Das skizzierte Argument gegen den normativen Status des homo sapiens sapienswird

im Trans- und Posthumanismus durch ein positives Argument für die Schlussfol-

gerung flankiert, dass die Existenz selbstbewussten und personalen Lebens nicht

nur per se intrinsisch wertvoll ist, sondern aus axiologischer Perspektive ein um-

so besseres individuelles Leben ermöglicht wird, je besser die zum intrinsischen

Wert des selbstbewussten Lebens beitragenden Eigenschaften und Dispositionen

ausgeprägt sind. Um ein im Rahmen des Möglichen maximal gutes Leben sicher-

zustellen, ist es aus trans- und posthumanistischer Sicht daher geboten, genau

die Eigenschaften und Dispositionen zu verbessern, die zu einer axiologisch re-

levanten Verbesserung des individuellen Lebens führen. Da aus trans- und post-

humanistischer Sicht die modernen Technologien eine solche Verbesserung oder

Transzendierung ermöglichen, möchten Trans- und Posthumanisten also die exis-

tentiellen Bedingungen selbstbewussten Lebens durch den Einsatz von Technologie

auf eine solche Art und Weise gestalten, dass ein möglichst gutes Leben die Folge

ist. Das Argument für diese Schlussfolgerung lässt sich wie folgt formulieren:

(1) Die Existenz selbstbewussten Lebens hat einen intrinsisch positiven Wert.

(2) Wenn die Existenz selbstbewussten Lebens einen intrinsisch positiven Wert

hat, dann ist es geboten, mit den geeigneten Mitteln die zukünftige Existenz

selbstbewussten Lebens sicherzustellen.

(3) Wenn die Existenz selbstbewussten Lebens einen intrinsisch positiven Wert

hat, dann ist es geboten, mit den geeigneten Mitteln diejenigen Eigenschaften

und Dispositionen selbstbewussten Lebens zu verbessern, die zu einer axiolo-

15 H. T. Engelhardt: 2005, S. 33 argumentiert, »dass die Hoffnung auf substantielle säkulare und

normative Leitlinien für die Nutzung der Gentechnologie, abgeleitet aus Reflexionen über

die moralische Bedeutung der menschlichen Natur [d. i. abgeleitet aus Reflexionen über die

moralische Bedeutung des homo sapiens sapiens], vergebens ist. Das säkulare Bestreben, in

der menschlichen Natur eine intrinsische Würde, Wert oder Begrenzung zu entdecken, die

der menschlichen Umgestaltung der biologischen Natur des Menschen und der absichtli-

chen Steuerung dermenschlichen EvolutionmoralischeGrenzen setzen, ist imRahmen einer

säkularen Moral nicht zu rechtfertigen.« Für ein Argument gegen trans- und posthumanisti-

sche Veränderungen der Keimbahn des Menschen siehe Habermas, Jürgen: Die Zukunft der

menschlichen Natur. Auf demWeg zu einer liberalen Eugenik?, Frankfurt a.M.: 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

gisch relevanten Steigerung der Lebensqualität selbstbewussten Lebens führen.

Also:

(4) Wenn die Existenz selbstbewussten Lebens einen intrinsisch positiven Wert

hat, dann ist es geboten, mit den geeigneten Mitteln die zukünftige Existenz

selbstbewussten Lebens sicherzustellen und mit den geeigneten Mitteln die-

jenigen Eigenschaften und Dispositionen selbstbewussten Lebens zu verbes-

sern, die zu einer axiologisch relevanten Steigerung der Lebensqualität selbst-

bewussten Lebens führen.

(5) Der Einsatz von Technologie ist ein geeignetes Mittel, um die zukünftige Exis-

tenz selbstbewussten Lebens sicherzustellen und diejenigen Eigenschaften und

Dispositionen selbstbewussten Lebens zu verbessern, die zu einer axiologisch

relevanten Steigerung der Lebensqualität selbstbewussten Lebens führen.

Also:

(6) Wenn die Existenz selbstbewussten Lebens einen intrinsisch positiven Wert

hat, dann ist es geboten, durch den Einsatz von Technologie die zukünftige

Existenz selbstbewussten Lebens sicherzustellen und diejenigen Eigenschaften

und Dispositionen selbstbewussten Lebens zu verbessern, die zu einer axiolo-

gisch relevanten Steigerung der Lebensqualität selbstbewussten Lebens füh-

ren.

Also:

(7) Es ist geboten, durch den Einsatz von Technologie die zukünftige Existenz

selbstbewussten Lebens sicherzustellen und diejenigen Eigenschaften undDis-

positionen selbstbewussten Lebens zu verbessern, die zu einer axiologisch re-

levanten Steigerung der Lebensqualität selbstbewussten Lebens führen.

Das Argument ist deduktiv gültig: Wenn die Prämissen wahr sind, dann kann es

nicht der Fall sein, dass die Schlussfolgerung falsch ist. Unter der formalen Vor-

aussetzung, dass eine Entität genau dann über intrinsisch positiven Wert verfügt,

wenn ihre Existenz an sich besser ist als ihre Nichtexistenz16, wird die erste Prä-

misse aus trans- und posthumanistischer Perspektive wie folgt gerechtfertigt: Ob-

wohl der homo sapiens sapiens als evolutionär kontingente biologische Art keinen

normativen Anspruch hat, in seiner jetzigen Form erhalten zu bleiben, hat die Evo-

lution durch und mit dem homo sapiens sapiens etwas erzeugt, das über einen in-

16 Vgl. Steinfath, Holmer: »Gefühle und Werte«, in: Zeitschrift für Philosophische Forschung

55 (2001), S. 196-220, hier S. 199: »Mit Ausdrücken wie ›angenehm‹ und ›bewundernswert‹

zeichnenwir etwas üblicherweise als intrinsisch, mit einemAusdruck wie ›nützlich‹ dagegen

als extrinsisch wertvoll aus. Der Wertbegriff kann jedoch auch so eingegrenzt werden, dass

er allein für intrinsische Werte steht. Etwas hat einen intrinsischen positiven Wert, wenn es

sich für sich genommen lohnt, dass es gehabt oder getan wird oder einfach nur da ist. Was

intrinsischen positiven Wert besitzt, von dem gilt, dass für sich genommen seine Existenz

seiner Nichtexistenz vorzuziehen ist.«

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flieg, Aua, Flieg!? 197

trinsischen Wert verfügt. Dasjenige, das am homo sapiens sapiens intrinsisch wert-

voll ist, ist aber nicht seine spezifische Existenz als biologische Art, sondern die

durch und mit dem menschlichen Organismus gegebene Existenz selbstbewuss-

ten und personalen Lebens.17 Die Existenz selbstbewussten personalen Lebens,

die nach gegenwärtigen Erkenntnissen im Universum einzig und alleine durch die

biologische Art des homo sapiens sapiens verwirklicht wird, ist von intrinsischem

Wert, weil die Eigenschaften und Dispositionen, die in ihrem Verbund ein selbst-

bewusstes und personales Leben konstituieren, selbst intrinsisch wertvoll sind. Zu

diesen Eigenschaften und Dispositionen selbstbewussten Lebens gehört auf der

einen Seite wesentlich die Fähigkeiten zu fühlen, zu wollen und zu denken und

auf der anderen Seite das Vermögen, durch einen Leib-konstituierenden Körper in

der Welt handeln zu können.18 Ein leibliches, fühlendes, denkendes und wollendes

Individuum zu sein, ist von intrinsisch positiven Wert, nicht nur, weil es die not-

wendige Bedingung dafür ist, sich des Universums in all seinen Facetten bewusst

werden zu können und somit zur Erkenntnis der Wahrheit zu gelangen, sondern

darüber hinaus, weil es eine notwendige Voraussetzung ist, sowohl um sich mit

der Welt und anderen Individuen in liebender Gemeinschaft zu versammeln als

auch durch die Erkenntnis des moralisch Guten wertschöpfend in der Welt han-

deln zu können.19 Die Existenz selbstbewussten Lebens ist aus trans- und posthu-

manistischer Perspektive aber nicht nur deswegen intrinsisch wertvoll, weil es die

Erkenntnis des Wahren, Schönen und Guten ermöglicht, sondern auch deswegen,

weil ohne die Existenz von Lebewesen, die in der Lage sind, sich fühlend, wollend

und denkend in der Welt zu verhalten und sich wertschöpfend auf sie zu beziehen,

das Universum ein derart sinnlos auf sein thermodynamisches Ende zusteuernder

17 Vgl. K. Bayertz: 2005, S. 29: »Diemenschliche Natur [d.i. der homo sapiens sapiens] hat dem-

nach einen prima-facie-Wert, der sich aus ihrer engen Verbundenheitmit der jeweiligen Per-

son herleitet.«

18 Damit ist weder ausgeschlossen, dass es noch weitere Eigenschaften gibt, welche den in-

trinsischenWert selbstbewussten Lebens ausmachennoch, dass der intrinsischeWert selbst-

bewussten Lebens auf eine bestimmteMenge an Eigenschaften und Dispositionen reduziert

werden kann. Darüber hinaus ist damit nicht ausgeschlossen, dass es noch andere Entitäten

im Universum gibt, die über einen intrinsisch positiven Wert verfügen.

19 Dass die Erkenntnis der Wahrheit, die Fähigkeit zu liebenden Beziehungen sowie die Ver-

wirklichung des moralisch Guten intrinsisch wertvoll sind, scheint mir ein Axiom menschli-

cher Selbst- und Weltvergewisserung zu sein, das als Grundlage für weitere metaphysische

Reflexionendienen, aber nicht selbstweiter zirkelfrei aus höherenPrinzipienbegründetwer-

den kann. Obwohl sie irreduzible Vermögen selbstbewussten Lebens sind, sind Fühlen, Den-

ken undWollen in vielfacherWeise aufeinander bezogen: Das Denken kann gewollt werden,

das Fühlen kann gedacht werden, das Wollen kann erkannt werden etc.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

Prozess wäre, dass seine Sinnlosigkeit nicht einmal verstanden werden könnte. Die

Existenz des Universums wäre die Nacht, in der alle Kühe schwarz sind.20

Die zweite Prämisse besagt, dass es geboten ist, mit den geeigneten Mitteln

die zukünftige Existenz selbstbewussten Lebens sicherzustellen, wenn es einen in-

trinsisch positivenWert hat. Diese Prämisse ist begrifflich und damit a prioriwahr:

Von dem, das einen intrinsisch positiven Wert hat, gilt, dass seine Existenz besser

ist als seine Nichtexistenz. Wenn selbstbewusstes Leben einen intrinsischen Wert

hat, dann ist seine Existenz besser als seine Nichtexistenz.Wenn es also eine Wahl

zwischen der Option, die zukünftige Existenz selbstbewussten Lebens zu verhin-

dern, und der Option, die zukünftige Existenz selbstbewussten Lebens zu sichern,

gibt, dann sollte aus axiologischer Sicht aufgrund des intrinsischen Wertes selbst-

bewussten Lebens immer die zweite Option gewählt werden, was bedeutet, dass

aus axiologischer Sicht das Gebot besteht, die zukünftige Existenz selbstbewussten

Lebens zu sichern.

Die dritte Prämisse besagt, dass es aufgrund des intrinsisch positiven Wertes

selbstbewussten Lebens geboten ist, mit den geeigneten Mitteln diejenigen Merk-

male selbstbewussten Lebens zu verbessern, die zu einer axiologisch relevanten

Steigerung der Lebensqualität selbstbewussten Lebens führen, wobei eine axio-

logisch relevante Steigerung eines für die Qualität selbstbewussten Lebens rele-

vanten Merkmals eine solche Steigerung ist, von der gilt, dass es besser ist, das

gesteigerte Merkmal zu besitzen als es nicht zu besitzen. Da die Merkmale, die

wesentlich zur Qualität des an sich intrinsisch wertvollen selbstbewussten Lebens

beitragen, neben seiner körperlichen Integrität wesentlich in seinem Vermögen,

zu denken, zu wollen und zu fühlen zu verorten sind, lässt sich die dritte Prämisse

auch wie folgt verstehen: Die menschlichen Fähigkeiten zu denken, zu wollen und

zu fühlen sowie die körperliche und seelische Integrität selbstbewussten Lebens

sollten ausgeprägt werden, weil damit eo ipso die Lebensqualität des individuellen

Lebens gesteigert wird.21 Aus trans- und posthumanistischer Sicht skaliert die ge-

forderte Verbesserung der intrinsisch positiven Merkmale selbstbewussten Lebens

20 Vgl. P. Goff: 2020, S. 97: »Der Unterschied zwischen einem Universum, in dem genau

1080 Neutronen existieren, und einem Universum, in dem Leben möglich ist, besteht darin,

dass Leben, und letztlich intelligentes Leben, von großem Wert ist. Ohne Leben, insbeson-

dere ohne intelligentes Leben, hätte das Universum unendlich weniger Wert gehabt als es

tatsächlich der Fall ist. Es ist in der Tat nicht unvernünftig anzunehmen, dass es keinenWert

gehabt hätte.«

21 Vgl. auch Sorgner, Stefan Lorenz: Transhumanismus. »die gefährlichste Idee der Welt«?!,

Freiburg: 2016, hier S. 29: Transhumanisten nehmen an, »dass durch eine Verbesserung der

emotionalen, physiologischen und intellektuellen Fähigkeiten und der Verlängerung der Ge-

sundheitsspanne auch die individuelle Wahrnehmung der eigenen Lebensqualität erhöht

wird.« Vgl. auch Harris, John: Enhancing Evolution. The Ethical Case for Making Better Peo-

ple, Princeton: 2007, S. 185.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flieg, Aua, Flieg!? 199

also mit der Verbesserung der Lebensqualität, anhand derer sich die Güte eines

Lebens bemisst. Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass aus trans- und posthuma-

nistischer Perspektive ein möglichst gutes Leben ein Leben ist, das über möglichst

optimierte Merkmale verfügt, die zum intrinsisch positiven Wert des Lebens bei-

tragen: Je höher die körperliche und seelische Integrität, je höher die Intelligenz, je

höher die Willenskraft und je intensiver das (positive) Gefühlsleben, desto besser

ist das individuell geführte Leben.Da Trans- und Posthumanisten davon ausgehen,

dass eine Verbesserung dieser Merkmale axiologisch relevant ist, gehen sie basie-

rend auf dem Axiom, dass das Gute geboten ist, davon aus, dass es geboten ist,

mit den geeigneten Mitteln diejenigen Merkmale selbstbewussten Lebens zu ver-

bessern, die zur skizzierten axiologisch relevanten Steigerung der Lebensqualität

selbstbewussten Lebens führen und potentiell in ihm schlummern.

Da die vierte Prämisse aussagenlogisch aus Prämisse (2) und Prämisse (3) folgt,

kann unmittelbar mit der Rechtfertigung der fünften Prämisse fortgefahren wer-

den. Obwohl die Vorstellung einer Perfektionierung des Menschen seit der Antike

zum Kulturgut des Menschen gehört und Fragen der eugenischen Menschenzucht

ein ständiger Begleiter des Kulturwesens Mensch gewesen sind22, haben erst die

naturwissenschaftlichen Entwicklungen der letzten Jahrzehnte die Möglichkeit ei-

ner Gestaltung oder Überwindung des homo sapiens sapiens in greifbare Nähe ge-

rückt. Nicht nur die Fortschritte im Bereich der Erforschung künstlicher Intelli-

genz allein, sondern die dadurch bedingten Fortschritte im Bereich der syntheti-

schen Biologie werden es in naher Zukunft aller Voraussicht nach ermöglichen, den

homo sapiens sapiens auf genetischer Ebene zu verändern, ihn durch technologische

Implantate zu einem Teil eines Brain-Machine-Interfaces zu transformieren und, falls

sich bestimmte Annahmen über das Wesen des Bewusstseins als haltbar erweisen

sollten, vollständig in ein virtuell existierendes Wesen zu transformieren. Um die

Existenz selbstbewussten Lebens, das derzeit nur mit dem homo sapiens sapiens ver-

wirklicht wird, in der Zukunft zu sichern und um die Lebensqualität selbstbewuss-

ten Lebens kontrolliert zu verbessern, ist die Verwendung der neuen Technologien

zur Steigerung der Merkmale, die zum intrinsischen Wert des Lebens beitragen,

aus trans- und posthumanistischer Sicht also ein geeignetes Mittel.23

22 Vgl. Ihde, Don: »Of Which Human are we Post?«, in: Hansell/Grassie, Transhumanism and its

Critics (2011), S. 123-135, hier S. 126: »The desires and fantasies are ancient. Historically, they

appear in our literatures, our fairy tales, and in our art.« Vgl. auch Klöcker, Katharina: »Zur

ethischen Diskussion um Enhancement. Eine kritische Anmerkung zum Transhumanismus

aus theologisch-ethischer Perspektive«, in: Benedikt Paul Göcke/Frank Meier-Hamidi (Hg.),

Designobjekt Mensch, Freiburg: 2018, S. 309-338, Herrick, James A.: Vision of Technological

Transcendence, Human Enhancement and the Rhetoric of the Future, Anderson: 2017 und

Lorenz, Maren: Menschenzucht. Frühe Ideen und Strategien 1500-1870, Göttingen: 2018.

23 Wie H. Tirosh-Samuelson: 2011, S. 19 feststellt: »Technology is transforming human life at a

faster pace than ever before. The convergence of nanotechnology, biotechnology, robotics,

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

Basierend auf der Annahme, dass die neuen Technologien ein geeignetes Mit-

tel zur Verbesserung der Lebensqualität sind und damit zur Verwirklichung ei-

nes möglichst guten Lebens beitragen, folgt die Wahrheit von Prämisse (6) durch

Substitution, so dass nach der skizzierten Rechtfertigung der einzelnen Prämis-

sen aussagenlogisch schlüssig die trans- und posthumanistische Schlussfolgerung

gezogen werden kann, dass es basierend auf den explizierten Annahmen in der

Tat vernünftig ist, durch den Einsatz von Technologie die zukünftige Existenz

selbstbewussten Lebens sicherzustellen und diejenigen Eigenschaften und Dispo-

sitionen selbstbewussten Lebens zu verbessern, die zu einer axiologisch relevanten

Steigerung der Lebensqualität selbstbewussten Lebens führen.24

1.3 Es ist geboten, den homo sapiens sapiens zu verbessern

oder zu transzendieren!

Basierend auf der Schlussfolgerung des Argumentes über den normativen Status

des homo sapiens sapiens und basierend auf der Konklusion des Argumentes über das

Gebot zur Steigerung der Lebensqualität selbstbewussten Lebens, ziehen Trans-

und Posthumanisten die zwischen beiden Argumenten dialektisch vermittelnde

Schlussfolgerung, dass es geboten ist, den homo sapiens sapiens durch den Einsatz

von Technologie zu verbessern oder zu transzendieren:Weil der homo sapiens sapiens

über keinen normativen Status verfügt, und weil mit ihm leibliches und selbstbe-

wusstes personales Leben in die Welt gekommen ist, das über einen intrinsisch

positiven Wert verfügt, ist es nicht nur geboten, dasjenige am homo sapiens sapiens

information and communication technology, and applied cognate science poses a new situa-

tion inwhich the humanhas becomeadesign object.« Vgl. auchG.Hansell/W.Grassie: »Intro-

duction«, in: Dies., Transhumanism and its Critics (2011), S. 13-15, hier S. 14: »The last hundred

years of humanevolution have seen remarkable scientific and technological transformations.

If the pace of change continues and indeed accelerates in the twenty-first-century, then in

short order, we will be a much-transformed species on a much transformed planet. The idea

of some fixed human nature, a human essence, from which we derive notions of human dig-

nities and essential human rights, no longer applies in this brave new world of free market

evolution.«

24 Vgl. S. L. Sorgner: 2016, S. 28: »Das entscheidendeMerkmal des Transhumanismus ist die Be-

jahung des Gebrauchs von neuen Technologien […] sodass die Evolution nicht mehr nur von

der natürlichen Selektion abhängt, sondern auch die menschliche Selektion richtungswei-

send eingreifen kann. Diese Entwicklung ruft durchaus auch die Frage hervor, ob sie nicht

den Reifeprozess desMenschen verdeutlicht. So wie Kleinkinder stark von der Beeinflussung

der Umwelt abhängig sind und erst als Teenager lernen, Herr über das eigene Leben zu wer-

den, so war die menschliche Evolution von der natural selection abhängig. Nun kommt der

Mensch so langsam in das evolutionäre Teenageralter, da er nun immer mehr in der Lage ist,

auch über evolutionäre Prozesse Herr werden zu können.«

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flieg, Aua, Flieg!? 201

zu verbessern, das für die Ausprägung der axiologisch relevanten Merkmale ver-

antwortlich ist, sondern auch, wennmöglich, den homo sapiens sapiens zu transzen-

dieren, wenn sichergestellt wird, dass durch die neue Existenzweise die Qualität

selbstbewussten Lebens auf eine axiologisch relevante Art und Weise gesteigert

wird. Als Argument lassen sich die trans- und posthumanistischen Anliegen zur

Gestaltung und Transzendierung des homo sapiens sapiens wie folgt darstellen:

1. Wenn es sowohl erlaubt ist, den homo sapiens sapiens zu gestalten, als auch, den

homo sapiens sapiens vollständig zu überwinden und wenn es geboten ist, durch

den Einsatz von Technologie die zukünftige Existenz selbstbewussten Lebens

sicherzustellen und diejenigen Eigenschaften undDispositionen selbstbewuss-

ten Lebens zu verbessern, die zu einer axiologisch relevanten Steigerung der

Lebensqualität selbstbewussten Lebens führen, dann ist es geboten, den homo

sapiens sapiens zu verbessern oder zu transzendieren.

2. Es ist sowohl erlaubt, den homo sapiens sapiens zu gestalten, als auch, den homo

sapiens sapiens vollständig zu überwinden.

3. Es ist geboten, durch den Einsatz von Technologie die zukünftige Existenz

selbstbewussten Lebens sicherzustellen und diejenigen Eigenschaften undDis-

positionen selbstbewussten Lebens zu verbessern, die zu einer axiologisch re-

levanten Steigerung der Lebensqualität selbstbewussten Lebens führen.

Also:

4. Es ist sowohl erlaubt, den homo sapiens sapiens zu gestalten, als auch, den homo

sapiens sapiens vollständig zu überwinden und es ist geboten, durch den Einsatz

von Technologie die zukünftige Existenz selbstbewussten Lebens sicherzustel-

len und diejenigen Eigenschaften und Dispositionen selbstbewussten Lebens

zu verbessern, die zu einer axiologisch relevanten Steigerung der Lebensqua-

lität selbstbewussten Lebens führen.

Also:

5. Es ist geboten, den homo sapiens sapiens zu verbessern oder zu transzendieren.

Das Argument ist deduktiv gültig. Die erste Prämisse wirdmit dem Verweis darauf

gerechtfertigt, dass, wenn es keinen Grund gibt, den Menschen nicht zu gestalten

oder zu überwinden, und es ein Gebot gibt, die Qualität des durch den mensch-

lichen Organismus entstandenen selbstbewussten Lebens zu steigern, dann auch

geboten ist, den homo sapiens sapiens zu gestalten oder, wenn möglich, zu überwin-

den, um die Qualität selbstbewussten Lebens zu steigern. Da die Rechtfertigung

der zweiten und der dritten Prämisse bereits dargestellt worden ist und die vierte

Prämisse nur die Konjunktion dieser beiden Prämissen ist, folgt aussagenlogisch

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

schlüssig die Wahrheit der Schlussfolgerung: Es ist geboten, den homo sapiens sapi-

ens zu verbessern oder zu transzendieren.25

1.4 Über den Transhumanen zum Posthumanen!

Transhumanisten streben in der Regel die Verbesserung des homo sapiens sapiens

an, dessen Intelligenz, Willenskraft, Empfindungsvermögen und körperliche wie

seelische Integrität durch genetische Modifikationen und kybernetische Implanta-

te maximal verbessert werden soll. Der Posthumanismus geht basierend auf den

transhumanistischen Forderungen davon aus, dass diese Verbesserungen auf lan-

ge Sicht zur Existenz des Posthumanen und somit zur Entwicklung neuer Arten

selbstbewussten Lebens führen werden.26 Das Ziel des Posthumanismus besteht

konkret darin, mithilfe künstlicher Intelligenz die biologisch fixierte Existenz des

Menschen langfristig zu überwinden: Da aus Sicht der Posthumanisten das Be-

wusstsein des Menschen als Summementaler Zustände entweder identisch ist mit

der funktional verstandenen Struktur des menschlichen Gehirns oder zumindest

25 Vgl. Hopkins, Patrick: »AMoral Vision for Transhumanism«, in: Journal of Evolution and Tech-

nology 19 (2008), S. 3-7, hier S. 4: »Thefirst element of a transhumanistmoral vision is that the

effort to address the human condition requires that we change the physical facts that in part

generate the human condition. Curing the human condition requires altering the ›human‹

part of the equation.« Vgl. auch Bostrom, Nick: The Future of Human Evolution, 2020, siehe

https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html: »Evolution made us what we are, but no

fundamental principle stands in the way of our developing the capability to intervene in the

default course of events in order to steer future evolution towards a destiny more congenial

to human values.« Vgl. auch van den Daele, Wolfgang: »Die Moralisierung der menschlichen

Natur und Naturbezüge in gesellschaftlichen Institutionen«, in: Kritische Vierteljahrsschrift

für Gesetzgebung und Rechtswissenschaft 2 (1987), S. 351-366, S. 366. Für eine interkulturel-

le Analyse über die Verwendung der modernen Technologie siehe Tham, Joseph/Durante,

Chris/Gómez, Alberto Garcia (Hg.): Interreligious Perspectives on Mind, Genes and the Self.

Emerging Technologies and Human Identity, London: 2019.

26 Vgl. H. Tirosh-Samuelson: 2012, S. 714: »Transhumanism […] denotes the transition from hu-

man to posthuman existence, as well as activities and attitudes that one is expected to pro-

mote in order to bring about the ideal, posthuman future. Because transhumanism sees itself

as a process that will culminate in posthuman existence, the two terms are often used inter-

changeably.« Für eineweitere Analyse der Chancen, Probleme undMotive trans- und posthu-

manistischen Denkens vgl. Göcke, Benedikt Paul: »Christian Cyborgs: A Plea for a Moderate

Transhumanism«, in: Faith and Philosophy 34 (2017), S. 347-364; Ders.: »Transhumanismus

und der Glaube an Gott«, in: Brennpunkt Gemeinde 2 (2018), S. 1-16; Ders.: »Designobjekt

Mensch?! Ein Diskursbeitrag über Probleme und Chancen transhumanistischer Menschen-

optimierung«, in: Ders./Meier-Hamidi, Designobjekt Mensch (2018), S. 117-152; Ders.: »Trans-

humanism and Compassion«, in: The Journal of Posthuman Studies 2 (2018), S. 28-44 und

ders.: »Panentheism, Transhumanism, and the Problem of Evil. FromMetaphysics to Ethics«,

in: European Journal for Philosophy of Religion 11 (2019), S. 65-89.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:
https://www.nickbostrom.com/fut/evolution.html:


Flieg, Aua, Flieg!? 203

ein emergentes Phänomen der Funktionsweise des Gehirns ist27, gehen sie davon

aus, dass ein funktionales Äquivalent eines bestimmten menschlichen Nervensys-

tems unabhängig vom Material seiner Verkörperung zur Verwirklichung dessel-

ben Bewusstseins führt.28 Da uns aus posthumanistischer Einschätzung bald die

Technologie zur Verfügung stehen wird, ein funktionales Duplikat eines Gehirns

zu erstellen, und da dieses Duplikat als künstliches neuronales Netzwerk auf einem

Computer simuliert odermittels eines geeigneten kybernetischenKörpers verwirk-

licht werden könnte, gehen sie davon aus, dass es prinzipiell nicht nur möglich ist,

das Bewusstsein eines Menschen samt seiner ihn charakterisierenden Persönlich-

keitsmerkmale mithilfe biologisch ganz verschiedener Körper zu verwirklichen,

sondern auch, es von der biologischenWetware des homo sapiens sapiens hin zur vir-

tuellen Existenz auf der Festplatte eines Computers zu transformieren und so die

für ein möglichst guten Leben relevanten Faktoren maximal zu steigern und den

Kontingenzen der rein biologischen Existenz so weit wie möglich zu entziehen.29

1.5 Schmerz und Leid sollen verhindert werden!

Die Forderungen zur Verbesserung der zu einem guten Leben beitragenden Fak-

toren selbstbewussten Lebens basieren im trans- und posthumanistischen Den-

ken positiv formuliert auf der Einsicht, dass der homo sapiens sapiens verbesse-

rungswürdig ist. Negativ formuliert teilen viele Trans- und Posthumanisten die

Einschätzung, dass die conditio humana mit zahlreichen Mängeln behaftet ist: Aus

ihrer Sicht ist der homo sapiens sapiens eine hochkomplexe und störanfällige biopsy-

chische Einheit, die nicht nur von einer Vielzahl von schmerzhaften körperlichen

und seelischen Krankheiten und Gebrechen befallen werden kann, sondern in ihrer

27 Für eine weiterführende Diskussion der Philosophie des Geistes vgl. Göcke, Benedikt Paul

(Hg.): After Physicalism, Indianapolis: 2012.

28 Vgl. auch S. L. Sorgner: 2016, S. 18: »Der Posthumane wäre demnach ein Wesen, das nicht

mehr zur menschlichen Art gehört, sondern eine evolutionäre Weiterentwicklung des Men-

schen darstellt.« Vgl. auch die Beiträge in Awret, Uziel (Hg.): The Singularity. Could artifi-

cial intelligence really out-think us (and would we want it to?), Exeter: 2016 zur Analyse der

Möglichkeit einesmind-uploads.

29 Vgl. Sorgner, Stefan Lorenz: »What does it mean to harm a Person«, in: Humana.Mente. Jour-

nal of Philosophical Studies 37 (2020), S. 207-232, hier S. 218: »The two most promising tech-

niques are genetic engineering and artificial intelligence. With the help of different genetic

techniques, especially CRISPR/Cas9, people could develop in a carbon-based way, i.e. people

could become organic trans- or posthumans, whereby the posthuman either still belongs to

the human species, but has at least one characteristic which goes beyond the limits of current

human capacities, or can become a representative of a new species. The possible alternation

processes using cyborg techniques and AI are even more radical. They involve an intensified

fusion of brain-computer interfaces until the development goes so far that mind uploading

becomes an option and we can store our personality on a hard disk.«

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

physischen und psychischen Leistungsfähigkeit durch die Schranken des Körpers

und seines Nervensystems eingeschränkt ist und ihr kurzes Leben durch Unfälle

oder das Versagen der biologisch bedingten körperlichen Integrität leidvoll verlie-

ren wird.30 In eins damit, dass sie die Verbesserung oder Transzendierung des

homo sapiens sapiens erstreben, fordern Trans- und Posthumanisten zur Verwirk-

lichung eines maximal guten Lebens daher auch, die Schmerzen und Leiden, die

das individuelle Leben aufgrund seiner biologischen Konstitution bestimmen, im-

mer dort vollständig aufzuheben, wo dies im Bereich des Möglichen liegt.31 Das

Argument für diese Schlussfolgerung kann wie folgt formalisiert werden:

(1) Schmerzen mindern die Qualität selbstbewussten und personalen Lebens.

(2) Wenn Schmerzen die Qualität selbstbewussten und personalen Lebens min-

dern, dann sollten Schmerzen, wenn möglich, vollständig durch den Einsatz

von Technologie verhindert werden.

Also:

(3) Schmerzen sollten, wenn möglich, vollständig durch den Einsatz von Techno-

logie verhindert werden.

30 Vgl. Vita-More, Natasha.: »Bringing Arts/Design into the Discussion of Transhumanism«, in:

Hansell/Grassie, Transhumanismand its Critics (2011), S. 70-83, hier S. 81: »What is not science

fiction is the fact that our species’s biology is fragile. This fragility is recognized in diseases

such as brain traumata, spinal injury, cell degeneration, and apoptosis. The slowing down,

malfunction, and loss of physiological performance erase the preciousmoments of existence

we experience in giving meaning to our lives. The sustainability of existence is at the crux

of human enhancement futures, whereby a person could extend existence past the fixed

biological time frame.« Vgl. auch Benatar, David: The Human Predicament. A Candid Guide

to Life’s Biggest Questions, Oxford: 2017, S. 71ff.

31 Vgl. Kurzweil, Ray: »Werden wir ewig leben, Mr. Kurzweil?«, in: Tobias Hülswitt/Roman Brin-

zanik, Werden wir ewig leben?, Berlin: 2010, S. 15-34, hier S. 26: »Die Biotechnologie ist ein

gutes Beispiel. Ich bin überzeugt, dass wir Krebs, Herz-Kreislauf-Erkrankungen und andere

großeKrankheiten in den nächsten 15 Jahren überwindenwerden, indemwir unsere Biologie

gleichsam von der Krankheit fortprogrammieren.« Vgl. auch Schöler, Hans R.: »Das gealterte

Bild des Dorian Gray«, in: Hülswitt/Brinzanik, Werden wir ewig leben? (2010), S. 58-80, hier

S. 78f.: »Den Tod zu bekämpfen […] ist einmüßiges Unterfangen. Aber das Leid vonMenschen

zu lindern ist eine Sache, die man aus meiner Sicht kaum weit genug treiben kann. Die Ge-

sellschaft hat eine Verpflichtung, Krankheiten zu bekämpfen, wenn sie es kann«. Vgl. auch

H. T. Engelhardt: 2005, S. 35. Vgl. auch H. R. Schöler: 2010, S. 74: »Dass man das Leiden und

Behinderungen als Teil des Menschseins akzeptieren muss. Ich denke, dieser Glaube hilft

den Menschen als psychologische Stütze, wenn es ihnen wirklich schlecht geht, wenn sie

beispielsweise unter menschenunwürdigen Bedingungen ihr Brot verdienenmüssen oder in

Ländern leben, in denen krankeMenschen nur noch dahinvegetieren und sterben. […] Zu de-

nen, die jetzt noch sagen, das Leiden gehört zum Leben dazu, und deshalb sollte man es als

etwas Positives empfinden, nur damit man das Glück dann umso mehr empfinden kann, zu

denen gehöre ich nicht.«

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flieg, Aua, Flieg!? 205

Das Argument ist deduktiv gültig. Die erste Prämisse wird aus trans- und posthu-

manistischer Sicht durch folgende Maxime gerechtfertigt: Je weniger schmerzbe-

haftet das individuelle Leben ist, desto höher ist die Lebensqualität, da Schmerzen

und Leiden das Fühlen,Wollen und Denken sowie die körperliche und seelische In-

tegrität selbstbewussten Lebens und damit dessen Qualität negativ beeinflussen.32

Die zweite Prämisse wird durch den Verweis gerechtfertigt, dass uns die moderne

und zukünftige Technologie ermöglichen wird, Schmerzen vollständig zu eliminie-

ren.33 Obwohl Schmerz- und Leiderfahrungen bislang zumWesen des homo sapiens

sapiens gehörten, werden sie in Zukunft durch den Gebrauch von Technologie der

Vergangenheit angehören.34 Also, so das trans- und posthumanistische Argument,

sollten wir, wenn möglich, Schmerz- und Leiderfahrungen durch den Einsatz von

Technologie vollständig verhindern.

32 Häufig stützt sich der Trans- und Posthumanismus auf denHedonismus. Zur These desmoti-

vationalen und evaluativen Hedonismus vgl. den locus classicus Bentham, Jeremy: »Eine Ein-

führung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung«, in: Ottfried Höffe (Hg.), Ein-

führung in die utilitaristische Ethik, Tübingen: 2013, S. 55-82, S. 55. Vgl. auch Moore, Andrew:

»Hedonism«, in: Zalta, The Stanford Encyclopedia of Philosophy (2019), siehe https://plato.s

tanford.edu/entries/hedonism, 1: »Psychological or motivational hedonism claims that only

pleasure or pain motivates us. Ethical or evaluative hedonism claims that only pleasure has

worth or value and only pain or displeasure has disvalue or the opposite of worth.«

33 Vgl. Bostrom, Nick: Letter from Utopia, https://www.nickbostrom.com/utopia.html: »What is

Suffering in Utopia? Suffering is the salt trace left on the cheeks of the oldtimers who we-

re around before.« Vgl. auch Bozzaro, Claudia: »Zum anthropologischen Stellenwert des

Schmerzes«, in: Der Schmerz 30 (2016), S. 317-322, hier S. 317: »Die Vorstellung, dass man

Schmerzen nach Bedarf lindern, wenn nicht gar beseitigen kann, ist in der westlich abend-

ländischen Kulturweit verbreitet und erfährt durch die erzieltenmedizinischen Fortschritten

[sic!] in der Schmerzbehandlung Bestätigung.« Vgl. auch Gadamer, Hans-Georg: Schmerz.

Einschätzungen aus medizinischer, philosophischer und therapeutischer Sicht, Heidelberg:

2003, hier S. 23: »Die Bekämpfung des Schmerzes wird daher im Zeitalter der Technik zu ei-

nembesonderen Problemder ärztlichenBehandlung, insbesondere dann,wo es darumgeht,

den Schmerz zu betäuben. Man sieht sich ohne Zweifel durch die Entwicklung der Technik

und insbesondere der chemischen Wissenschaften vor ganz neue Wirkungskreise des Hei-

lens gestellt[.]«

34 Vgl. N. Bostrom: 2008, S. 4: »The roots of suffering, however, are planted deep in your brain.

Weeding them out and replacing them with crops of well-being will require advanced skills

and instruments for the cultivation of your neuronal soil. Take heed, for the problem is com-

plex! […] Oh, what a gruesome knot suffering is! Pull and tug on those loops, and you will

gradually loosen them up. One day the coils will fall, and you will stretch out in delight. Pull

and tug, and be patient in your effort!«

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://plato.stanford.edu/entries/hedonism
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:
https://www.nickbostrom.com/utopia.html:


206 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

2. Das komplexe Wesen des Schmerzes

Um zu überprüfen, ob das trans- und posthumanistische Argument zur Verhinde-

rung von Schmerz- und Leidempfindungen nicht nur gültig, sondern auch schlüs-

sig ist, wird im Folgenden zunächst der Frage nachgegangen, wie das Wesen des

Schmerzes aus philosophischer Perspektive charakterisiert werden kann. Obwohl

es auf den ersten Blick scheinen mag, als ob mit dem Begriff des Schmerzes ein

leicht fassbares Phänomen bezeichnet wird, zeigt sich secunda facie, dass Schmer-

zen ein äußerst komplexes und durch Allaussagen kaum klar zu fassendes Phäno-

men sind. Einer der wesentlichen Gründe dafür, dass Schmerzen ein komplexes

Phänomen konstituieren, liegt in der scheinbar paradoxen Natur des Schmerzes

selbst begründet: Auf der einen Seite lokalisieren wir Schmerzen oft in unseren

Körpern und schreiben ihnen damit Eigenschaften wie einen Ort oder ein Volumen

zu, die ausschließlich physikalischen Gegenständen zukommen können.35 Auf der

anderen Seite schreiben wir unseren Schmerzen Eigenschaften zu, die keiner phy-

sikalischen Entität zukommen, sondern nur vonmentalen Entitäten exemplifiziert

werden können: Schmerzen seien Bewusstseinszustände, die durch ein charakte-

ristisches phänomenales Erleben gekennzeichnet sind und zu denen nur derjenige

einen privilegierten und irrtumsfreien Zugang hat, der über sie verfügt.36 Schmer-

zen muten also an, sowohl physikalische als auch mentale Entitäten zu sein. Da

eine Entität aber entweder eine physikalische oder eine mentale Entität ist, sieht

es prima facie so aus, als ob Schmerzen ein paradoxes Wesen ihr Eigen nennen

würden und sich weder der einen noch der anderen Kategorie eindeutig zuordnen

ließen.37 Obwohl im Elfenbeinturm philosophischer Reflexion basierend auf die-

sem Befund vermutet werden könnte, dass Schmerzen aufgrund ihres skizzierten

paradoxen Wesens ein Ding der Unmöglichkeit sind und nicht existieren können,

zeigt ein Blick in die Welt schnell, dass die Existenz von Schmerzen nicht nur ein

Randphänomen, sondern ein wesentlicher Teil des Lebens ist.38 Daher wird im

35 Nur in Bezug auf physikalische Gegenstände ist es sinnvoll, von ihrem Ort oder ihrem Volu-

men zu sprechen. Nicht-physikalischen Entitäten einen Ort oder ein Volumen zuzuschreiben

ist ein Kategorienfehler.

36 Vgl. Aydede, Murat: »Pain«, in: Zalta, The Stanford Encyclopedia of Philosophy (2019), siehe

https://plato.stanford.edu/entries/pain

37 Vgl.M. Aydede, ebd., S. 1: »Pain is themost prominentmember of a class of sensations known

as bodily sensations […]. Bodily sensations are typically attributed to bodily locations and

appear to have features such as volume, intensity, duration, and so on, that are ordinarily

attributed to physical objects or quantities. Yet these sensations are often thought to be log-

ically private, subjective, self-intimating, and the source of incorrigible knowledge for those

who have them. Hence there appear to be reasons both for thinking that pains […] are phys-

ical objects or conditions that we perceive in body parts, and for thinking that they are not.«

38 Vgl. Woollard, Geoffrey: »Waking up from transhumanist dreams: reframing cancer in an

evolving universe«, in: Scientia et Fides 7 (2019), S. 139-164, hier S. 156: »Suffering and death

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain
https://plato.stanford.edu/entries/pain


Flieg, Aua, Flieg!? 207

Folgenden zunächst dafür argumentiert, dass sich die scheinbare Paradoxie des

Schmerzes auflösen lässt, wenn Schmerzen als mentale Zustände von den physika-

lischen oder psychologischen Sachverhalten, die sie repräsentieren, unterschieden

werden, bevor der qualitative Charakter des Schmerzempfindens sowie die Frage

nach dem intrinsischen Wert des Schmerzes analysiert wird, um abschließend die

existentielle undmoralische Funktion des Schmerzes für das selbstbewusste Leben

herauszustellen.

2.1 Intentionalität und die Funktionen von Schmerzen

Umsich demSchmerz zu nähern, ist es hilfreich,mit einer logischen und einer ent-

wicklungsgeschichtlichen Einsicht zu beginnen. Die logische Einsicht besagt, dass

ein Universum ohne Bewusstsein notwendigerweise eine Welt wäre, in der es kei-

ne Schmerzen geben könnte. Aus dieser Einsicht folgt unmittelbar, dass Schmer-

zen mentale Zustände sind, deren Existenz die Existenz eines Erfahrungssubjek-

tes implizieren, dessen mentale Zustände sie sind. Unter einem Erfahrungssub-

jekt wird dabei jedes Wesen verstanden, das, unabhängig von der Fähigkeit zur

bewussten und begrifflichen Reflexion seiner selbst als Erfahrungssubjekt, über

ein Bewusstsein verfügt. Die Existenz von Schmerzen impliziert also die Existenz

eines Bewusstseins, dessen Schmerzen sie sind, ungeachtet dessen, ob das Erfah-

rungssubjekt seine Schmerzen begrifflich fassen kann und unabhängig davon, ob

es in der Lage ist, seine Schmerzen als seine Schmerzen zu erkennen oder auszu-

drücken.39 Die entwicklungsgeschichtliche Einsicht besagt, dass das Vermögen,

Schmerz zu empfinden, nicht nur logisch an die Existenz eines Bewusstseins ge-

bunden ist, sondern das Resultat der evolutionären Entwicklung der natürlichen

Arten ist: Da jeder Organismus in ständiger kausaler Wechselwirkung mit seiner

Umwelt steht, diese aber seine körperliche und seelische Integrität und damit das

are a part of life, and we will all have to live these stages.« Vgl. auch Fink, Sascha Benjamin:

»A Natural State without a Nature?«, in: Heather McKenzie/John Quintner/Gillian Bendelow

(Hg), At the Edge of Pain: The Aporia of Pain, Oxford: 2012, S. 3-18, S. 3. Vgl. auch H.-G. Gada-

mer: 2003, S. 27: »Der Schmerz umgreift gleichsam unser Leben und fordert uns beständig

neu heraus.« Vgl. auch C. Bozzaro: 2016, S. 318: »Der Schmerz ist eine Möglichkeit des Leben-

digseins, er ist Teil des Lebens.«

39 Die Voraussetzung, Schmerz als mentalen Zustand einesminimal verstandenen Erfahrungs-

subjekts aufzufassen, stellt sicher, dass eine Analyse des Schmerzes nicht von vorneherein

Tiere, Kleinkinder sowie geistig oder körperlich erkrankte Menschen vom Kreis derjenigen

Wesen, die Schmerzen haben können, ausschließt. Vgl. S. B. Fink: 2012, S. 9: »Is description a

necessary condition? Only a describedmental state would then have the potential to be pain.

This is clearly not the case: pain does not need the possession of a concept PAIN to exist. If

this were the case, then new-borns, most animals and certain demented would not be able

to feel pain as they lack concepts.«

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

eigene Überleben bedrohen kann, verfügen diejenigen Organismen über einen ad-

aptiven Vorteil, derenNervensystem in der Regel verlässlich über denmomentanen

Zustand sowohl der unmittelbaren Umgebung als auch über den Zustand des eige-

nen Organismus informiert, um so das eigene Verhalten zur Sicherung des Über-

lebens an die aktuelle Situation anpassen zu können.40 Da die körperliche und

seelische Integrität ein wesentlicher Faktor des eigenen Überlebens ist, haben also

diejenigen Organismen einen evolutionären Vorteil, die in der Lage sind, sich kör-

perlicher und seelischer Schäden bewusst zu sein, um darauf reagieren zu können.

Das Bewusstsein einer durch das Nervensystem angezeigten Schädigung der kör-

perlichen und seelischen Integrität ist semantisch aber nichts anderes als ein Teil

dessen,was wirmit demBegriff des Schmerzes bezeichnen. Aus evolutionsbiologi-

scher Perspektive ist Schmerz also einmentaler Zustand, der durch eine bestimmte

physikalische Beschaffenheit des Nervensystems verursacht wird, und die zur Si-

cherung des eigenen Überlebens beitragende Funktion hat, ein Erfahrungssubjekt

darüber zu informieren, dass seine körperliche oder seelische Integrität gefährdet

und somit das individuelle Überleben bedroht ist.41

Dass Schmerzen als mentale Zustände die Funktion haben, den Organismus

über körperliche oder seelische Schädigungen zu informieren, impliziert aus phi-

losophischer Perspektive, dass Schmerzen intentionale Zustände sind.42 Analog

zur Sinneswahrnehmung verfügt ein Schmerz also über ein intentionales Objekt,

das er repräsentiert.43 Das intentionale Objekt, das ein vomNervensystem auf ver-

40 Vgl. G. Woollard: 2019, S. 142: »To be alive means to be part of the great temporal story of

life, to live in the molecular circle of life. Our metabolism is intertwined with other living

beings and we speak the samemolecular language.« Vgl. Armstrong, David Malet: A Materi-

alist Theory of the Mind, London: 1968, hier S. 209: »It is clear that the biological function of

perception is to give the organism information about the current state of its own body and

its physical environment, information that will assist the organism in the conduct of life.«

41 Vgl. S. B. Fink: 2012, S. 3: »If pain has an evolutionary history, it suggests a function for survival.

Pain is part of nature.« Vgl. auch Friedrich, Orsolya/Tambornino, Lisa: »Schmerz als Leib und

Identität konstituierendes Erlebnis«, in: Der Schmerz 30 (2016), S. 323-326, S. 324. Vgl. auchO.

Friedrich/L. Tambornino: 2016, S. 324: »Entwicklungsgeschichtlich verständlich und physiolo-

gisch gut erklärbar ist Schmerz in seiner Funktion als Abwehrsystem zum Schutz des Orga-

nismus.« Vgl. auch C. Bozzaro: 2016, S. 218: »DieMöglichkeit Schmerzen zu erleiden, ist in der

Körperlichkeit des Lebendigen verankert. Menschen, ebenso wie andere Lebewesen können

deshalb Schmerzen empfinden, weil sie einen Körper mit einem entsprechenden Nerven-

system haben. Dieser kann unterversorgt und krankheitsanfällig sein, er kann geschnitten,

gestoßen, verbrannt, zerstückelt, ja letztlich vernichtet werden.«

42 Vgl. S. B. Fink: 2012, S. 4: »As a mental state, psychic pain is directed towards an object or a

state of affairs – what philosophers call its intention.« Vgl. auch Corns, Jennifer: The Complex

Reality of Pain, New York: 2020, hier S. 43: »Representation is one form of intentionality; one

way for something to be about something else is by representing it.«

43 Vgl. auch M. Aydede, Pain, S. 19: »[F]eeling pain normally involves perceiving something in

the same sense in which one perceives a red apple when one sees it in good light.« Vgl. auch

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flieg, Aua, Flieg!? 209

lässliche Art verursachter Schmerz repräsentiert, ist eine körperliche oder seelische

Schädigung.Diese kann je nach begrifflichemVermögen undKenntnisstand unter-

schiedlicher Erfahrungssubjekte bei gleichbleibendem Ursachentyp semantisch in

unterschiedlichen Graden bestimmt sein: Während ein Kind beispielsweise man-

gels begrifflicher Kompetenz die durch seinen Schmerz repräsentierte körperliche

Schädigung nur als einen stechenden Schmerz im Magenbereich fassen kann, ist

es möglich, dass eine Ärztin ihren Schmerz bei gleichem Ursachentyp aufgrund ih-

rer Fachkompetenz als eine Entzündung des Blinddarms identifizieren kann. Ob-

wohl Schmerzen also generell über körperliche oder seelische Schädigungen in-

formieren, ist der Gehalt der Repräsentation sowohl vom begrifflichen Vermögen

als auch vom Kenntnisstand des Subjektes abhängig.44 Dass Schmerzen als inten-

tionale mentale Zustände einen Gehalt repräsentieren, dessen Beschreibung von

der begrifflichen Kompetenz und dem Kenntnisstand desjenigen abhängt, der ihn

hat, impliziert des Weiteren die Möglichkeit einer im Subjekt liegenden Fehliden-

tifikation der Schmerzursache. Analog dazu, dass es in der Sinneswahrnehmung

möglich ist, dass trotz meines visuellen Eindruckes eines Apfelbaumes inWahrheit

nur eine Attrappe vor mir steht, ist es möglich, dass ein Schmerz sich von einem

Schaden in meinem Fuß verursacht repräsentiert, in Wahrheit aber eine andere

Beschaffenheit des Organismus diesen Schmerz verursacht.45

Schmerzen als intentionale mentale Zustände zu verstehen, die über Schäden

der körperlichen und seelischen Integrität des eigenen Organismus informieren,

ermöglicht, erneut in Analogie zur Sinneswahrnehmung, das eingangs skizzier-

te Paradox des Schmerzes durch die Differenzierung von Schmerzen als mentalen

Zuständen und ihren intentionalen Objekten wie folgt aufzulösen: Genau so wenig,

Casser, Lorenz: »The Function of Pain«, in: Australasian Journal of Philosophy (2020), online

first, S. 3: »On this view, the feeling of pain in one’s toe is the perception of bodily damage in

one’s toe, where the perception of bodily damage is a contentful representational stage.«

44 Die körperliche Schädigung, die vom Nervensystem angezeigt wird, ist auch hier analog zu

den intentionalen Objekten unserer Sinneswahrnehmung: Ob jemand einen Gegenstand

oder einen Baum oder einen 3-jährigen Apfelbaum wahrnimmt, ist bei gleichbleibender

Ursache der visuellen Wahrnehmung abhängig von seinem begrifflichen Vermögen und

seinem Kenntnisstand. Die Abhängigkeit der Beschreibung des intentionalen Objekts des

Schmerzes führt auch zu einer möglichen Diskrepanz zwischen der internen und der exter-

nen Beschreibung von Schmerzen. Vgl. dazu Boddice, Rob: Pain. A Very Short Introduction,

Oxford: 2017, S. 118.

45 Vgl. J. Corns: 2020, S. 45: »As pains are thosemental episodes which represent located bodily

disturbances, if there is no such located bodily disturbance, then the pain is misrepresenting

the world. If there is no bodily disturbance at all, then the pain (which represents that there

is) will be hallucinatory. If there is a bodily disturbance, but it is not how the pain represents

it to be – it isn’t where it is represented to be or as it is represented to be – then the pain will

be illusory. Note that a hallucinatory or illusory pain is real a real pain, but it is also a real

hallucination or illusion.«

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

wie wir bei genauerem Hinsehen unserer Sinneswahrnehmung die physikalischen

Eigenschaften der durch sie repräsentierten Sachverhalte in der Welt zuschreiben,

genau so wenig schreiben wir bei genauerem Hinsehen Schmerzen die physikali-

schen Eigenschaften der durch sie repräsentierten körperlichen Schädigungen zu.

Die physikalischen Eigenschaften, die einem Schmerz oft durch seine Lokalisie-

rung zugeschrieben werden, werden also nicht dem jeweiligen Schmerz als menta-

lem Zustand zugeschrieben, sondern dem intentionalen Objekt des Schmerzes, al-

so der durch das Nervensystem zurecht oder zu Unrecht angezeigten Schädigung,

die potentiell die körperliche und seelische Integrität und damit das eigene Über-

leben bedroht. Die genuin mentalen Eigenschaften wiederum, wie beispielsweise

der nur dem Subjekt gegebene epistemisch privilegierte Zugang zum intentiona-

len Objekt des Schmerzes und das qualitative Empfinden des Schmerzes, werden

dem Schmerz ungeachtet seines intentionalen Objekts zugeschrieben.

2.2 Das qualitative Erleben von Schmerzen und sein intrinsischer Wert

Das qualitative Erleben, Schmerzen zu haben, also dasjenige, wie es für ein Indi-

viduum phänomenologisch ist, in einem schmerzhaften Zustand zu sein, unab-

hängig davon, auf welches intentionale Objekt dieser Schmerz konkret gerichtet

ist, wird meist als ein unangenehmes Gefühl charakterisiert, das unmittelbar mit

der durch das Nervensystem angezeigten körperlichen oder seelischen Schädigung

einhergehe und je nach Grad und Art der Schädigung zu einer enormen Vielzahl

an Arten dessen, wie der Körper und die Seele wehtun kann, führe, die allesamt

dadurch geeint wären, dass Schmerzen über einen intrinsisch negativen Wert ver-

fügten, der das Subjekt motiviere, den Schmerz zu eliminieren.46 Diesem Gedan-

46 Die Spannbreite des möglichen Schmerzempfindens und die verschiedenen Arten, auf die

der Körper oder die Seele schmerzen kann, werden im Folgenden mit dem Begriff des unan-

genehmen Gefühls bezeichnet, auch wenn es in den meisten Fällen wohl eine phänomeno-

logische Untertreibung ist, dass Schmerzen nur ein unangenehmes Gefühl sind. Vgl. M. Ayd-

ede, Pain, 43: »Pains are not only sensory or perceptual experiences, they are also affective-

motivational experiences or at least they seem to have an affective aspect. Feeling pain is

normally having an awful, hurtful, ›painful,‹ experience. So we may say that pains have a

negative hedonic value.« Vgl. die Definition von Schmerzen der ISAP: »An unpleasant sen-

sory and emotional experience associated with, or resembling that associated with, actual

or potential tissue damage. […] Pain is always a personal experience that is influenced to vary-

ing degrees by biological, psychological, and social factors. Pain andnociception are different

phenomena. Pain cannot be inferred solely from activity in sensory neurons. Through their

life experiences, individuals learn the concept of pain. A person’s report of an experience as

pain should be respected. Although pain usually serves an adaptive role, it may have adverse

effects on function and social and psychological well-being. Verbal description is only one of

several behaviors to express pain; inability to communicate does not negate the possibility

that a human or a nonhuman animal experiences pain.« (siehe https://www.iasp-pain.org/P

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475


Flieg, Aua, Flieg!? 211

ken folgend sind Schmerzen Erfahrungen, die nicht nur intentional auf potenti-

elle körperliche und seelische Schädigungen gerichtet sind, sondern darüber hin-

aus die jeweilig repräsentierte Schädigung als unangenehmes Gefühl präsentieren

und damit demErfahrungssubjekt einenGrund an dieHand geben, Schmerzen da-

durch zu vermeiden, dass ihre Ursache aufgelöst wird. Aber obwohl es naheliegend

ist, anzunehmen, dass nicht nur körperliche oder seelische Schäden unmittelbar

unangenehm sind, sondern darüber hinaus Schmerzen immer als unangenehm

empfunden werden und somit über einen intrinsisch negativenWert verfügen, der

die Betroffenen dazu motiviert, den Schmerz zu vermeiden, wird diese Annahme

durch die Erfahrung widerlegt.

Auf der einen Seite ist es ist nicht der Fall, dass jede körperliche Schädigung

als unangenehm empfunden wird: Patienten, die von kongenitaler Analgesie betrof-

fenen sind, empfinden trotz körperlicher Schädigung prinzipiell kein unangeneh-

mes Gefühl.47 Darüber hinaus gibt es Fälle, in denen körperliche Schädigungen

erst mit temporaler Verzögerung als unangenehm empfunden werden: Der kör-

perliche Schaden einer auf dem Schlachtfeld zugefügten Wunde wird oft solange

nicht als unangenehm empfunden, bis die Soldatin sich aus der Schlacht in Sicher-

heit gebracht hat. Fälle, in denen seelische Schädigungen nicht oder nur mit Ver-

zögerung als unangenehm empfunden werden, sind beispielsweise Fälle, in denen

einem Subjekt ein seelischer Missbrauch aufgrund seiner Verdrängung nie oder

nur durch therapeutische Intervention zum vollen und damit schmerzhaften Be-

wusstsein kommt. Es gibt also körperliche und seelische Schäden, die nicht oder

nur mit Verzögerung als unangenehm empfunden werden.48

Auf der anderen Seite gibt es Fälle, in denen körperliche oder seelische Schädi-

gungen zwar als unangenehm empfunden werden, aber kein intrinsisch negativer

Wert mit diesem unangenehmen Gefühl verbunden ist. So nehmen Extremsportler

ublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475). Vgl. Aydede, Murat: »Defending the

IASP Definition of Pain«, in: The Monist 100 (2017), S. 439-464 für eine weitere Analyse der

vorherigen Definition des Schmerzes der ISAP.

47 Oftmals sterben diese Personen in jungen Jahren, was imUmkehrschluss die Vermutung be-

stärkt, dass das schmerzhafte Empfinden einer körperlichen Schädigung einenVorteil für das

Überleben bietet. Siehe aber Levy, Ariel: »A World Without Pain«, in: New Yorker (2013) für

eine Reportage über ein erfülltes und langes Leben ohne Schmerzempfinden. Vgl. auch http

s://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain Vgl. J. Corns: 2020, S. 37: »Pain

insensitivity is a condition whereby individuals do not report any pain and cannot reliably

discriminate among various noxious stimulations.« Vgl. auch L. C. Casser: 2020, S. 1: »The sad

case of those affected by congenital analgesia, or pain insensitivity, are commonly interpreted

as compelling evidence for the adaptive value of pain’s biological role. Many have taken this

role to be that of a standard sensory system, dedicated to inform organisms about their (bod-

ily) environment. On this view, pain’s primary function is to inform organisms about damage

to their bodies. Call this the information-gathering story of pain.«

48 Vgl. R. Boddice: 2017, S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://www.iasp-pain.org/PublicationsNews/NewsDetail.aspx?ItemNumber=10475
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain
https://ghr.nlm.nih.gov/condition/congenital-insensitivity-to-pain


212 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

beispielsweise das unangenehme Schmerzgefühl eines über die Grenzen der Be-

lastbarkeit hinausgehenden Trainings in Kauf und assoziieren dieses Gefühlmit ei-

nem intrinsisch positivenWert, da es zeigt, dass sie ihremZiel näherkommen.Dar-

über hinaus schreibenMenschenmit masochistischen Neigungen durch bestimm-

te körperliche oder seelische Schädigungen ausgelösten unangenehmen Gefühlen

einen intrinsisch positiven Wert zu, den sie gerade verwirklichen und nicht ver-

meiden wollen.49 Schlussendlich empfinden von Asymbolia betroffene Menschen

laut eigener Aussage einerseits schreckliche Qualen, stören sich andererseits aber

nicht daran. Für sie impliziert das unangenehme qualitative Schmerzerleben daher

keinen intrinsisch negativenWert. Es gibt also unangenehme Schmerzempfindun-

gen, die nicht mit einem intrinsisch negativen Wert assoziiert sind.50

Wenn es aber sowohl Fälle gibt, in denen eine körperliche oder seelische Schä-

digung nicht oder nicht unmittelbar mit einem unangenehmen Gefühl verbunden

ist, als auch Fälle, in denen ein durch eine körperliche Schädigung verursachtes

unangenehmes Gefühl vorliegt, aber nicht mit einem intrinsisch negativen Wert

assoziiert wird, sondern mit keinem Wert oder einem intrinsisch positiven Wert,

dann ist es einerseits falsch, dass körperliche Schäden notwendigerweise zu einem

unangenehmen Gefühl führen, und andererseits falsch, dass Schmerzen notwen-

digerweise über einen intrinsisch negativen Wert verfügen.

49 Vgl. Bain,David: »The ImperativeViewof Pain«, in: Journal of Consciousness Studies 18 (2011),

S. 164-185, hier S. 172: »[M]asochists can seem to find their pain pleasant; and sufferers of

chronic pain who receive morphine (or, the past, lobotomies) sometimes say that their pain

remains but no longer bothers them. If these are genuine dissociation cases, in which pain

occurs without its hedomotive aspect, then that hedomotive aspect can neither constitute

nor be a component of pain.« Es ist also falsch, wennC. Bozzaro: 2016, S. 317 Schmerzwie folgt

beschreibt: »Der Schmerz ruft unmittelbar den Wunsch bzw. die Forderung hervor, etwas

gegen sein Bestehen zu unternehmen.«

50 Vgl. Grahek, Nikola: Feeling Pain and Being in Pain,Massachusetts: 2011, hier S. 31: »The post-

operative condition of patients who have undergone prefrontal lobotomies to treat chronic

pain is often regarded as the paradigm case of an extreme reactive dissociation syndrome –

or at least of striking indifference to pain. After the operation, these patients typically report

that their pain is still present, but that is doesn’t bother them anymore, and/or that they do

not mind or care about it anymore.« Vgl. auch Massin, Oliver: »Suffering Pains«, in: David

Bain/Michael Brady/Jennifer Corns (Hg.), Philosophy of Suffering: Metaphysics, Value, and

Normativity, Oxford: 2019, S. 75-99, hier S. 85: »Asymbolia: Some subjects, though they claim

to have pains, also claim not to be bothered by them. Taking these subject’s reports at face

value, one is led to the conclusion that pains do not essentially displease, are not essentially

disliked or suffered. Faced with such cases, upholders of the suffering account of pain have to

dismiss the reports of the subjects who claim that they feel pain but do not suffer it. It would

however be better not to dismiss as false such reports.« Vgl. auch S. B. Fink: 2012, S. 7f.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flieg, Aua, Flieg!? 213

2.3 Schmerzen als holistisches und individuelles Phänomen

Ob Schmerzen, verstanden als die intentionale Anzeige einer körperlichen Schä-

digung, de facto mit einem unangenehmen Gefühl und einer intrinsisch negativen

Bewertung einhergehen, scheint angesichts der Möglichkeit des Ausbleibens des

qualitativen Erlebens oder der negativen Evaluation von weiteren Faktoren abhän-

gig zu sein, die sich sowohl aus der biologischen Verfassung des jeweiligen Kör-

pers als auch aus kulturellen, sozialen und individualgeschichtlichen Einflüssen

speisen.

Biologische Faktoren können beispielsweise dazu beitragen, dass ein Organis-

mus, abweichend von dem für seine natürliche Art charakteristischen Schmerz-

empfinden, welches mit statistischer Signifikanz mit einer körperlichen Schädi-

gung einhergeht und auf eindringliche Weise zu einer Reaktion auffordert, nicht

in der Lage ist, den unangenehmen qualitativen Aspekt des Schmerzes zu erle-

ben. Die medizinische Forschung steht trotz der Annahme einer engen Wech-

selwirkung zwischen dem Schmerzempfinden und dem körperlichen Zustand ei-

nes Organismus immer noch am Anfang einer vertiefenden Analyse der Ursachen

und des Empfindens von Schmerzen, hat aber bereits erkannt, dass Schmerztypen

und Schmerzempfinden nicht mit Typen organischer Zustände korrelieren und es

Schmerzempfindungen gibt, deren organische Grundlage aus medizinischer Per-

spektive bislang völlig unbekannt ist.51

Kulturelle und soziale Faktoren wiederum beeinflussen nicht nur, welche Reak-

tionen auf welchen Schmerz als kulturell und sozial akzeptierte Reaktionen aner-

kannt sind, sondern darüber hinaus auch den weltanschaulichen Rahmen, in den

51 Vgl. J. Corns: 2020, S. 128f.: »Offeringmechanistic explanations for pain types requires group-

ings of token pains which correspond to some mechanism which determines them. We now

know, however, that each token pain is instead determined by the convergent activity ofmul-

tiple mechanism, and crucially, this convergence is idiosyncratic. The idiosyncratic complex-

ity of pain undermines attempts to classify groups which correspond to the workings of an

explanatory mechanism. Note that the claim that pain types are not mechanistically expli-

cable is not here offered as a prediction about what pain science may or may not achieve;

rather, it is supported by widely accepted results from within pain science. It is what we al-

ready known about the mechanism implicated in token pains which allows us to conclude

against any eventual mechanistic explanations of pain types.« Vgl. auch O. Friedrich/L. Tam-

bornino: 2016, S. 323. Obwohl angenommen wird, dass es zu jedem Schmerz einen organi-

schen Zustand gibt, der ihn verursacht, sind die gleichen Schmerzen oft mit unterschiedli-

chen organischen Zuständen verbunden sowie die gleichen organischen Zustände auch mit

unterschiedlichen Schmerzempfindungen einhergehen können. In Bezug auf die Relationen

von Schmerzempfindungen und organischen Zuständen kann alsowohl nur von einer Token-

Token-Verursachung gesprochen, aber keine gesetzmäßige Verallgemeinerung über diesen

Zusammenhang etabliert werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

die eigenen Schmerzen integriert werden können.52Wie eine Gesellschaft die Exis-

tenz von Schmerzenmetaphysisch verortet, d.h.wie die Existenz von Schmerzen in

der großen Narrative der Kultur verankert wird, beeinflusst unweigerlich die Art

und Weise, wie ein dieser Gesellschaft zugehörendes Individuum welche seiner

Schmerzen als intrinsisch negativ oder als intrinsisch positiv evaluiert.53 Neben

den biologischen, kulturellen und sozialen Faktoren wird auch der entwicklungs-

psychologische Gang und die auf den Widerfahrnissen des eigenen Lebens beru-

hende Charakterbildung einen Einfluss auf die Evaluation der als unangenehm

empfunden körperlichen oder seelischen Zustände haben: Je nachdem, welche Er-

fahrungen ein Subjekt in seinem Leben gemacht hat, wird es gelernt haben, mit

seinen Schmerzen je nach Situation und Art des Schmerzes unterschiedlich um-

zugehen.

In Anbetracht der Tatsache, dass die individuelle Reaktion auf körperliche oder

seelische Schädigungen sowie die Evaluation des intrinsischenWertes von Schmer-

zen durch biologische, soziale, kulturelle und individualgeschichtliche Faktoren be-

einflusst wird, wird die Schlussfolgerung nahegelegt, dass Schmerz seinemWesen

nach ein individuelles und durch die biographische Ganzheitlichkeit der einzel-

nen Person beeinflusstes Phänomen ist, das in seinen verschiedenen Ausprägun-

gen zwar dadurch geeint wird, dass eine potentielle Bedrohung der körperlichen

oder seelischen Integrität des eigenen Organismus dem denkenden Bewusstsein

angezeigt wird, sich aber außer der subjektiven Versicherung seiner Präsenz einer

Analyse in der Begrifflichkeit notwendiger und hinreichender Bedingungen sei-

nes Vorliegens entzieht. Nehmen wir den intentionalen und den qualitativen Cha-

rakter von Schmerzen zusammen, lässt sich die Natur des Schmerzes daher cum

grano salis nur wie folgt umschreiben: Schmerzen sind mentale Eigenschaften, die

in der Regel durch Zustände des Nervensystems ausgelöst werden und einen Zu-

stand des Organismus repräsentieren, der potentiell die körperliche oder seelische

Integrität und eventuell das Überleben des Individuums bedroht. Schmerzen sind

meist, aber nicht immer mit einem qualitativen Empfinden verbunden, das zwar

in der Regel als unangenehm beurteilt und daher mit einem intrinsisch negativen

Wert verbunden wird, aber aufgrund von biologischen, sozialen, kulturellen und

52 Vgl. S. B. Fink: 2012, S. 3: »[P] ain has a strong social and cultural component influencing at

least three aspects: the expression of pain, the potential to see meaning in certain pains and

the specific objects causing psychic pain«.

53 Gerade in der Geschichte des Christentums wurden Schmerzen nicht immer als intrinsisch

negativ bewertet. Vgl. R. Boddice: 2017, S. 17: »The long period of human history in which

pain and suffering were actively sought by the pious as both evidence of their piety and as a

(partial) guarantee of salvation is a challenge to the view that all pain is evil.«

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flieg, Aua, Flieg!? 215

individuellen Faktoren ebenso mit keinem oder einem intrinsisch positiven Wert

assoziiert werden kann.54

2.4 Die existentielle und moralische Bedeutung von Schmerz

Die bisherige Analyse des Schmerzbegriffs hat sich auf Schmerzen als Schmerzen

und somit auf Schmerzen als singulären Phänomenbereich konzentriert. Im Fol-

genden wird der Fokus der Analyse erweitert und aus philosophischer Perspektive

untersucht, welchen Stellenwert Schmerzen für das selbstbewusste Leben haben.

Da allen Schmerzen, unabhängig davon, welcher intrinsischer Wert ihnen zuge-

schrieben wird, und ob sie mit einem unangenehmen Gefühl einhergehen, gemein

ist, dass sie eine potentielle Schädigung der körperlichen oder seelischen Integrität

anzeigen, lassen Schmerzen eo ipso das Verhältnis des Ichs zu seinem durch psy-

chophysische Faktoren bestimmten Leib aufleuchten. Während ohne Schmerzen

zu haben das Ich in der Regel mit und durch seinen Leib in Einheit mit der Welt

west, forcieren Schmerzen eine Dissonanz zwischen dem Ich und seinem Leib und

stören somit sein In-der-Welt-Sein.55 Aus phänomenologischer Sicht ist Schmerz

als Informant über den Zustand des eigenen Leibes daher nicht nur von evolutio-

närem Vorteil, sondern wesentlichWiderfahrnis, das es einem selbstbewussten Er-

fahrungssubjekt ermöglicht (oder es zwingt), sich aufgrund der durch den Schmerz

angezeigten Dissonanz zum Leib nicht nur des eigenen Leibes qua Leib bewusst

werden zu können, sondern dadurch dazu beiträgt, erkennen zu können, dass die

eigene Existenz an das Wohlergehen des durch körperliche und seelische Fakto-

ren bestimmten Leibes gebunden ist.56 Schmerz zeigt aber nicht nur ganz konkret

die Verletzbarkeit, sondern aus metaphysischer Perspektive auch die Endlichkeit

der eigenen Existenz als leibliches Erfahrungssubjekt an, das sich aufgrund dieser

Verletzbarkeit nicht nur vor die Möglichkeit gestellt sieht, den eigenen Körper als

fremden und für die Lebensqualität hinderlichen Körper zu erfahren, sondern ganz

konkret damit konfrontiert wird, dass es in seiner Existenz von Faktoren abhängig

54 Vgl. J. Corns: 2020, S. 129: »Each tokenpain is the result of the convergent activity of numerous

mechanism – genetic, chemical, biological, neural, and social. Whether a particular individ-

ual experiences pain on a particular occasion is determined, or explained, by the combined

activity of these multiple mechanisms.«

55 Vgl. Lang, Hermann: »Nachwort«, in: Gadamer, Schmerz (2003), S. 43-51, hier S. 43: »Für

menschliches Dasein scheint es konstitutiv, daß der Leib in der alltäglichen Existenz stumm

bleibt, wir seiner vergessen können, er sich gewissermaßen darin vollendet, daß wir dank

seiner uns ganz an die Welt und unsere Aufgaben darin weggeben können.«

56 Vgl. O. Friedrich/L. Tambornino: 2016, S. 324: »Man kann im phänomenologischen Vokabular

davon sprechen, dass Schmerz eine unmittelbare Leibempfindung darstellt. Er verdeutlicht

die Koexistenz undWechselwirkung von einem organischen Körper und einem Subjektleib.«

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

ist, die oftmals außerhalb seiner Kontrolle liegen.57 Durch die Einsicht in die eige-

ne Endlichkeit und damit auch durch die dieser Einsicht stehendes Fußes folgen-

de Erkenntnis der Begrenztheit der eigenen Macht wird sich ein selbstbewusstes

Subjekt der unumgänglichen Dringlichkeit der Frage nach dem Sinn des Schmer-

zes in seinem Leben gewahr, die herausfordernd den Schmerz als eine Störung

im Gefüge des Daseins sinnstiftend verortet sehen will und daher unumgänglich

über den Schmerz hinausgehend zur Frage nach dem Sinn des Lebens und da-

mit einhergehend zur Frage nach dem Sinn des Seins selbst führt.58 Dass auf den

Schmerz folgende Leiden ist also ein wichtiger Faktor der Motivation zur Selbst-

reflektion und philosophischen Verortung sowohl des eigenen Lebens als auch des

Seins selbst und damit auch eine Motivation des Bestrebens, die Wirklichkeit auf

eine verlässliche Art undWeise, d.i. mit und durch den wissenschaftlichen Zugang

zur Wirklichkeit, zu verstehen.59

Obwohl die Anzeige der Verletzbarkeit und Endlichkeit des eigenen Daseins

eine existentielle Folge des Schmerzes ist, unabhängig davon, ob er mit einem un-

angenehmen Gefühl oder einer bestimmten Evaluation des Schmerzes aus sub-

jektiver Perspektive einhergeht60, zeigt sich eine weitere Dimension des Schmer-

zes besonders deutlich dort, wo Schmerzen, wie es statistisch wohl am häufigsten

57 Vgl. ebd., S. 324: »Schmerz kann […] zu einer unmittelbaren Bemerkbarkeit des Leibes führen,

zur Erfahrung seinerUnentrinnbarkeit, seiner Verletzbarkeit oder auch Fremdheit.« Vgl. auch

H. Lang: 2003, S. 49: »Wie wohl bei kaum einem anderen Phänomen, wird uns im Schmerz

das Leben als unseres, unsere menschlich-endliche Subjektivität nahegebracht.« Vgl. auch

Kleinschmidt, Sebastian: Schmerz als Erlebnis und Erfahrung. Deutungen bei Ernst Jünger

und Viktor von Weizsäcker, Leonberg: 2016, hier S. 5: »Wehtun kann der Körper an fast jeder

Stelle, wehtun kann die Seele auf fast jede Art. Schmerzen sind Zufügungen, egal ob von

außen oder innen, gewaltsame Eindringlinge, bedrohliche Eroberer, die uns zu Fremdlingen

machen im eigenen Haus.«

58 Vgl. C. Bozzaro: 2016, S. 319: »Menschliches Schmerzerleben ist immer auch ein existenzielles

Problem, denn es ist eine Erfahrung, die nach Sinnstiftung, Deutung und einer Einordnung

in die eigene Existenz verlangt. Das menschliche Erfahren von Schmerzen besteht nicht nur

im unmittelbaren Betroffensein durch den Schmerz, sondern ist ein Erleben, welches auf die

Sinnhaftigkeit oder Sinnlosigkeit des Lebens gerichtet ist.«

59 Vgl. auch H. Lang: 2003, S. 51: »Leiden, und das heißt in unserem Kontext, Schmerz, führt in

eine Grenzsituation, worin sich menschliches Dasein existentiell als endliches und verletz-

bares begegnet. Deshalb gilt es auch, das Leiden am Schmerz in den eigenen Lebensvollzug

verstehbar einzubauen, und so kann es existenzerhellend zur Lebenssituation, zur Lebens-

bewältigung selbst beitragen.«

60 Schmerz als intentionaler mentaler Zustand kann, analog zur Sinneswahrnehmung, nur et-

was anzeigen, das dem Denken des Menschen ein intentionaler Gegenstand ist, ohne direkt

mit einer emotionalen oder voluntativen Reaktion verbunden sein zu müssen. Ein Schmerz

kann analog zur Wahrnehmung eines Baumes seine Existenz darin erschöpfen, dass er nur

etwas anzeigt.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flieg, Aua, Flieg!? 217

der Fall ist, mit einem unangenehmen Gefühl und einer intrinsisch negativen Be-

wertung einhergehen: Schmerzen, die mit einem unangenehmen Gefühl und einer

intrinsisch negativen Bewertung einhergehen, sind Schmerzen, an denen das Sub-

jekt leidet.61 Die Schmerzen, an denen ein Subjekt leidet, sind wiederum diejeni-

gen Schmerzen, die die moralische Dimension des Schmerzes ausmachen, da sie

am dringlichsten das Herz eines denkenden, fühlenden, und wollenden selbstbe-

wussten Lebens in Beschlag nehmen.62 Denn, Schmerzen zu empfinden, an denen

gelitten wird, wirft das Subjekt nicht nur in die Immanenz seines eigenen Daseins

zurück, zu dem es sich verhalten muss, sondern ermöglicht ihm, offen zu sein für

die Möglichkeit des Schmerzes der anderen Lebewesen, die, wie es aus der Erfah-

rung weiß, auch über einen verletzbaren und endlichen Organismus verfügen, der

ihnen, ob bewusst oder unbewusst, als Existenzbedingung zur Sorge aufgetragen

ist. Da ein leidendes Subjekt das berechtigte Interesse hat, seinem eigenen Lei-

den ein Ende zu setzen, damit die durch den Schmerz gestörte körperliche und

seelische Integrität wiederhergestellt wird, ermöglicht seine Leiderfahrung eo ipso,

dieses berechtigte Interesse an der jeweiligen seelischen und körperlichen Integri-

tät denjenigen Organismen zu unterstellen, ob sie sich dessen bewusst sind oder

nicht, von denen es Gründe gibt, anzunehmen, dass sie leiden. Die eigene Leider-

fahrung als denkendes, fühlendes und wollendesWesen wird somit zur Triebfeder,

das Leiden des Lebendigen erkennen zu können und ihm ein berechtigtes Interes-

se zu unterstellen, dem Leiden ein Ende setzen zu wollen. Aus der Erkenntnis aber,

dass es berechtigte Interessen des Lebendigen gibt, nicht nur nicht zu leiden, son-

dern auch den Zustand des Leidens zu überwinden, folgt, dass es hinreichende

Gründe gibt, das Leiden des Lebendigen zu verhindern, was bedeutet, dass das

Leiden des Lebendigen verhindert werden soll. Dass das Leiden des Lebendigen

verhindert werden soll, ist aber nichts anderes als eine moralische Handlungsauf-

forderung: Diejenigen Handlungen sollen unternommen werden, die das Leiden

des Lebendigen verhindern oder lindern, damit die körperliche und seelische In-

tegrität des Lebendigen und damit sein Wohlergehen wiederhergestellt wird. Die

eigene Leiderfahrung ist damit ein wesentliches Element und ein hinreichender

61 Vgl. Baas, Helge: Der Elende Mensch. Das Wesen menschlichen Leidens oder Warum der

Mensch leidenmuss,Würzburg: 2008 für eine eingehende Analyse desWesens desmensch-

lichen Leides. Vgl. auch O. Massin: 2019, S. 88: »Pain is pain, suffering is suffering. From the

standpoint of descriptive psychology, pain and suffering cannot be reduced, analyzed or de-

fined in terms of each other, nor, I suspect, in terms of other phenomena. They have to be

accepted as primitive. […]What then are the relations between pain and suffering – identity,

subsumption, and essential participation having been excluded? […S]uffering a pain is the

correct emotion to entertain towards it.«

62 Vgl. S. B. Fink: 2012, S. 14: »So what are the properties thatmake a pain relevant formoral dis-

course?We have alreadymentioned the property of being experienced and being negatively

emotionally charged.«

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

Grund für moralisches Handeln. Sie führt dazu, zu erkennen, dass das Leiden in

der Welt etwas ist, dass seinem Wesen nach nicht sein soll.63 Leiden führt somit

zur Erkenntnis, dass die Welt nicht ist, wie sie sein soll und ist deswegen ein hin-

reichender Grund, dazu beizutragen, dass sie wird, wie sie sein soll.64

Wird die existentielle mit der moralischen Dimension des Schmerzes zusam-

men genommen, kann die über das komplexe Wesen des Schmerzes qua singu-

lärem mentalen Zustand hinausgehende Bedeutung für das selbstbewusste Leben

wie folgt zusammengefasst werden: Schmerzen zu empfinden, an denen gelitten

wird, ist die Verwirklichung eines im selbstbewussten Leben verankerten Poten-

tials zur Einsicht in die eigene verletzbare Endlichkeit, die uns nicht nur die ver-

letzbare Endlichkeit allen lebendigen Seins erschließen kann, sondern uns dadurch

auch die moralische Fürsorge für das Lebendige ins Stammbuch unserer Moralität

schreibt.

3. Die Zukunft des Schmerzes

Basierend auf den gewonnenen Erkenntnissen über das komplexe Wesen des

Schmerzes und seiner existentiellen und moralischen Dimension kann abschlie-

ßend das trans- und posthumanistische Argument zur Eliminierung von Schmerz

und Leid durch den Einsatz technischer Mittel evaluiert werden. Obwohl das

Argument deduktiv gültig ist und im Falle der Wahrheit seiner Prämissen die

63 Das hier vorgetragene Argument setzt metaphysische Annahmen über das Wesen des Le-

bendigen insofern voraus, dass aus demWesen des jeweils lebendigen Organismus Bestim-

mungen folgen, die objektiv Zustände spezifizieren, die das Wohlergehen des Organismus

beeinflussen. Der Wesensbegriff wird also naturrechtlich als Sollbegriff eines Wesens ver-

standen, der spezifiziert, wie das Leben des Organismus idealiter zu bestimmen ist. Obwohl

eine so verstandene substanzialistische und naturrechtlicheMetaphysik gerade in der Theo-

logie seit derMitte des vergangenen Jahrhunderts als überkommenund zu ethischen Proble-

men in Bezug auf den freien Lebensvollzug menschlichen Lebens führend betrachtet wird,

folgen die einer solchen Metaphysik oft untergeschobenen Probleme nicht aus ihr. Vgl. da-

zu Schneider, Ruben: »Gender-Metaphysik und Ontologie der Homosexualität«, in: Benedikt

Paul Göcke/Thomas Schärtl (Hg.), Freiheit ohne Wirklichkeit? Anfragen an eine Denkform,

Münster: 2020, S. 249-289.

64 Im Kontext der auf den Menschen bezogenen Analyse spezifiziert von Weizsäcker dies wie

folgt: »Im Schmerz ist aber das enthalten, dass etwas nicht sein soll, was doch ist, und dieser

Widerspruch von Sollen und Dasein ist die eigentliche Wirklichkeit des Menschen als Krea-

tur. Der Mensch als Kreatur hat nicht nur die kalte Existenz, sondern sein Dasein ist immer

ein So-sein-Sollen: dies ist der richtige ontologische Begriff vomMenschen und seiner Wirk-

lichkeit. Seine Ontologie ist daher eigentlich nicht eine Lehre vom Sein, sondern eine Lehre

von Geboten.« [zitiert in S. Kleinschmidt: 2016, S. 21)]

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flieg, Aua, Flieg!? 219

Wahrheit der Schlussfolgerung implizieren würde, ist es mit einigen Problemen

konfrontiert.

Ein erstes Problem mit dem Argument besteht darin, dass es in der Formulie-

rung seiner Prämissen die komplexe Natur des Schmerzes verkennt. In ihrer ge-

genwärtigen Form besagt Prämisse (1), dass Schmerzen die Qualität selbstbewuss-

ten und personalen Lebens mindern. Da gezeigt worden ist, dass nicht alle Formen

von Schmerzmit einemunangenehmenGefühl oder einemnegativen intrinsischen

Wert einhergehen – einige Formen von Schmerz sogar mit einem intrinsisch posi-

tiven Wert assoziiert werden – ist die Prämisse in ihrer gegenwärtigen Form nicht

haltbar und muss präzisiert werden. Nur diejenigen Formen von Schmerz, die ei-

ne potentielle Schädigung der körperlichen und seelischen Integrität anzeigen und

sowohl mit einem unangenehmen Gefühl als auch mit einem intrinsisch negativen

Wert einhergehen, also nur diejenigen Formen von Schmerzen, an denen selbst-

bewusstes Leben leiden kann, können die Qualität selbstbewussten Lebens min-

dern.65 Die Prämissen des Argumentes müssen also in einem ersten Schritt wie

folgt reformuliert werden:

(1) Diejenigen Schmerzen, die eine potentielle Schädigung der körperlichen und

seelischen Integrität anzeigen und mit einem unangenehmen Gefühl und ei-

nem intrinsisch negativen Wert assoziiert sind, mindern die Qualität selbstbe-

wussten Lebens.

(2) Wenn Schmerzen, die eine potentielle Schädigung der körperlichen und see-

lischen Integrität anzeigen und mit einem unangenehmen Gefühl und einem

intrinsisch negativenWert assoziiert sind, die Qualität selbstbewussten Lebens

mindern, dann sollten sie, wenn möglich, durch den Einsatz von Technologie

verhindert werden.

Also:

(3) Diejenigen Schmerzen, die eine potentielle Schädigung der körperlichen und

seelischen Integrität anzeigen und mit einem unangenehmen Gefühl und ei-

nem intrinsisch negativen Wert assoziiert sind, sollten, wenn möglich, durch

den Einsatz von Technologie verhindert werden.

Aber auch in dieser Form ist das Argument ambivalent, da Prämisse 2 nicht spezi-

fiziert, welcher Aspekt des Schmerzes durch Technologie verhindert werden soll.

Prinzipiell ist es denkbar, dass Technologie uns in die Lage versetzt, folgende As-

pekte des Schmerzes zu eliminieren: (a) Die Anzeige einer Schädigung der seeli-

schen und körperlichen Integrität des Organismus, (b) das unangenehme Gefühl,

das mit Schmerzen verbunden ist, (c) die Evaluation des Schmerzes als intrinsisch

65 Schmerzen, die mit einem intrinsisch positiven Wert assoziiert werden, können sogar die

Lebensqualität steigern und daher aktiv gesucht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

negativ oder (d) sowohl (a) als auch (b) und (c). Da einWesen, das keine Informatio-

nen über potentielle Schäden seiner körperlichen und seelischen Integrität hat und

im Falle des Vorliegens dieser Schäden keine unangenehmen Gefühle oder negati-

ven intrinsischenWertemit ihnen assoziiert, einWesen ist, dass sensu stricto keinen

Schmerz empfinden kann, steht die letzte Option dafür, dass aus trans- und post-

humanistischer Sicht mit Hilfe von Technologie nicht nur der tatsächlich vorhan-

dene Schmerz, sondern das genuine Vermögen selbstbewussten Lebens, Schmerz

zu empfinden, zur Steigerung seinesWohlergehens eliminiert werden sollte. Keine

der möglichen Optionen, Aspekte des Schmerzes durch Technologie zu eliminie-

ren, kann restlos überzeugen.

Ad (a): Dass Schmerzen eine Schädigung der körperlichen und seelischen In-

tegrität des Organismus anzeigen, ist nicht nur ein evolutionärer Vorteil gewe-

sen, der es dem homo sapiens sapiens in der Vergangenheit ermöglichte, die eigenen

Überlebenschancen zu steigern, sondern ist ein wesentlicher Aspekt selbstbewuss-

ten Lebens, das sich auch heute autonom in einer Welt zurechtfinden muss, die je-

derzeit seine körperliche und seelische Integrität bedrohen kann. Dies gilt für alle

Formen verkörperten Lebens, unabhängig davon, ob das selbstbewusste Leben mit

der Existenz eines biologischen oder eines virtuellen Körpers einhergeht: Auch als

virtueller Upload verfügt ein Subjekt über eine materielle Grundlage seiner Exis-

tenz, die beschädigt werden kann. Ohne die Möglichkeit, sich einer potentiellen

Schädigung der körperlichen und seelischen Integrität bewusst zu werden, wäre

ein Erfahrungssubjekt nicht nur von einer für das selbstgesteuerte Leben notwen-

digen Informationsquelle abgeschnitten, sondern als Folge von seinem Leib oder

seiner materiellen Existenzgrundlage entfremdet und damit potentiell dem Wahn

preisgegeben, dass der Zustand des eigenen Leibes oder der materiellen Existenz-

grundlage für das eigene Leben irrelevant ist. Dass Schmerzen, verstanden als in-

tentionale mentale Zustände, existieren, ist somit keine Minderung der Lebens-

qualität, sondern die conditio sine qua non für ein selbstgesteuertes bewusstes Le-

ben.66

Ad (b): Die Möglichkeit, das unangenehme Gefühl, das mit Schmerzen verbun-

den ist, durch Analgetika zu lindern, ist seit einiger Zeit fester Bestandteil des me-

dizinischen Repertoires und der medizinische und pharmakologische Fortschritt

wird es uns sehr wahrscheinlich in den nächsten Jahrzehnten durch neue Erkennt-

nisse über die neuropsychologische Funktionsweise des Nervensystems ermögli-

chen, die vom Schmerzpatienten empfundenen unangenehmen Gefühle entweder

66 Vgl. R. Boddice: 2017, S. 65: »[F]rom a functional point of view […], there are compelling rea-

sons why pain is essential and helpful. Without pain, we are at enormous risk. Pain holds us

in check when there is something wrong, causing us to protect injured parts. […] In this most

fundamental sense, the potential for dysfunction notwithstanding, pain is an unmitigated

good.«

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flieg, Aua, Flieg!? 221

durch pharmakologische Mittel oder prophylaktische gentechnische Veränderun-

gen zu verhindern. Die technischen Möglichkeiten, das mit dem Schmerz asso-

ziierte unangenehme Gefühl zu lindern, sind auf der einen Seite ohne Zweifel in

einer Reihe von Fällen eine moralisch gebotene Handlungsoption, um dem Lei-

den eines bewussten Wesens, unabhängig von der Möglichkeit, die Ursache sei-

nes Schmerzes zu behandeln, Linderung zu verschaffen.67 Auf der anderen Seite

scheint es aber einen Rubikon des palliativen oder prophylaktischen Gebrauchs von

Analgetika zu geben, der dann überschritten sein könnte, wenn das Aufkommen

von unangenehmen Gefühlen tout-court eliminiert werden soll. Basierend auf der

Annahme, dass einige Sachverhalte in derWelt bestehen, die nur dann angemessen

erfasst werden können, wenn ihre Wahrnehmung mit einem unangenehmen Ge-

fühl einhergeht, würde eine vollständige Eliminierung unangenehmer Gefühle auf

Seiten des Subjekts verhindern, dass auf die in der Welt bestehenden Sachverhalte

auf eine emotional adäquate Art und Weise reagiert werden kann. Durch das Aus-

bleiben eines unangenehmen Gefühls in Reaktion auf körperliche oder seelische

Schäden wäre somit einerseits die Gefahr einer emotionalen Entfremdung vom

Sein und andererseits die Gefahr einer Instrumentalisierung der eigenen Leiblich-

keit durch diese Entfremdung gegeben. Wer auf einen Nagel tritt und die im Be-

wusstsein angezeigte Schädigung nicht länger als unangenehm empfinden kann,

der scheint analog zu kongenitaler Analgesie demRisiko ausgesetzt zu sein, den eige-

nen Leib im Modus der von jeder emotionalen Verbindung losgelösten instrumen-

tellen Vernunft nur noch analog zu einer defektenMaschine behandeln zu können.

Wer aufgrund des Todes eines geliebten Menschen kein unangenehmes seelisches

Gefühl empfinden kann, weil er genetisch dazu nicht in der Lage oder pharma-

kologisch so eingestellt ist, dass die normalerweise mit dem unangenehmen Ge-

fühl einhergehenden Reaktionen des Nervensystems ausbleiben, der scheint kei-

nen axiologisch relevanten Gewinn seiner Lebensqualität sein Eigen nennen zu

können, sondern eher an einer fundamentalen Einschränkung der Wirklichkeits-

wahrnehmung und somit an einer Reduktion des zum Wert des selbstbewussten

Lebens beitragenden Vermögen des Fühlens zu leiden. Das vollständige Ausblei-

ben unangenehmer Gefühle ist also nicht nur mit Gründen als eine Limitierung

des emotionalen Vermögens selbstbewussten Lebens zu verstehen, sondern läuft

darüber hinaus Gefahr, einen adäquaten Kontakt zur Wirklichkeit zu verhindern,

der für ein selbstbewusstes Leben aufgrund dessen, wie die Welt beschaffen ist,

notwendigerweise auch zu unangenehmen körperlichen und seelischen Schmer-

zen führen kann.

Ad (c): Neben der Anzeigefunktion des Schmerzes und dem mit ihm einher-

gehenden unangenehmen Gefühl kann schließlich auch darauf gezielt werden, die

67 Vgl S. B. Fink: 2012, S. 4: »Most agree intuitively and without reference to any meta-ethical

theory that pain is something we ought to prevent and elicit in our fellow beings.«

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

intrinsisch negative Bewertung des Schmerzes durch pharmakologische oder tech-

nische Eingriffe unter Beibehaltung der beiden erstgenannten Aspekte in eine neu-

trale oder positive Wertung zu transformieren. Um dem Schmerz eine wesentliche

Dimension zu nehmen, weswegen an ihm gelitten wird, könnte dieser Idee fol-

gend die Evaluation des Schmerzes auf Seiten des Subjektes verändert werden.

Obwohl es, wie gesehen, Fälle gibt, in denen Schmerzen mit einem intrinsisch

neutralen oder intrinsisch positiven Wert assoziiert sind, sind diese Schmerzen

keine Schmerzen, an denen gelitten wird. Eine Welt, in der technologische und

pharmakologische Eingriffe in das Bewusstsein dazu führen, dass nicht länger an

Schmerzen gelitten wird, scheint aber aus verschiedenen Gründen keine erstre-

benswerte Welt zu sein. Zum einen scheint dadurch dem selbstbewussten Leben

eine grundlegende Motivation zur Moralität zu fehlen: Wenn ein Individuum aus

der ihm eigenen Perspektive Schmerzen keinen intrinsisch negativen Wert mehr

zuschreiben kann, dann wird dieses Individuum begrifflich kaum in der Lage sein,

den Schmerzen anderer Wesen einen intrinsisch negativen Wert zuzuerkennen.68

Damit wird es aber nicht länger in der Lage sein, anzuerkennen, dass es berech-

tigte Interessen des Lebendigen zur Vermeidung des Leidens gibt: Ihr Leiden ist

ja aus Sicht des Subjektes nicht länger als intrinsisch negativ zu bewerten. Lei-

den und Empathie sind eng verbunden.69 Dann aber besteht für das Individu-

um kein Grund, das Leiden zu verhindern. Es scheint also der intrinsisch negative

Wert des Schmerzes zu sein, der uns ermöglicht, die Anderen als leidendes Subjekt

wahrzunehmen: Je näher wir selbst dem Leiden stehen, desto offener sind wir, das

Leiden des Lebendigen anzuerkennen.70 Mit technischen Mitteln dafür Sorge zu

tragen, dass Schmerzen nicht länger als intrinsisch negativ bewertet werden, läuft

also Gefahr, eine wesentliche Grundlage der Moral zu untergraben. Zum anderen

scheint das Vorhaben, mit technischen Mitteln die intrinsisch negative Wertung

des Schmerzes zu verhindern, unmittelbarmit der Freiheit und Rationalität selbst-

bewussten Lebens zu kollidieren: Dass bestimmte Schädigungen der körperlichen

und seelischen Integrität nicht nur mit einem unangenehmen Gefühl, sondern

68 Vgl. R. Boddice: 2017, S. 60: »A number of studies have shown that empathy is dependent on

our ability to call forth emotions that we have experienced first-hand, or on our capacity to

imagine being in the other’s shoes.«

69 Vgl. ebd., S. 63: »If pain and empathy are functionally related – that is, being in pain and

witnessing another in pain – then taking pain medication designed to eliminate physical

pain might also eliminate the emotional pain caused by witnessing suffering. […] While the

research on empathic pain is at the cutting edge of neuroscience, neuropsychologists and

human geneticists have argued for some time that individual emotional suffering, caused

perhaps by social exclusion, bereavement, or a ›broken‹ heart,‹ is neurologically no different

to […] pains caused by injury.«

70 Vgl. ebd., S. 64: »A heightened sensitivity to painful injury therefore probably equates to a

more acute sense of the suffering of others«.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flieg, Aua, Flieg!? 223

auch mit einer intrinsisch negativen Bewertung einhergehen, ist in vielen Fällen

Ausdruck des Subjekts, dass es seine Zustimmung zum Sein dieser Zustände ver-

weigert und einen Grund sieht, die für den körperlichen oder seelischen Schmerz

verantwortlichen Ursachen in derWelt zu ändern.Wer seinen Körper beispielswei-

se aufgrund seiner Arbeitsbedingungen schädigt, der wird nur dann einen Grund

sehen, gegen diese Umstände anzugehen, wenn er seinem körperlichen Schmerz

einen intrinsisch negativen Wert zuspricht. Wer seelisch misshandelt wird, wird

sich nur zur Wehr setzen können, wenn er die seelischen Schäden als ein intrinsi-

sches Übel versteht. Dem selbstbewussten Leben diese Fähigkeiten durch den Ein-

satz von Technologie zu nehmen, wäre also ein wesentlicher Eingriff in die freie

und rationale Urteilskraft, die gerade den intrinsisch positivenWert selbstbewuss-

ten Lebens konstituiert. Ein solcher Eingriff würde selbstbewussten Leben seinen

Wert nehmen.

Ad (d): Die letzte Option zur Verhinderung des Schmerzes nimmt alle drei ge-

nannten Aspekte zusammen und stellt in Aussicht, durch den Gebrauch von Tech-

nologie, das genuine Vermögen Schmerz zu empfinden, zu überwinden, um da-

mit die Lebensqualität selbstbewussten Lebens zu steigern. Diese Option ist nicht

nur von den bereits erwähnten Bedenken zur Eliminierung einzelner Aspekte des

Schmerzes betroffen, sondern steht darüber hinaus vor folgender Schwierigkeit:

Ohne das Vermögen, Schmerz zu empfinden, läuft ein selbstbewusstes Leben Ge-

fahr, seine Verletzbarkeit und Endlichkeit, die jedes Leben in diesem Universum,

sei es virtuell oder biologisch, sein Eigen nennt, zu vergessen und sich dem Wahn

hinzugeben, es selbst sei der Herr des Seins.71

So zeigt sich Schmerz schlussendlich doch in einem paradoxen Gewand: Ob-

wohl jedes Leid gelindert werden soll, können wir in dieser ihr Ende in sich tragen-

den Welt Leiden nie vollständig verhindern. Obwohl jedes Leid gelindert werden

soll, bleiben wir darauf verwiesen, uns zum Schmerz zu verhalten. Sich einseitig

auf denWunsch zu fokussieren, Schmerzen zu eliminieren, ist dabei einemögliche

Verhaltensweise. Sich einseitig darauf festzulegen, Schmerzen als Teil der condi-

tio humana zu akzeptieren, stellt die diesemWunsch entgegengesetzte Einstellung

dar. Wie so oft im Leben, scheint die Lösung auch hier nicht in den Extremen zu

liegen. Zum einen bleibt es aufgrund der vielfältigen Bedeutungsdimensionen von

Schmerz fraglich, ob die vollkommene Abschaffung von Schmerz wünschenswert

sei. Zum anderen scheint die absolute Eliminierung von Schmerz nicht umsetzbar

71 Vgl. S. Kleinschmidt: 2016, S. 19: »Wer Schmerzen wie ein nihilistischer Aufklärer betrachtet,

als sinnlos, als moralischen Skandal, als Irrtum der Natur, der wird verlangen, ihn völlig aus

der Welt zu schaffen. Doch wer dies versucht, wird Schiffbruch erleiden, wie alle Utopisten,

die an Verwirklichungen arbeiten, die demGesetz des Lebens widersprechen. Denn Schmerz

gehört zum Leben, zu seinem Anfang und zu seinem Ende. Und für die meisten auch zu sei-

nem Verlauf.«

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Benedikt Paul Göcke, Anna Sindermann

zu sein, entweder, weil die Integrität des selbstbewussten, moralischen, persona-

len Lebens gefährdet würde, oder, weil es aufgrund der uns in ihrer Komplexität

nie zur Gänze zur Verfügung stehenden Wirklichkeit nicht umsetzbar ist.

Wenn eine Welt ohne einen Funken Schmerz, ohne ein Quäntchen Leid nicht

möglich sein wird, stellt eine einseitige, kindlich anmutende, Fixierung – negativ

ausgedrückt – auf eine rigorose Weigerung, Schmerz zu akzeptieren, sowie – po-

sitiv ausgedrückt – auf den Wunsch, dass nie mehr etwas weh tun wird nach dem

Motto »Flieg, Aua, flieg!«, eine Beschränkung der Möglichkeiten der wertenden

Haltungen dar, deren Vielfalt es aber gerade bedarf bei einem Phänomen, des-

sen Facettenreichtum in der personal-biographischen, existenziell-menschlichen,

moralisch-empathischen Dimension die dargestellte hohe Komplexität aufweist.

Wir bleiben zurückgeworfen auf die moralische Tatsache, dass jeder (nicht in-

trinsisch wertvoll empfundene) Schmerz und jedes Leid verhindert oder gelindert

werden soll, wenngleich diese moralische Tatsache nur eben eine solche ist, wenn

wir Schmerzen und Leid empfinden können. Solange eine Welt ohne Schmerz und

Leid nicht möglich ist, braucht es eine breitgefächerte Kultur des Schmerzes dar-

über, welcher Schmerz wann und warum stets zu vermeiden ist, darüber, wel-

che Einstellungen zum Schmerz in verschiedenen Kulturen gelebt werden, dar-

über, welche Bedeutung Schmerz und Leid für den individuellen Menschen und

für die Menschheit haben. Bei allen Machbarkeitsphantasien sollte der Transhu-

manist die Tatsache nicht aus dem Auge verlieren, dass wir mehr brauchen als das

Ziel, Schmerzen zu überwinden. So sollte der Transhumanist bedenken, inwiefern

Schmerzempfinden eventuell Teil des selbstbewussten Daseins ist. Ansonsten lau-

fen wir Gefahr, durch die Eliminierung des Vermögens, Schmerzen zu empfinden,

die Möglichkeit selbstbewussten Lebens gleich mit zu begraben.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

