330

Nietzsches Architektur der Erkennenden
27. Fragmente einer Theorie der Fiktion

Alle Fruchtbarkeit, und alle treibende Kraft liegt in diesen vorausgeworfnen Blicken.
(KSA7, §19[76])

Nicht das Vergangene, nicht das Gegenwirtige, sondern das Zukiinftige ist das Lebens-
entscheidende, wie es Ortega so klar herleitet, das noch nicht Seiende oder Ek-Sistieren-
de, das Vor-Gestellte, die Perspektive, die Moglichkeit, das Werdende, kurz: die Fiktion
als Bedingung des Lebens. »Ein Sein, das nicht so sehr in dem, was es ist, als in dem, was
es sein wird, besteht, also in dem, was es noch nicht ist. [...] Das Leben ist Futurition,
ist Ins-Kunftige-Tun, ist das, was noch nicht ist« (Ortega 2:243ft.). Nicht gemif? einer
Erkenntnis, einer Wahrheit leben, sondern eines (voraus-greifenden) Entwurfes, einer
eingeholten (Lebens-)Moglichkeit.

Die Leidenschaften benutzen wie den Dampf zu Maschinen. (KSA11, § 25[10])

»Bevor wir erblicken, was uns umgibt, sind wir bereits ein urstindiges Biindel von Ge-
listen, Trieben und Illusionen« (Ortega 2: 266). Die Triebe treiben den Geist, prigen das
(Aus-)Lesen der Gegenwart mit Blick in die Moglichkeiten einer Zukunft. Unsere geis-
tigen Filter sind von den Trieben, von unserer innersten Seele vor-gepragt (-bestimmt).
Unser Sehen istalsovorallem ein Nichtsehen, bedingt durch das Filtern (die rechte Héhe,
wo alles zusammenkommt auf der konkreten Ebene des Abstrahierens), das (eigentlich
menschliche) >Wesen« des Denkens, das durch das Personliche jedem Denken eine sin-
guldre Farbung gibt (persénliche Filter). Unser schweifender Blick auf die Gegenwart ist
immer schon der (vorausschauende und selektive) Blick in eine mégliche Zukunft.

Nun ist die Definition der Landesplanung also wieder eine politische. Wenn zum We-
sen des Denkens das Auswihlen, das Abstrahieren, das Bauen gehort, miissen wir eben
eine menschengerechte Stadt planen, in der der Mensch sein Wesen auch leben kann;
er muss (sich) >seine« Umwelt auswihlen, abstrahieren, zusammensetzen... — mit einem
Wort - schaffen konnen. Die Einheits- oder Modellstadt der Moderne braucht in der Tat
den (geziichteten) Modellmenschen, bei Nietzsche der héhere Mensch«. In ihr wird der
Mensch nicht mehr von seinen Illusionen gefiihrt, er braucht kein >eigenes< Baumateri-
al mehr, keine >eigene« Vergangenheit, aus der er >seine« Zukunft neu zusammensetzt.
Er wird nur von Fithrern gefiihrt und auch die Architektur ist hier fern jeglichen Aktes
von Widerstand gegen das Einheitsdenken. Gesetzt, Letzteres wire noch ein Denken, so
ist es zumindest kein Bauen mehr. Die Fiktion, die Wissenschaft der Fiktion, ist nichts
Abstraktes, keine traditionell kiinstlerische Schongeisterei, sondern das aktive Unter-
nehmen, das Kiinftige Gegenwart werden zu lassen. Leben ist Werden, ist das Driften in
das Noch-nicht-Seiende, in die noch fiktive, potenziell in Betracht gezogene, zukiinfti-
ge Lebensmoglichkeit. »Leben ist, wie immer wir dazu stehen mégen, seiner Grundbe-
schaffenheit nach Futurismus« (Ortega 2: 269). Fiktion ist die Umsetzung des Strebens,
des konkreten Dranges, nach der Fortsetzung des Lebens. Die Alternative der Fiktion
ist der Tod, das Ende des Denkens. Das ist die Fatalitit, von der Nietzsche sprach: zum
Kiinstler verurteilt zu sein. Wir konnen dieses Urteil noch wollen, die Fiktion als Lebens-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-031 - am 13.02.2026, 21:48:29, https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixm=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Kapitel - Gott und Leben

bedingung anerkennen, oder aber weiter nach Wahrheit suchen, weiterhin das Leben
verneinen. Denn mit der Wahrheit ist nicht zu leben. »Das Leben selber ist ein Gegensatz
zur >Wahrheit« (KSA11, § 25[101]). Es ist zu zeigen, »daf’ der »Wille zur Wahrheit« bereits
ein Symptom der Entartung ist« (KSA13, § 16[40]). »Wir haben Liige nitig, um tber diese
Realitit, diese sWahrheit« zum Sieg zu kommen, das heifdt, um zu leben...« (WZM: 576).
»Wille zur Wahrheit< — als Ohnmacht des Willens zum Schaffen« (WZM: 402), als ohnmich-
tig gewordener Wille zur Macht (KSA12, § 9[36];JGB, § 211). Allein »das ethische Mandat
der Kunst« (Sloterdijk 8: 49) ist fihig, eine neue affirmative und schopferische Form der
»vita activa« zu generieren. »Wir leben nur durch diese Illusionen der Kunst« (KSA7, §
19[51]).

Der (Stadt-)Planer kristallisiert nicht die Zeit, ist nicht der (grofdmaf3stibliche) Konden-
sator der Kultur; keine >Kultur schaffens, dies wire ein anstéfiger und zudem nur ein
leerer Satz, sondern eine Kultur des Schaffens erméglichen, eine Baukultur, eine Kultur
des Denkens, des bauenden Geistes. Eine Bithne bauen. Der ganze Bezug zum Wissen
andert sich, wird perspektivisch und nicht mehr rein distinktiv (z.B. im Sinne Bourdieus
sozialer Distinktion). Der Bezug wird selektiv, es ist gemif3 der Fiktion, dem abstrak-
ten, noch fiktiven Konzept, das geeignete Material zum Bau des In-Betracht-Gezogenen
zu wihlen. Denn wir miissen uns dies Kiinftige zusammensetzen, die Perspektive aus-
schneiden, d.h. vor allem viel weglassen, um vorwirtszukommen, in sie eindringen zu
konnen, sie denken-entwerfen zu konnen, um >unseren< Weg gehen zu kénnen und nicht
den fir uns, fiir die Herde, vorgewihlten. Letzteren miissen wir gehen, wenn das ohn-
michtig gewordene Denken eben nicht mehr Entwerfen ist.

Von einem Ziele kénnte also nicht die Rede sein, noch weniger von einem Nichterrei-
chen des Zieles. (KSA7, § 7[168])

Was ist Stadtplanung? Was ist diese vorausschauende Fiktion (dieses »Sich-im-voraus-
Kimmern«; Ortega 2:272)? Den Menschen mehr oder weniger mannigfache Moglich-
keiten dieses Auslesens, Wihlens, Zusammensetzens etc. zu offerieren, zu garantieren.
Ein offenes Milieu, kein fertiges, kein abgeschlossenes Meisterwerk; ein kontinuierliches
Bauen-Denken-Entwerfen zu ermdglichen, in der Abstraktion des Werdens auf den of-
fen zu lassenden (intellektuellen) Spielraum der Gemeinde zu achten! Leben ist ewiges
Sein-Werden. Nicht das Bild als Resultat des Prozesses, sondern das den Prozess illus-
trierende Bild gestalten (Diener, Genf 2014). Das Leit-Bild ist ein Bild des Leitens, des
ewig driftenden Lebens, kein Ziel; kein fertiges Werk. Es illustriert die Dynamik der
Uberwindung (Schwarz), es konzeptualisiert das Driften des Lebens. Stadtplanung (im
Unterschied zur Gebdudeplanung) ist nicht mehr Vorstellung und konkrete Umsetzung
eines Bildes, sondern Konzeption eines Prozesses (der Stadterneuerung). Hier gibt es
im Prinzip auch keinen sogenannten Unfall (im geplanten Stadt-Bild oder selbst in der
Stadt-Struktur), sondern nur eine mehr oder weniger angemessene Wahl im offenen
Prozess der Stadt-Mutation. Jeder Moment der kontinuierlichen Mutation ist nicht Ziel
der Entwicklung, sondern »nur< End-Zustand (Ende) der Gegenwart, vergehendes, vor-
laufiges Sein im ewigen Werden.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-031 - am 13.02.2026, 21:48:29, https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixm=

331


https://doi.org/10.14361/9783839470725-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Fiktion ist unser Gleiten auf der Oberfliche des ewigen Werdens. Fiktion ist das voraus-
schauende schnelle Reagieren mittels vereinfachender Schemata. Das Gesetz ist nicht
die Voraussetzung des Entwurfs, sondern seine Erklirung a posteriori. Fiktion als ge-
setzgeberisches Entwerfen.

Das Gedichtnisist nicht da, um das Vergessen zu verhindern, sondern eben um es zu ga-
rantieren. Die Rolle der Vernunft wacht geradezu dariiber, nicht die gleichen (nétigen)
Irrtiimer zu reproduzieren, sondern das Driften, das Verdndern zu kontrollieren, zu pla-
nen. Wenn Nietzsche sagt, »das Ahnliche percipirt das Ahnliche« (KSA7, § 19[179]), zielt
er eben auf die Differenz. Das Messen am Leben, die Iteration des Prozesses, wird allein
durch das Gedichtnis ermoglicht. Es ist der Garant der »Perception des Neuen« (KSA7,
$ 19[179]), ohne Logik eines Gedankens auf Gedanken. Fiktion ist Perzeption des Neuen.

Architektur als Instrument der Analyse und »Erkenntnis<. Aus der Frage nach dem Den-
ken tritt der unmittelbare Zusammenhang zwischen Wissenschaft und Fiktion in den
Vordergrund. Denken-Entwerfen: Wir sahen, dass man die Architektur seit Platon ent-
weder als Bauwissenschaft oder mehr als Baukunst verstand. Wir sahen, dass beide Vi-
sionen als Kulmination des Platonismus zu verstehen sind, dass aber beide Visionen das
Visionire des Platonismus verkennen (weil ihn auch Platon nicht als solchen begreifen
wollte). Beide Begriffe dulern, schon allein im Verstindnis der Wissenschaft und Kunst
als sich erginzende Extreme oder komplementire Pole der Kultur, eine Unklarheit iiber
den Begriff der Fiktion, iiber den Zusammenhang von Denken und Entwerfen.

Der Architekt muss nicht nur der grofite Kunstkenner sein (Le Corbusier), sondern der
gewissenhafteste Pfleger des Denkens. Das meint Nietzsche mit dem letzten Philoso-
phen: Wenn die ungeheure Aufgabe der Kunst als Bedingung des Lebens begriffen ist,
verschwinden auch die sogenannten Kiinstler, Philosophen und Wissenschaftler. Was
bleibt, ist kein Weltgeist, aber der ewig bauende Geist des Werdens (Wille zur Macht).

Was man im allgemeinen Sinn als abstrakt gewordenes Leben kritisiert, ist eigentlich
nur das Resultat des definitiven Fest-machen-Wollens einer Wirklichkeit, statt ein Los-
Lassen (und Explorieren) des Lebens als stetige Moglichkeit (Heidegger 2: 1421T.).

Fiktion ist das Projizieren des weiteren (noch fiktiven) Lebens, einer méglichen zukiinfti-
gen Gegenwart, seine aktive und wihlerische, vorausschauende Gestaltung, die Konzep-
tion seiner kiinftigen Basis. Hier gibt es keine pessimistische Kunst wie in der traditio-
nellen Kunstauffassung (Schopenhauer), sondern nur Wille (zum Schaffen) oder Ohn-
macht (WZM: 402); hier wihlt der Homo Artifex zwischen dem Noch-nicht-Sein, also
dem Werden, oder dem Nicht-mehr-Sein, dem stillstehenden abgeschlossenen Sein, der
end-giiltigen Wahrheit.

Fiktion ist das Gegenteil von Bruch; der Bruch ist das Gegenteil der Verinderung, wie
es uns die kurze Geschichte der Moderne auf ihrem langwierigen Weg illustriert. Man
will noch eher den Bruch, weil er eben nicht Verinderung ist; er belisst das Abgebro-
chene beim Alten. Er fiigt nur hinzu, ohne grundlegend zu verfiigen. Er ist Abbruch des
Aufbaus, selten des Unterbaus, des Fundaments. Der Bruch entspricht auch mehr der

https://dol.org/10.14361/9783839470725-031 - am 13.02.2026, 21:48:29, https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixm=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Kapitel - Gott und Leben

sehr verbreiteten intellektuellen Bequemlichkeit (Faulheit), da er keine allzugrofRen Op-
fer einer mithseligen Aneignung verlangt. Diese Aneignung ist aber Voraussetzung der
Uberwindung. Bruch ist fast niemals Uberwindung, sondern grenzt mitunter an Igno-
ranz. Der Bruch ist selten revolutionir, er ist in der Regel das Beibehalten des Alten in
neuem Gewand. Verinderung des Lebens entsteht durch Verbindung. Verbindung (im
gelungenen Falle) ist potenzielle Bereicherung, selbst noch im Widerspruch (Venturi),
wihrend der Bruch (auch die sogenannte Integration) meist eine Verarmung darstellt!
Das Neue, das nétige Driften des Lebens, entsteht (und ist potenziell méglich) durch den
entstehenden >Widerspruche einer Verbindung (das Potenzial der Differenz). Der Bruch
schlieft diese Moglichkeit (des Lebens) aus. (Unsere Schrift versteht sich als bescheidene
Hlustration des Potenzials von »ungewissenc [riskanten] Verbindungen.)

Wahrheit gehort also in die Sparte des Konservatismus (im gemeinen Sinne verstan-
den). Das Brechen ist das Ersetzen einer alten Wahrheit durch eine neue. Es ist ein hit-
ziges Springen bzw. ohnmichtiges Stiirzen von Uberzeugung zu Uberzeugung (in ein
neues Gefingnis [AC: 264]). Es ist das allgemeine unkontextuelle Suchen, das Lebens-
fremde schlechthin (das exklusiv Universelle). Die Fiktion aber ist das selektive Schaffen
des Moglichen, die Bedingung des Driftens, der stetigen Verinderung und moglichen
Neuorientierung des Jetzigen durch ein spezifisches ortsbedingtes Messen am Leben.

Wollen wir die Stadt iiber der Stadt bauen (das heif’t heute auch die >Natur« iiber der
Stadt bauen), wollen wir wieder die grundlegende Verinderung ins Zentrum unserer
Kultur bringen, brauchen wir wieder den sbauenden Geist«, weitab des dominierenden
lebensfeindlichen Konservatismus.

Die Fiktion trigt (und pflegt) diesen kiinstlerischen Widerspruch in sich, das Jet-
zige (Leben) zu dekontextualisieren als Bedingung des zukiinftigen Rekontextualisie-
rens (Deleuze und Guattari prigen hier die philosophisch iibergreifenden Begriffe der
Deterritorialisierung und Reterritorialisierung). Ersteres, im Sinne des Ausschneidens
(des Abstrahierens), hat die Fiktion mit der Wissenschaft gemein, Letzteres fehlt der
Wissenschaft in der Regel; ihr Anspruch auf das Universale (Kommensurable) wider-
strebt noch dem Spezifischen (Inkommensurablen). Das Primat der Analyse (Sloterdijk
3:266fT.) schafft es selten bis zur (Psycho-)Synthese. Hier geht eben die Fiktion als die
entscheidende Vision iiber die Wissenschaft hinaus.

Der Mensch braucht das Sein, die Vereinfachung der Welt, aber auch die >Entwicklung«
des Seins im Werden. Asthetik hat nichts mit Symbolik und >gestalterischen Gesetzenc
zu tun; sie entspricht dem Verlangen nach Visualisierung, Veranschaulichung des kon-
zeptuellen Denkens, der Abstraktion, der Vereinfachung der Welt, der Schaffung einer
Ordnung. Auch jede gedachte sKomplexitit« (Venturi) ist eine (relative) Vereinfachung
der Welt. Die Asthetik verlangt nicht unbedingt den Purismus (dies wire wiederum ei-
ne stupide Teleologie des konzeptuellen Denkens). Die Komplexitit kann den Dingen
nicht aufgesetzt werden wie eine Maske; sie ist bzw. verbleibt das noch lebendige Wer-
den hinter den Erscheinungen, das wiitende Chaos unter der Form. Sie ist das Offen-
lassen, das Unfertige, das Labyrinth der Seele, das noch notige Chaos, um einen neuen
Stern gebiren zu kénnen. Keine Komplexitit schaffen (Komplexitit ist keine Symbolik
oder Zeichensprache), sondern belassen, gewihren, ermoglichen, ein unbestimmtes Po-
tenzial einrdumen; sie ist mehr eine Zuriickhaltung, eine Absenz oder Stille der Architek-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-031 - am 13.02.2026, 21:48:29, https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixm=

333


https://doi.org/10.14361/9783839470725-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334

Nietzsches Architektur der Erkennenden

tur. Die Stadt als Baubesichtigung unserer Seelen, die als Selbstanschauung verstandene
Anschauung der Welt (KSA7, § 7[168]), ist die dsthetische Priifung daraufhin, ob wir im-
mer noch reich an Widerspriichen sind, ob die nétige Simplifikation der Welt unseres
konzeptuellen Denkens nicht schon zu geistiger Verarmung fithrte.

Wir wollen hier sicherlich keine erneute Empfehlung abgeben, ob man besser statistisch
oder referenziell arbeitet, den kleinesten gemeinsamen Nenner erstellt, einfach die Viel-
heit zelebriert, dem visioniren Pritzker oder der Expertenjury vertraut, alles auf Mode-
rationsverfahren mit Biirgerbeirat, begrenzten Eigenbau (z.B. Y. Friedmans »architectu-
re mobile« oder O. Steidles Genter StrafRe 13) und/oder soziologische Studien durchge-
fithrt etc. Wir wollen hier mit Nietzsche nur an den einfachen Tatbestand erinnern, dass
es eben keinen Tatbestand, keinen Sinn und keine Bedeutung an sich gibt. Wichtiger als
jegliche spezifische formale Bedeutung ist es, die grundlegende Bedeutung der Fiktion
als Lebensbedingung zu verstehen und damit, wie Nietzsche sagt, die Fiktion zu wollen
und noch zu lernen (WZM: 416). Mit einer Architektur der Erkennenden eine (unzeitge-
mife, frohliche) Wissenschaft der Fiktion ins Leben rufen!

https://dol.org/10.14361/9783839470725-031 - am 13.02.2026, 21:48:29, https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixm=


https://doi.org/10.14361/9783839470725-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

