
Politischer Existentialismus

Von der Rechtfertigung des totalen Staates bis zum

seinsmäßigen Kampf um die Postmoderne

Jan Rickermann

Innerhalb der Diskussion um die kritische Theorie nimmt Herbert Marcuse eine

randständige Position ein. Fast scheint es, als sei die Philosophie Marcuses, der als

»solidarischer Vertreter der Bewegung der revoltierenden Jugend Ende der 1960er

Jahre internationalen Ruhm« (Jay 2021: 20) erlangte,mit deren Scheitern in Verges-

senheit geraten. Entsprechend wundert es leider nicht, dass

»es zum guten Ton geworden [ist], Marcuse praxisphilosophische Variante der

Kritischen Theorie als hoffnungslos romantisch zu stigmatisieren, als Lehrbuch-

beispiel für die anstößige Mischung aus Kapitalismuskritik, Hedonismus und

Jakobinertum, die man pauschal der Achtundsechziger-Generation unterstellt.«

(Schweppenhäuser 2000: 17)

Allenfalls in Affirmation des verzerrten Bildes von Marcuse wird dieser, wie Det-

lev Claussen (2007: 21, Fn. 6) kritisiert, »als politisch optimistischer Mensch gegen

den pessimistischen Theoretiker Adorno ausgespielt«. Clemens Nachtmann (1998)

machte indesdarauf aufmerksam,dassMarcuses frühereBeliebtheit inderProtest-

bewegung nicht nur damit erklärt wird, dass dieser neben der Kritik auch über eine

mögliche Überwindung des Bestehenden nachdachte, sondern auch, dass in seiner

Philosophie »die Analyse des Nationalsozialismus und seines Nachwirkens nur ei-

ne marginale Rolle gespielt habe«. Bei genauerer Betrachtung wird man hingegen

schnell feststellen, dass die zu Stichworten der Bewegung herabgesunkenenBegrif-

fe Marcuses innerhalb seiner Philosophie weniger konkrete Auswege aus der ein-

dimensionalenGesellschaft anzeigen. Vielmehr stellen sie einen Versuch der Befrei-

ung aus der Krise des Marxismus, genauer aus der Krise seiner Revolutionstheorie

dar, deren Reformulierung unter veränderten gesellschaftlichen Bedingungen als

ein Hauptmotiv seiner Philosophie1 angesehen werden kann.

1 Diese oft suchende und scheiternde Bewegung ist auch im Gedicht von Samuel Beckett zu

Herbert Marcuses 80. Geburtstag zu vernehmen. »Schritt um Schritt – in keiner Richtung –weiß

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


364 Kritische Theorie der extremen Rechten

Auch eine mangelnde Beschäftigungmit demNationalsozialismus, dies zeigen

jüngere Veröffentlichungen über seine Arbeit amOSS,wie auch die Publikation sei-

ner Feindanalysen (Marcuse 2007 [1942ff.]) in den Nachgelassenen Schriften, ist bei

Marcuse nicht auszumachen.Mehr noch, es zeigt sich,wie vermitteltMarcusesKri-

tik der eindimensionalen Gesellschaft mit seiner früheren Analyse des Nationalso-

zialismus ist, denn wie Clemens Nachtmann treffend anführt, sind bei Marcuse

»sämtliche entscheidenden Kategorien, die er zur Kennzeichnung jener ›komfor-

tablen, reibungslosen, vernünftigen demokratischen Unfreiheit‹ (›Der eindimen-

sionale Mensch‹) in den kapitalistischen Staaten der Nachkriegszeit heranzieht

– repressive Toleranz, repressive Entsublimierung, ›technologische Rationalität‹

des Sachzwangs als Legitimationsmittel – am Beispiel des deutschen Nationalso-

zialismus gewonnen« (Nachtmann 1998: o.S.).

Wie eng verflochtenMarcuses radikale Kritik der Gesellschaftmit einer Analyse des

Nationalsozialismus verknüpft ist, zeigt auch seine Kritik des politischen Existen-

tialismus, die er imTextDerKampf gegen denLiberalismus in der totalitärenStaatsauffas-

sung formulierte.Marcuses (2004 [1934]: 7) ideologiekritischer Auseinandersetzung

mit den verschiedenen Elementen der »neuen politischen Weltanschauung«, bei

der er insbesondere den (politischen) Existentialismus von Martin Heidegger und

Carl Schmitt auf den Begriff bringt, ging eine intensive Beschäftigung mit der

Philosophie Heideggers voraus, bei dem Marcuse sogar zeitweise studierte. Vor

Heideggers berühmter Rektoratsrede versuchte sich Marcuse an einer Synthese

vonMarx undHeidegger, umder in der Rezeption statisch gewordenenMarx’schen

Lehre wieder ein aktivistisches Fundament zu liefern. Hierbei sollte nicht nur der

revolutionäre Impuls des Marxismus durch die Lehre Heideggers wieder freigelegt

werden, sondern auch Heideggers in Sein und Zeit formulierte Seinslehre, die für

Marcuse scheinbar noch in der bürgerlichenOrdnung befangenwar, politisiert und

in eine Revolutionstheorie überführt und so der Existentialismus politisch werden.

Die von Heidegger selbst vollzogene Politisierung seiner Theorie veranlasste Mar-

cuse jedoch, 1934 eine Kritik des politischen Existentialismus zu verfassen, den er

als wichtigen Bestandteil des »›heroisch-völkischen Realismus‹« (ebd.: 7) begreift,

jenem »Sammelbecken all der Strömungen […] die seit dem Weltkrieg gegen die

›liberalistische‹ Staats- und Gesellschaftstheorie vorgetrieben wurden.« (Ebd.)

Marcuse, der damit als früher Kritiker dessen auftritt, was später als konservative

nicht wie – schrittchenweise – in keiner Richtung – voll Eigensinn« (zit.n. Schweppenhäuser 2000:

46.)

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 365

Revolution bekannt werden sollte (Breuer 1993: 60),2 setzte seine Ideologiekritik3

des Nationalsozialismus in dialektischen Bezug zur bürgerlichen Gesellschaft und

ihrer im Schwinden begriffenen bürgerlichen Vermittlungsformen wie auch dem

Verlust ihrer liberalen Selbstdeutung. Marcuses Kritik an Theoretikern wie Carl

Schmitt, Ernst Jünger und Martin Heidegger ist hierbei nicht nur von großem

Interesse, da ihre Beziehung zur nationalsozialistischen Weltanschauung oftmals

relativiert oder als ihrem Denken akzidentiell angesehen wird, sondern auch, weil

Schmitt und Heidegger als wichtige Quellen des postmodernen Wissens, der ge-

genwärtigen Verfallsform von Kritik, begriffen werden müssen. Dass das Denken

Schmitts und Heideggers oder ihre in diesem zum Ausdruck gebrachte Haltung

mit dem Marcuse entnommenen Begriff des politischen Existentialismus auf den

Begriff gebracht werden kann, und dass die politisch-existentialistische Grundhal-

tung ein Phänomen darstellt, das sich nicht auf die politische Rechte beschränken

lässt, verdeutlichten mehrere Studien, die sich dem politischen Existentialismus

explizit widmen oder ihn implizit benennen.Der Begriff des politischenExistentia-

lismus scheint hierbei zunächst gewohnte politische Koordinaten zu irritieren und

auf eine »ideologische Querfront« (Elbe 2020: 8) zu verweisen, die zumindest auf

gemeinsameMotive von Konservativismus und Postmoderne aufmerksammachen

kann.Hierbei zeigt sich, dass diese Begriffe selbst unscharf sind, worauf auch Ingo

Elbe hinweist: »Die Begriffe Konservatismus, Politexistentialismus und Postmoder-

ne sind hochgradig schillernd und die mit ihnen bezeichneten Strömungen weisen

zudem zu viele Variationen und Überschneidungen auf, als dass man sie in starren

Definitionen fassen und immer klar voneinander abgrenzen könnte.« (Ebd.: 9)

Die Analyse des politischen Existentialismus kann hier zu einer Klärung beitra-

gen. Eine erste Annäherung kann der Rückgang auf Marcuses Kritik bieten sowie

der Versuch, diese Begriffe ausgehend vonMarcuses Kritik zu fassen.

2 StefanBreuermacht in seiner Studie deutlich, dass es sich hier nicht umeineRenaissance des

Konservativismus handelt, sondern um »eine Erscheinungsform eigener Art: ein Ensemble

von Orientierungsversuchen und Suchbewegungen in der Moderne, die zwar dem von Auf-

klärung und Liberalismus geprägten mainstream opponieren, dabei aber so tief von dem für

die Moderne typischen Voluntarismus und Ästhetizismus durchdrungen sind, daß von Kon-

servativismus im historisch-spezifischen Sinne keine Redemehr sein kann.« (Breuer 1993: 5).

Somit schließt er: »Was immer die Konservative Revolution gewesen sein mag: eine konser-

vative Revolution war sie nicht.« (Ebd.)

3 Helmut Dubiel und Alfons Söllner (1981: 11), die in dem Band Wirtschaft, Recht und Staat im

Nationalsozialismus die späteren Analysen des Nationalsozialismus von den Institutsmitglie-

dern versammeln, unterteilen diese in drei Typen, sozialpsychologische, ideologiekritisch-

kulturkritische und politisch-ökonomische Ansätze, wobei ihnenMarcuses früher Aufsatz als

Exempel des ideologiekritischen Ansatzes gilt.

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


366 Kritische Theorie der extremen Rechten

1. Die fehlgeschlagene Politisierung der Fundamentalontologie

Die Kritik des politischen Existentialismus formuliert Herbert Marcuse in seinem

TextDer Kampf gegen den Liberalismus in der totalitären Staatsauffassung, der 1934 in der

Zeitschrift für Sozialforschung abgedruckt wurde und seinen »ersten größeren Text

nach der Emigration« (Breuer 2016: 167) darstellt. In diesem Text, der deutlicher

als andere der kritischen Theorie die »Rolle der Ideologie im Faschismus« (end.:

141) hervorhebt, suchte Marcuse die Auseinandersetzung mit der »neuen politi-

schenWeltanschauung« (Marcuse 2004 [1934]: 7), die die »Konstituierung des total-

autoritären Staates« (ebd.) der Nationalsozialisten begleitet habe und fasst diese

unter dem Begriff des ›heroisch-völkischen Realismus‹ zusammen. Dieser sei zum

»große[n] Sammelbecken all der Strömungen geworden, die seit dem Weltkrieg

gegen die ›liberalistische‹ Staats- und Gesellschaftstheorie vorgetrieben wurden«

(ebd.: 7). Der politische Existentialismus, der von Marcuse als ein Element der

›neuenWeltanschauung‹ eingeführt wird, steht bei näherer Betrachtung gleichsam

im Zentrum seiner Kritik. Es zeigt sich, dass Marcuse den Kampf gegen den Libe-

ralismus wesentlich aus seiner Kritik des politischen Existentialismus zu begreifen

sucht. Dies wird umso deutlicher, wenn man einbezieht, dass der Text neben einer

Analyse der ›neuen politischenWeltanschauung‹ auch eine – wenn auch nicht voll-

ends konsequente–Abrechnungmit seinen eigenenHoffnungen auf eine politische

Existenzphilosophie darstellt. Denn bevor Marcuse den Aufsatz Der Kampf gegen

den Liberalismus in der totalitären Staatsauffassung in der Zeitschrift für Sozialforschung

publizierte, übte er sich in früheren Texten wie Beiträge zu einer Phänomenologie des

Historischen Materialismus (2004 [1928]) und Über konkrete Philosophie (2004 [1929])

am Versuch, Heideggers Fundamentalontologie zur Korrektur des dogmatisch

gewordenen Marxismus der 1920er-Jahre heranzuziehen. Sein Anliegen war, den

Marxismus wieder als konkrete Philosophie, als »Theorie der geschichtlichen Tat«

(Marcuse 2004 [1928]: 347), und damit als »unmittelbare[…] Einheit von Theorie

und Praxis« (ebd.) freizulegen. Bevor Marcuse mit der Entdeckung der Marx’schen

Frühschriften, die er in Neue Quellen zur Grundlegung des Historischen Materialismus

(1969 [1932]) thematisierte, einen Marx vorfand, »der wirklich konkret war und

gleichzeitig über den erstarrten praktischen und theoretischenMarxismus der Par-

teien hinausging« (Marcuse 1978: 11), sollte ein konkreter, wie auch aktivistischer

Marxismus durch eine wechselseitige Kritik von Heideggers Fundamentalonto-

logie und Marxismus synthetisiert werden. Dieser Weg konnte von Marcuse aber

nur beschritten werden, weil er die politischen Konsequenzen von Heideggers

Philosophie noch nicht vor Augen hatte und so ihr Wesen missverstehen konnte.

Für ihn erschien diese Philosophie, die, um die »Frage nach dem Sinn von Sein erneut

zu stellen4« (Heidegger 2001 [1927]: 1), zur Analyse des Daseins, des »Seiende[n],

4 Wenn nicht anders angegeben, sind alle Hervorhebungen aus den Originalen übernommen.

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 367

das wir selbst je sind« (ebd.: 7) übergeht, »als eine wirklich konkrete Philosophie«

(Marcuse 1978: 10). Er deutete sie als letzte große Auseinandersetzung mit der

bürgerlichen Philosophie, mit dem deutschen Idealismus, der sich jedoch in der

Marcuse gegenwärtigen Verfallsform, dem Neukantianismus, nur mit abstrakten

Fragen befasste. Ähnliches galt für den Marxismus, der entweder reformistisch

auftrat oder die Hoffnung auf die notwendige Revolution in die überpersonale

Logik der Geschichte verlegte. Heideggers Fokus auf das Dasein, sein In-der-Welt-

sein und die Sorge schien die Abstraktion der Philosophie zurückzunehmen, und

sich tatsächlich wieder um das wirkliche Sein der Menschen zu kümmern.

»Die Probleme der Transzendenz, Wirklichkeit, Beweisbarkeit der Welt in ihrem

traditionellen Ansatz enthüllen sich als Scheinprobleme, weil Dasein überhaupt

nur als ›In-der-Welt-sein‹ da ist, die Welt mit seiner Existenz ursprünglich schon

gegeben ist, und zwar in einer bestimmten Entdecktheit und Erschlossenheit.«

(Marcuse 2004 [1928]: 359).

Heideggers (2001 [1927]: 126ff.) Kritik des Manwirkte gleichzeitig wie eine ontolo-

gische Absicherung der in die Krise geratenen Revolutionstheorie, da auch in der

größten Verdinglichung noch deren Erkenntnis möglich sein sollte.

»In all dieser Verfallenheit bleibt aber auf dem Grunde des Daseins ein – wenn

auch noch so verdecktes – Verstehen seiner Eigentlichkeit. Immer doch geht es

dem Dasein um sein eigenes Sein, und diese existenzial gefaßte ›Sorge‹ wird als

das eigentliche Sein des Daseins angesprochen. In ihr liegt die Möglichkeit, trotz

aller Geworfenheit und Verfallenheit das eigene Sein zu ergreifen, aus der un-

eigentlichen in die eigentliche Existenz durchzudringen.« (Marcuse 2004 [1928]:

360).

Während sich nach Marcuse mit Heidegger die Philosophie »wieder in ihre ur-

sprüngliche Notwendigkeit gebracht« habe und es ihr damit »einzig um diese

Existenz, ihre Wahrheit und Erfüllung« (ebd.: 362) gehe, nehmen die Begriffe bei

Heidegger (2001 [1927]: 4) eine deutlich andere Bedeutung ein. Ihm geht es dar-

um, die Seinsfrage zu »wiederholen«, nicht um die revolutionäre Aufhebung der

Verhältnisse, in denen ein Subjekt, oder Dasein, entfremdet ist. Dass Heidegger

den Weg einer Analyse des Daseins einschlägt, liegt darin begründet, dass dieses

über ein »durchschnittliche[s] Seinsverständnis, in dem wir uns immer schon

bewegen« (ebd.: 8) verfügt. Es ist dadurch ausgezeichnet, dass es nicht wie ein

Objekt vorhanden ist, sondern existiert, »sich selbst immer aus seiner Existenz,

einer Möglichkeit seiner selbst, es selbst oder nicht es selbst zu sein« (ebd.: 12)

versteht. Wenn Heidegger folglich schreibt: »Das ›Wesen‹ des Daseins liegt in seiner

Existenz« (ebd.: 42), dann geht es ihm nicht wie Marcuse, der Heidegger noch in

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


368 Kritische Theorie der extremen Rechten

der Gedankenwelt des deutschen Idealismus verortet, um die Verwirklichung des

menschlichen Wesens, sondern um das Sein des Daseins, das »in seinem Sein sich

selbst ›wählen‹, gewinnen« (ebd.), aber auch »verlieren, bzw. nie und nur ›schein-

bar‹ gewinnen« (ebd.) kann. Entweder das Dasein ist bei seinem Sein und damit

eigentlich, es legt sich also aus seinem Sein aus, oder es ist in seiner Alltäglichkeit

also »zunächst und zumeist von seiner Welt benommen« (ebd.: 113) und das heißt,

vom Seienden5 eigenommen.Damit legt es sich folglich aus derWelt, ihren Dingen

und den anderen Menschen, dem Mit-Sein aus. Das aus dem Mit-Sein ausgelegte

Dasein ist aber nicht es selbst, sondern versteht sich von etwas anderem her, von

überindividuellen gesellschaftlichen Verhaltens- und Denkweisen, vomMan.

»Wir genießen und vergnügen uns, wie man genießt; wir lesen, sehen und urtei-

len über Literatur und Kunst, wie man sieht und urteilt; wir ziehen uns aber auch

vom ›großen Haufen‹ zurück, wie man sich zurückzieht; wir finden ›empörend‹,

wasman empörend findet. DasMan, das kein bestimmtes ist und das Alle, obzwar

nicht als Summe, sind, schreibt die Seinsart der Alltäglichkeit vor.« (Ebd.: 126f.)

DasMan konstituiert die Öffentlichkeit und diese »verdunkelt alles und gibt das so

Verdeckte als das Bekannte und jedemZugänglich aus.« (Ebd.: 127). Es ist unschwer

zu erkennen,dassHeidegger bei derBeschreibungdesMandiehistorisch vorliegen-

de bürgerliche Öffentlichkeit samt ihrer Subjektform in seine ontologische Bestim-

mungmit aufnimmt.Diesemöchte er jedoch nicht durch eine ontische Befreiungs-

perspektive, unter die Marcuses radikale Tat fallen würde, bekämpfen, denn diese

verbleibe immer noch bei der bestehenden Subjektform, »so lebhaft man sich auch

ontisch, gegen die ›Seelensubstanz‹ oder die ›Verdinglichung des Bewußtseins‹ zur

Wehr setzenmag.« (Ebd.: 46) DerWeg zum eigentlichen Sein ist vielmehr kein Aus-

weg aus, sondern eine Radikalisierung der bestehenden Subjektform, eine Radika-

lisierung desMan. »Die Seinsfrage ist dann aber nichts anderes als die Radikalisie-

rung einer zum Dasein selbst gehörigen wesenhaften Seinstendenz, des voronto-

logischen Seinsverständnisses.« (Ebd.: 15).Was Heidegger gegen die Alltäglichkeit,

das Leben imMan, also »jenes ›zunächst und zumeist‹ aufbietet« (Givsan 2011: 167),

ist die Angst. Sie vereinzelt das Dasein und reißt es aus der Beziehung zur Welt

und dem Seienden. Da die Angst aber nur eine Stimmung und mithin nicht von

Dauer ist, ist »[m]it diesem Aufgebot […] gegen jenes ›zunächst und zumeist‹, d.h.

gegen das uneigentliche Sein, nichts anzurichten.« (Ebd.: 168). Dies leistet hinge-

gen der Tod. »Er entreißt das Dasein allen Bezügen des In-der-Welt-seins und des

5 Da die Seinsfrage und damit die ontologische Differenz, die Heidegger (1975 [1927]: 322) in die-

ser Deutlichkeit bereits in seiner Vorlesung Die Grundprobleme der Phänomenologie anführt,

d.h. das »Problem des Unterschieds von Sein überhaupt und Seiendem […] nicht ohne Grund

an erste Stelle« steht, folgt diese Auslegung der Metaphysik, die ebenfalls nach dem Sein

fragt, aber dieses als Seiendes missversteht.

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 369

Mitseins schlechthin, er ist die radikalste Vereinzelung.« (Ebd.: 169) Für Heidegger

(2001 [1927]: 263) ist der Tod die »eigensteMöglichkeit des Daseins.« Entgegen ande-

rer Seinsmöglichkeiten, in denen das Dasein sich von anderen in »auf Berufe, Stän-

de und Lebensalter zugeschnittenen Möglichkeiten des Besorgens« (ebd.: 239) ver-

treten lassen kann – hier deutet sich schon die allgemeine Austauschbarkeit und

Überflüssigkeit des Einzelnen an – scheidet beim Tod »diese Vertretungsmöglich-

keit völlig« (ebd.: 240) aus. Der Tod, der hier ebenfalls ontologisch begriffen werden

soll, ist »durch Jemeinigkeit und Existenz konstituiert« (ebd.). Das Verhältnis zum

Tod kann, da sich das Dasein zu ihm verhalten muss, entweder eigentlich oder un-

eigentlich sein. »Der Tod ist eine Seinsmöglichkeit, die je das Dasein selbst zu über-

nehmen hat. Mit dem Tod steht sich das Dasein selbst in seinem eigensten Seinkön-

nen bevor.« (Ebd.: 250) Heidegger geht es jedoch nicht darum, den Tod faktisch zu

vollziehen, sondern ein eigentliches Verhältnis zum Tod und damit ein eigentliches

Verhältnis zum Sein des Daseins zu gewinnen. »Das Dasein stirbt faktisch, solan-

ge es existiert, aber zunächst und zumeist in der Weise des Verfallens.« (Ebd.: 251f.)

Dass das Dasein stirbt, wird ihm durch die Angst enthüllt. »Die Angst vor dem To-

de ist Angst ›vor‹ dem eigensten, unbezüglichen und unüberholbaren Seinkönnen.

DasWovor der Angst ist das In-der-Welt-sein selbst.« (Ebd.: 251).Mit demTod,oder

genauer, dem Vorlaufen in den Tod »kann dem Dasein offenbar werden, daß es in

der ausgezeichneten Möglichkeit seiner selbst demMan entrissen bleibt, das heißt

vorlaufend sich je schon ihm entreißen kann.« (Ebd.: 263) Erst mit dem Tod kann

sich das Dasein aus seinemSein ganz verstehen. »Weil das Vorlaufen in die unüber-

holbareMöglichkeit alle ihr vorgelagertenMöglichkeitenmit erschließt, liegt in ihm

die Möglichkeit eines existenziellen Vorwegnehmens des ganzenDaseins, das heißt

die Möglichkeit, als ganzes Seinkönnen zu existieren.« (Ebd.: 264) Der Tod offenbart

dieVerdinglichungdesManundkanndasDasein aus seinerUneigentlichkeit, aus den

bürgerlichen Vermittlungsformen, durch seine radikale Unbezüglichkeit reißen.

»Das Vorlaufen enthüllt dem Dasein die Verlorenheit in das Man-selbst und bringt es vor

die Möglichkeit, auf die besorgende Fürsorge primär ungestüzt, es selbst zu sein, selbst

aber in der leidenschaftlichen, von den Illusionen desMangelösten, faktischen, ihrer selbst

gewissen und sich ängstenden Freiheit zum Tode.« (Ebd.: 266).

DochHeidegger bleibt, worauf auchHassan Givsan (2011: 171) hinweist, bei der Ver-

einzelung, beim sogenannten Solipsismus nicht stehen, sondern verdeutlicht, dass

das Dasein nur als Teil des Volkes eigentlich geschichtlich werden kann.

»Nur das Freisein für den Tod gibt dem Dasein das Ziel schlechthin und stößt

die Existenz in ihre Endlichkeit. Die ergriffene Endlichkeit der Existenz reißt aus

der endlosen Mannigfaltigkeit der sich anbietenden nächsten Möglichkeiten des

Behagens, Leichtnehmens, Sichdrückens zurück und bringt das Dasein in die

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


370 Kritische Theorie der extremen Rechten

Einfachheit seines Schicksals. […] Wenn aber das schicksalhafte Dasein als In-der-

Welt-sein wesenhaft im Mitsein mit Anderen existiert, ist sein Geschehen ein

Mitgeschehen und bestimmt als Geschick. Damit bezeichnen wir das Geschehen

der Gemeinschaft, des Volkes.« (Heidegger 2001 [1927]: 384.)

Marcuse, der auf den in der Heidegger Rezeption oftmals ausgeklammerten Zu-

sammenhang von Daseinsanalyse und Geschichtlichkeit hinweist, verkennt dessen

politische Implikationen völlig, die fundamentalontologische Analyse der Ge-

schichtlichkeit wird ihm gar zum Ausgangspunkt einer Revolutionsontologie, die

zwar noch, ob ihrer Abstraktion von gesellschaftlichen Verhältnissen, im Bürger-

lichen verbleibe und daher immanent zu kritisieren sei (vgl. Rickermann 2022:

88).

»IndemHeidegger hierbei die geschichtliche Geworfenheit des Daseins und seine

geschichtliche Bestimmtheit und Verwurzelung im ›Geschick‹ der Gemeinschaft

erkennt, hat er sein radikales Forschen zu dem äußersten Punkt vorgetrieben,

zu dem die bürgerliche Philosophie bisher gelangte und – überhaupt gelangen

kann. […] Er hat dem bürgerlichen Freiheitsbegriff und dem bürgerlichen Deter-

minismus das Freisein als das Wählenkönnen der Notwendigkeit, als das echte

Ergreifenkönnen der vorgeschriebenen Möglichkeiten gegenübergestellt, und

er hat in dieser ›Treue zur eigenen Existenz‹ die Geschichte als einzige Autorität

aufgerichtet. Aber hiermit hat der radikale Anstoß sein Ende erreicht.« (Marcuse

2004 [1928]: 363).

Denn obwohlHeidegger die Geschichtlichkeit des Daseins aufweise,was nachMar-

cuse »von selbst auf den materialen Bestand der Geschichtlichkeit« (ebd.: 365) ver-

weise, bleibe er, statt unter Rekurs auf den Marx’schen Materialismus den Grund

fürdieEntfremdung indengesellschaftlichenVerhältnissenaufzuweisen,beimDa-

sein stehen. »Und Heideggers Versuch, die entscheidende Entschlossenheit gerade

an dieser Stelle auf das einsame Dasein zurückzuverweisen, anstatt sie zur Ent-

schlossenheit der Tat vorzutreiben, muß widersprochen werden.« (Ebd.: 364.) Mit

Heideggers ontologischenBegriffen kannMarcuse nur insofern etwas anfangen, als

er Heideggers Denken als äußerste Radikalisierung der bürgerlichen Philosophie

begreift, die, weil sie die Geschichtlichkeit des Daseins in ihren Fokus stellt, eine

Rückführung der abstrakten philosophischenKategorien auf ihr »gesellschaftliches

Sein« (Marx 1961 [1859]: 9) hin unternimmt und gleichzeitig durch die ›Kritik‹ des

Man einen Hebel bietet, die Verdinglichung zu überwinden. Marcuse (2004 [1928]:

374) will diese ontologischen Begriffe, die er als zu bürgerlich und zu abstrakt auf-

fasst, durch immanente Kritik konkretisieren. »Dasein ist geworfenes In-der-Welt-

sein, aber als solches jeweils von seinerWelt bestimmt,nicht etwanur imModusder

Verfallenheit an irgendein – selbst wieder daseinsmäßiges –Man, sondern von der

konkret-geschichtlichen Mit- und Umwelt, in die hinein es geboren wurde.« (Mar-

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 371

cuse 2004 [1928]: 374) Die bei der »letzte[n] Abstraktion« (ebd.: 374) stehenbleibende

Fundamentalontologie Heideggers sei noch unpolitisch, und wäre erst durch Mar-

cuses Kritik zu ihren immanenten politischen Konsequenzen zu entfalten.

»Die phänomenologische Analyse hatte das menschliche Dasein als seinem We-

sen nach geschichtliches aufgewiesen, die Praxis als seine ursprüngliche Verhal-

tung erkannt – und hatte die Fundierung der ›theoretischen Vernunft‹ in der kon-

kreten geschichtlichen Existenz nicht als zufällige Faktizität, sondern als seinsmä-

ßige Verbundenheit wieder dem Blick freigemacht. Der Historische Materialis-

mus gibt nur die konkrete Interpretation dieser Sachverhalte, wenn er das ›gesell-

schaftliche Sein‹ (das konkrete miteinander In-der-Welt-sein) als Träger der ge-

schichtlichen Bewegtheit und seine ›Produktionsweise‹ (die Praxis des Besorgens

derUmwelt) als denbestimmenden Faktor desGeschehens anspricht. Sobald aber

dieser Durchbruch von der phänomenologischen Analyse der Geschichtlichkeit

überhaupt zu ihrem konkret-materialen Bestand einmal vollzogen war, konnte er

nur als Theorie der Revolution geschichtliche Gestalt gewinnen.« (Ebd.: 383)

2. Marcuses Kritik der neuen Weltanschauung

Marcuse, der sich Heideggers Stehenbleiben bei den ontologischen Begriffen der

Daseinsanalyse nur durch ihren noch bürgerlichen Charakter erklären konnte und

sich nach seinen frühen Texten immer mehr von seinem früheren Lehrer entfernte

und stattdessen auf die PhilosophieHegels zurückgriff, war in seinemText von 1934

erneut gezwungen, auf die Fundamentalontologie einzugehen. AngesichtsHeideg-

gers Aufruf an die deutschen Studenten (»Nicht Lehrsätze und ›Ideen‹ seien die Re-

gel Eures Seins. Der Führer selbst und allein ist die heutige und künftige deutsche

Wirklichkeit und ihr Gesetz«, zit.n. Schneeberger 1962: 135f.) fand Marcuse die von

Heidegger eigens gezogene politische Konsequenz seiner Philosophie vor. Der Be-

griff politischer Existentialismus verweist in diesem Zusammenhang auf die Ent-

täuschungMarcuses,der nunmitHeideggers Bekenntnis zumNationalsozialismus

wie auch mit den Schriften Carl Schmitts mit einem Existentialismus konfrontiert

war, der politisch in einem fundamentalen Gegensatz zu der von ihm geforderten

konkretenPhilosophie stand (vgl.Breuer 1977: 121).Gleichzeitig ist ernst zunehmen,

dass Marcuse zunächst blind gegenüber den politischen Implikationen der Funda-

mentalontologiewar undgerade seineEnttäuschung ihmzentrale Einsichten in das

Wesen der ›neuenWeltanschauung‹ bot.

»Wenn Marcuse Heideggers Philosophie als den Punkt bezeichnete, wo die bür-

gerliche Philosophie sich von innen her selbst auflöst und denWeg frei macht zu

einer neuen konkretenWissenschaft, so ist das von einer ironischenWahrheit, im

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


372 Kritische Theorie der extremen Rechten

Sinne der später von ihm entfalteten Kritik an der immanenten Selbstauflösung

des Liberalismus zur totalitären Staatsauffassung.« (Krahl 1977: 106)

Entsprechend den Erwartungen, die er zuvor in die FundamentalontologieHeideg-

gers setzte, konnte Marcuse den politischen Existentialismus nur als »Rückschlag«

(Marcuse2004 [1934]: 34) begreifen,wasauchzueinigenAmbivalenzen in seinerKri-

tik führt.

»Hatte er [Marcuse, J. R.] schon in seinem ersten Versuch, Heidegger und Marx

in einer ›konkreten Philosophie‹ zu versöhnen, verständnislos vor der Weigerung

Heideggers gestanden, die ›radikale Tat‹ anders denn als eine Angelegenheit des

einsamen, in seinen Tod vorlaufenden Daseins zu interpretieren, so erschien ihm

jetzt die politischeAbstinenzHeideggers bzw. dessen bald darauf erfolgendes En-

gagement für den Nationalsozialismus geradezu als Verrat an dem fortschrittli-

chen Gehalt« (Breuer 1977: 120).

Diesen fortschrittlichen Gehalt konnte Marcuse jedoch nur behaupten, indem er

Heidegger als Erben des deutschen Idealismus begriff. Doch während er das ver-

meintliche ›Stehenbleiben‹ Heideggers vor der letzten Konkretion durch den histo-

rischenMaterialismus zunächst noch als Inkonsequenzbegreifenwollte,war er nun

damit konfrontiert, dass die abstrakten ontologischen Begriffe selbst eine gesell-

schaftliche Funktion erfüllten, die gerade polemisch zur Philosophie des deutschen

Idealismus und zu den vom Liberalismus proklamiertenWerten standen. Entspre-

chend nahmMarcuse in nun gewandelter Form seine frühe Kritik wieder auf, nach

der die PhilosophieHeideggers eineAnalyse desmaterialenGehalts derGeschichteaus-

spare.

»Die Philosophie hat es aus guten Gründen vermieden, sich die geschichtliche

Situation des von ihr angesprochenen Subjekts auf ihre materiale Faktizität

hin näher anzusehen. Hier hörte die Konkretion auf, hier begnügte sie sich mit

der Rede von der ›Schicksalsverbundenheit‹ des Volkes, vom ›Erbe‹, das jeder

einzelne zu übernehmen hat, von der Gemeinschaft der ›Generation‹, während

die anderen Dimensionen der Faktizität unter den Kategorien des ›Man‹, des

›Geredes‹ usw. abgehandelt und auf diese Weise dem ›uneigentlichen‹ Existieren

zugewiesen wurden. Die Philosophie fragte nicht weiter nach der Art des Erbes,

nach der Seinsweise des Volkes, nach denwirklichenMächten undKräften, die die

Geschichte sind. So begab sie sich jeder Möglichkeit, die Faktizität geschichtlicher

Situationen begreifen und gegeneinander entscheidend abheben zu können.«

(Marcuse 2004 [1934]: 34f.)

Es ist wohl nicht zuletzt ausgerechnet Marcuses falsche Hoffnung, die er in eine

durch Marx korrigierte Fundamentalontologie setzte, die sich nun als Erkennt-

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 373

nisvorteil zeigt und eine Kritik des spätbürgerlichen Denkens ermöglicht. Denn

seine Kritik des politischen Existentialismus ist eingebettet in die geschichts-

philosophische Kritik des in Irrationalismus umschlagenden Liberalismus. Der

»Weg vom kritischen Idealismus zum ›existentiellen‹ Opportunismus« (ebd.: 44)

ist hierbei nicht nur die Bewegung, die der (politische) Existentialismus6 vollzieht,

sondern eine Aufhebung, die den Liberalismus als Ausdruck bürgerlichen Denkens

insgesamt betrifft. Sah Marcuse Heideggers Philosophie zunächst als Erbe und

fortschrittlichsten Ausdruck bürgerlichen Denkens, so zeigt sie sich nun als dessen

Gegenteil, als Teil einer Weltanschauung, die sich gegen den kritischen Gehalt

dieses Denkens richtet. Die mangelnde Konkretion, die Marcuse bei Heideggers

Philosophie bereits früh feststellte, wird hier als Erscheinung einer negativen

Entwicklung des (anti-)bürgerlichen Denkens begriffen. Dieses trete nicht mehr

mit dem Anspruch der rationalen Interpretation der Welt an, sondern kapituliere

vor Verhältnissen, die dem eigenen Anspruch auf Vernunft widersprechen. Der

Rationalismus schlage in Irrationalismus und eine mit ihm einhergehende Anti-

bürgerlichkeit um. Entsprechend kann Marcuse die ›neue Weltanschauung‹, den

›heroisch-völkischen Realismus‹, aus dem Fehlschlagen seiner immanenten Kritik

an Heidegger begreifen. Das Stehenbleiben vor den wirklichen gesellschaftlichen

Verhältnissen, was sich für ihn zunächst als Inkonsequenz und damit als kritisier-

barer Mangel begreifen ließ, zeigt sich nun als gesellschaftlich funktional, was hier

auf verschiedene Weise in Erscheinung tritt. Es ist daher sinnvoll, die Kritik des

politischen Existentialismus, die wie ein Vexierglas die Problematik des ›heroisch-

völkischen-Realismus‹ zeigt, in den Vordergrund zu stellen.

Im Text benennt Marcuse zunächst vier der wichtigsten Quellen des ›heroisch-

völkischen-Realismus‹, die jeweils aufeinander verweisen: Die »Heroisierung des

Menschen«, die Philosophie des Lebens, den irrationalistischen Naturalismus und

den Universalismus (vgl. ebd.: 8f.). Die Heroisierung des Menschen beschwöre einen

neuenMenschentyp, der »gegen die hypertrophische Rationalisierung und Techni-

sierung des Lebens, gegen den ›Bourgeois‹ des 19. Jahrhunderts mit seinem klei-

nen Glück und seinen kleinen Zielen, gegen den Krämer- und Händlergeist und

die zersetzende ›Blutarmut‹ des Daseins« (ebd.: 8) ausgerichtet ist. Dieser Mensch

sei jemand, der sich »fraglos ›einsetzt‹ und opfert, nicht zu irgendeinem Zweck,

sondern demütig und gehorsam den dunklen Kräften, aus denen er lebt.« (Ebd.).

6 AuchwennMarcuse an dieser Stelle die Brisanz vonHeideggers Sein undZeit unddamit in sei-

nen Worten des philosophischen Existentialismus noch nicht richtig durchdrungen hat und

den Umschlag daher an der Differenz von philosophischem und politischem Existentialis-

mus festmacht, hat sich für ihn auch der ›philosophische Existentialismus‹ erledigt. »Der Vor-

wurf, daß hier der philosophische Existenzialismus gegen den politischen ausgespielt wird,

ist dadurch widerlegt, daß (wie die letzten Veröffentlichungen Heideggers zeigen) der phi-

losophische Existenzialismus sich selbst politisiert hat. Die anfängliche Gegensätzlichkeit ist

dadurch aufgehoben.« (Ebd.: 41)

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


374 Kritische Theorie der extremen Rechten

Dies finde man auch in der Idee des Führers wieder, »dessen Führertum nicht ge-

rechtfertigtwerdenbraucht,ausdemwohiner führt,dessenbloßesErscheinenviel-

mehr schon sein ›Beweis‹ und als eine unverdienteGnadehinzunehmen ist.« (Ebd.).

Dieser Menschentyp werde durch die Philosophie des Lebens begründet, in der »man

nun in diesem Leben ›jenseits von Gut und Böse‹ die eigentlich ›geschichtsbilden-

de‹Gewalt sieht« (ebd.).DieseBegründung entbindet derRechtfertigung, indemsie

»eine anti-rationalistische und anti-materialistische Geschichtsauffassung« (ebd.)

postuliert und damit das Leben von jeder übergeordneten »Forderung einer ver-

nunftgemäßen Gestaltung der menschlichen Gesellschaft« (ebd.: 9) befreit. Statt-

dessen werde im irrationalistischenNaturalismus das »geschichtlich-gesellschaftliche

Geschehen« (ebd.: 9), also der vonMarcuse zuvor eingeklagtemateriale Bestand der

Geschichte, als ein »naturhaft -organisches Geschehen« (ebd.) verklärt und damit

jederKritik entzogen. »DieseNatur steht als das schondurch ihrDaseinGerechtfer-

tigte gegen alles, was erst der vernünftigen Rechtfertigung bedarf, als das schlecht-

hin nur Anzuerkennende.« (Ebd.) Die Ontologisierung des Daseins wie auch der

Seinsgeschichte sind hier folglich, wenn auch in einer organischeren Variante, vor-

zufinden. Ihre gesellschaftliche Funktion ist aber die gleiche. »Das Diesseits der

Vernunft erhöht sich, kraft seiner Funktion ›jenseits von Gut und Böse‹, zum Jen-

seits der Vernunft.« (Ebd.) Ausgerechnet in einer Zeit, in der die technische Zurich-

tung nicht zu übersehen ist, wird die kapitalistische Produktionsweise samt ihren

krisenhaften Verwerfungen zur Natur erklärt. Gleichzeitig wäre sie dies tatsäch-

lich, wenn die Menschen die von Marcuse geforderte radikale Tat nicht vollziehen,

sich eben wie der heroisch-völkische-Realismus gegen jede Befreiung abdichten. Ent-

sprechendbemerkt erdenKonflikt zwischengesellschaftlicherWirklichkeit undder

neuen Ideologie:

»Allzu kraß sticht der Hymnus der naturhaft-organischen Ordnung ab gegen

die faktisch bestehende Ordnung: ein schreiender Widerspruch zwischen den

Produktionsverhältnissen und dem erreichten Stand der Produktivkräfte und

der durch ihn schon möglichen Bedürfniserfüllung – eine Wirtschaft und Gesell-

schaft als wider alle ›Natur‹, eine Ordnung, die durch die Gewalt eines riesigen

Apparates aufrechterhalten wird, – ein Apparat, der deshalb das Ganze über den

Individuen vertreten kann, weil er sie im ganzen unterdrückt, eine ›Totalität‹ nur

kraft der totalen Beherrschung von allen.« (Ebd.: 10)

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 375

Zur Legitimation der Totalität dient der Universalismus,7 der das gesellschaftliche

Ganze den Individuen vorordnet. »Die Fragewird nicht gestellt, ob nicht jedeGanz-

heit sich allererst auszuweisen hat vor den Individuen, inwiefern derenMöglichkei-

ten undNotwendigkeiten bei ihr aufgehoben sind.« (Marcuse 2004 [1934]: 10) Insbe-

sondere beimBegriff desVolkes kommtdies zumTragen.DasVolkwird zurEinheit,

die »vor aller Differenzierung der Gesellschaft in Klassen, Interessengruppen usw.

liegt.« (Ebd.: 10) Die vonMarcuse noch bei Heidegger geforderte Spezifizierung des

Daseins in Hinblick auf seine Klassenzugehörigkeit wird so gerade verhindert. Das

Dasein wäre in dieser Hinsicht immer schon das Dasein des Deutschen, und je-

de Differenzierung Produkt des Liberalismus, den die ›neue Weltanschauung‹ be-

kämpft. IndemMarcuse herausgestellt, dass die wirklichen gesellschaftlichen Ver-

hältnisse der Kritik entzogen werden, kann er auch die Spezifik des Kampfes gegen

den Liberalismus bestimmen.Denn die ›neueWeltanschauung‹ lässt sich aufgrund

ihrer Diffusität nur »von ihremGegenpol her« (ebd.: 11), aus ihrer Frontstellung ge-

gen den Liberalismus verstehen. Der Kampf gegen den Liberalismus schließt den

Marxismus mit ein und richtet sich im Wesentlichen gegen die ›Ideen von 1789‹,

also die Werte der französischen Revolution. Die Vorwürfe sind, wie Marcuse be-

merkt, durch »abstrakte Allgemeinheit und Ungeschichtlichkeit« (ebd.: 11) gekenn-

zeichnet und drängen den »wirklichen Gehalt des Liberalismus auf eine Weltan-

schauung« (ebd.: 12) ab. Die gesellschaftliche Grundlage des Liberalismus wird da-

her nicht thematisiert, da die ›neue Weltanschauung‹ »mit dieser Grundstruktur

weitgehend eiverstanden« (ebd.: 13) ist. Es ist entscheidend, dass Marcuse hier an-

merkt, dass die mit dem Liberalismus verbundenen Grundforderungen wie Rede-

und Pressefreiheit in seiner Geschichte oftmals eingeschränkt wurden, um seine

ökonomische und soziale Struktur »besonders gegenüber dem Proletariat« (ebd.:

12) zu schützen. Der Liberalismus sei daher wesentlich durch etwas konstituiert,

was die ›neueWeltanschauung‹ notwendig ausblendet: »die freie Verfügung des in-

dividuellen Wirtschaftssubjekts über das Privateigentum und die staatlich-recht-

lich garantierte Sicherheit dieser Verfügung. Alle ökonomischen und sozialen For-

derungen des Liberalismus sind wandelbar um dies eine stabile Zentrum – wan-

delbar bis zur Selbstaufhebung.« (Ebd.) Die gegenwärtige Abwandlung des Libe-

ralismus, seine Selbstaufhebung, entspricht für Marcuse den »monopolkapitalisti-

schen Anforderungen der wirtschaftlichen Entwicklung selbst« (ebd.: 14). Daher ist

7 Wenn Marcuse hier vom Universalismus spricht, mag dies irritieren. In seinen Feindanalysen

wird Marcuse (2007 [1942ff.]: 41) präziser: »Alle Begriffe [Volk, Rasse, Blut und Boden, Reich;

Anm. J.R.] sind zwar ihrer Form nach Universalien, schließen inWirklichkeit Universalität je-

doch gerade aus. Benutzt werden sie als Partikular- wo nicht gar Individualbegriffe, dienen

sie doch dazu Volk, Rasse und Blut der Deutschen positiv gegen andere Völker, Rassen und

Blutsgemeinschaften abzusetzen und aus ihnen partikulare Maßstäbe und Werte abzulei-

ten.«

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


376 Kritische Theorie der extremen Rechten

die Auseinandersetzung mit dem politischen Existentialismus auch eine Reflexion

überdie Selbstaufhebungdes Liberalismus8 unddermit ihmeinhergehenden ratio-

nalenTheorie der Gesellschaft. Auch die spezifische Antibürgerlichkeit wäre in die-

ser Folge zu deuten. Sie richtet sich,wieMarcuse (2004 [1934]: 15) treffend feststellt,

nie gegen die ökonomische Funktion des Bürgers, sondern gegen »eine bestimm-

te Gestalt des Bürgers (den Typus des kleinen und kleinlichen ›Händlertums‹) und

gegen eine bestimmte Gestalt des Kapitalismus (repräsentiert durch den Typus der

freien Konkurrenz selbstständiger Einzelkapitalisten)«.

Weil die Selbstaufhebung des Liberalismus sein Zentrum intakt lässt, lasse sich

eine »bedeutsame Übereinstimmung« (ebd.) zwischen Liberalismus und Antilibe-

ralismus feststellen. »Genauer: aus der liberalistischen Interpretation werden ent-

scheidendeMomente aufgegriffen und in der von den veränderten ökonomisch-so-

zialen Verhältnissen geforderten Weise umgedeutet und weiterentwickelt.« (Ebd.)

Die im Liberalismus vorgenommene Naturalisierung bürgerlicher Verhältnisse bil-

det den Ausgangspunkt für den Irrationalismus seiner Selbstaufhebung. Der libe-

rale Rationalismus stellte die gesellschaftliche Praxis noch unter »die Idee der au-

tonomen Ratio« (ebd.: 17). Das vernünftige Subjekt sollte sein Leben auf sein irdi-

sches Glück hin ausrichten. Gesellschaftliche Verhältnisse konnten so an der Ver-

nunft gemessenwerden, die damit »wesentlich kritisch« (ebd.: 18) war.Die Schranke

der liberalistischen Ratio besteht jedoch darin, dass sie als wesentlich private zwar

die Praxis des einzelnenWirtschaftssubjekts wie auch des Betriebs nach Vernunft-

kriterienmisst, das gesellschaftliche Ganze ihr aber entzogen ist. »Durch diese Pri-

vatisierung der Ratio wird der vernunftgemäße Aufbau der Gesellshaft [sic!] um sein

zielgebendes Ende gebracht« (ebd.: 21). Daher kann dieMarx’sche Gesellschaftskri-

tik, derMarcuse verpflichtet ist, auch die liberalenWerte und Institutionen ob ihrer

Abstraktheit kritisieren. »Insofern (und nur insofern) wirft man dem Liberalismus

mit Recht vor, daß seine Rede von Allgemeinheit, der Menschheit usw., in puren

Abstraktionen stecken bleibt.« (Ebd.) Daher konnte Marx auch die Rücknahme des

abstraktenCitoyens in denwirklich individuellenMenschen fordern (vgl.Marx 1970

[1844]: 370). Die von der ›neuen Weltanschauung‹ wie auch von Heidegger geübte

Kritik der Abstraktion ist jedoch kaum kritisch, sondern folgt einer gesellschaftli-

chen, im Liberalismus angelegten, Tendenz.

»Die Tragfähigkeit des liberalistischen Rationalismus hört daher sofort auf, wenn

mit der Verschärfung der gesellschaftlichen Gegensätze und der ökonomischen

Krisen die allgemeine ›Harmonie‹ immer unwahrscheinlicher wird; an diesem

8 Statt bruchlos Marcuses These vom Monopolkapitalismus zu übernehmen, wäre hier in An-

schluss an Marx (1971 [1894]: 454ff.) und Clemens Nachtmann (2012) von der negativen Auf-

hebung des Kapitals auf eigener Grundlage zu sprechen, für deren Bestimmung der hier be-

sprochene Text Marcuses bereits zentrale Anhaltspunkte liefert.

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 377

Punkt muß auch die liberalistische Theorie zu irrationalen Rechtfertigungen

greifen. Die rationale Kritik gibt sich selbst auf; sie ist allzu leicht bereit, ›natürli-

che‹ Vorrechte und Begnadigungen anzuerkennen. Der charismatisch-autoritäre

Führergedanke ist schon präformiert in der liberalistischen Feier des genialen

Wirtschaftsführers, des ›geborenen Chefs‹.« (Marcuse 2004 [1934]: 21)

Der »im Irrationalismus auslaufende liberalistische Rationalismus« (ebd.: 15) führt

dazu, dass in der ›neuen Weltanschauung‹ die Autonomie der Vernunft durch ihr

vorgeordnete und sie damit begrenzende irrationale Gegebenheiten wie ›Natur‹,

›Blut und Boden‹, ›Volkstum‹ oder ›existentielle Sachverhalte‹ aufgehoben wird, die

als »normative« (ebd.: 19) gedeutet werden.Dies hat nachMarcuse die Funktion, »ei-

ne rational nicht mehr zu rechtfertigende Gesellschaft durch irrationale Mächte zu

rechtfertigen, ihreWidersprüche aus derHelligkeit des begreifendenWissens indie

verhüllteDunkelheit des ›Blutes‹ oder der ›Seele‹ zu tauchenund auf dieseWeise die

erkennende Kritik abzuschneiden.« (Ebd.)

Die von Marcuse nachverfolgte Selbstaufhebung des Liberalismus »vollzieht

sich auf dem Boden derselben Gesellschaftsordnung« (ebd.: 22). Das entspricht

der Bewegung, die ihm an Heideggers Philosophie ersichtlich wurde. Konnte er

zunächst nur diemangelnde Konsequenz vonHeideggers Rücknahme der Abstrak-

tion feststellen, zeigt sich nun, dass die Aufhebungsbewegung mit ihrer Dynamik

und Aktivierung die bestehenden Widersprüche nicht löst, sondern verewigt und

damit jede Emanzipationsperspektive verstellt. So werden die Klassenwidersprü-

che ›aufgehoben‹ in der Volksgemeinschaft, der »klassenlose[n] Gesellschaft auf

der Basis und im Rahmen – der bestehenden Klassengesellschaft.« (Ebd.: 24) Hei-

deggers zentrale Kategorie der Geschichtlichkeit erweist sich als »Depravierung der

Geschichte« (ebd.: 26). Geschichte werde zum blinden Naturzwang verkehrt und so

der gesellschaftlichen Veränderung enthoben. Sie zähle nur noch in Bezug auf ein

Erbe, das es zu erhalten gelte.

Gegenüber der rationalistischen Ideologie des Liberalismus zeigt sich aber nun

eine Verschiebung. Hier schlägt die »illusionierende Funktion der Ideologie in ei-

ne desillusionierende« (ebd.: 29) um. Kann die liberale Ideologie aufgrund der ge-

sellschaftlichenOrganisation ihre Versprechen nicht einlösen,wird hier selbst noch

das Versprechen einkassiert. Die Ordnung, die das Glück der Einzelnen nicht pro-

duzieren kann, wertet das Materielle ab und setzt an seine Stelle den »›Heroismus‹

der Armut unddes ›Dienstes‹ desOpfers undder Zucht.« (Ebd.) Gleichzeitig kämpft

sie gegen den Idealismus, den sie als Bedrohung wahrnimmt, da er »in irgendeiner

Form immer die Autonomie der Vernunft enthält und die menschliche Praxis unter

die Idee des begreifenden Wissens stellt« (ebd.: 30). Marcuse erkennt, dass durch

den »Funktionswandel der Ideologie« (ebd.: 32) Materialismus und Idealismus zu

einem dritten negativ aufgehoben wurden. Die Ideologie verliert zugleich ihre ver-

schleierndewie auch versprechendeDimension, »sie zeigt unmittelbar das,was ist,

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


378 Kritische Theorie der extremen Rechten

aber mit einer radikalen Umwertung der Werte; Unglück wird zur Gnade, Not zum

Segen, Elend zum Schicksal; und umgekehrt wird Streben nach Glück, nach mate-

rieller Besserung zur Sünde und Unrecht.« (Ebd.) Das wirft die Frage auf, wie sich

diese nach materialistischen und idealistischen Kriterien nicht mehr zu rechtferti-

gende Ordnung legitimiert.

3. Politischer Existentialismus

Eine Legitimation, die sich in doppelter Frontstellung vom Materialismus und

Idealismus absetzt, liefert der politische Existentialismus. Sein Grundsatz lautet,

»daß hier ein Sachverhalt vorliegt, der schon durch seine Existenz, sein Vorhanden-

sein jeder Rechtfertigung enthoben ist, d.h. ein ›existenzieller‹, ein ›seinsmäßiger‹

Sachverhalt: Rechtfertigung durch die bloße Existenz.« (Ebd.: 33) Damit bestimmt

Marcuse den politischen Existentialismus als »Theorie von der (negativen) Recht-

fertigung des nicht mehr zu Rechtfertigenden.« (Ebd.) Da in dieser Theorie jedoch

»auch nur der Versuch, das ›Existenzielle‹ begrifflich zu umschreiben, völlig fehlt«

(ebd.), versucht er, seine Bedeutung durch Carl Schmitts Abgrenzung vomNorma-

tiven zu rekonstruieren. Das Existentielle ist etwas, »was unter keine außerhalb

seiner selbst liegende Norm gestellt werden kann« (ebd.: 34). Ein Urteil über einen

Sachverhalt, der der Vernunft entzogen ist, ist unmöglich. An seine Stelle tritt die

vernunftfeindliche »Entscheidung des existenziellenTheoretikers« (ebd.), denn die

»Möglichkeit richtigen Erkennens und Verstehens und damit auch die Befugnis

mitzusprechen und zu Urteilen ist […] nur durch das existentielle Teilhaben und

Teilnehmen gegeben« (Schmitt 2009 [1932]: 26). Charakteristisch für den politi-

schen Existentialismus ist weiter, dass »politische Sachverhalte und Beziehungen«

(Marcuse 2004 [1934]: 34) zu existentiellen erklärt werden, so etwa das Freund-

Feind-Verhältnis bei Schmitt. Um diese Eigentümlichkeit weiter zu bestimmten,

gehtMarcuse zum ›philosophischen‹ Existentialismus über: »Der Sinn des philoso-

phischen Existenzialismus war es, gegenüber dem abstrakten ›logischen‹ Subjekt

des rationalen Idealismus die volle Konkretion des geschichtlichen Subjekts wie-

derzugewinnen, also die von Descartes bis Husserl unerschütterte Herrschaft des

›ego cogito‹ zu beseitigen.« (Ebd.)

Der auch hier noch als Fortschritt begriffene Impuls, die scheinbare Wie-

dergewinnung der vollen Konkretion des geschichtlichen Subjekts, verkehrt sich

bei gleichzeitiger Abdrängung der geschichtlich-gesellschaftlichen Verhältnis-

se zur reinen Aktivierung, ohne Möglichkeit den Verhältnissen zu entkommen.

»Eine totale Aktivierung, Konkretisierung und Politisierung aller Dimensionen

des Daseins wird gefordert. Die Autonomie des Denkens, die Objektivität und

Neutralität der Wissenschaft wird als Irrlehre oder gar als politische Fälschung

des Liberalismus verworfen.« (Ebd.: 35) Dass die Dynamik, die nach Marcuse

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 379

zunächst nur in Richtung Befreiung gedacht werden konnte, nun in den Dienst

der Verewigung des Kapitalismus gestellt wurde, zeigt, dass »die Stabilisierung

der gegenwärtigen Lebensordnung […] nur noch auf eine Weise möglich [ist], die

zugleich vorwärtstreibende Kräfte der Entwicklung befreit.« (Ebd.: 36) Da sich der

politische Existentialismus polemisch gegen jede übergeordnete Norm und jede

rationale Begründung richtet, wird die Aktivierung von der Frage nach einem ver-

nünftigen Ziel der Praxis abgeschnitten. »Die existenzielle Anthropologie glaubt,

daß das Wissen um das Wofür der Entscheidung, um das Wozu des Einsatzes,

durch das allesMenschlicheHandeln erst einen Sinn undWert bekommt, sekundär

ist. Wesentlich ist nur, daß eine Richtung eingeschlagen, daß Partei genommen

wird.« (Ebd.: 36f.)

Zentral ist, dass der politische Existentialismus nicht einfach eine Form ist, die

mit beliebigem Inhalt gefülltwerdenkann, sonderndass die Suspendierung vonder

rationalen Begründung der eigentliche Inhalt wird. »Erst in dieser irrationalen Tö-

nung wird die existenzielle Anthropologie fähig, ihre gesellschaftliche Funktion im

Dienste eines Herrschaftssystems zu erfüllen, dem an nichts weniger gelegen sein

kann als an einer ›sachlichen‹ Rechtfertigung des von ihm verlangten Handelns.«

(Ebd.: 37)

Währendder philosophischeExistentialismusdieHandlungsmöglichkeitendes

Daseins als vomVolk bestimmt sieht, argumentiere der politische Existentialismus

»feinfühliger« (ebd.). Er wisse, dass das Volk nur im Staat politisch werden kön-

ne. Entsprechend werde er zur »Grundlage der Lehre vom totalen Staate.« (Ebd.) Al-

le politischen Beziehungen werden ihm zu existentiellen Sachverhalten und jeder

äußeren Norm enthoben. Sie werden zu den äußersten Verhältnissen und sind auf

den Ernstfall oder Ausnahmezustand hin orientiert, auf den möglichen Krieg. Der

Souverän ist jenseits von »aller Legalität und Legitimität« (ebd.: 38) und bestimme

sich darüber, dass er qua »Entscheidung« (ebd.) über den Ausnahmezustand ver-

fügt. Carl Schmitts Politikbegriff besagt, dass alles politisch werden kann. »Es gibt

keine gesellschaftliche Beziehung, die nicht im Ernstfall in eine politische Bezie-

hung umschlägt: hinter allen ökonomischen, sozialen, religiösen, kulturellen Ver-

hältnissen steht die totale Politisierung.« (Ebd.) Damit ist gleichzeitig die liberale

Trennung von Staat und Gesellschaft aufgehoben: »Die totale Aktivierung und Poli-

tisierung entreißt breite Schichten ihrer hemmendenNeutralität und schafft auf ei-

ner an Länge undDichte bisher nicht erreichten Front neue Formen des politischen

Kampfes und neue Methoden der politischen Organisation.« (Ebd.) Der Einzelne

wird nun vom Staat politisch integriert, der zum »Träger der eigentlichenMöglich-

keiten desDaseinswird.« (Ebd.: 39) Politikwird zum selbstgewählten Schicksal, zur

freiwilligen Selbstaufgabe im autoritären Führerstaat.

Die Grenzen von Marcuses Kritik werden deutlich, wenn er vom »›dialekti-

sche[n]‹ Schicksal« (ebd.: 40) spricht, das die existentialistische Theorie im totalen

Staat erfahre. »Mit der Verwirklichung des total-autoritären Staates hebt der

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


380 Kritische Theorie der extremen Rechten

Existenzialismus sich selbst auf, oder vielmehr: er wird aufgehoben.« (Ebd.) Dies

kann er nur behaupten, weil er Heideggers Fundamentalontologie noch immer als

Existenzphilosophie missversteht, der es um die einzelne Existenz gehe, die nun

im Staat aufgelöst werde.

»Der Existenzialismus war aber ursprünglich gegründet auf dem ›privaten‹ Cha-

rakter der Einzelexistenz, auf ihrer unüberholbaren personalen ›Jemeinigkeit‹. […]

Der totale Staat entscheidet in allen Dimensionen des Daseins über die Existenz;

der Existenzialismus hatte die nur vom je einzelnen Dasein selbst zu entwerfen-

de ›Entschlossenheit‹ als Grundkategorie der Existenz aufgestellt. Der totale Staat

verlangt die totale Inpflichtnahme, ohne auch nur die Frage nach der Wahrheit

solcher Verpflichtung zuzulassen; der Existenzialismus hatte (hierin mit Kant ei-

nig) die autonome Selbstgebung der Pflicht als die eigene Würde des Menschen

gefeiert. Der totale Staat hat die individuelle Freiheit als ein ›Postulat mensch-

heitlichen Denkens … überwunden‹; der Existenzialismus hatte (wieder mit Kant)

›das Wesen der menschlichen Freiheit‹ als Autonomie der Person an den Anfang

des Philosophierens gestellt, die Freiheit zur Bedingung der Wahrheit gemacht.«

(Ebd.: 40f.)

Was Marcuse nicht versteht, ist, dass der Abgrund zwischen Heidegger und der

Philosophie Kants und Hegels nicht erst im politischen Existentialismus »unüber-

brückbar« (ebd.: 43) geworden ist, sondern immer schonwar.WennHeidegger vom

Sein spricht, dann wird bereits der einzelne Mensch herabgesetzt und zählt nur,

insofern er als eigentliches Dasein im Vorlaufen in den Tod seiner eigenen Nich-

tigkeit innewird, die ihn zunächst vereinzelt und dann freimacht für das Geschick

des Volkes (vgl. Heidegger 2001 [1927]: 382ff.). Das von Kant und Hegel behauptete

Subjekt erhält sich nur Kraft seiner Desubjektivierung als Subjekt aufrecht. Wenn

Marcuse daher schreibt: »Diese Freiheit war für ihn die ›Selbstermächtigung‹ des

Menschen zu seinem Dasein und zum Seienden als solchen; jetzt wird umgekehrt

der Mensch von der ›autoritativ geführten Volksgemeinschaft zur Freiheit ermäch-

tigt‹« (ebd.: 41), zeigt sich nur, dass er Heideggers Radikalität kaum verstanden

hat. Weder lässt sich dessen Begriff vom Dasein als Subjekt übersetzen noch die

ontologische Differenz, also die Unterscheidung von Sein und Seiendem, einfach

übergehen. Entsprechend wäre Marcuse dahingehend zu korrigieren, dass sich

Heidegger radikal gegen das Seiende stellt, und das Dasein bereits in Sein und Zeit

seine Freiheit nur in derVolksgemeinschaft findet, in der es einzig ein eigentlich ge-

schichtliches Dasein sein kann. Der total-autoritäre Staat straft daher auch kaum,

wie Marcuse meint, »alle seine Wahrheiten Lügen« (ebd.: 42), sondern ist seine

politische Konsequenz. Entsprechend aussichtslos ist auch seine Bemühung, in der

»Ent-privatisierung und Ent-individualisierung der liberalistisch-idealistischen

Konzeption des Menschen« (ebd.: 41) einen »Fortschritt [in] der totalitären Staats-

auffassung« (ebd.) zu erblicken, »durch den sie über ihren eigenen Boden, über

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 381

die von ihr statuierte Gesellschaftsordnung hinausgetrieben wird.« (Ebd.) Diese

Hoffnung widerspricht nicht nur Marcuses eigener Analyse, nach der durch den

politischen Existentialismus eben jener ›Boden‹ der Veränderung entzogen wird,

sondern verdeutlicht auch die wohl größte Leerstelle in dem Aufsatz: die fehlende

Reflexion auf den Antisemitismus. Eine solche Reflexionwürde erkennbarmachen,

dass die Stabilität des totalen Staates gerade vomRasen der wahnhaften Projektion

abhängt, dass die permanente Aktivierung im totalen Staat nicht lahmlegt, sondern

katalysiert wird. Der politische Existentialismus führt damit nicht »seine eigene

Geschichte als Satyrspiel zuEnde« (ebd.: 42), sondernwäre bereits inSeinundZeit als

negative Aufhebung der Philosophie9 undmit ihr die der bürgerlichen Subjektivität

wie auch der Versprechen des Liberalismus zu begreifen.

4. Anschlüsse an Marcuse

In Anschluss an Marcuses Kritik des politischen Existentialismus wurde versucht,

den Begriff weiter fruchtbar zu machen, da er, wie Herbert Schnädelbach (1992

[1983]: 346) anführt, »nicht nur der Vorgeschichte von 1933 zugehört, sondern durch

die Zeitläufe erneute Aktualität gewann«. Christian Graf von Krockow, der zwar

den Begriff nicht aufgreift, aber mit Die Entscheidung eine Untersuchung vorlegte,

die der Sache nach den politischen Existentialismus erfasst, betonte, »daß man

an Jünger, Schmitt und Heidegger – jeweils auf höchstem Niveau und darum mit

besonderer Klarheit – ablesen kann, was die ›Haltung‹, die deutsche Disposition

ausgemacht hat, die das historische Verhängnis schon in sich barg.« (Krockow 1990:

VII) Gleichzeitig hob er die Aktualität seiner Studie angesichts der Begeisterung,

die die Neue Linke seit den 1970er-Jahre Schmitt und Jünger entgegenbrachte, her-

vor. »Unter vordergründig veränderten Vorzeichen kehrt wieder, was einmal war

und unvermutet gerät damit eine alte Untersuchung, die eigentlich nur das Vergan-

gene aufklären wollte, in die Auseinandersetzung unserer Tage hinein.« (Ebd.: IX).

Schnädelbach hält in einer wesentlich allgemeineren Auseinandersetzungmit dem

Existentialismus fest, dass im politischen Existentialismus »eine Übertragung der

in subjektiv privater ›Existenzerhellung‹ gewonnenen ›Existenzialen‹ auf den ›poli-

tischen‹ Körper‹ als ganzen, das heißt auf den Staat« (Schnädelbach 1992 [1983]: 350)

stattfindet. Für ihn liegt folglich das Problem des politischen Existentialismus und

9 »Ziel der Untersuchung ist in Sein und Zeit eine Selbstaufhebung der Transzendentalphilo-

sophie. Darin soll eben auch die Vollendung der Metaphysik, nämlich deren Liquidierung

liegen.« (Mensching 2016: 66) Heideggers Denken steht damit »in der Linie des Deutschen

Idealismus, dessen kritischen Impuls es aber aufgibt. Die existenziale Analytik des Daseins

mündet in einer Selbstaufgabe des Subjekts, von demdoch alle ihrer Bestimmungen gewon-

nen sind.« (Ebd.: 66)

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


382 Kritische Theorie der extremen Rechten

jener, die sich »in die antidemokratische Kampffront gegen Weimar einreihten«

(ebd.: 353), lediglich in der »einfache[n] Analogiebildung zwischen den Bedingungen

individueller und politischer Existenz« (ebd.: 354). Damit ist jedoch kaum das Wesen

des politischen Existentialismus getroffen. Einen anderen Zugang bietet Michael

Großheim, der betont, dass neben Marcuse noch ein weitere Schüler Heideggers

Carl Schmitt existenzphilosophisch interpretierte: Karl Löwith (vgl.Großheim 1999:

129f.). In seiner SchriftDer okkasionelle Dezisionismus von C. Schmitt (1984 [1935]) ging

Löwith auch auf Schmitts Auseinandersetzung mit der politischen Romantik ein,

und betonte, dass Schmitts Begriff des Politischen »in [seiner] ganzen Tragweite nur

zu verstehen [ist] im Zusammenhang mit einer sachlich dazugehörigen Rede über

das nunmehr abgelaufene ›Zeitalter der Neutralisierungen und Entpolitisierun-

gen‹ und mit zwei früheren Schriften, Politische Romantik und Politische Theologie.«

(Ebd.: 32) Die Auseinandersetzung ist insofern von Bedeutung, da sie mit der

Rückführung des politischen Existentialismus auf die Konstellation der Romantik

und der Thematisierung der Entfremdungs- und Nivellierungskritik den Fokus

auf die grundlegende Problematik einer sich in der Krise befindenden (bürgerli-

chen) Subjektivität legt, die Marcuse höchstens anschneidet. Marcuses angeführte

Selbstaufhebung des Liberalismus wäre so um eine Reflexion auf den »Kampf

des Bürgertums gegen sich selbst« (Krockow 1990: 28) und damit auf die bereits

in der Romantik in Teilen versuchte Selbstaufhebung des Subjekts zu erweitern.

Die von Marcuse angesprochene Problematik, dass die Werte des Liberalismus in

purer Abstraktion stehen bleiben und auch die Formen bürgerlicher Vermittlung

eine substanzielle Bindung nicht zulassen, dass die Identität des Einzelnen nur

im tauschvermittelten Zustand als Wirtschafts- und Staatssubjekt gegeben ist,

betrifft das Subjekt im Ganzen. Die Entfremdungserfahrung, die jedoch nicht mit

der bürgerlichen Produktionsweise in Verbindung gebracht wird, wird gleichsam

fetischistisch angegriffen, nach Resten von Identität und Stabilität im Bestehenden

gesucht. Michael Großheims Zugang, den politischen Existentialismus aus der

Krise der Subjektivität zu verstehen, ist daher eine wichtige Korrektur Marcuses.

Gleichzeitig wäre die Problematik der Subjektivität aber weniger idealistisch als

in einem »Problem Fichtes« (Großheim 1999: 138) begründet zu erkennen, sondern

materialistisch zu begreifen. Dennoch zeigt GroßheimWesentliches:

»Schmitts Reaktion auf die wachsende Verbreitung distanzierter und emanzipier-

terWeltbegegnung ist derWunsch nach einem Zusammenbruch derjenigen Um-

stände, die diese Haltungmöglichmachen. Sein Ziel ist dieWiedergewinnung ei-

nes stabilen, nicht distanzierbaren ›tua res agitur‹-Bewußtseins beim modernen

Menschen.« (Ebd.: 136)

Gleichzeitig ist Schmitt, wie das moderne Bewusstsein insgesamt, damit konfron-

tiert, dass nach dem Ende des Feudalsystems und dem Bedeutungsverlust der Reli-

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 383

gion dies »nur noch formal, d.h. existenziell möglich« (ebd.) ist. Gegen den drohen-

den Nihilismus oder das Zeitalter der Neutralisierung bleibt damit nur »Haltung und

Form« (ebd.).MitGroßheim lässt sich zeigen,dass für denpolitischenExistentialis-

mus ein Großteil der äußerenWelt als entfremdete und unpersönlicheWelt gilt, die

für das Dasein keine Bedeutungmehr hat.Nur nochGrenzsituationen, die den ein-

zelnen voll ergreifen, können noch eine kurze Stabilität liefern: »Praktisch bedeutet

das die Suche nach oder zumindest die Wertschätzung von solchen Situationen, in

denen der Einbruch der Gefahr der entfesselten personalen Emanzipation ein En-

de setzt, etwa im Auftreten des Feindes.« (Ebd.: 143) Zusammenfassend bestimmt

GroßheimdenpolitischenExistentialismuswie folgt: »Von ›politischemExistenzia-

lismus‹ soll dann die Rede sein, wenn die Bewältigung jener Krise, die die entfrem-

dete Subjektivität im menschlichen Selbstverständnis hervorgerufen hat, auf dem

Feld des Politischen gesucht wird (und dies häufig im Handstreich, mit Entschlos-

senheit und ohne Geduld).« (Ebd.: 152)

Die Ironie der Romantiker, denen alles zumAnlass10, zumRomanwerden konn-

te, kann die entfremdete Subjektivität nicht stabilisieren. Ihr Spiel mit Rollen und

Masken kann nur ein Ausweichen von der Realität, aber keinen festen Halt bieten.

Demgegenüber wird eine andere Art von Ironie gesucht, die aus dem Spiel der Ro-

mantik Ernst werden lässt.

»Es ist die eher als schicksalhaft empfundene rezessive Ironie, jene Technik der ra-

dikalen Distanzierung also, die nach Kompensationen verlangt und dann entwe-

der die Sehnsucht nachHärte und Schwere oder die Sehnsucht nachGeborgenheit

in einem Gehäuse (Gemeinschaft, Staat, Nation etc.) herbeiführt. Die Motivation

zur Integration in ein Kollektiv kann von unten oder von oben kommen, aus der

Sorge um den Bestand übergeordneter Einheiten überhaupt oder aus der Sorge

um das verzweifelte, sich selbst verlorengegangene Individuum.« (Ebd.)

Im Gegensatz zu Marcuse, der der gesellschaftlichen Funktion von Schmitts Begriff

des Politischen nachgeht und feststellt, dass dieser das Politische als Intensitätsgrad

begreift und alles politisiert werden kann, was zur totalen Aktivierung führe, ist

hier der Fokus auf das nach Intensität suchende Subjekt gelegt. Diese Suche klingt

auch in Schmitts (2009 [1922]: 21) Begriff des Ausnahmezustands an, in dem »die

10 Schmitt (1991 [1919]: 9f.) kritisiert entsprechend: »Die Romantik ist subjektiver Occasionalis-

mus, weil ihr eine occasionelle Beziehung zurWelt wesentlich ist, statt Gottes aber nunmehr

das romantische Subjekt die zentrale Stelle einnimmt und aus derWelt und allem, was in ihr

geschieht, einen bloßenAnlaßmacht. […] Aus immer neuenGelegenheiten entsteht eine im-

mer neue, aber immer nur occasionelleWelt, eineWelt ohne Substanz und ohne funktionelle

Bindung, ohne feste Führung, ohne Konklusion und ohneDefinition, ohne Entscheidung, oh-

ne letztes Gericht, unendlichweitergehend, geführt nur von dermagischenHanddes Zufalls,

the magic hand of chance«.

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


384 Kritische Theorie der extremen Rechten

Kraft des wirklichen Lebens die Kruste einer in Wiederholung erstarrten Mecha-

nik« durchbricht. »Wie soll manwieder Erfahrungenmachen, die einen affektiv be-

rühren, wenn man zuvor die eigene Souveränität und Emanzipationsfähigkeit so

hoch geschraubt hat, daß praktisch nur noch der Ausnahmezustand des Abenteu-

rers zeitweise für Betroffenheit zu sorgen imstande ist?« (Großheim 1999: 161)

Diesen Einbruch lösen die verschiedenenTheoretiker je auf eigeneWeise:

»Was für Heidegger die Not und der Schrecken sind, ist für Schmitt das Auftau-

chen des Feindes, für Jünger das Abenteuer und der Schmerz. Alles das sind Gele-

genheiten, in denen plötzlich einsetzende personale Regression die Tendenz zur

endlosen personalen Emanzipation aufhebt und dem Subjekt wieder ein unver-

fügbares und damit gefestigtes Sosein verschafft, wenn auch nur für eine gewisse

Zeit.« (Ebd.: 163)

AlsVersuch,dieKritik des politischenExistentialismus amMaterialweiterzuentwi-

ckeln,könnendieArbeiten von IngoElbegelten,derdiesennebenKonservativismus

undPostmodere als Teil einer »Querfront« (Elbe 2020: 8) versteht,die »zentrale Irra-

tionalismen, legitimationstheoretische Lücken, Entfremdungserfahrungen, para-

doxe Effekte undWidersprüche immodernen Kapitalismus« (ebd.) in ideologisier-

ter Form bekämpft. Ähnlich wie schon bei Marcuse wendet sich der politische Exis-

tentialismus auch in der Gegenwart gegen die Erscheinungen der Moderne, richtet

sich (in seiner postmodernen Gestalt) gegen den Liberalismus als Weltanschauung

und versucht »die Aufklärung als partikulares Projekt zu entlarven oder als euro-

zentrisch zu ›provinzialisieren‹.« (Ebd.). Mit Elbe lässt sich zu den bereits gewon-

nenen Bestimmungen eine weitere Facette hinzufügen, seine Ferne zum (bürgerli-

chen) Staat:

»Der antiinstitutionelle und agonale Charakter des existentialistischen Begriffs

des Politischen, seine Abgrenzung von Staat und Verwaltung, die Annäherung an

den Ausnahmezustand sowie die vollständige Ablehnung von ökonomischen und

gesellschaftstheoretischen Fundierungsversuchen hat insbesondere die postmo-

dernen Theorien des Politischen inspiriert.« (Ebd.: 11)

5. Die Gegenwart des politischen Existentialismus

WährendMarcuse 1934 noch ein »›dialektische[s]‹ Schicksal der existenzialistischen

Theorie imtotalenStaat« (Marcuse2004 [1934]: 40) erkennenwollte, indemderExis-

tentialismus vomtotalenStaat aufgehobenwerden sollte, zeigt sichnun eine andere

›Dialektik‹ des politischen Existentialismus. Heidegger, Schmitt und Jünger wirk-

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 385

ten auch nach dem Nationalsozialismus weiter und modifizierten den politischen

Existentialismus, der den totalen Staat überdauerte.

»DermilitärischeUntergangdesHitlerismus zog nicht die intellektuelleNiederla-

ge desNationalsozialismus nach sich, außer vielleicht inDeutschland. Das Korpus

der nationalsozialistischen Denker mit Heidegger und Schmitt an der Spitze bil-

det eine Reserve der Gewalt, die nur wiederbelebt werden muss.« (Rastier 2017:

173)

WährenddasPolitische schon inSchmittsBegriff desPolitischenvom indieKrise gera-

tenen Staat getrennt war und diesen wiederbeleben sollte (»Der Begriff des Staates

setzt den Begriff des Politischen voraus.« Schmitt 2009 [1932]: 19), fiel es nun dem

Partisanen und seinem »tellurischen Charakter« sowie seiner »gesteigerte[n] Inten-

sität des politischen Engagements« (Schmitt 2010 [1963]: 26) zu.Der politische Exis-

tentialismus löste sich aber nicht nur vom Staat, um weiterhin auf die Bewegung,

das Volk, setzen zu können, sondern wurde durch Arendts Interpretation von Ho-

locaust,Moderne und Totalitarismus gar zur Kritik amNationalsozialismus heran-

gezogen.11 Arendts Bild von Eichmann kann auf der Folie von Heideggers Beschrei-

bung desMan interpretiert werden.Wenn derHolocaust von der Ideologiewie auch

Verfasstheit der Täter und den gesellschaftlichen Verhältnissen gelöst werden soll,

um ihn als Resultat der Moderne oder der technischen Rationalität zu begreifen, so

scheint Heidegger, der eine Kritik dieser Rationalität, des Ge-Stells, formulierte, in

der die unterschiedlichsten Phänomene nur als Ausprägung dieser kritisierten Ra-

tionalität erscheinen,als Antifaschist interpretiertwerdenzukönnen.»Ackerbau ist

jetztmotorisierte Ernährungsindustrie, imWesendas Selbewie die Fabrikation von

Leichen in Gaskammern und Vernichtungslagern, das Selbe wie die Blockade und

Aushungerung von Ländern, das Selbe wie die Fabrikation von Wasserstoffbom-

ben.« (Heidegger 2005 [1949]: 27) Treffend entgegnete Georges-Arthur Goldschmitt

auf den französischen Heideggerianismus: »Es gibt in Frankreich ein vollständiges

VerkennendesNationalsozialismusund seines besonderen ›deutschen‹Charakters.

HierwardieModernität amWerk,allerdingsgenau jeneHeideggers.« (Goldschmidt

1988: 111)Denn»[j]eneModernität der ›Todesmaschinerie‹ […] ist auch inHeideggers

›Denken‹ vollkommen vorhanden […]. DieseMaschinerie wird nämlich von der Ent-

schlossenheit und vomEinsatz bis zum letzten gesteuert« (ebd.). Die polit-existentialis-

tischeDeutungderVergangenheit bot sichumsomehr an,daderpolitischeExisten-

tialismus auch als Möglichkeit schien, einer sich der traditionellen Kritik verschlie-

11 Arendt ist in ihrer Deutung des politischen Existentialismus ambivalent. Während ihre Kri-

tik totaler Herrschaft auch Elemente des politischen Existentialismus aufgreift, finden doch

weite Teile ihrer Modernekritik und insbesondere ihre Beschreibung Adolf Eichmanns in An-

schluss anHeidegger statt. »Arendt invokedHeidegger’s notion of ›inauthenticity‹ to account

for the perpetrators' mediocrity cum bureaucratic conformism« (Wolin 2001: 59).

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


386 Kritische Theorie der extremen Rechten

ßendenModerne zu opponieren.Der Nationalsozialismus hatte ein bruchloses An-

knüpfen an die Marx’sche Kritik der Gesellschaft verunmöglicht. Hans G. Helms,

der die politexistentialistischen Motive in der Studentenbewegung wahrnahm und

sie als Stirnerismus kritisierte, sah diese darin begründet, dass »›KritischeTheorie‹

und neuer Linksradikalismus den wirklichen Klassenfeind, die Bourgeoisie, durch

denErsatzklassenfeindStaat substituierten.« (Helms 1973: 41)BourgeoisieundStaat

werden, so Helms Vorwurf, als »kompaktes anonymes Ganze[s] imaginiert« (ebd.:

90), womit sich Protest auf den »abstrakten Gegensatz zwischen anonymen Herr-

schaftsapparat und […] ›konkretem Individuum‹« (ebd.: 93f.) reduziert. Auch wenn

Helms blind gegenüber den veränderten gesellschaftlichen Bedingungen der ma-

terialistischen Kritik ist, die tatsächlich die Theorie affizieren, erfasst er schon das

später noch virulenter werdende Motiv einer Kritik, die keinen innergesellschaftli-

chenWiderspruch mehr als Movens der Veränderung finden kann undmangels ei-

nes revolutionär verwertbaren Klassenantagonismus den Protest zur Entscheidung

für einen anderen ›Entwurf‹ oder zum Kampf gegen die ›feindliche Apparatwelt‹

erklären muss. Stefan Breuers (1977) Die Krise der Revolutionstheorie ist neben Wolf-

gang Pohrts (1976)Theorie des Gebrauchswerts als eine der letzten große Reflexionen

auf das Scheitern der Revolutionstheorie zu interpretieren. »Da die alten Wider-

sprüche nicht mehr trugen, schrumpfte die Kritik zum moralischen Postulat, zur

blinden Pseudo-Aktivität oder zur puren Regression, die noch dort, wo sie sich am

weitesten von der Verdinglichung entfernt wähnte, nur ihr Vexierbild war.« (Breuer

1977: 224) Damit beschrieb Breuer ironischerweise nicht nur den ihm gegenwärti-

gen politischen Aktivismus der neuen Linken nach der von ihm festgestellten ›Kri-

se der Revolutionstheorie‹, sondern auch zentrale Eigenschaften der beginnenden

Postmoderne.WährendderwestlicheMarxismusdieweltweiteAusbreitungdesKa-

pitalismus als totaleVergesellschaftungohne einwiderständigesAußenbegriff,was

sich in der Formulierung ›eindimensionaleGesellschaft‹ ausdrückte und ihn entwe-

der zur unhistorischen Analyse oder in theoretische Sackgassen trieb, konzentrier-

ten sich postmoderne oder postmarxistischeTheorien nichtmehr auf große Erzäh-

lungenunddenVersuchderBefreiung als revolutionäreUmkehrungderVerhältnis-

se, sondern auf eine Analyse derMikrophysik derMacht und vonHegemoniekämp-

fen.

Vor allem gegenüber einer scheinbar zum Ende gekommenen Geschichte (Ko-

jève) und der damit verbundenen Ausweglosigkeit eines technizistisch neolibera-

len Regierens erstarkt das Bedürfnis nach ontologischer Absicherung der weiteren

Möglichkeit vonPolitik.Exemplarisch für dieses kannChantalMouffes Versuch gel-

ten, an Carl Schmitt anknüpfend das Politische wieder freizulegen. »Die vorherr-

schende, eindimensionale Normalität wird als bloße Politik, d.h. als institutionelles

Handeln oder Routine dekonstruiert und als permanente Transgression durch ›das

Politische‹ rekonstruiert.« (Priester 2014: 229) In schlechter Anlehnung an Heideg-

gers ontologische Differenz möchte Mouffe die erstarrte Politik und das Politische

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 387

trennen, das das der gesellschaftlichen Einrichtung zugrundeliegendeWie betrifft,

den Antagonismus, der durch den Liberalismus und seinen »Glaube[n] an dieMög-

lichkeit eines rationalen Konsenses« (Mouffe 2007: 9) negiert werde. Bereits der Ti-

tel Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion verdeutlicht, wie sie Schmitts

Feinbestimmung übernimmt. Der wahre Feind ist der Feind des Politischen (vgl.

Gross 2000: 305), nur dass Mouffe Schmitts antisemitische Identifikation des Li-

beralismusmit dem Juden nicht übernimmt.Ebensowenigmöchte sie die Schmitt-

scheFreund/Feind-Unterscheidung invollerKonsequenzmitgehen,stattdessen soll

derAntagonismusgezähmtund ineineagonistischeWir/Sie-Unterscheidungüber-

führt werden (vgl. Mouffe 2007: 29). Dass Mouffe »auf der Basis der dualen, ant-

agonistischen Struktur des Gesellschaftlichen dennoch eine pluralistische Demo-

kratie befürworten [kann], die Schmitt ablehnt« (Priester 2014: 219), ist ebenso un-

ergründbar wie jede andere Entscheidung, da jede gesellschaftliche Ordnung hege-

monial und entsprechend das »Fehlen eines letzten Grundes« (Mouffe 2007: 25) an-

zuerkennen sei. Damit wird alles schlechthin politisch wie kontingent. »Der Rück-

griff auf Existenziale als Letztbegründung hat eine Orientierungsfunktion in un-

ideologischen, vermeintlich orientierungslosen Zeiten und garantiert zugleich die

Freiheit einer souveränen Entscheidung unter den Bedingungen gesellschaftlicher

Fremdbestimmung: Ichwill, also bin ich.« (Priester 2014: 233) Bei allem Irrationalis-

mus stelltMouffes Linksschmittianismus einen sich selbst zurückhaltenden Kampf

gegen den Liberalismus dar, eineÜberlebensformdes politischen Existentialismus,

die zwarallespolitisierenunddamitderMöglichkeit freigeben,wieauch jeder ratio-

nalen Beurteilung entziehenmöchte, hierbei jedoch die Intensität, die demDenken

Schmitts allgegenwärtig war, vermissen lässt. Anders formuliert, ist ihr Ziel gera-

de die »normale Ausnahme« oder die »exzeptionelle Normalität« (ebd.: 228), die die

Realität damit wohl nur sprachlich überbietet.

Anders kann der politische Existentialismus Agambens angesehen werden,

der jüngst mit seinen Interventionen zur Covid-19-Politik (vgl. Agamben 2020

und 2021) Aufsehen erregte und selbst im rechtsradikalen Magazin Compact ab-

gedruckt wurde. Bekannt wurde Agamben durch seine Figur der einschließenden

Ausschließung. Die mit ihr verbundene These lautet, dass die uns bekannte Politik

auf Ausschlüssen gründet, die das Ausgeschlossene als Negativreferenz in ihrem

Inneren einschließen und so ein tötbares, aber nicht opferbares Leben erzeugen,

den homo sacer. Den homo sacer hat Agamben bereits in einem frühen Werk

eingeführt. Mit der Übertragung von Heideggers Kritik der Grundlosigkeit12 der

Metaphysik auf die Letztbegründung der Gesellschaft stellt Agamben hier bereits

fest, dass »der Gesellschaft und ihrer grundlosen Gesetzgebung die Fiktion eines

12 »Das genaue Bedenken des Satzes vom Grund weist in dessen eigene Grundlosigkeit, in das,

was Heidegger den ›Abgrund‹ nennt.« (Rotermundt 2006: 50) Siehe auch Heidegger 1997

[1957].

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


388 Kritische Theorie der extremen Rechten

Anfangs« (Agamben 2007: 169) gegeben werden müsse. »Was aus der Gemein-

schaft ausgeschlossen wird, ist in Wirklichkeit das, worauf das gesamte Leben der

Gemeinschaft fußt.« (Ebd.) Dem frühen Agamben erscheint die Politik als etwas

entferntes und durch kommunistische und strukturalistische Ideen monopolisier-

tes, was er als Teil des Problems begreift. Entsprechend konzentriert er sich auf das

Feld der individuellen Erfahrung undÄsthetik.Wie AdamKotsko (2020: 19) treffend

zusammenfasst, zeigt sich immer wieder eine ähnliche Geste: Gegen ein Denken in

unpersönlichen Kategorien, wie das der Strukturalisten oder das der Stalinisten,

behauptet Agamben die Irreduzibilität des Einzelnen. 1990 ändert sich die Stellung

der Politik in Agambens Denken plötzlich. Seine bisher ausgearbeitete Philosophie

wird auf das Feld der Politik angewendet. Die Ausgangssituation hierbei ist die von

ihm festgestellte Erfahrungsarmut der italienischen Linken:

»Man sagt, dass dieÜberlebenden, die aus den Lagern zurückkehrten (und zurück-

kehren), nichts zu erzählen hatten, und dass je authentischer ihr Zeugnis war, sie

umsoweniger versuchten, das Erlebtemitzuteilen. Es ist, als ob sie selbst als erste

Zweifel angefallen hätte an derWirklichkeit dessen, was ihnen zugestoßen war –

ob sie nicht vielleicht doch einenAlptraum für ein reales Ereignis gehalten hätten.

Sie wussten – und wissen –, dass sie in Auschwitz und Omarska ›weder zu mehr

Weisheit noch zu tieferen‹ Einsichten gekommenwaren‹, […] imGegenteil, sie wa-

ren entblößt, entleert, orientierungslos herausgekommen. […] Mit gebührender

Einschränkung gesagt, gilt dieses Gefühl des Argwohns gegenüber dem eigenen

Zeugnis in gewisserWeise auch für uns. Es scheint, als ob nichts von dem, was wir

in den letzten Jahren erlebt haben, uns zu sprechen ermächtigt.« (Agamben 2006:

103)

Agambens Philosophie spitzt die Krise der Erfahrung, die Ausweglosigkeit von Pro-

test und Kritik so weit zu, dass sie die Gegenwart nur als Lager begreifen kann. Er

denktdamit vomäußerstenPunktderVerdinglichungundErfahrungslosigkeit. »Es

ist,als sei alles,waswir indiesen Jahrenerfahrenhaben, in eineZoneopaker Indiffe-

renz geraten, wo alles durcheinandergerät und sich dem Verständnis verschließt.«

(Ebd. 104)

Und genau in dieser Indifferenz eröffnet sich für Agamben die Parallele zum

Lager. So wie im Lager »öffentliche und private Ereignisse, politisches Leben und

biologisches Leben streng ununterscheidbar werden«, gelte dies auch für die Ge-

genwart:

»Sind der Brustkrebs der Diva oder der Tod Ayrton Sennas öffentliche oder private

Ereignisse? Undwie den Körper des Pornostars berühren, an dem kein Zentimeter

nicht öffentlich ist? Und doch, von dieser Zone der Indifferenz, in der die mensch-

lichen Erfahrungen verschleudertwerden,müssenwir heute ausgehen.Undwenn

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 389

wir diese Zone opaker Ununterscheidbarkeit als Lager bezeichnen, so ist es eben

das Lager, bei dem wir nun noch einmal beginnen müssen.« (Ebd.: 104f.)

Wenn Agamben damit das Lager als »versteckte Matrix, als den nomos des politi-

schenRaumes [begreift], in demwir immer noch leben« (ebd.: 37), ist genau dies die

Ausganssituation, aus der er einen Ausweg sucht.Wie bei Heidegger (2015 [1942ff.]:

100), für den, wie er in den SchwarzenHeften anführt, »jetzt schon das deutsche Volk

und Land ein einzigesKz ist –wie es ›dieWelt‹ allerdings noch nie ›gesehen‹ hat und

das ›die Welt‹ auch nicht sehen will«, geht es Agamben nicht darum, das Lager »als

historische Tatsache zu betrachten« (Agamben 2006: 37). Ihm geht es darum, mit

demLager als Paradigma »einen historischen Problemkontext zu konstituieren und

in seiner Gesamtheit verstehbar zumachen.« (Agamben 2009: 11) Damit soll gleich-

zeitig das bisherige Denken sabotiert und jede Spannung zwischen Allgemeinem

und Besonderem aufgelöst werden. »Die Intelligibilität, um die es im Paradigma

geht, hat ontologischen Charakter. Sie bezieht sich nicht auf das kognitive Verhält-

nis zwischen einem Subjekt und einem Objekt, sondern auf das Sein.« (Ebd.: 38)

Damit löst Agamben seine Begriffe von einer Realität, die ihm gleichzeitig als Inbe-

griff der Indifferenz entgegenschlägt. Doch genau diese Indifferenz wird ihm zum

Punkt der Befreiung:

»Von diesem unsicheren Terrain aber, von dieser opaken Zone der Unterschieds-

losigkeit müssen wir heute ausgehen, um den Weg einer anderen Politik, eines

anderen Körpers, eines anderen Sprechens [parola] zu finden. Auf diese Unter-

schiedslosigkeit von Öffentlichem und Privatem, von biologischem und politi-

schem Körper, von zoé und bíos würde ich aus keinem Grund verzichten wollen.

Eben hier muss ich meinen Raum auffinden – hier, oder an keinem anderen Ort.

Nur eine Politik, die von diesem Bewusstsein ihren Ausgang nimmt, kann mich

etwas angehen.« (Agamben 2006: 117)

Mit anderenWorten: »Von den Lagern gibt es keine Rückkehr zur klassischen Poli-

tik« (Agamben 2002: 197).

Im entsprechendenGegensatz steht Agamben auch zumLinksschmittianismus

Mouffes: »Das fundamentale Kategorienpaar der abendländischen Politik ist nicht

jene Freund/Feind-Unterscheidung, sondern diejenige von nacktem Leben/politi-

scher Existenz, zoé/bíos, Ausschluß/Einschluss.« (Ebd.: 18) Schmitt gilt für Agam-

ben daher auch nicht als Stichwortgeber einer eigentlichen und damit antagonis-

tischen Politik, sondern als Ausdruck jener zu bekämpfenden Logik der Politik, die

erst Freund und Feind bestimmen kann, wenn das Feld der Politik überhaupt abge-

steckt ist, wenn durch Grenzziehungen Ausschlüsse produziert worden sind. Auch

hier folgt AgambenHeidegger: »Carl Schmitt denkt liberal« (Heidegger 2011 [1934f.]:

174), denn das »Freund-Feind-Verhältnis [ist] eine Wesensfolge des Politischen –

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


390 Kritische Theorie der extremen Rechten

aber nicht dieses selbst.« (Ebd.: 173f.) Der Staat kann entsprechend »Sein des Vol-

kes« (ebd.), aber auch bloß ein Äußeres, »formaler Status, Ausstattung, Auftreten«

(ebd.: 174) sein. Indem es Heidegger aber um die »Sorge des Volkes« (ebd.) und da-

mit um das »Sich-selbst-werden – im Anderssein!« (ebd.) geht, kommt es notwen-

dig zum »Zusammen(Ein-)schluß als Ausschluß« (ebd.). Den für die Gemeinschafts-

bildung konstitutiven Ausschluss fasst Agamben hier jedoch kritisch. Politik wird

ihm zum biopolitischen Verhängnis, welches, wie schon bei Heidegger, als Konse-

quenz desmetaphysischen Denkens interpretiert wird.Die westliche Politik sei da-

mit immer schon Bio-Politik, denn bevor überhaupt Freund und Feind unterschie-

den werden konnte, habe sich die Politik – die von Aristoteles als Herstellung des

guten Lebens definiert wurde – bereits auf den Ausschluss des nackten Lebens ge-

gründet. Die nicht glückende Vermittlung von Allgemeinem und Besonderen wird

für Agamben zu der der westlichen Politik, wie auch dem abendländischen Denken

eingeschriebenen fatalen Logik, die die Welt der Lager produziert. Die Integrati-

on in ein politisches System oder die Subsumption unter Allgemeinbegriffe fasst

Agamben in Rückgriff auf Carl Schmitt als Ausnahmezustand, als »originäre Struk-

tur, in der sich das Gesetz auf das Leben bezieht und es durch die eigene Aufhebung

in sicheinschließt.« (Agamben2002: 39)DieseLogikwerdenotwendigzurRegel und

das nackte Leben sei »inzwischen überall die vorherrschende Lebensform« (Agam-

ben 2006: 15). Entsprechend ist auch das Lager die Matrix der Politik und wir »alle

virtuell homines sacri« (Agamben 2002: 124), wo das »Lager […] der Raum [ist], der

sich öffnet, wenn der Ausnahmezustand zur Regel zu werden beginnt.« (Agamben

2006: 38) Zentral ist hierbei, dass der gesellschaftliche Widerspruch für Agamben

kein Sachverhalt ist, an dem sich Kritik entzünden könnte, sondern einer, der jedes

Mal aufsNeue zu einemAusnahmezustand führt, der denWiderspruch in einer Zo-

ne der Indifferenz verdeckt. Daher kritisiert er auch die Spaltung von Subjekt und

Objekt, die auf demFeld der Politik dazu führe, dassMenschen zu bloßenObjekten,

zum nackten Leben herabgesetzt werden, wobei ihm die Notwendigkeit von jegli-

cher Vermittlung13, sei diese begrifflich oder gesellschaftlich, zumeigentlichen Pro-

blem wird. Den Ausweg aus dieser Situation erblickt Agamben jedoch genau in der

13 Agambens Ressentiment gegen die Vermittlung, welches beim politischen Existentialismus

insgesamt deutlich wahrnehmbar ist, kommt insbesondere in seiner Kritik Adornos zur Gel-

tung, den er, wie auch den Marxismus, der Theorie Hegels zuschlägt. »Der hegelianisch-dia-

lektische Historismus, der wie jeder Vermittler pünktlich seinen Anteil fordert, ist hier also

derjenige, der zwischen Unterbau und Überbau seine guten Dienste anbietet, um den Ma-

terialismus vor der Vulgarität zu schützen. Dieser Anteil nimmt die Form eines Verzichts an,

der es durch den Verweis auf die letzte Instanz des Gesamtprozesses vermeidet, jedes sin-

guläre Ereignis und jeden gegenwärtigen Zeitpunkt der Praxis wahrzunehmen« (Agamben

2004: 166).

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 391

von ihm beschriebenen Indifferenz, im KZ,14 genauer in der Figur des homo sacer,

desMuselmanns, der im Lager so zugerichtet wurde, dass er zwischen demBiss der

Kälte und der Grausamkeit der SS nicht mehr unterscheiden könne. Dieser bewe-

ge sich damit in einer Zone der absoluten Ununterscheidbarkeit von Faktum und

Recht, Leben undNorm,Natur und Politik. »Gerade deswegen scheint der Aufseher

ihm gegenüber bisweilen plötzlich machtlos zu sein, wie wenn er für einen Augen-

blick zweifeln würde, ob das Verhalten des Muselmanns – der nicht zwischen Kälte

undBefehl unterscheidet–nicht eineunerhörteFormdesWiderstands sei.« (Agam-

ben 2002: 194).

Da Agamben klar ist, dass er denMuselmann nicht als neuen Verdammten die-

ser Erde zumrevolutionären ›Subjekt‹ erklären kann, ist er gezwungen,diemit dem

Muselmann verknüpften Eigenschaften, die mit ihm verbundene Ununterscheid-

barkeit, auf einem anderen Gebiet zu suchen, oder anders: Wo keine ontische Be-

freiungmehr denkbar ist,muss sie auf demFeld derOntologie gesuchtwerden.Da-

her wird auch er bei Heidegger fündig: Heideggers »Dasein, das Sein, das sein Da

ist, kommt so in eine Zone der Ununterscheidbarkeit gegenüber allen traditionel-

len Bestimmungen des Menschen zu liegen und markiert dessen endgültigen Un-

tergang« (ebd.: 160). Hierbei betont Agamben sogar die Nähe von Heideggers Phi-

losophie und Nationalsozialismus und stellt heraus, dass »der Nazismus in dersel-

ben Erfahrung der Faktizität wurzelt, von der aus das Denken Heideggers sich be-

wegt, und die er in seiner ›Rektoratsrede‹ in die Formel gedrängt hat: ›Das eigene

Dasein wollen oder nicht wollen‹.« (Ebd.: 161). Da Agamben aber genau auf diesem

Feld die Befreiung sucht, muss er eine Distanz nach der zuvor aufgebauten Nähe

herstellen.Während der »Nazismus das faktische Leben in einer objektivenRassen-

bestimmung eingekerkert und somit seine ursprüngliche Inspiration aufgegeben«

(ebd.: 161f.) habe, lägeHeideggersGeniusgeradedarin,Begriffe erarbeitet zuhaben,

die verhindern, dass das Leben durch eine äußere Bestimmung beschränkt werde.

Während folglich derNationalsozialismus »das biologisch und eugenisch bestimm-

te nackte Leben des homo sacer zum Ort einer unausgesetzten Entscheidung über

den Wert und Unwert des Lebens« (ebd.: 162) gemacht habe, dient Heideggers Da-

sein als Gegenprinzip. Der, wie Agamben formuliert, homo sacer Heideggers, sein

Begriff des Daseins, entziehe sich

14 Ähnliches bemerkte Oliver Marchart (2016: 231), der Agamben für seine »Sakralisierung

und Theologisierung von Auschwitz« kritisiert. »Wenn also das, was offenbar von Auschwitz

bleibt, derRest, sich als soteriologischeMaschine erweist, ist dannder ›Muselmann‹ nichts an-

deres als ein umgekehrter Messias und der Zeuge des ersten der Apostel des zweiten? Wird

das Lager Auschwitz dann vielleicht gar zum spiegelbildlichen Ort der Errettung? Und wenn

die Zeit des Ausnahmezustands strukturidentisch mit jener Restzeit des Messianismus ist,

sind dann die Jahre zwischen 1933 und 1945 eine – und sei es ›invers‹ – messianische Zeit des

Heils?« (ebd.: 231)

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


392 Kritische Theorie der extremen Rechten

»jeder äußerlichen Entscheidung und erscheint als unauflösbare Einheit, in der

es unmöglich ist, so etwas wie ein nacktes Leben abzusondern. Im Ausnahmezu-

stand, der zur Regel geworden ist, verkehrt sich das Leben des homo sacer, der das

Gegenstück des Souveräns war, in eine Existenz, auf welche die Macht keinerlei

Zugriff mehr zu haben scheint.« (Ebd.)

Das heißt, dass ausgerechnet Heideggers Begriff des Daseins,wie auch seine Kritik

an der abendländischen Metaphysik – der Rassismus der Nationalsozialisten wä-

re nach Agamben gerade der Ausdruck der Metaphysik (vgl. auch Di Cesare 2016:

256–262) – den Ausweg aus der von ihm kritisierten Logik bieten soll. Dass er die

Subversion der Macht gerade im desubjektivierten Subjekt erkennen möchte, ist

hier nur konsequent, wäre doch das traditionelle Subjekt nur ein Ausweis der ima-

ginierten Handlungsfähigkeit und damit gerade Ausdruck der kritisierten Meta-

physik. Agamben knüpft daher auch an die vomNationalsozialismus hinterlassene

›klassenlose Gesellschaft‹ und die ihr korrespondierende ›Subjektform‹ an.

»Das Kleinbürgertum ist der Erbe der Welt, in seiner Gestalt hat die Menschheit

den Nihilismus überlebt. Eben das haben der Faschismus und der Nazismus ver-

standen; und dass sie den unwiderruflichen Untergang der überkommenden ge-

sellschaftlichen Subjekte in aller Klarheit erkannt haben, ist der unleugbare Aus-

weis ihrer Modernität.« (Agamben 2003: 59)

In einer scheinbaren Kritik an Heideggers Verständnis vom Sein zum Tode soll je-

de Verklärung des Todes als eigentlich verhindert werden, um jeglicher metaphysi-

scher Sinnstiftung zu entgehen.

»Tatsache ist, dass die Sinnlosigkeit seiner Existenz [des Kleinbürgers, J. R.] auf

eine letzte Sinnlosigkeit stößt, vor der alle Werbung versagt: auf den Tod. In ihm

begegnet der Kleinbürger seiner letzte[n] Enteignung, der letzten Enttäuschung

seiner Individualität: das schlechterdings nicht mitteilbare nackte Leben, in dem

seine Scham schließlich Frieden findet.« (Ebd. 60f.)

Die scheinbare Kritik anHeidegger ist hierbei aber nur eine Kritik an jener von ihm

selbst kritisierten existentialistischen Lesart, nach der es in der Daseinsanalyse um

ein Subjekt gehe, welches der Monotonie des Alltags durch Todesbereitschaft ent-

gehe. Tatsächlich findet sich ein solchesMotiv eher bei Jünger (2013 [1929]: 46): »Das

Leben ist eine Schleife, die sich imDunkeln schürzt und löst. Vielleicht wird der Tod

unser größtes und gefährlichstes Abenteuer sein, denn nicht ohne Grund sucht der

Abenteurer immer wieder seine flammenden Ränder auf.« Agamben (2013: 371) ist

hier deutlich näher an Heidegger, wenn er zu erkennen gibt:

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 393

»Die Heidegger’sche Ontologie ist entschieden manieristisch und nicht existen-

tialistisch: Das Dasein hat keine eigene Natur und vorgefasste Berufung, sondern

ist ein absolut wesensloses Wesen, dessen Essenz als geworfene nunmehr voll-

ständig in seiner Existenz liegt, in seinen vielfältigen Weisen zu sein.«

Wie Gianni Vattimo (1992: 65) treffend zusammenfasste, könne man Heidegger als

»den Philosophen der Postmoderne […] sehen, denDenker, dessen nihilistischeOn-

tologie lehrt, die Auflösung der objektiven und endgültigen ›Realität‹ als eine Chan-

ce zu betrachten, endlich mit dem Sein in ein authentisches Verhältnis zu treten.«

Agambens Kommentare zur Covid-19-Politik stehen nicht nur in Kontinuität

seiner biopolitischen Deutung der Moderne, sondern auch zur an Heidegger an-

knüpfenden Kritik derMetaphysik. Auf GretaThunbergs angesichts der drohenden

Klimakatastrophe formulierten Satz: »Was ich auch tue, es hat keinen Sinn, wenn

das Haus in Flammen steht« (zit.n. Agamben 2020), antwortete Agamben: »Doch

gerade wenn das Haus brennt, muss man weitermachen wie immer, alles sorgsam

und genau tun, vielleicht noch gewissenhafter – selbst wenn niemand es bemer-

ken sollte.Mag sein, das Leben verschwindet von der Erde, keine Erinnerung bleibt

an das, was getan worden ist, im Guten wie im Bösen.« (Ebd.) Das brennende Haus

steht hier für die vonAgamben kritisierteGesellschaft, die ihren eigenenUntergang

durch den Ausnahmezustand, hier die Covid-19-Politik, überdeckenmuss.

»Vielleicht sind die Häuser, die Städte bereits niedergebrannt, wir wissen nicht,

seit wann, in einem einzigen unermesslichen Feuer, das wir angeblich nicht sa-

hen. […] Die Leute tun so, als lebten sie dort und gehen maskiert zwischen den

Ruinen durch die Strassen, als seien es noch die vertrauten Viertel von einst. […]

Eine Kultur, die sich am Ende weiss, ohne jegliches Leben, sucht ihren Ruin durch

einen permanenten Ausnahmezustand so weit wie möglich zu beherrschen. Die

totale Mobilmachung, in der Ernst Jünger den Wesenszug unserer Zeit sah, ist in

dieser Perspektive zu sehen. […]Während früher dieMobilmachungdasZiel hatte,

die Menschen einander näherzubringen, zielt sie jetzt darauf ab, sie voneinander

zu isolieren und zu distanzieren.« (Ebd.)

Doch das brennende Haus ist für Agamben auch eine Möglichkeit des Auswegs:

»Wenn erst im brennenden Haus das grundlegende architektonische Problem

sichtbar wird, dann ist jetzt zu sehen, was im Fall des Westens auf dem Spiel steht,

was er um jeden Preis ergreifen wollte und warum er nur scheitern konnte.« (Ebd.)

Was hier laut Agamben gescheitert ist, ist die abendländische Metaphysik und ihr

Subjektbegriff, die nun endlich als zu Überwindende sichtbar werden.

»Der Mensch verschwindet heute wie ein Gesicht aus Sand, das die Welt am Ufer

getilgt hat. Das jedoch, was an seine Stelle tritt, hat keine Welt mehr, es ist nur

ein nacktes, stummes Leben ohneGeschichte, ausgeliefert den Berechnungen von

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


394 Kritische Theorie der extremen Rechten

Macht undWissenschaft. Vielleicht kann nur aus diesem Verderben heraus eines

Tages langsam oder plötzlich etwas anderes auftauchen – nicht ein Gott, gewiss,

doch auch kein andererMensch –, ein neues Lebewesen vielleicht, eine auf andere

Weise lebendige Seele.« (Ebd.)

Die sich aufdrängende Verbindung zwischen den übrig gebliebenen Resten des ab-

gebranntenHauses undHeideggersBegriff desGe-Stells ist hier kaumzufällig.Vat-

timo (1992: 65), der bereits auf Heideggers Überwindung der Metaphysik einging,

merkt dazu an:

»In demMaße, in demdieModerne und die Säkularisierung diese nihilistische Be-

deutung annehmen, sie sich nun in der Schwächung des Realitätssinns durch die

Wissenschaft, die Konsumgesellschaft und die Massenmedien offenbart, gibt es

ein authentisches erstes Aufblitzen des Ereignisses. DerWelt des Ge-Stells gegen-

über ist die sich anHeidegger inspirierende Position nicht diejenige, die sie als Ort

der größten Gefahr und des Triumpfes des Unmenschlichen verteufelt, sondern

diejenige, die das Ereignis in seinem ersten Aufblitzen aufnimmt«.

Mouffe, die die Verabschiedung jeder übergeordneten Norm, wie auch Schmitts

Kritik des Liberalismus in weiten Teilen aufnimmt, wie auch Agambens Versuch,

Heideggers Metaphysikkritik zu vergegenwärtigen, zeigen indes eines: Marcuses

EnttäuschungüberdenpolitischenExistentialismus,der entgegen seinenHoffnun-

gen nicht an die Philosophie des Deutschen Idealismus anknüpfen sollte, steht hier

nicht zur Diskussion. Die Kritik des Liberalismus in der Postmoderne knüpft gera-

de an jenem von Marcuse kritisierten Irrationalismus an, den er als Selbstaufgabe

der Philosophie begreifenmusste und über den er konstatierte: »[D]er Kampf gegen

die Vernunft treibt ihn [den Existentialismus, J. R.] den herrschenden Gewalten

blind in die Arme.« (Marcuse 2004 [1934]: 43).Die herrschendeGewalt ist hier jedoch

nicht der autoritäre Staat, sondern die von der gegenwärtigen Vergesellschaftung

angestrebte Abdichtung gegen jede über sie gehende Befreiungsvorstellung, wie

auch die Aushöhlung von Subjektivität, die in der Dekonstruktion verdoppelt

wird. »Der dekonstruktivistische Diskurs ist aber weit davon entfernt, sich der

›modernen Welt‹ zu widersetzen, was doch der Grund dafür ist, dass Heidegger

unverzichtbar ist, sondern er kondensiert ihre bedrohlichsten Wünsche« (Rastier

2017: 195). Doch während Marcuse den Kampf gegen die Vernunft als Selbstauslie-

ferung der Philosophie an den totalen Staat begriff, sah er die Errungenschaften

der Philosophie des deutschen Idealismus in der Kritik der politischen Ökonomie

aufgehoben und endete seinen Text mit denWorten: »Heute liegt das Schicksal der

Arbeiterbewegung, bei der das Erbe dieser Philosophie aufgehoben war, im un-

gewissen.« (Marcuse 2004 [1934]: 44) Das Schicksal der Arbeiterbewegung scheint

gegenwärtig besiegelt. Doch damit droht auch Protest gegen die Verhältnisse sich

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 395

nur noch politexistentialistisch begründen zu können, als grundloses Aufbegehren

zum Selbstzweck:

»Wer auf die Straße geht, den überkommt das berauschende Gefühl, auf einmal

wieder zumProtagonisten der eigenen Existenz zuwerden und sich endlich in Ge-

genwart der Geschichte zu befinden, an jenem Scheideweg, an dem sich ihr Ver-

lauf entscheidet. […] Als ein Schwindel der Intensität in einer andernfalls auf sich

selbst zurückgeworfenen Existenz, die in die Passivität des Zuschauers gebannt,

in Ohnmacht befangen und der Uneigentlichkeit ausgeliefert bleibt, bedeutet die

Revolte ein nervöses Erwachen, eine emotionale Erschütterung, ein Ausgesetzt-

sein an der Grenze, eine Ausdehnung, die die Monotonie und graue Kontinuität

unterbricht. Deshalb ist sie Empfindung des Existierens. Die Intensität der Revol-

te bildet die Burg des existenziellen Widerstands.« (Di Cesare 2021: 85)

Doch was ist dieser auf Intensität runtergebrochene existenzielle Widerstand, der

sich polemisch gegen das Erbe der Philosophie verhält? ArminMohler (1987: 38), der

Sekretär Ernst Jüngers, versuchte, eben jene Motive der Postmoderne als Wieder-

kehr deutschen Denkens heim ins Reich zu holen.

»Was hat es mit dem vielberedeten ›Intensitätsdiskurs‹ der Postmoderne auf

sich? Verkürzt läßt sich sagen, daß damit der Aufstand desMenschen gegen seine

Vergewaltigung durch Abstraktionen gemeint ist – durch jene ›All-Gemeinhei-

ten‹ über die sich Heimito von Doderer, der große konservative Dichter, stets so

erbitterte. Es ist der Aufstand gegen die leeren Worthülsen, die zum Laufgitter

aufgereiht, uns an der Wirklichkeit vorbeizuführen suchen. ›Dauer‹, das sind die

starren, leeren Hülsen; ›Intensität‹ das ist der jähe, unmittelbare Durchbruch in

die Wirklichkeit.«

Mohlers Deutung der Postmoderne ist erschreckend, zeigt jedoch angesichts der

Kritik des politischen Existentialismus ihre Berechtigung: »Die französischen

Wortführer dieser neuen Bewegung haben nichts anderes getan, als aus deutschem

Denken, voranNietzsche undHeidegger, jene Konsequenzen zu ziehen, zuwelchen

die verschüchterten Deutschen nicht mehr den Mut hatten.« (Ebd.) Die Beschäfti-

gung mit der Postmoderne sei auch für Konservative wichtig, da es sich »um eine

Weiterführung konservativer Ideen handelt, die sich außerhalb des sogenannten

›konservativen Lagers‹ vollzogen hat.« (Ebd.) Die Nähe von Postmoderne und (›re-

volutionärem‹) Konservativismus, die besonders in der deutschen Rezeption der

Postmoderne aufscheint (siehe auch Diederichsen 1995), zeigt sich gerade in der

Verbreitung politexistentialistischer Elemente. In der Zeitschrift Tumult von Frank

Böckelmann, die, wie Magnus Klaue (2017) schrieb, »[a]us Unbehagen über die

Flüchtlingspolitik […] zur Avantgarde der Neuen Rechten geworden ist«, fand in

der Herbst-Ausgabe von 2015 ausgerechnet Marcuses Werk Anklang. Bei näherer

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


396 Kritische Theorie der extremen Rechten

Betrachtung zeigt sich jedoch, dass Marcuse hier selbst polit-existentialistisch als

»Linksheideggerianer[…]« (Böckelmann/Ebner 2015: 5) interpretiert wird. Marcu-

ses Kritik der eindimensionalen Gesellschaft wird von seinen Hoffnungen auf ihre

Revolutionierbarkeit abgeschnitten, als Kritik des »Verständigungsbetrieb[s] der

fortgesetzten Entleerung« (ebd.) herangezogen. Damit soll eine Neutralisierung

und Einebnung beschrieben werden, die als Auswirkung der offenen Gesellschaft

betrachtet wird. »Man schwärmt von Vielfalt und Offenheit; doch hat man dabei

wohl ein Stelldichein verträglicher Passagiere im Sinn – eine Art universale Auto-

bahnraststätte.« (Ebd.) Nicht zufällig wird hier ein politisch-existentialistisches

Bild bemüht, welches am deutlichsten von Ernst Jünger beschrieben wurde, »die

völlig erstarrte, automatische und gleichsam narkotisierte Haltung des modernen

Menschen im Zustand der Ruhe, etwa während der Fahrt in einem der Verkehrs-

mittel oder auch des Aufenthalts an den sogenannten Vergnügungsstätten« (Jünger

2013 [1929]: 54). ImGegensatz zuMarcuse könneman nicht mehr auf die Transzen-

denz der Begriffe, Rationalität oder Bedürfnisse der Menschen beim Widerstand

gegen die »Apparatwelt« (Böckelmann/Ebner: 5) setzen. Das geforderte Aufbegeh-

ren in »der narkotisierten Gesellschaft des ›destruktiven Wohlstands‹« (ebd.: 6) ist

gerade ein Aufbegehren gegen die noch von Marcuse revolutionär eigeforderten

Begriffe der Philosophie. Entsprechend erkennt man in der »Propagierung univer-

seller Werte und in der siegreichen Globalisierung jene Quellen der Auslöschung

des Anderen, Unvergleichlichen, Unzählbaren« (ebd.) und fordert an Baudrillard

anknüpfend den »Aufstand der Singularitäten« (ebd.) und eine Lebensform, die

nicht Produkt ihrer Austauschbarkeit ist. Der politische Existentialismus der Ge-

genwart zeigt sich damit als eine Antwort auf eine Vergesellschaftung, die keinen

über sie hinausweisenden Widerspruch oder ein gesellschaftliches Außen mehr

erkennen lässt. Die nicht mehr revolutionär zu verwirklichende Vernunft in der

Geschichte wird als eigentliches Übel, als nivellierende und neutralisierendeMacht

erfahren, die jegliche Differenz, das Andere und damit die letzte Hoffnung auf

den kommenden Aufstand auslöscht. Der Unterschied zum noch von Marcuse

kritisierten politischen Existentialismus von Carl Schmitt und Heidegger besteht

in der postmodernen Rezeption oftmals nur in dermangelnden Bereitschaft, ihnen

in allen Konsequenzen zu folgen. Eine Begründung hierfür kann die Postmoder-

ne mit ihrer Kritik von Moral und Vernunft jedoch nicht begrifflich festhalten.

Entsprechend kann die mangelnde Konsequenz als eine nur unzureichend durch-

geführte Kritik der Metaphysik gesehen werden, die jeweils überboten werden

muss. Hinzu kommt, dass der Antisemitismus wie auch Rassismus Heideggers

selbst als metaphysischer Rest und damit als Widerspruch zur Metaphysikkritik

Heideggers gewertet wird, die es nun zu radikalisieren gilt. Einer dieser Radika-

lisierungsversuche wurde jüngst vom Alexander Dugin vorgelegt, der sich nach

dem Erscheinen von Heideggers Schwarzen Heften, wie Richard Wolin (2022: 347)

hervorhebt, in seiner Loyalität zu Heidegger bestärkt gefühlt haben müss. Dugin,

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 397

der neben Eduard Limonow Mitgründer der National-Bolschewistischen Partei

Russlands war, erfreut sich in den letzten Jahren zunehmender Beliebtheit bei den

Neuen Rechten (vgl.Weiß 2017: 193).

In seiner Schrift Die Vierte Politische Theorie versucht Dugin den Nationalbol-

schewismus dergestalt weiterzuentwickeln, dass er als vierte politische Theorie

erscheint und damit die ersten drei (Liberalismus, Kommunismus und Faschis-

mus) ablöst. Die bisherigen politischen Ideologien seien im Kampf gegen den

Liberalismus gescheitert. »Konservatismus, Faschismus und Kommunismus ha-

ben zusammen mit ihren vielen Abwandlungen verloren, und der siegreiche

Liberalismus ist zum Lifestyle mutiert: Konsumismus, Individualismus und ein

postmodernes Symptom des bruchstückhaften, sub-politischen Wesens.« (Dugin

2022: XXVII) Entsprechend gilt es für Dugin, »die Herausforderungen der Postmo-

derne korrekt zu entschlüsseln und etwas Neues zu schaffen« (ebd.). Da der Kampf

gegen den Liberalismus in Russland weder auf die historisch diskreditierten Ideen

des Kommunismus oder das Faschismus zurückgreifen könne, bedürfe es einer

vierten politischenTheorie, die für andere eine Frage von freier Entscheidung oder

politischen Willens sein möge, aber in Russland »eine Frage von Leben und Tod«

(ebd.: XXX) sei. Gegen den Status Quo einer liberalen Welt, die »nur durch die

Marktgesetze und die universelle Moral der ›Menschenrechte‹ beherrscht« (ebd.:

7) werde und damit die Politik beseitige, fordert Dugin »das Mögliche, das gegen

dasWirkliche ankämpft« (ebd.: 8). Der Kampf gegen den Liberalismus sei auch der

»Kampf um die Postmoderne« (ebd.: 10), da diese die letzte Stufe des Liberalismus

sei. Dugin, der für seine vierte politische Theorie den Kommunismus von Mate-

rialismus und Fortschrittsglauben befreien und damit einen Marx »›von rechts‹,

vom Standpunkt der Mythen« (ebd.: 52f.) möchte, verlangt auch nach einem Fa-

schismus ohne Rassismus. Hierbei ist jedoch zentral, dass der Rassismus weniger

als spezifisches Merkmal des Faschismus begriffen wird, sondern als Element des

Liberalismus, der hier vom Faschismus lediglich beerbt wird. »Der Rassismus Hit-

lers ist jedoch nur eine Form von Rassismus –die offensichtlichste, unverblümteste

und biologistischste und daher die abstoßendste.« (Ebd.: 42) Gleichzeit werden

für Dugin aber auch fast alle Wertungen und Differenzierungen des Liberalismus,

wie auch der Luxus selbst zum Rassismus. »Die neusten Arten von Rassismus sind

Glamour, Mode und die jeweils aktuellen Trends der Informationstechnologie. […]

Die Frage von Konformität oder Nichtkonformität mit dem Glamourkodex liegt im

Kern der Massenstrategien sozialer Segregation und kultureller Apartheid.« (Ebd.:

43) Schließlich sei die »Fortschrittsideologie […] selbst strukturell rassistisch« (ebd.:

44) und die Idee von universellen Werten ethnozentristisch. Entsprechend richtet

sichDugin auch gegen die liberale Idee vom Individuum,gegen das er »zuschlagen,

es abschaffen und an den äußersten Rand politischer Überlegungen verbannen«

(ebd.: 53) möchte. Lediglich die Idee der Freiheit soll beerbt werden, jedoch als

»Theorie absoluter Freiheit« (ebd.: 54), denn seine Theorie sei eine der »Befreiung,

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


398 Kritische Theorie der extremen Rechten

des Ausbruchs aus den Gefängnismauern, hinein in die Außenwelt, die dort an-

fängt, wo das Hoheitsgebiet der individuellen Identität endet.« (Ebd.: 55) Statt dem

Individuummöchte Dugin Heideggers Dasein und aufrufen, »gefährlich zu leben,

riskant zu denken, all das zu befreien und hinauszulassen, was nicht nach innen

zurückgeschobenwerden kann.« (Ebd.: 57) Dugins Forderungnach totaler Entgren-

zung und damit Vernichtung des Subjekts, folgt dem Projekt eines revolutionären

Konservativismus, der mit einem postmodern reaktualisierten Heidegger für »ein

konservatives Morgen, das auf den Prinzipien von Vitalität, Wurzeln, Konstan-

ten und Ewigkeit basiert« (ebd.: 76), eintritt. Dies soll mit einem an Carl Schmitt

angelehnten »Okkasionalismus« (ebd.: 80) gelingen, der es ermöglichen soll, die

»Auffassung von umkehrbarer Zeit« (ebd.) zu denken. Damit sollen willkürlich

Momente der Vergangenheit angeeignet und so »Logik,Wirkung und Richtung der

geschichtlichen Zeit« (ebd.: 107) zurückgewiesen werden können. Mit Heidegger

soll der Nihilismus derModerne nicht als böse verworfenwerden, sondern Einsich-

ten ins Sein liefern. Die konservativen Revolutionäre »setzen darauf, am Ende der

Geschichte auf der anderen Seite des Daseins herauszukommen, nachdem sie den

in Schieflage geratenen Raum ›jener Seite‹ verlassen haben, um das postmoderne

Spiel in Ernst zu verwandeln.« (Ebd.: 122) Die Postmoderne arbeite damit als letzte

Stufe des Liberalismus seinem Ende zu:

»Soll die Schmierenkomödie der Postmoderne ihren Lauf nehmen; soll sie bin-

dende Übereinkünfte, das Ich, das Über-Ich und den Logos zerstören, soll sie sich

mit dem Rhizom, den ›Schizo-Massen‹ und dem zersplitterten Bewusstsein ver-

einigen; soll das Nichts das Wesen der Welt in sich tragen – dann werden sich

geheime Türen öffnen, und uralte, ewiggültige ontologische Archetypen werden

erscheinen, um dem Spiel ein furchteinflößendes Ende zu bereiten.« (Ebd.: 124)

Wie die rechte Aneignung der Postmoderne konkreter zu fassen ist, beschreibt

Dugin an anderer Stelle.

»Wir können einige Methoden der Postmoderne nutzen, um die westliche politi-

sche Moderne zu dekonstruieren. Die Postmoderne besteht aus zwei Teilen. Ers-

tens gibt es eine sehr berechtigte Kritik an dem gewalttätigen und pervertierten

Teil der westlichen politischen Moderne, dem Totalitarismus. Wir könnten dieser

postmodernen Kritik zustimmen. Aber es gibt einen zweiten Teil der Postmoder-

ne: die moralische Fortsetzung der Moderne – eine Zustimmung zu ihrer Forde-

rung nach weiterer Befreiung, Gleichmacherei und anderen Themen der linksli-

beralen Moral. […] Wir könnten die Kritik und den Dekonstruktionsprozess der

Moderne akzeptieren undnutzenunddiemoralischen Solidaritätsformen, die der

Postmoderne eigen sind, ablehnen.Wir brauchen eine Art ›richtige‹ Postmoderne

– eine Postmoderne, die von der Rechten aus gesehen wird.« (Dugin 2021: 70)

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 399

Damit zeigt sich die Grundproblematik der Gegenwart des politischen Existentia-

lismus: Die linken Theorien, die zur Dekonstruktion einer scheinbar verkrusteten

Gesellschaft Heidegger und Schmitt heranziehen, adressieren nicht denmaterialen

Gehalt der Geschichte und damit das gesellschaftliche Produktionsverhältnis, son-

dern drängen, wie schonMarcuse an Heidegger und Schmitt zeigen konnte, das zu

Kritisierende auf den Gehalt einer Weltanschauung ab, begreifen das Bewegungs-

gesetz der (post-)modernen Gesellschaft als Diskurs- und Hegemoniegeflecht, als

Teil einer die Einzelnen kaum noch berührenden, sondern nur noch zurichtenden

Rationalität.

»Die in diesemSinne verstandenePostmoderneneigt grundsätzlich dazu, narziss-

tische Charakterzüge, wie die Abkopplung des Subjekts von objektiven Gegeben-

heiten (›Selbstermächtigung‹), die grundlegendeRelativierung aller Ansichten als

je nur subjektiv wahre und letztlich gleich gültige ›Narrative‹ […] etc. zu affirmie-

ren. Die ideologische Konsequenz daraus, die Menschheit letztlich als Patchwork

inkompatibler Identitäten […] anzusehen, das sich den normierenden und ver-

allgemeinernden Ansprüchen der aufgeklärten Vernunft […] widersetzen müsse,

wird von der tatsächlich individuell erfahrbaren Lebenswirklichkeit nurmehr un-

zureichend dementiert.« (Krug 2022: 84)

Indem jedoch ausgerechnet die – wenn auch gegenwärtig nur ideologischen – Ge-

halte des Liberalismus zumeigentlichen Problemwerden, sich der Kampf gegen die

Vernunft richtet, statt sie materialistisch einzufordern, entledigt sich die Linke ih-

rer Kritik. Die Überwindung des Subjekts im Dasein oder diesem entsprechende

postmoderne Begriffshülsen und die damit verbundene regressive Unterschreitung

der Subjekt-Objekt Beziehung soll aus derUneigentlichkeit undOhnmacht der bür-

gerlichenSubjektformzur authentischenErfahrung führen.WodieExistenz,dadie

Subjektform nur in der Vermittlung existiert, wieder unmittelbar erlebbar werden

soll, wird nach der existentiellen Erfahrung gesucht, die dem Leben wieder seine

verlorene Intensität geben soll. Diese »subjektive[…]Entsubjektivierung« (Rotermundt

1980: 98) kann jedoch vermutlich nur noch in der finalen Endschlacht, der Über-

windung der Metaphysik gefunden werden. Damit sucht der politische Existentia-

lismus erneut die »Aufhebung der Entfremdung in der Entfremdung« (ebd.: 74) –

in jenem Punkt, wo Entfremdung als solche weder kritisierbar noch wahrnehmbar

ist. Dass dies kaum ein linkes Projekt sein kann, wird da deutlich, wo der politische

Existentialismus seine letzten Hemmungen verliert.

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


400 Kritische Theorie der extremen Rechten

Literatur

Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die Souveränität der Macht und das nackte

Leben (Homo Sacer 1). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2003): Die kommende Gemeinschaft. Berlin: Merve.

Agamben, Giorgio (2004): Kindheit und Geschichte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Agamben,Giorgio (2006):Mittel ohne Zweck.Noten zur Politik. Zürich/Berlin: Dia-

phanes.

Agamben, Giorgio (2007): Die Sprache und der Tod. Ein Seminar über den Ort der

Negativität. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2009): Signatura rerum. Zur Methode. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Agamben, Giorgio (2013): Heidegger und der Nazismus. In: Ders.: Die Macht des

Denkens. Frankfurt a.M.: Fischer, S. 365–376.

Agamben, Giorgio (2020): Die Zivilisation wird nicht mehr dieselbe gewesen sein.

Was es bedeutet, Zeugnis von unserer maskierten Gegenwart abzulegen. In:

NZZ, 28.10.2020, https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-coron

a-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059 (Abfrage: 02.08.2023).

Agamben, Giorgio (2021): An welchem Punkt stehen wir? Die Epidemie als Politik.

Wien/Berlin: Turia + Kant.

Böckelmann, Frank/Ebner, Horst (2015): Gibt es wenigstens eine einzige Lebens-

form? In: Tumult. Vierteljahresschrift für Konsensstörung.Herbst 2015, S. 4–6.

Breuer, Stefan (1977): Die Krise der Revolutionstheorie.Negative Vergesellschaftung

und Arbeitsmetaphysik bei Herbert Marcuse. Frankfurt a.M.: Syndikat.

Breuer, Stefan (1993): Anatomie der Konservativen Revolution. Darmstadt: Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft.

Breuer, Stefan (2016): Kritische Theorie. Schlüsselbegriffe, Kontroversen, Grenzen.

Tübingen: Mohr Siebeck.

Claussen,Detlev (2007): Kopf der Leidenschaft.HerbertMarcusesDeutschlandana-

lysen. In: Marcuse, Herbert: Schriften aus dem Nachlaß 5, hg. v. Jansen, Peter-

Erwin. Springe: zu Klampen, S. 11–21.

Di Cesare, Donatella (2016): Heidegger, die Juden, die Shoah. Frankfurt a.M.: Vitto-

rio Klostermann.

Di Cesare, Donatella (2021): Die Zeit der Revolte. Berlin: Merve.

Diederichsen, Diedrich (1995): Der Anarch, der Solitär und die Revolte. Rechte

Poststrukturalismus-Rezeption in der BRD. In: Faber, Richard/Funke, Hajo/

Schoenberner, Gerhard (Hg.): Rechtsextremismus. Ideologie und Gewalt. Ber-

lin: Edition Hentrich, S. 241–258.

Dubiel, Helmut/Söllner, Alfons (1981): Die Nationalsozialismusforschung des Insti-

tuts für Sozialforschung – ihre wissenschaftsgeschichtliche Stellung und ih-

re gegenwärtige Bedeutung. In: Horkheimer, Max/ Pollock, Friedrich/ Neu-

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-und-corona-zeugnis-ablegen-von-unserer-gegenwart-ld.1583059


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 401

mann, Franz/ Gurland, Arkadij/ Marcuse, Herbert: Wirtschaft, Recht und Staat

im Nationalsozialismus. Analysen des Instituts für Sozialforschung 1939–1942,

hg. v. Dubiel, Helmut/Söllner, Alfons. Frankfurt a.M.: Europäische Verlagsan-

stalt, S. 7–32.

Dugin, Alexander (2021): Das Große Erwachen gegen den Great Reset. Trumpisten

gegen Globalisten. London: Arktos.

Dugin, Alexander (2022): Die Vierte PolitischeTheorie. London: Arktos.

Elbe, Ingo (2020): Gestalten der Gegenaufklärung. Untersuchungen zu Konserva-

tivismus, politischem Existentialismus und Postmoderne. Würzburg: Königs-

hausen & Neumann.

Givsan,Hassan (2011): EinNachtrag zu »Heidegger–dasDenkender Inhumanität«.

Würzburg: Königshausen & Neumann.

Goldschmidt, Georges-Arthur (1988): Der Deutsche und das Ressentiment. Eine

Antwort auf Alain Finkielkraut. In: Altwegg, Jürg (Hg.): Die Heidegger Kontro-

verse. Frankfurt a.M.: Athenäum, S. 110–112.

Gross, Raphael (2000): Carl Schmitt und die Juden. Eine deutsche Rechtslehre.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Großheim, Michael (1999): Politischer Existenzialismus. Versuch einer Begriffsbe-

stimmung. In:Meuter,Günter/Otten,HenriqueRicardo (Hg.): DerAufstandge-

gen den Bürger. Antibürgerliches Denken im 20. Jahrhundert. Würzburg: Kö-

nigshausen & Neumann, S. 127–163.

Heidegger,Martin (1975 [1927]): Die Grundprobleme der Phänomenologie (Gesamt-

ausgabe 24), hg. v. Herrmann, Friedrich-Wilhelm von. Frankfurt a.M.: Vittorio

Klostermann.

Heidegger, Martin (1997 [1957]): Der Satz vom Grund (Gesamtausgabe 10), hg. v. Ja-

eger, Petra. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann.

Heidegger,Martin (2001 [1927]): Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer.

Heidegger, Martin (2005 [1949]): Das Ge-Stell. In: Ders.: Gesamtausgabe 79, hg. v.

Jaeger, Petra. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann, S. 24–45.

Heidegger, Martin (2011 [1934f.]): Hegels »Rechtsphilosophie«. In: Ders.: Gesamt-

ausgabe 86, hg. v. Trawny, Peter. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann.

Heidegger (2015 [1942]ff.): Anmerkungen 1–5 (Schwarze Hefte 194 –1948) (Gesamt-

ausgabe 97), hg. v. Trawny, Peter. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann.

Helms, Hans G. (1973): Fetisch Revolution.Marxismus und Bundesrepublik. Berlin:

Luchterhand.

Jay, Martin (2021): Lebenslange Freundschaft als Präfiguration der Utopie. In: Jan-

sen, Peter-Erwin (Hg.): Über Herbert den Greisen und Leo denWeisen. Aufsät-

ze.Mit Briefen von Herbert Marcuse und Leo Löwenthal. Springe: zu Klampen,

S. 12–23.

Jünger, Ernst (2013 [1929]): Das Abenteuerliche Herz. Erste Fassung: Aufzeichnun-

gen bei Tag und Nacht. Stuttgart: Klett-Cotta.

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


402 Kritische Theorie der extremen Rechten

Klaue,Magnus (2017): Landnahme im Bodenlosen. In: FAZ, 24.05.2017.

Kotsko, Adam (2020): Agamben’s Philosophical Trajectory. Edinburgh: Edinburgh

University Press.

Krahl, Hans-Jürgen (1977): Konstitution und Klassenkampf. Zur historischen Dia-

lektik von bürgerlicher Emanzipation und proletarischer Revolution. Berlin:

Neue Kritik.

Krockow, Christian Graf von (1990): Die Entscheidung. Eine Untersuchung über

Ernst Jünger, Carl Schmitt, Martin Heidegger. Frankfurt a.M./New York: Cam-

pus.

Krug, Uli (2022): Krankheit als Kränkung. Narzissmus und Ignoranz in pandemi-

schen Zeiten (Critica Diabolis 304). Berlin: Edition Tiamat.

Löwith,Karl (1984 [1935]): Der okkasionelle Dezisionismus vonC.Schmitt. In: Ders.:

Sämtliche Schriften 8, hg. v. Stichweh, Klaus. Stuttgart: J. B.Metzler, S. 32–71.

Marchart, Oliver (2016): Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei

Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Marcuse,Herbert (1969 [1932]): NeueQuellen zurGrundlegungdes historischenMa-

terialismus. In: Ders.: Ideen zu einer kritischenTheorie der Gesellschaft. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp, 7–54.

Marcuse, Herbert (2004 [1929]): Über konkrete Philosophie. In: Ders.: Schriften

1.Springe: zu Klampen, 385–406.

Marcuse,Herbert (1978):Theorie und Politik.Gesprächsteilnehmer:HerbertMarcu-

se, Jürgen Habermas, Heinz Lubasz, Tilman Spengler. In: Habermas, Jürgen et

al.: Gespräche mit Herbert Marcuse. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 9–62.

Marcuse,Herbert (2004 [1928]): Beiträge zu einer Phänomenologie desHistorischen

Materialismus. In: Ders.: Schriften 1. Springe: zu Klampen, S. 347–384.

Marcuse,Herbert (2004 [1934]):DerKampfgegendenLiberalismus inder totalitären

Staatsauffassung. In: Ders.: Schriften 3. Springe: zu Klampen, S. 7–44.

Marcuse,Herbert (2007 [1942ff.]): Feindanalysen.Über dieDeutschen (Schriften aus

demNachlaß 5), hg. v. Jansen, Peter-Erwin. Springe: zu Klampen.

Marx, Karl (1961 [1859]): Zur Kritik der Politischen Ökonomie. In: Ders./Engels,

Friedrich:Werke 13,hg. v. Institut fürMarxismus-LeninismusbeimZKderSED.

Berlin: Dietz, S. 3–160.

Marx, Karl (1970 [1844]): Zur Judenfrage. In: Ders./Engels, Friedrich: Werke 1, hg. v.

Institut fürMarxismus-Leninismus beimZKder SED.Berlin: Dietz, S. 347–377.

Marx, Karl (1971 [1894]): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Dritter Band

(Marx-Engels-Werke 25, hg. v. Institut fürMarxismus-Leninismus beimZKder

SED). Berlin: Dietz.

Mensching, Günther (2016): Seinsfrage, Seinsgeschichte und die Vernichtung der

Metaphysik. In: Heinz, Marion/Kellerer, Sidonie (Hg.): Martin Heideggers

›Schwarze Hefte‹. Eine philosophisch-politische Debatte. Berlin: Suhrkamp,

S. 59–77.

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jan Rickermann: Politischer Existentialismus 403

Mohler, Armin (1987): Nachlese zur ›Postmoderne‹. In: Criticon 99, S. 38–39.

Mouffe, Chantal (2007): Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Nachtmann, Clemens (1998): Am Beispiel der Deutschen. Zur Erstveröffentlichung

vonManuskripten aus demNachlaßHerbertMarcuses anläßlich seines 100.Ge-

burtstages. In: Jungle World, 15.07.1998, https://jungle.world/artikel/1998/29/a

m-beispiel-der-deutschen (Abfrage: 02.08.2023).

Nachtmann, Clemens (2012): Krisenbewältigung ohne Ende. Über die negative

Aufhebung des Kapitals. In: Grigat, Stephan (Hg.): Postnazismus revisited.

Das Nachleben des Nationalsozialismus im 21. Jahrhundert. Freiburg: ça ira,

S. 149–204.

Pohrt, Wolfgang (1976): Theorie des Gebrauchswerts oder über die Vergänglichkeit

der historischen Voraussetzungen, unter denen allein das Kapital Gebrauchs-

wert setzt. Frankfurt a.M.: Syndikat.

Priester, Karin (2014): Mystik und Politik. Ernesto Laclau, Chantal Mouffe und die

radikale Demokratie.Würzburg: Königshausen & Neumann.

Rastier, François (2017): Schiffbruch eines Propheten. Heidegger heute. Berlin: Ne-

ofelis.

Rickermann, Jan (2022): Geschichtlichkeit und Revolution.HerbertMarcuses Kritik

des Politischen Existentialismus. In: Ehlers, Jaro/Henkelmann, Katrin/Keiten,

Micha/Schmidt, Askan/Stahl, Andreas (Hg.): Subjekt und Befreiung. Beiträge

zur kritischenTheorie. Berlin: Verbrecher, S. 71–108.

Rotermundt,Rainer (1980): VerkehrteUtopien.Nationalsozialismus.Neonazismus.

Neue Barbarei. Frankfurt a.M.: Neue Kritik.

Rotermundt,Rainer (2006): Konfrontationen.Hegel.Heidegger. Levinas.EinEssay.

Würzburg: Königshausen & Neumann.

Schmitt, Carl (1991 [1919]): Politische Romantik. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl (2009 [1922]): PolitischeTheologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Sou-

veränität. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt,Carl (2009 [1932]): Der Begriff des Politischen.Berlin: Duncker&Humblot.

Schmitt,Carl (2010 [1963]):Theorie des Partisanen.Zwischenbemerkungen zumBe-

griff des Politischen. Berlin: Duncker & Humblot.

Schnädelbach, Herbert (1992 [1983]): Politischer Existentialismus. Zur philosophi-

schen Vorgeschichte von 1933. In: Ders.: Zur Rehabilitation des animal rationale

(Vorträge und Abhandlungen. 2). Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 346–355.

Schneeberger, Guido (1962): Nachlese zu Heidegger. Dokumente zu seinem Leben

und Denken. Bern: Selbstverlag.

Schweppenhäuser, Gerhard (2000): Kunst als Erkenntnis und Erinnerung. Herbert

Marcuses Ästhetik der »großen Weigerung«. In: Marcuse, Herbert: Nachgelas-

sene Schriften 2, hg. v. Jansen, Peter-Erwin. Lüneburg: zu Klampen, 13–40.

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen
https://jungle.world/artikel/1998/29/am-beispiel-der-deutschen


404 Kritische Theorie der extremen Rechten

Vattimo, Gianni (1992): Heideggers Verwindung der Moderne. In: Veauthier, Frank

Werner (Hg.): Martin Heidegger. Denker der Post-Metaphysik. Symposium

aus Anlaß seines 100. Geburtstags. Heidelberg: Carl Winter Universitätsverlag,

S. 49–66.

Weiß,Volker (2017): Die Autoritäre Revolte.DieNeue Rechte und der Untergang des

Abendlandes. Stuttgart: Klett-Cotta.

Wolin, Richard (2001): Heidegger’s Children. Hannah Arendt, Karl Löwith, Hans

Jonas, and Herbert Marcuse. Princeton/Oxford: Princeton University Press.

Wolin, Richard (2022): Heidegger in Ruins. Between Philosophy and Ideology. New

Haven/London: Yale University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012 - am 14.02.2026, 07:58:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462928-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

