
Kunst als praxis 
Zu einem Motiv der ›Allgemeinen Kunstwissenschaf t‹		

(1906-1943)

Bernadette Collenberg-Plotnikov

I.	 Von der Kunst als ›Herstellen‹ zur Kunst			 
	 als ›Handeln‹

Im Rahmen ihrer Politischen Philosophie unterscheidet Hannah Arendt zwi-
schen drei menschlichen Tätigkeitsarten:1 Die ›Arbeit‹ dient ausschließlich der 
biologischen Erhaltung, indem hier das beschafft wird, was für den Menschen 
– wie für jedes andere Lebewesen – zum Überleben notwendig ist. Ihre Produk-
te haben keinen Bestand, sondern sind für den direkten Verzehr bestimmt.2 
Im Unterschied dazu zielt das ›Herstellen‹ auf dauerhafte Produkte, die das 
bloß Lebensdienliche mehr oder weniger transzendieren, wie handwerkliche 
Gegenstände, die nicht unmittelbar konsumiert werden können, oder Gebäu-
de, die Generationen überdauern sollen. Spezifisches Merkmal des Herstellens 
ist dabei sein instrumenteller Charakter. Denn der Vorgang des Herstellens ist 
linear auf ein vorgegebenes Ziel ausgerichtet: das herzustellende Produkt, in 
dem das Herstellen sein Ende findet.3 Das ›Handeln‹ schließlich ist, im Gegen-
satz zur Arbeit und zum Herstellen, die spezifisch freie Tätigkeit, insofern sein 
Sinn nicht in einem äußeren Ergebnis liegt. Vielmehr geht es im Handeln aus-
schließlich darum, dass Menschen in einen spontanen Austausch miteinander 
eintreten, der sich »aller Absehbarkeit und Berechenbarkeit entzieht« und in 

1 | Vgl. Heiner Bielefeldt: Wiedergewinnung des Politischen. Eine Einführung in Han-

nah Arendts politisches Denken, Würzburg 1993, S. 41-47.

2 | Vgl. Hannah Arendt: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München/Zürich 122001 

(11967; zuerst engl. unter dem Titel The Human Condition, Chicago, Ill. 1958), S. 76-

123, hier S. 88f.

3 | Vgl. ebd., S. 124-163, hier bes. S. 139-145.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov18

dem sie sich als individuelle Persönlichkeiten zeigen und entfalten.4 Das Han-
deln ist daher für Arendt der Ort der Politik, deren Muster – wie unmittelbar 
auf der Hand liegt – der Austausch der freien Bürger in der griechischen Polis 
bildet: ein »Teilnehmen und Mitteilen von Worten und Taten«, wie Arendt mit 
Aristoteles formuliert, das »menschliches Zusammenleben« allererst »sinn-
voll« macht.5 Der Unterschied zwischen ›Arbeit‹ und ›Herstellen‹ auf der einen 
Seite und ›Handeln‹ auf der anderen Seite ist damit der schon von Aristoteles 
definierte Gegensatz von poietischen, auf einen äußeren Zweck gerichteten Tä-
tigkeiten und einem praktischen, selbstzweckhaften Handeln.6 Praxis ist dem-
nach Kommunikation, in der »wir nicht mehr fragen: Was sind wir, sondern: 
Wer sind wir.«7

Zu den Dingen, die Menschen ›herstellen‹, um ihrer labilen Existenz Sta-
bilität zu verleihen, zählen nun allerdings auch bestimmte Gegenstände, die 
»überhaupt keinen Nutzen aufweisen« und zu deren angemessenem Umgang 
»sicher nicht das Brauchen und Gebrauchen« gehört,8 nämlich Kunstwerke:

»Kunstwerke sind die beständigsten und darum die weltlichsten aller Dinge. Der zer-

setzende Einfluß, den Naturprozesse auf alles Gegenständliche ausüben, bleibt nahezu 

ohne Wirkung auf sie, weil sie nicht dem Gebrauch lebendiger Wesen ausgesetzt sind, 

der sie in ihrer Eigentümlichkeit nur zerstören könnte, und nicht, wie im Falle von Ge-

brauchsgegenständen, eine ihnen inhärente Möglichkeit verwirklichen würde[].«9

Kunstwerke gehören für Arendt somit in den Bereich des ›Herstellens‹ und 
damit der poiesis. Denn sie haben zwar – anders als handwerklich hergestellte 
Gegenstände – keinen Zweck, dafür zeichnen sie sich aber in umso stärke-
rem Maße durch das aus, was diese Sphäre menschlicher Tätigkeit im Übrigen 
auszeichnet, nämlich eben die vermittels der hergestellten Gegenstände an-
gestrebte Dauerhaftigkeit und Stabilität: 

»Was hier aufleuchtet, ist die sonst in der Dingwelt, trotz ihrer relativen Dauerhaftig-

keit, nie rein und klar erscheinende Beständigkeit der Welt, das Während selbst, in dem 

sterbliche Menschen eine nicht-sterbliche Heimat finden.«10 

Demgegenüber ist der Staat als der Bereich der praxis, so Arendt, 

4 | Vgl. ebd., S. 164-243, Zit. S. 167.

5 | Ebd., S. 190.

6 | Vgl. H. Bielefeldt: Wiedergewinnung des Politischen (Anm. 1), S. 44.

7 | H. Arendt: Vita activa (Anm. 2), S. 17.

8 | Ebd., S. 154.

9 | Ebd., S. 155.

10 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 19

»schon darum kein Kunstwerk, weil er in seiner Existenz niemals unabhängig wird von 

dem Handeln der Menschen, die ihn hervorgebracht haben. Durch eine solche Unabhän-

gigkeit der Existenz weist sich ein Kunstwerk als ein Produkt des Herstellens aus, und 

durch seine Abhängigkeit vom Weiterhandeln der Menschen weist sich der Staat als ein 

Produkt des Handelns aus.«11

Der Kunstbegriff, den Arendt diesen Überlegungen zugrunde legt, ist damit 
an einem emphatischen Begriff des ›Werks‹ ausgerichtet. Ein solches werkba-
siertes Kunstverständnis, wie es vor allem mit dem Namen Hegels verbunden 
wird, ist – maßgeblich angesichts der Transformationen der Kunst im Zuge 
der Wende zur Postmoderne – nachdrücklich problematisiert worden. Aber 
auch bereits die Moderne betrachtet man nun üblicherweise als »einen ein-
zigen Prozeß der Auflösung der Werkkategorie«.12 Ob diese Diagnose dem Werk-
begriff im Allgemeinen und dem Hegels im Besonderen tatsächlich gerecht 
wird, soll an dieser Stelle nicht weiter thematisiert werden. Vielmehr gilt es 
hier lediglich festzuhalten, dass es vor allem das Konzept der ›ästhetischen Er-
fahrung‹13 ist, das seit den 1970er Jahren als Versuch eingebracht wird, einen 
theoretischen Zugang zur Kunst zu entwickeln, der diesen Veränderungen ge-
recht zu werden vermag.

Gegen den Systematiker und Metaphysiker Hegel, der es über die Arbeit 
am Begriff versäumt habe, eine Theorie der ästhetischen Erfahrung zu ent-

11 | Hannah Arendt: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen 

Denken I, hg.  v. Ursula Ludz, München/Zürich 2012 (zuerst engl. unter dem Titel Bet-

ween Past and Future: Eight Exercises in Political Thought, New York 1968), S. 207.

12 | Rüdiger Bubner: »Kann Theorie ästhetisch werden? Zum Hauptmotiv der Philoso-

phie Adornos« (1980), in: ders., Ästhetische Erfahrung, Frankfur t a.M. 1989, S. 70-98, 

hier S. 88.

13 | Als grundlegende Beiträge zur Bestimmung der ästhetischen Er fahrung seit den 

1970er Jahren vgl. bes. Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie (1970), hg.  v. Rolf 

Tiedemann unter Mitwirkung von Gretel Adorno, Susan Buck-Morss und Klaus Schultz, 

Frankfur t a.M. 2003 (Gesammelte Schriften, Bd. 7); Hans Robert Jauß: Kleine Apo-

logie der ästhetischen Erfahrung, Konstanz 1972; ders.: Ästhetische Erfahrung und 

literarische Hermeneutik, Frankfur t a.M. 1982; Christoph Menke-Eggers: Die Souverä-

nität der Kunst. Ästhetische Erfahrung nach Adorno und Derrida, Frankfur t a.M. 1988; 

R. Bubner: Ästhetische Erfahrung (Anm. 10); Wolfgang Welsch: Ästhetisches Denken, 

Stuttgart 1990; Jens Kulenkampff: Kants Logik des ästhetischen Urteils, Frankfur t a.M. 

1994; Josef Früchtl: Ästhetische Erfahrung und moralisches Urteil. Eine Rehabilita-

tion, Frankfur t a.M. 1996; Martin Seel: Ästhetik des Erscheinens, München 2000. –  

Als Überblick über Positionen von Autoren unterschiedlicher Disziplinen zum Thema 

vgl. bes. Joachim Küpper/Christoph Menke (Hg.): Dimensionen ästhetischer Erfahrung, 

Frankfur t a.M. 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov20

wickeln, wird dabei Kant mit seiner Analyse des Geschmacksurteils stark 
gemacht. Die Vorteile des kantischen Ansatzes sieht so der Philosoph Rüdi-
ger Bubner darin, dass Kant, dank seines Ausgangs vom reflektierenden Be-
wusstsein, das die Konstitution des Ästhetischen allererst vornimmt, anders 
als Hegel, »ohne substantielle Kennzeichnungen desjenigen Gegenstands 
aus[kommt], dem die Urteile über das Schöne gelten«. Nur im Ausgang vom 
ästhetischen Bewusstsein des Subjekts kann man daher, wie Bubner erklärt, 
modernen Kunstwerken, »die mit jedem substantiellen Werkverständnis ge-
brochen haben«, überhaupt theoretisch gerecht werden.14

Kants Charakterisierung der ästhetischen Erfahrung verdanken wir, so 
Bubner, namentlich die »wesentliche Einsicht«, dass Kunst nicht in »besonde-
ren künstlerischen Objekten« dinghaft vorliegt. Sie konstituiert sich vielmehr 
»erst aus aktiven Leistungen der Vermittlung, die das Gegebene immer und 
notwendig überschreiten«. Und in der ästhetischen Erfahrung verselbständigt 
sich, so Kants zweite zentrale Erkenntnis, zugleich »eine unbegrenzte Freiheit 
intellektueller Betätigung zu einer Art Spiel […], das durch keine begriffliche 
Bestimmtheit eingeschränkt und von dessen Teilnahme kein Subjekt ausge-
schlossen ist«. Indem so die kantische Ästhetik mit der »Illusion« aufräumt, 
»in Werken gleichsam der leibhaftigen Kunst gegenüberzutreten, ihr[er] objek-
tiv habhaft zu werden«, wird die Kunst aber aus dem Bereich des ›Herstellens‹ 
bzw. der poiesis in den des ›Handelns‹ bzw. der praxis gerückt:

»Es gibt Kunst offenkundig nur im Raume einer durch gewisse sinnliche Objekte aus-

gelösten Reflexionstätigkeit, die in einer nicht endenden Bewegung auf allgemeine 

Er fassung des Geschehenen hin und daher selbstvergessen reine Leistungen hervor-

bringt, die zu keiner Bestimmtheit gelangen, da sie auf Sinnlichkeit bezogen im Banne 

des Objekts verbleiben.«15

Im Zuge der Hinwendung zu einer intensivierten Reflexion der ästhetischen 
Erfahrung ist nun allerdings in den letzten Jahrzehnten mit aller Macht der fol-

14 | Rüdiger Bubner: »Moderne Ersatzfunktionen des Ästhetischen« (1986), in: ders., 

Ästhetische Erfahrung (Anm. 12), S.  99-120, hier S. 111f. – Entsprechend resümiert 

Bubner: »Es ist an der Zeit, [Kants] vermeintlich durch Schelling und Hegel überholte 

Analyse der Wirkungen ästhetischer Phänomene auf das Bewußtsein wiederzuentde-

cken. Der kritische Blick auf die Moderne sollte gerade von einem festgelegten Werkka-

non entbinden und das Spiel der Reflexion als ein durch Kunst angestoßenes, aber nicht 

präjudizier tes Freisetzen von Möglichkeiten des Bewußtseins wieder zu Ehren bringen.« 

(R. Bubner: »Kann Theorie ästhetisch werden?« [Anm. 12], S. 92)

15 | Rüdiger Bubner: »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik« (1973), in: 

ders., Ästhetische Erfahrung (Anm. 12), S. 9-51, hier S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 21

genreiche – von Bubner mit der Rede von der ›Ästhetisierung der Lebenswelt‹16 
zunächst nur gestreifte – Aspekt in den Blick gerückt, dass ästhetische Er-
fahrung keineswegs kunstspezifisch ist. Ästhetische Erfahrungen lassen sich 
nämlich, wie nun zunehmend deutlich wird, eben nicht nur an Gegenständen 
der Kunst, sondern ebenso etwa an der Natur, der Mode oder an sportlichen Er-
eignissen machen. Potentiell scheint alles Wahrgenommene zum Objekt einer 
ästhetischen Betrachtung werden zu können, sofern der Betrachtende einen 
entsprechenden Einstellungswechsel zu vollziehen gewillt ist.

Eine mögliche Konsequenz aus dieser Diagnose ist es heute, den problema-
tisch gewordenen, da im Zeichen der ›ästhetischen Erfahrung‹ entgrenzten, 
Kunstbegriff in übergreifenden Leitbegriffen ›aufzuheben‹; besonders verbrei-
tete Kandidaten in der jüngeren Debatte sind hier die ›Kultur‹ und das ›Bild‹.   
Wo die Kunstphilosophie dagegen weiterhin dezidiert als Philosophie der 
Kunst betrieben werden soll, ohne zugleich auf das in einem emphatischen 
Sinn verstandene ›Werk‹ als Schlüsselkategorie zurückzugreifen, wird es zu 
ihrer zentralen Herausforderung, die Kunst unter dem Aspekt der praxis zu 
bestimmen, ohne sie indes zugleich im Ästhetischen aufgehen zu lassen.17

Diese Überzeugung, dass die Kunst maßgeblich zum Bereich der kom-
munikativen praxis gehört, ist nun allerdings bereits in der ersten Hälfte des 
20. Jahrhunderts zum Gegenstand einer breit angelegten Forschungsinitiative 
geworden, die über beinahe vier Jahrzehnte hinweg ihre Tätigkeiten entfaltet: 
der von Max Dessoir ins Leben gerufenen und heute beinahe vollständig ver-
gessenen ›Allgemeinen Kunstwissenschaft‹.

Unter dem Gesichtspunkt einer Bestimmung der Kunst als praxis ist diese 
Initiative dabei vor allem insofern interessant, als es hier – wie schon der voll-
ständige Name ›Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft‹ anzeigt – dezi-
diert darum geht, die ›Kunst‹ gegenüber dem ›Ästhetischen‹ als Sphäre sui 
generis zu bestimmen. Es handelt sich bei der Allgemeinen Kunstwissenschaft 
nämlich maßgeblich um eine Reaktion auf die Entgrenzungserfahrungen, die 
die radikalen Transformationen in der Kunst und im Kunstverständnis bereits 
am Beginn des 20. Jahrhunderts mit sich bringen.18 Und so bilden die im gro-

16 | Vgl. bes. Rüdiger Bubner: »Ästhetisierung der Lebenswelt« (1989), in: ders., 

Ästhetische Erfahrung (Anm. 12), S. 143-156.

17 | Als aktuelle Entwürfe einer kommunikationstheoretischen Bestimmung der Kunst 

vgl. bes. Reinold Schmücker: Was ist Kunst? Eine Grundlegung, 2., durchgesehene und 

korrigier te Auflage Frankfur t a.M. 2014 (11998), bes. S. 271-289; Judith Siegmund: Die 

Evidenz der Kunst. Künstlerisches Handeln als ästhetische Kommunikation, Bielefeld 

2007.

18 | Vgl. bes. Wolfhart Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft«, 

in: Lorenz Dittmann (Hg.), Kategorien und Methoden der deutschen Kunstgeschichte 

1900-1930, Stuttgart 1985, S. 273-334, hier S. 275.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov22

ßen Rahmen der Allgemeinen Kunstwissenschaft entstandenen Forschungen 
einen ganzen – bisher weitgehend unerschlossenen – Fundus an Studien ge-
rade auch zu seinerzeit neuen Kunstformen sowie den verschiedensten künst-
lerischen Randerscheinungen und Grenzfällen von Fotografie, Film oder Hör-
spiel über Plakate, Artefakte von außereuropäischen Kulturen, Kindern und 
psychisch Kranken bis hin zu Zauberkunststück, Zirkusdressur oder ›Inge-
nieurkunst‹. So ist festzuhalten, dass die Allgemeine Kunstwissenschaft nicht 
zuletzt zur Vorgeschichte der aktuellen Kulturwissenschaft und insbesondere 
der kulturwissenschaftlich orientierten Bildforschung gehört.

Aus der Fülle an Beiträgen, die im Rahmen dieser Initiative entstanden 
sind, werden im Folgenden nur zwei Beispiele herausgegriffen, die paradigma-
tische Bestimmungen der Kunst als kommunikativer praxis leisten: die Positio-
nen der beiden Hauptprotagonisten der Allgemeinen Kunstwissenschaft, der 
Philosophen Max Dessoir (1867-1947) und Emil Utitz (1883-1956).

II. Grundzüge der Allgemeinen Kunst wissenschaf t

Die Ziele und Inhalte, die sich mit der Allgemeinen Kunstwissenschaft als 
Vorstoß zur Einrichtung einer Art »Clearing-Stelle von Grundsatzfragen«19 
der Kunstforschung verbinden, sind heute weitestgehend vergessen,20 ihre 
Schlüsselstellung für die Entwicklung der Kunstwissenschaft insbesondere in 
Frankreich, den USA und der jungen Sowjetunion ist vorerst nur rudimentär 

19 | Wolfgang Kemp: »Reif für die Matrix. Kunstgeschichte als Bildwissenschaft«, in: 

Neue Rundschau 114/3 (2003), S. 39-49, hier S. 41.

20 | Die bisher ausführlichsten neueren Auseinandersetzungen mit dem Themen-

feld ›Allgemeine Kunstwissenschaft‹ hat, beginnend in den frühen 1970er Jahren, 

der Philosoph Wolfhart Henckmann vorgelegt. Vgl. Emil Utitz: Grundlegung der all-

gemeinen Kunstwissenschaft, 2 Bde. in 1 Bd., mit einem Vorwort, den Lebensdaten 

und einem Schrif tenverz. des Verf. hg. von W. Henckmann. Nachdruck der Ausga-

be Stuttgart 1914/20, München 1972; W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen 

Kunstwissenschaft« (Anm. 18). Siehe auch Reinold Schmücker: »Ästhetik und allgemei-

ne Kunstwissenschaft. Zur Aktualität eines historischen Projekts«, in: Alice Bolterau-

er/Elfriede Wiltschnigg (Hg.), Kunstgrenzen. Funktionsräume der Ästhetik in Moderne 

und Postmoderne, Wien 2001, S. 53-67; Ursula Franke: »Nach Hegel – Zur Dif ferenz 

von Ästhetik und Kunstwissenschaft(en)«, in: Josef Früchtl/Maria Moog-Grünewald 

(Hg.), Ästhetik in metaphysikkritischen Zeiten. 100 Jahre »Zeitschrift für Ästhetik und 

Allgemeine Kunstwissenschaft«, Hamburg 2007 (Zeitschrif t für Ästhetik und Allgemeine 

Kunstwissenschaft, Sonderheft 8), S. 73-91; Heinrich Dilly: »Ästhetik und allgemeine 

Kunstwissenschaft«, in: Tilmann Buddensieg/Kurt Düwell/Klaus-Jürgen Sembach (Hg.), 

Wissenschaften in Berlin, 3 Bde., Berlin 1987, Bd. 3, S. 53-57.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 23

erforscht.21 Vor der handlungstheoretischen Rekonstruktion der Ansätze von 
Dessoir und Utitz soll daher zunächst der organisatorische und konzeptuelle 
Rahmen dieser Initiative skizziert werden.

II.1 Genese und Organisationsformen 

Bei der Allgemeinen Kunstwissenschaft handelt es sich um eine Initiative zur 
umfassenden Erforschung der Kunst, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts von 
Dessoir als spiritus rector und Utitz als programmatisch interdisziplinäres Vor-
haben auf den Weg gebracht wird. Über mehr als drei Jahrzehnte bildet sie das 
Forum für den Austausch und die Zusammenarbeit von Kunstwissenschaft-
lern unterschiedlicher Disziplinen im deutschen Sprachraum und stellt damit 
ein – seinerzeit international beachtetes – Beispiel für das innovative Potential 
der Kunstforschung in Deutschland bis zum Beginn der nationalsozialisti-
schen Herrschaft dar.

Ihre ›Gründung‹ ist auf das Jahr 1906 festzulegen: Zum einen erscheint 
in diesem Jahr Dessoirs Schrift Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft in 
der ersten Auflage (1923 folgt dann eine zweite »stark veränderte« Auflage).22 
Zum anderen gründet Dessoir die Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunst-
wissenschaft – übrigens die erste Fachzeitschrift für Ästhetik überhaupt –, die 
er dreißig Jahre lang herausgeben wird. Vor allem Dessoir betrachtet die Ent-
wicklung einer Allgemeinen Kunstwissenschaft – genauer: das fruchtbare Zu-
sammenwirken von Ästhetik und Allgemeiner Kunstwissenschaft – aber nicht 
zuletzt als wissenschaftsorganisatorische Herausforderung.23 Dabei erstreckt 
sich diese auf drei Felder: die bereits erwähnte Zeitschrift, die Gründung einer 

21 | Zu Frankreich vgl. bes. Céline Trautmann-Waller: »Victor Basch. L’esthétique entre 

la France et l’Allemagne«, in: Revue de Métaphysique et de Morale 34/2 (2002), S. 77-

90. – Zu den USA vgl. bes. Thomas Munro: »Aesthetic as Science: Its Development in 

America«, in: The Journal of Aesthetics and Art Criticism 9/3 (1951), S. 161-207; ders.: 

Toward Science in Aesthetics. Selected Essays, New York 1956; s.a. Lydia Goehr: »The 

Institutionalization of a Discipline. A Retrospective of The Journal of Aesthetics and 

Art Criticism«, in: Journal of Aesthetics and Art Criticism 51/2 (1993), S. 99-121. – Zur 

UdSSR vgl. bes. Bernadette Collenberg-Plotnikov: »›Ėstetika i obščee iskusstvoznanie‹. 

Ob odnom konceptual’nom istočnike GAChN« (»›Ästhetik und Allgemeine Kunstwissen-

schaft‹. Zu einem konzeptionellen Bezugspunkt der ›GAChN‹«). Ins Russische übers. von 

Aleksej Grigorjev, in: Nikolaj Plotnikov (Hg.), GAChN (1921-1930) kak forum teorii is-

kusstva (GAChN als Forum der Kunsttheorie [1921-1930]), Moskau (im Druck).

22 | Max Dessoir: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Stuttgart 1906; zweite 

stark veränderte Aufl. 1923.

23 | Zu den wissenschaftsorganisatorischen Bestrebungen im Kontext der Allgemei-

nen Kunstwissenschaft allgemein vgl. bes. W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov24

Gesellschaft24 und die Organisation von Kongressen, von denen fünf realisiert 
werden.25

Zwar ist das Personal, das für die Idee der Allgemeinen Kunstwissenschaft 
einsteht, durchaus nicht klar zu identifizieren – sieht man einmal ab von Des-
soir26 und Utitz27. Aufgrund der gemeinsamen Zielsetzung und der gemein-
samen wissenschaftsorganisatorischen Formen handelt es sich bei dem Kreis 
um Dessoir dennoch nicht bloß um eine mehr oder weniger zufällige Kons-
tellation von Wissenschaftlern. Vielmehr kann man hier durchaus von einer 
interdisziplinären »Forschergemeinschaft«28 oder – wie Dessoir selbst unter 
dem Eindruck des enormen internationalen Erfolgs des ersten Kongresses – 
von einer wissenschaftlichen »Bewegung«29 sprechen, der sich viele Forscher 

Kunstwissenschaft« (Anm. 18), S. 323-328; s.a. H. Dilly: »Ästhetik und allgemeine 

Kunstwissenschaft« (Anm. 20).

24 | »Vereinigung für ästhetische Forschung« (1908-1914) sowie »Gesellschaft für 

Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (1925-1955). – Eine Rekonstruktion der 

Geschichte dieser Forschungsvereinigung bis zum Ersten Weltkrieg hat Toni Bernhart 

auf der Basis der erhaltenen Archivmaterialien vorgelegt: T. Bernhart: »Dialog und Kon-

kurrenz. Die Berliner ›Vereinigung für ästhetische Forschung‹ 1908–1914«, in: Christian 

Scholl/Sandra Richter/Oliver Huck (Hg.): Konzert und Konkurrenz. Die Künste und ihre 

Wissenschaften im 19. Jahrhundert, Göttingen 2010, S. 253-267.

25 | 1913 und 1924 unter der Leitung von Dessoir in Berlin, 1927 unter Leitung von 

Utitz in Halle, 1930 unter Leitung von Ernst Cassirer in Hamburg und 1937 unter Leitung 

von Victor Basch in Paris.

26 | Vgl. bes. M. Dessoir: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22); ders.: 

»Eröffnungsrede [zum Ersten Kongress für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft. 

Berlin 1913]«, in: Kongress für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft. Berlin, 7.-9. 

Oktober 1913. Bericht, hg. vom Ortsausschuss, Stuttgart 1914, S. 42-54; ders.: »Sinn 

und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft«, in: Philosophische Monatshefte der 

Kant-Studien 1/4 (1925), S. 149-152.

27 | Vgl. bes. E. Utitz: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Jahrbücher 

der Philosophie. Eine kritische Übersicht über die Philosophie der Gegenwart, Jg. 1 

(1913), S. 322-364; ders.: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Kongress 

für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft. 1913 (Anm. 26), S. 102-106; ders.: 

Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20); ders.: »Das Problem einer 

allgemeinen Kunstwissenschaft«, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwis-

senschaft 16 (1922), S. 433-451.

28 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), S. 

329; vgl. 298f. Siehe auch U. Franke: »Nach Hegel« (Anm. 20), S. 74.

29 | So z.B. Max Dessoir in der Ansprache auf der Abschiedsfeier zum ersten Ästhetik-

kongress am 13. Oktober 1913, in: Kongress für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissen-

schaft. 1913 (Anm. 26), S. 530f., hier S. 531.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 25

aus unterschiedlichsten Disziplinen mehr oder weniger eng und mehr oder 
weniger langfristig assoziieren.30

Erst ab der Mitte der 1930er Jahre lässt das Interesse an der Programma-
tik dieser kunstwissenschaftlichen Initiative nach.31 Hinzu kommt, dass sie 
aufgrund ihres antitraditionalistischen Impulses, aber auch bereits infolge 
der jüdischen Herkunft zahlreicher ihrer Vertreter im nationalsozialistischen 
Deutschland in das Fadenkreuz des Propagandaministeriums gerät. So wird 
Utitz 1933 zunächst ›vorläufig beurlaubt‹, dann in den endgültigen ›Ruhe-
stand‹ versetzt.32 Dessoir muss 1936 die Redaktion der Zeitschrift abgeben. 
Bereits zum Pariser Kongress von 1937 darf er nicht mehr anreisen. 1943 wird 
das Organ schließlich verboten. Auch die weiteren Aktivitäten der Forschungs-
initiative kommen unter diesen Bedingungen zum Erliegen. Nach dem Krieg 
wird die bis heute bestehende Zeitschrift zwar als interdisziplinäres Forum 
kunstwissenschaftlicher Studien fortgeführt. Die mit ihr zunächst verbunde-

30 | So zeigt bereits ein Blick in die ersten Bände der Zeitschrift für Ästhetik und allge-

meine Kunstwissenschaft, dass hier nicht nur die seinerzeit bekanntesten Vertreter der 

philosophischen Ästhetik veröffentlichen wie Theodor Lipps, Konrad Lange, Johannes 

Volkelt, Hugo Spitzer, Jonas Cohn, Georg Lukács, darunter auch Phänomenologen wie 

Moritz Geiger und Waldemar Conrad. Ebenso finden sich hier Beiträge von Kunsthisto-

rikern wie Richard Hamann, August Schmarsow, Erwin Panofsky, Edgar Wind sowie z.B. 

Wilhelm Worringer, Wilhelm Waetzoldt, Ernst Heidrich oder Hans Jantzen, von Literatur-

wissenschaftlern, Musikwissenschaftlern, Architekten, Pädagogen usw. Charakteris-

tisch für den unorthodoxen Geist, mit dem hier Fragen der Kunst thematisier t werden, ist 

der oft unkonventionelle und multiperspektivische Blickwinkel auf die Kunst, wie er sich 

bereits aus den zahlreichen Mehrfachqualifikationen der Protagonisten der Allgemei-

nen Kunstwissenschaft erahnen lässt. Hierzu gehören nicht nur etwa Dessoir und Utitz 

mit ihrer Qualifikation auf den Gebieten der Philosophie und der Psychologie, sondern 

auch, um nur wenige weitere Beispiele zu nennen, Wissenschaftler wie der Psychiater 

und Kunsthistoriker Hans Prinzhorn oder der Soziologe, Ethnologe, Sozialpsychologe 

sowie Sozial- und Geschichtsphilosoph Alfred Vierkandt.

31 | Vgl. W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), 

S. 324.

32 | Die Personalakte von Utitz aus dem Ghetto Theresienstadt ist elektronisch 

einzusehen über URL: http://www.ghetto-theresienstadt.info/pages/u/utitze.htm 

[28.03.2015]. – Zur historischen Aufarbeitung von Utitz’ Wirken nach seinem erzwun-

genen Ausscheiden aus den Aktivitäten der Allgemeinen Kunstwissenschaft vgl. bes. 

Reinhard Mehring: »Das Konzentrationslager als ethische Er fahrung: Zur Charaktero-

logie von Emil Utitz«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 51 (2003), S. 761-775; 

ders. (Hg.): Ethik nach Theresienstadt: Späte Texte des Prager Philosophen Emil Utitz 

(1883-1956). Wiederveröffentlichung einer Broschüre von 1948 mit ergänzenden Tex-

ten, Würzburg 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov26

nen weiteren wissenschaftlichen Bestrebungen finden dagegen keine Fortset-
zung.

II.2 Inhaltliche Charakteristika

Zwar finden sich unter dem Titel ›Allgemeine Kunstwissenschaft‹ durchaus 
heterogene Ansätze zusammen. Und so betrachten bereits die Initiatoren 
selbst ihr Vorhaben weniger als abgeschlossene Theorie denn als work in pro-
gress.33 Nichtsdestoweniger kann man bestimmte Grundzüge ausmachen, die 
für die Allgemeine Kunstwissenschaft als ganze charakteristisch sind. Einen 
geeigneten Ansatzpunkt hierfür bildet der Name des Hauptwerks von Dessoir, 
der zugleich der von ihm gegründeten Zeitschrift ihren Titel gegeben hat: 
Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft.34 Es geht den Initiatoren dieses 
Projekts nämlich zum einen um die Entwicklung einer ›allgemeinen‹ Kunst-
wissenschaft und zum anderen um die Bestimmung von deren Verhältnis zur 
›Ästhetik‹.

II.2.a ›Allgemeine‹ Kunstwissenschaft
Zur Rede von einer ›Allgemeinen‹ Kunstwissenschaft erklärt Dessoir selbst, 
das Beiwort ›allgemein‹ drücke aus, »daß es sich nicht bloß um bildende 
Kunst, um Kunst im Sinne des engeren Wortgebrauchs« handelt.35 Ziel der 
Allgemeinen Kunstwissenschaft sei es vielmehr, aufzuzeigen, »welch innerer 
Zusammenhang zwischen den Künsten besteht und inwiefern sie aufeinander 
einzuwirken vermögen«. Man könne grundsätzlich »aber mit gleichem Recht 
von systematischer oder theoretischer Kunstwissenschaft sprechen«.36

Charakteristisch für alle Vertreter der Allgemeinen Kunstwissenschaft ist 
dabei die Intention, die Kunstforschung als phänomennahe Wissenschaft zu 
betreiben, die diesen Namen dank strenger methodischer und systematischer 
Vorgaben auch wirklich verdient. Zu diesem Zweck ist aber nicht weniger als 
der provokative Bruch mit allen zentralen zeitgenössischen Formen der Kunst-
reflexion erforderlich: Die idealistische Ästhetik ›von oben‹, wie sie vor allem 
von Hegel begründet worden war, basiert auf metaphysischen Voraussetzun-
gen – insbesondere der Annahme einer in der Kunst anschaubar werdenden 
absoluten ›Idee des Schönen‹ –, die inzwischen fragwürdig geworden sind. 

33 | Vgl. z.B. Emil Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), 

Bd. 2, S. 309; siehe auch S. 320 und S. 421f.

34 | Vgl. Anm. 22.

35 | Max Dessoir: »Allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Deutsche Literaturzeitung 

35/44-45 (1914), Sp. 2405-2415, hier Sp. 2407. 

36 | M. Dessoir: »Sinn und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 26), 

S. 152. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 27

Allerdings betrachten die Verfechter der Allgemeinen Kunstwissenschaft zu-
gleich weder die positivistische Ästhetik noch den Psychologismus der Ein-
fühlungsästhetik oder den neukantianischen Normativismus als tragfähige 
Alternativen zu einer Metaphysik des Schönen. Diese heben nämlich auf psy-
chologische oder physiologische Gesetzmäßigkeiten ab. Indem sie so nicht die 
Werke selbst, sondern nur deren »subjektive Resonanz«37 im Rezipienten er-
forschen, sehen sie jedoch nach Auffassung der Initiatoren der Allgemeinen 
Kunstwissenschaft von der Eigenart der Kunst als Kunst ab und thematisieren 
lediglich Gesetzmäßigkeiten, wie sie auch bei der Rezeption von Kunst auf-
treten. Weder die herkömmliche Metaphysik des Schönen noch die empiri-
sche Ästhetik jener Zeit, die unter dem starken Einfluss der von der Philoso-
phie sich emanzipierenden Psychologie steht, erkenne daher die Kunst als ein 
Phänomen sui generis an. Vielmehr werde die Kunst hier zum Element einer 
hypostasierten Ideenwelt oder zum bloßen Teil eines Kontinuums von empiri-
schen Daten bzw. psychischen Eindrücken reduziert.

Einer »Ist-Ästhetik« wie einer »Soll-Ästhetik«, die beide dem »eingebore-
nen Anspruch der Kunst« nicht wirklich gerecht würden,38 wird so das Ideal 
einer unvoreingenommenen, am Phänomen selbst geschulten Bestimmung 
der Kunst entgegengestellt, die auch in Sachen Kunst nach »klarer Einsicht«39 
strebt und die Kunst als »objektive Tatsache«40 – mehr noch, wie Utitz es in 
phänomenologischer Diktion formuliert: als »ungeheure Objektivität eigener 
Art«41 – begreift. Die für die neue Wissenschaft – zumindest wiederum von 
Utitz – reklamierte »einheitliche Forschungseinstellung«42 soll daher objek-
tiv, nämlich durch den Nachweis, dass die zu untersuchenden Gegenstände, 
die Kunstwerke also, eine einheitliche Grundstruktur aufweisen, begründet 
werden.

II.2.b	Die Unterscheidung zwischen Ästhetik				  
	 und Kunstwissenschaft
Des Weiteren treffen sich die Protagonisten der Allgemeinen Kunstwissen-
schaft in der Ablehnung des ›Ästhetischen‹ – d.h. hier: vor allem der ›Schön-
heit‹ und des ›Genusses‹ – als Leitbegriff für das Verstehen und Beschreiben 
von Kunstwerken. Zwar gehört das Ästhetische notwendig zum Kunstwerk 
und es ist nicht zu bezweifeln, »daß die Einstellung dem Kunstwerk gegen-

37 | Ebd., S. 150.

38 | Ebd.

39 | M. Dessoir: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 1. Aufl. S. 7 / 

2. Aufl. S. 5.

40 | Ders.: »Sinn und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 26), S. 149.

41 | E. Utitz: »Das Problem einer allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 27), S. 438.

42 | Ders.: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov28

über eine ästhetische sein muß«.43 Aber entgegen dem ›dogmatisch erstarrten 
Glauben‹44 an die prinzipielle Einheit von Ästhetischem und Kunst, der davon 
ausgeht, dass die Kunst wesentlich ein ästhetisches Phänomen sei, lässt sich 
nach Überzeugung der Verfechter einer Allgemeinen Kunstwissenschaft das 
Wesen des Ästhetischen weder aus dem Wesen der Kunst gewinnen, noch ist 
die Ästhetik in der Lage, der »Gesamttatsache der Kunst«45 gerecht zu werden. 
Dabei heben sie zum einen hervor, dass der »Kreis des Ästhetischen weiter 
[…] als der des Künstlerischen« reicht. Schließlich können auch Naturerschei-
nungen und »Produkte ästhetischer Formung«, die »keine Kunstwerke sind«, 
»ästhetisch genossen« werden.46 So spielt das Ästhetische etwa auch bei der 
»Gestaltung des persönlichen und gesellschaftlichen Lebens«47 eine maßgeb-
liche Rolle. Aber ebenfalls die ›Schönheit‹ von Maschinen oder der »Lösung 
einer mathematischen Aufgabe« ist ihrer Auffassung nach durchaus »mehr 
als eine Redensart«.48 Zum anderen erschöpft sich die Kunst nicht in ihrer 
ästhetischen Funktion, wenngleich diese Funktion ihr immer in mehr oder 
weniger starkem Maß zukommt, und die Kunst bildet somit auch keinen Teil-
bestand des Ästhetischen.49 Schließlich ist es für den Kreis um Dessoir »klar«, 
dass letztlich »alle Kunstwerke mehr sein wollen als bloße Behälter für ästhe-
tische Reize«.50

Und dieses ›Mehr‹, wie es der Kunst im Rahmen der Allgemeinen Kunst-
wissenschaft zugesprochen wird, lässt sich treffend als Rekurs auf ihre Eigen-
schaft als Form menschlicher praxis charakterisieren. Das spezifische Ver-
ständnis der Kunst als praxis zeigt sich dabei besonders deutlich in der Weise, 
wie hier die kantische Bestimmung der ästhetischen Erfahrung als Zustand 
der ›Interesselosigkeit‹ aufgegriffen wird.

43 | Ebd., Bd. 2, S. 158.

44 | Vgl. ebd., Bd. 1, S. 2.

45 | Ebd., S. 32 u.ö.

46 | M. Dessoir: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 1. Aufl., S. 4.

47 | M. Dessoir: »Sinn und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 26), 

S. 149.

48 | M. Dessoir: Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 1. Aufl. S. 113 

/ 2. Aufl. S. 58. – Vgl. z.B. E. Utitz: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« [Kon-

gress 1913] (Anm. 27), S. 103.

49 | Vgl. bes. M. Dessoir: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 1. 

Aufl., S. 4; E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, 

S.  2f.; ders.: »Außerästhetische Faktoren im Kunstgenuß«, in: Zeitschrift für Ästhetik 

und allgemeine Kunstwissenschaft 7 (1912), S. 619-651, hier S. 328f.

50 | M. Dessoir: »Sinn und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 26), 

S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 29

III.	E xkurs: ›Interesselosigkeit‹ –				  
	A . C. Danto versus R. Bubner

Im Rahmen seiner Analysen zum Verhältnis von Kunst und Philosophie unter-
scheidet der US-amerikanische Philosoph Arthur C. Danto zwei hauptsächli-
che Strategien einer ›philosophischen Entmündigung der Kunst‹, die seit Pla-
tons geringschätziger Bestimmung der Kunst als bloßer Traum, Schatten oder 
Spiegelbild – also als schieres Epiphänomen – das Feld bestimmen.

Auf der einen Seite sieht Danto die Strategie einer »Annexion« der Kunst 
durch die Philosophie, die darin besteht, Kunst kurzerhand demselben An-
liegen wie die Philosophie zuzuordnen – nämlich der Selbsterkenntnis des 
Geistes. Der Kunst kann dann aufgrund dieser unterstellten Disposition, so 
Danto, zwar gönnerhaft »ein gewisses Maß an Gültigkeit« zugestanden wer-
den. Zugleich handelt es sich aber um eine mehr oder weniger subtile Strategie 
ihrer Entmündigung. Denn die Kunst kann auf diesem Weg als etwas abgetan 
werden, das zwar grundsätzlich dasselbe macht wie die Philosophie; allerdings 
macht sie dies nur »sehr ungeschickt«, indem die Selbsterkenntnis hier eben 
nicht im angemessenen Medium der Reflexion, sondern im unangemessenen 
der Sinnlichkeit stattfindet.51 Für diese Strategie steht – wie kaum anders zu 
erwarten – paradigmatisch der Name Hegels.

Auf der anderen Seite sieht Danto dagegen eine Entmündigungsstrategie, 
die für ihn paradigmatisch mit dem Namen Kants verbunden ist.52 Nach Kant 
zeichnet sich die Haltung gegenüber dem Kunstwerk nämlich durch ihre In-
teresselosigkeit aus, womit gemeint ist, dass das, »was Männer und Frauen ge-
wöhnlich reizt – Geld, Macht, Liebe und Sex –« in Sachen Kunst gerade keine 
Rolle spielt.53 Für Danto handelt es sich bei dieser Bestimmung der Kunst als 
»Gegensatz zur praktischen Dimension der gelebten Existenz« um nichts an-
deres als eine weitere Form der Marginalisierung der Kunst.54 

Entschieden affirmativ referiert dagegen Bubner die kantische Auffas-
sung, dass sich uns in der ästhetischen Erfahrung, die die Kunst vermittelt, 
ein außergewöhnlicher und unerwarteter Bereich völliger Funktionslosigkeit 
eröffnet:

51 | Ar thur C. Danto: »Die philosophische Entmündigung der Kunst«, in: ders., Die phi-

losophische Entmündigung der Kunst. Übers. von Karen Lauer, München 1993 (zuerst 

engl. unter dem Titel The Philosophical Disenfranchisement of Art, New York 1986), 

S. 23-43, hier S. 29.

52 | Ebd.

53 | Ebd., S. 31.

54 | Ebd., S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov30

»Natürlich läßt sich die Kunst in der Außenperspektive des Historikers, Soziologen oder 

Kritikers auf den Bildungs- oder Marktwert, auf propagandistische und politische Auf-

gaben, auf die Rolle der Erbauung, Unterhaltung oder ideologische Verschleierung hin 

untersuchen. Das sind zweifellos Funktionen, die die Kunst in bestimmten Zusammen-

hängen übernimmt. Aber diese Funktionen stellen nicht den eigentlichen Gehalt der äs-

thetischen Er fahrung selber dar. In der Innenperspektive dessen, der diese Er fahrung 

macht, dürfen sie getrost vernachlässigt werden.«55

Denn in der Kunst begegnen wir, so Bubner weiter, dem »erlösenden Ausset-
zen jeglicher Funktion, das die Frage nach dem Wozu sinnlos macht, weil hier 
die Worte, Töne, Farben und Formen sich selbst genügen«: »Die ästhetische 
Erfahrung hat es mit einem Zustand zu tun, wo die Dinge ganz aus sich spre-
chen und daher auch von nichts anderem reden dürfen.«56 Eben dies meint 
auch Kants Charakterisierung der ästhetischen Erfahrung als Erfahrung einer 
›Zweckmäßigkeit ohne Zweck‹:

»Wir können keinen vom Phänomen noch unterscheidbaren Zweck angeben, müssen 

aber, um dem Phänomen gerecht zu werden, so etwas wie Sinnstruktur unterstellen. 

Diese theoretisch nicht vollends einzulösende Unterstellung eines Selbstzwecks hat 

den Effekt, uns vom Funktionsdenken zu befreien.«57

Im Kontext einer restlos »durchfunktionalisierten Welt«, deren »unüberseh-
bar wachsende Komplexität« den Menschen hoffnungslos überfordert, fällt der 
Kunst damit – paradox formuliert – gerade dank ihrer Funktionslosigkeit die 
Funktion der »Entlastung« zu, wie bereits Arnold Gehlen konstatiert hatte: 
»Entlastung wird in Gestalt eines durch Funktionalisierung nicht korrumpier-
baren Residuums zuteil, wo alles so ist, wie es an ihm selbst ist, weil es gar 
nicht in den Dienst eines andern treten kann.«58 In der sogenannten ›Ritter-
Schule‹, vor allem bei Odo Marquard und Hermann Lübbe, wird dieses Kon-

55 | R. Bubner: »Ästhetisierung der Lebenswelt« (Anm. 16), S. 151.

56 | Ebd., S. 152.

57 | Ebd. – Der prominenteste Vertreter der These von der ›totalen Autonomie‹ der 

Kunst ist im deutschsprachigen Raum zweifellos Theodor W. Adorno, den Bubner u.a. 

im Zusammenhang mit dessen heftiger Abwehr aller ›engagier ten Kunst‹ so referier t: 

»[N]ur die Kunst, die ganz sie selbst ist und nicht außerhalb ihrer eine bestimmte Wir-

kung sucht, hält der dominanten Erscheinungsform der Realität genügend Selbständig-

keit entgegen, um im Auge des Betrachters den Gegensatz aufbrechen zu lassen. Der 

universale Verblendungszusammenhang der gesellschaftlichen Realität und die totale 

Autonomie der Kunst stehen radikal gegeneinander.« (R. Bubner: »Kann Theorie ästhe-

tisch werden?« [Anm. 12], S. 84)

58 | R. Bubner: »Ästhetisierung der Lebenswelt« (Anm. 16), S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 31

zept der ›Entlastung‹ dann (nun allerdings im Rekurs auf Hegels Geschichts-
teleologie der Formen des Geistes) durch das vor allem im deutschsprachigen 
Raum erfolgreiche Konzept der ›Kompensation‹ ergänzt.59

Die wohl schlüssigste Kritik an einer solchen Kunst- und Kulturtheorie hat 
Herbert Schnädelbach unter Bezug auf die ›Kompensation‹ formuliert.60 So 
kritisiert er u.a., das Kompensationsmodell vermische deskriptive und norma-
tive Elemente, indem es nicht nur davon ausgeht, dass Kultur kompensatori-
sche Elemente hat, sondern generalisierend erklärt, dass Kultur Kompensation 
ist. Kultur habe nämlich nicht nur kompensatorische und präventive Funktion, 
sondern maßgeblich kreative Potenz.

Aber auch für Danto handelt es sich bei Kants Bestimmung der Kunst als 
»eine Art ontologischen Ferienort, fernab der Sorgen, die ein Merkmal des 
Menschlichen sind und denen gegenüber sie folglich ›nichts bewirkt‹«, um 
eine der Strategie der Entmündigung der Kunst durch ihre »Abschiebung 
ins Ephemere«, mit der Kant Platons Verortung der Kunst »außerhalb der 
menschlichen Ordnung« fortschreibt.61 Entmündigung durch Ästhetisierung 
– so heißt die Parole nicht nur in Bezug auf die gesellschaftliche Position der 
Frau, sondern auch der Kunst.62

Dass es sich hierbei allerdings weniger um eine interesselose Diagnose als 
vielmehr um eine durchschaubare und »essentiell politische« Reaktion auf das 
Gefühl handelt, dass von der Kunst (sowie von der Frau) »eine dunkle Ge-
fahr ausgehe«, die es durch die »Macht zur Klassifikation« zu beherrschen 
gilt, erhellt für Danto bereits aus der Vehemenz, mit der Platon die Kunst aus 

59 | »Die Wandlungszwänge, denen wir in der dynamischen modernen Zivilisation 

unterliegen, sind auch ohne künstlerische Repräsentation unübersehbar und unab-

weisbar. Und so weit uns inzwischen weniger aufgehaltener For tschritt, als die Folgelast 

stattfindenden Fortschritts zu schaffen macht, wissen wir die Kunst, statt als enga-

gier te Kunst, kompensatorisch um so mehr als kulturelles Medium der Entlastung und 

der Versetzung in Lebenszusammenhänge zu schätzen, in denen wir Wandlungszumu-

tungen nicht unterliegen.« (Hermann Lübbe: »Das Avantgarde-Paradox: Die Vergan-

genheit rückt der Gegenwart näher«, in: ders., Im Zug der Zeit. Verkürzter Aufenthalt in 

der Gegenwart, Berlin/Heidelberg u.a. 1992, S. 91-106, hier: S. 101f.) – Vgl. auch Odo 

Marquard: »Kunst als Kompensation ihres Endes«, in: Willi Oelmüller (Hg.), Kolloquium 

Kunst und Philosophie, Bd. 1: Ästhetische Er fahrung, Paderborn/München/Wien/Zü-

rich 1981, S. 159-168.

60 | Vgl. Herbert Schnädelbach: »Kritik der Kompensation«, in: ders., Zur Rehabilitie-

rung des ›animal rationale‹. Vorträge und Abhandlungen, Bd. 2, Frankfur t a.M. 1992, 

S. 399-411.

61 | A. C. Danto: »Die philosophische Entmündigung der Kunst« (Anm. 51), S. 30f. und 

S. 33.

62 | Vgl. ebd., S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov32

dem Staat zu verdrängen sucht.63 Denn schließlich kann man sich, so Danto, 
fragen, warum »in der Politik die Meinung so verbreitet« ist, »daß Kunst ge-
fährlich sei«, wenn sie tatsächlich so frei von jedem Lebensbezug ist, wie Platon 
und Kant dies suggerieren.64 Dass diese Überzeugung, die in totalitären Re-
gimes in der Tat absolut präsent ist (man denke etwa an den auch im Westen 
ausführlich zur Kenntnis genommenen Prozess gegen die Aktivistinnen der 
Punkrock-Band Pussy Riot 2012 in Moskau65), in unseren Breiten allen Provo-
kationsversuchen der Kunst zum Trotz so absurd wirkt, ist nach Danto aber 
eben weniger eine zutreffende Charakterisierung der Kunst als vielmehr der 
Beleg für den Erfolg der platonischen und kantischen Politik.

Gegen die in der Geschichte der Philosophie überaus erfolgreiche Vor-
stellung von der konstitutiven Funktionslosigkeit der Kunst als Inbegriff des 
Ästhetischen ist so nicht nur von Schnädelbach, sondern auch von Danto die 
Position gesetzt worden, dass die Kunst in der Kultur nicht allein immer schon 
verschiedene außerästhetische Funktionen, etwa im Kontext der Religion oder 
der Repräsentation von Macht übernommen hat; vielmehr sei dies auch in 
Zeiten ihrer nachkantischen Verortung in einer ›Kunstwelt‹ jenseits der all-
täglichen Interessen (mit kunstspezifischen Institutionen wie der Kunstkritik, 
der Kunstgeschichte oder dem Museum als der sozusagen petrifizierten Inte-
resselosigkeit) – also jenseits der (in der Regel marxistisch und/oder avantgar-
distisch inspirierten) Vorstellung von einer direkten Wirksamkeit der Kunst 
im Leben – grundsätzlich nach wie vor der Fall.66 So vertritt Danto die These, 
dass von der Kunst zwar keine konkreten Handlungsanweisungen zu erwarten 
sind: Kunst kann keine unmittelbare Lebenshilfe sein; sie ist kein Mittel zum 
Zweck. Ihre ›Kraft‹ besteht dagegen darin, dass hier jemand – der Künstler –  

63 | Ebd.

64 | Ebd., S. 25.

65 | Diesen wie auch andere Gerichtsverfahren der letzten Jahre gegen Künstlerinnen 

und Künstler in Russland hat der schweizerische Regisseur Milo Rau 2014 als eindrucks-

volles Reenactment inszenier t und in dem Film Die Moskauer Prozesse dokumentier t. 

Vgl. URL: http://www.realfictionfilme.de/filme/die-moskauer-prozesse/ [28.03.2015].

66 | Zur philosophischen Debatte vgl. bes. Reinold Schmücker: »Funktionen der 

Kunst«, in: Bernd Kleimann/R. Schmücker (Hg.), Wozu Kunst? Die Frage nach ihrer 

Funktion, Darmstadt 2001, S. 13-33; siehe auch die zusammenfassende Darstellung 

der neueren Debatten bei David Novitz: Ar t. »function of ar t«, in: Stephen Davies/Ka-

thleen Marie Higgins/Robert Hopkins/Robert Stecker/David E. Cooper (Hg.), A Compa-

nion to Aesthetics, Malden, MA u.a. 22009 (11992), S. 297-301. – Zur kunsthistorischen 

Rekonstruktion der Kunstgeschichte als Geschichte ihrer Funktionen vgl. bes. Werner 

Busch (Hg.): Funkkolleg Kunst. Eine Geschichte der Kunst im Wandel ihrer Funktionen, 

2 Bde., München/Zürich 1987; Werner Busch/Peter Schmook: Kunst. Die Geschichte 

ihrer Funktion, Weinheim/Berlin 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 33

in struktureller Parallele zur Rhetorik etwas ins Spiel zu bringen vermag, was 
direkt nicht gesagt werden könnte und was sich von der Art und Weise, wie es 
ins Spiel gebracht wird, nicht trennen lässt, was aber als Appell an eine Ver-
stehensbemühung, die freilich nie erschöpfend eingelöst werden kann, stets 
präsent bleibt.67 Eben hierdurch unterscheidet sich die Kunst auch vom außer-
künstlerischen Ästhetischen, dem ein solcher uneinlösbarer Verstehensappell 
abgeht.

Die mögliche poietische Handlungsrelevanz der Kunst ist daher stets ge-
knüpft an diesen primären Vollzug als praxis. Denn das Kunstwerk ist nicht 
identisch mit dem hergestellten physischen Objekt, auf dem es beruht. Wie 
könnte es schließlich sonst möglich sein, dass unter zwei physisch ununter-
scheidbaren Objekten im Geiste von Warhols Brillo Boxes oder Duchamps 
Fountain und ihren Gegenstücken im Warenregal – dieses Motiv bildet das 
notorische Zentrum von Dantos Kunstphilosophie – eines ein Kunstwerk ist, 
das andere aber nicht?

Wie die Verfechter der Allgemeinen Kunstwissenschaft setzt sich so auch 
Danto für eine methodologische Unterscheidung zwischen Ästhetik und 
Kunsttheorie ein. Das Spezifikum, durch das die Kunst sich vom außerkünst-
lerischen Ästhetischen unterscheidet, ist dabei für Danto die ›Interpretation‹ 
als kommunikative praxis. Und dies gilt auch für das Ästhetische im Kunst-
werk selbst. So lässt sich schlechterdings nicht sagen, was für »ästhetische 
Eigenschaften [am Kunstwerk] man nun würdigen soll, bevor man weiß, wie 
das Werk interpretiert werden muß«.68

Wenn aber die Rhetorik »die Funktion hat, das Denken und damit das Han-
deln der Menschen zu verändern, indem sie Gefühle weckt«, kann »vielleicht« 
auch die Kunst »etwas bewirken, wenn sie solche Handlungen zu provozieren 
vermag, die etwas bewirken können. Ein derartiges Wirken kann dem Kunst-
werk nicht äußerlich sein, wenn die Struktur des Kunstwerks tatsächlich der 
Rhetorik entspricht. Und dann gibt es doch einen Grund, sich vor der Kunst 
zu fürchten.«69

67 | A. C. Danto: »Die philosophische Entmündigung der Kunst« (Anm. 51), S. 40, vgl. 

S. 42.

68 | Ebd., S. 40.

69 | A. C. Danto: »Würdigung und Interpretation von Kunstwerken«, in: ders., Die philo-

sophische Entmündigung der Kunst (Anm. 51), S. 45-69, hier S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov34

IV.	 Bestimmungen der Kunst als pr a xis				  
	 in der Allgemeinen Kunst wissenschaf t

IV.1 M. Dessoir: Künstlerische praxis  als ›Funktion‹

Auch Max Dessoir hat sein Plädoyer für eine systematische Trennung der 
Kunst vom Ästhetischen mit einem Plädoyer für die Analyse der »Funktion« 
der Kunst verbunden.70 Und die Basis bildet auch hier die Wendung zum einen 
gegen Hegels Metaphysik des Schönen, die nur mit »lebensgefährlichen Sprün-
gen zu den erklärungsbedürftigen Tatsachen«71 gelange, zum anderen und vor 
allem aber gegen die kantische Rede »von interesselosem Wohlgefallen und 
von willensfreier Betrachtung«72 in Sachen Kunst. Man kann die Allgemeine 
Kunstwissenschaft, wie sie bei Dessoir ihre programmatische Formulierung 
findet, daher auch als eine Großoffensive gegen die ›philosophische Entmün-
digung der Kunst‹ in Gestalt ihrer Abschiebung in die Sphäre des rein Ästhe-
tischen und der Interesselosigkeit bezeichnen. So gehört das Ästhetische, wie 
Dessoir notiert, zwar unveräußerlich zum Kunstwerk. Aber

»das ästhetische Moment erschöpft nicht den Inhalt und Zweck jenes Gebietes 

menschlicher Produktion, das wir zusammenfassend ›die Kunst‹ nennen. Jedes wahr-

hafte Kunstwerk ist nach Motiven und Wirkungen außerordentlich zusammengesetzt, 

es entspringt nicht bloß aus ästhetischer Spielseligkeit und dringt nicht nur auf ästhe-

tische Lust, geschweige denn auf reinen Schönheitser trag. Die Bedürfnisse und Kräfte, 

in denen die Kunst ihr Dasein hat, sind keineswegs mit dem ruhigen Wohlgefallen er-

schöpft, das nach der Überlieferung den ästhetischen Eindruck sowie den ästhetischen 

Gegenstand kennzeichnet. In Wahrheit haben die Künste im geistigen und gesellschaft-

lichen Leben eine Funktion, durch die sie mit unserem gesamten Wissen und Wollen 

verbunden sind. 

Es ist daher die Pflicht einer allgemeinen Kunstwissenschaft, der großen Tatsache der 

Kunst in allen ihren Bezügen gerecht zu werden. Die Ästhetik vermag diese Aufgabe 

nicht zu lösen, wenn anders sie einen bestimmten, in sich geschlossenen und deutlich 

abgrenzbaren Inhalt besitzen soll.«73

Die ›Funktion‹ der Kunst ergibt sich für den Dilthey-Schüler Dessoir aus dem 
Umstand, dass die Kunst nicht ausschließlich aus sich heraus bestimmbar 
ist, sondern »zur Kultur«, d.h. zum Strukturzusammenhang der kulturellen 

70 | Vgl. bes. M. Dessoir: Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), Kap. 

»Die Funktion der Kunst«, 1. Aufl. S. 423-463 / 2. Aufl. S. 390-431.

71 | Ebd., 2. Aufl., S. 10.

72 | Ebd., 1. Aufl. S. 76 / 2. Aufl. S. 34.

73 | Ebd., 1. Aufl. S. 4f. / vgl. 2. Aufl. S. 2f.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 35

Leistungen, gehört. Im Zusammenhang der kulturellen »Leistungen, die zu 
dauernden Formen sich verfestigt haben«, kommt ihr dabei ein »bestimmter 
Platz« zu, von dem aus sie ihre spezifische Funktionalität ins Spiel bringt. Ins-
besondere zeigt sich diese in dem Verhältnis, das die Kunst »zu Wissenschaft, 
Gesellschaft und Sittlichkeit als zu den nächst verwandten Bildungen« unter-
hält.74 Dementsprechend unterscheidet Dessoir als die drei Hauptformen der 
Präsenz der Kunst die »geistige«, die »gesellschaftliche« und die »sittliche« 
Funktion, die sie in die Nähe der aristotelischen Deutung der praxis treten 
lassen.75 

Die geistige Funktion der Kunst ergibt sich für Dessoir – ganz im Sinne 
der interdisziplinären Anlage der Allgemeinen Kunstwissenschaft – aus 
dem Verständnis, dass die Kunst sich erst in einer Kommunikation über sie 
realisiert. Als signifikant betrachtet er dabei die Weise, wie die Kunst in der 
einzelwissenschaftlichen Kunstwissenschaft konkret thematisiert wird. Des-
soirs Beispiel ist hier die Werkbeschreibung innerhalb der Disziplin Kunst-
geschichte: Inwieweit gelingt es einer solchen nichtkünstlerischen Beschrei-
bung, »die Anschauung eines Werkes der bildenden Kunst zu unterstützen 
und auf die Höhe einer genauen Erkenntnis zu heben«? Inwiefern vermögen 
gar »Worte das Bild zu ersetzen«?76 Wo dies der Fall ist, zeigt sich, so könnte 
man sagen, die diskursiv vermittelbare geistige Funktion der Kunst. Wo da-
gegen eine derartige Ersetzung misslingt und damit die »Grenzen solcher Be-
schreibungen« hervortreten, lässt sich dagegen der genuine Beitrag der Kunst 
zu diesem Kommunikationszusammenhang ermessen, so dass »die Kunst 
als eine selbständige und selbstwertige geistige Funktion neben der Wissen-
schaft bestehen« bleibt.77 So nimmt die Kunst insbesondere »im Gegensatz 
zur Wissenschaft die Erfahrungswelt mit dem einen oder anderen Teil ihrer 
Eigenschaften in neuartige Gebilde« auf, indem sie »Gebärden, Klänge, Worte, 
Raumformen gelten läßt« und diese »frei« zu »anderen Möglichkeiten« als den 
gewohnten verbindet, die sich zugleich durch eine »in ihnen mächtige Not-
wendigkeit« auszeichnen.78

Die gesellschaftliche Funktion der Kunst zeigt sich für Dessoir gerade in den 
zeitgenössischen Bestrebungen einer doppelten Entgrenzung der Kunst, die 
die »Selbständigkeit der Kunst« in Frage zu stellen scheint: Zum einen ver-
bindet sich, wie Dessoir notiert, mit dem »jetzt so stürmisch sich äußernden 

74 | Ebd., 2. Aufl. S. 390; vgl. 1. Aufl. S. 423.

75 | Vgl. ebd., Kap. »Die geistige Funktion«, 1. Aufl. S. 423-439 / 2. Aufl. S. 390-405; 

Kap. »Die gesellschaftliche Funktion«, 1. Aufl. S. 439-452 / 2. Aufl. S. 405-419; Kap. 

»Die sittliche Funktion«, 1. Aufl. S. 452-463 / 2. Aufl. S. 419-431.

76 | Ebd., 1. Aufl. S. 428 / 2. Aufl. S. 397.

77 | Ebd., 1. Aufl. S. 428 und S. 439 / 2. Aufl. S. 397 und S. 405.

78 | Ebd., 2. Aufl. S. 403; vgl. 1. Aufl. S. 436f.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov36

Verlangen, die Kunst aus einem Vorrecht weniger zu einem Besitz aller zu ma-
chen«, der Wunsch, »daß die Kunst auch aus einer anderen Abgeschiedenheit 
heraustrete, daß sie nicht in Museen und Büchersammlungen, in Luxusthea-
tern und Konzertsälen sich absperre, sondern überall mit unserem alltägli-
chen und häuslichen Leben verknüpft werde«, um letztlich die Indienstnahme 
»aller Objekte« für die Kunst herbeizuführen. Zum anderen strebt auch die 
Kunst selbst danach, sich jenseits tradierter gesellschaftlicher Hierarchien »al-
ler Subjekte zu bemächtigen« und »alle Volksklassen und Lebensalter mit den-
selben Segnungen der Kunst zu beglücken«.79

Bei diesen Tendenzen handelt es sich, so Dessoir, keineswegs um bloße 
Verirrungen, und es wäre verfehlt, hier mit autoritären Restriktionsmaßnah-
men die früheren Grenzen künstlich neu zu ziehen. Denn in der Tat hat die 
Kunst, wie Dessoir ausführt, diese soziale und rhetorische Hierarchien über-
greifende, verbindende Kraft:

»Kunstschaffen steht nicht nur unter dem Gesichtspunkt der Wirkung auf die Menschen, 

sondern ist geradezu eine Form der Mitteilung und hierdurch eine Form menschlicher 

Gemeinsamkeit. Die Austauschfähigkeit seelischer Vorgänge erhöht sich im Kunstwerk 

zum köstlichsten Einverständnis, das einer Berührung zwischen den Individuen nicht 

bedarf. In dieser Auffassung erscheint als Herzpunkt sowohl der Kunst wie des sozialen 

Lebens die Mitteilung.«80

Der mächtige »Trieb nach Zerstreuung und Schaugepränge«81 sollte allerdings 
Dessoirs Auffassung nach zugleich nicht die Basis für eine unangemessene 
Vereinheitlichung aller künstlerischen und ästhetischen Artikulationsformen 
sein. Vielmehr gilt es, durch eine breitenwirksame Kunstpädagogik – das ent-
scheidende Stichwort für Dessoir ist hier die »Jugenderziehung«82 – das Be-
wusstsein für Differenzen innerhalb der Kunst ebenso wie für die Differenz 
zwischen der Kunst und dem Leben zu schulen. Aber so bedeutsam der Unter-
schied zwischen dem ›bloß‹ Ästhetischen und der Kunst für Dessoir auch ist 
– die »Grenzen zwischen Gewerbe und Kunst sind fließend und unterliegen 
dem geschichtlichen Wechsel«, denn »bei allen solchen Abgrenzungen und Ti-
telverleihungen« sind »soziale Vorgänge maßgebend, die in der reinen Theorie 
nicht genügend berücksichtigt werden«.83

Die sittliche Funktion der Kunst schließlich findet statt in der durch die 
Kunst geleisteten »Verschmelzung ästhetischer Gestaltungskräfte mit Inhal-

79 | Ebd., 1. Aufl. S. 439-441 / 2. Aufl. S. 405-407.

80 | Ebd., 2. Aufl. S. 407; vgl. 1. Aufl. S. 442.

81 | Ebd., 1. Aufl. S. 447 / 2. Aufl. S. 414.

82 | Ebd., 1. Aufl. S. 449 / 2. Aufl. S. 416.

83 | Ebd., 1. Aufl. S. 112 / 2. Aufl. S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 37

ten und Forderungen, die auf anderen Gebieten erwachsen sind«.84 Das heißt, 
die Kunst ist nicht nur Teil eines kommunikativen Zusammenhangs, zu dem 
auch andere Bereiche des gesellschaftlichen Lebens gehören, wie etwa die 
Ökonomie. Sie leistet vielmehr zugleich einen Beitrag zu einem Verständnis 
und damit zu einer Humanisierung dieser Kommunikation. Unter diesem Ge-
sichtspunkt wird die Kunst praktisch wirksam als Vermittlung der Gegensätze, 
die den Menschen als sittliches Wesen auszeichnen:

»Zwischen diesen beiden Seiten unseres Wesens, der tierischen und der göttlichen, 

scheint keine Verständigung denkbar. Dies aber ist die ungeheure Kraft der Kunst, daß 

sie das Unmögliche hier möglich macht. Sie kann Sinnliches so vergeistigen und Geisti-

ges so versinnlichen, daß beide Sphären aneinanderrücken. Selbst wenn der ersehnte 

Friede nicht eintritt, sondern ein blutiger Kampf entbrennt, so ist dieser doch herbeige-

führt worden, weil die Gegner auf gleicher Ebene sich getroffen haben. Was vorher zwei 

verschiedenen Ausmessungen angehörte, das wird solcherar t auf denselben Raumteil 

und so in eine wirkliche Verbindung gebracht. Die Kunst ist freilich nicht imstande, so-

gleich die Gegensätze zwischen dem Niederen und dem Höheren des menschlichen We-

sens for tzuwischen. Es wäre schlimm genug, wenn sie es täte, denn sittlich wird man 

nur durch Kampf. Sie versüßt nicht die Bitterkeiten des Lebens, wie das Schöne und 

ästhetisch Reizvolle. Sondern sie ermutigt zur Ausübung aller Kräfte. Dank ihr, daß sie 

so Großes leistet.«85

Die von Kant dem ästhetischen Urteil zugesprochene Interesselosigkeit trifft 
demnach für Dessoir – hierin paradigmatisch für die gesamte Initiative der 
Allgemeinen Kunstwissenschaft – auf die Beurteilung von Kunst nicht, genau-
er: nur in sehr eingeschränkter Weise zu.

Allerdings stellt Dessoir überdies – wie später insbesondere Vertreter der 
Analytischen Philosophie – in Frage, ob auch bereits die Erfahrung des Äs-
thetischen als solche mit dem Begriff der Interesselosigkeit tatsächlich ange-
messen bestimmt ist. So hält er es für verfehlt, die ästhetische Erfahrung als 
Erfahrung reiner Funktionslosigkeit zu verstehen, wie die Rede von der Inter-
esselosigkeit es nahelegt. Schließlich hatte Kant selbst mit seiner Bestimmung 
der ästhetischen Erfahrung als »ein freies Spiel der Kräfte, wie es weder der 
Zwang des Lebens noch der Ernst der Wissenschaft verstatten«, die eigene 
Rede von der Zweckfreiheit dahingehend unterlaufen, dass in einem solchen 
Vorstellungsmodus »der Sinn für anderer Menschen Art« erwache.86 Und die 
von Kant der ästhetischen Erfahrung zugesprochene »Belebung der Erkennt-

84 | Ebd., 1. Aufl. S. 452 / 2. Aufl. S. 419.

85 | Ebd., 2. Aufl. S. 430f.; vgl. 1. Aufl. S. 462f.

86 | Ebd., 1. Aufl. S. 255 / 2. Aufl. S. 200. – Vgl. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, 

Berlin 31799 (11790), S. 179 (§ 44).

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov38

niskräfte«87, die »Anregung des ›Lebensgefühls‹«88, konterkariert gleichfalls 
deren Zweckfreiheit.89 Für angemessener hält Dessoir es daher, mit Aristote-
les’ Bestimmung der praxis »den ästhetischen Seelenvorgang als die Freude an 
der Funktion selber« zu begreifen: »Im ästhetischen Genießen freut sich die 
Seele an dem Ablauf ihrer Vorgänge.«90 Die von Arendt betonte kommunika-
tive Funktion der praxis spielt allerdings im Zusammenhang der ästhetischen 
Erfahrung als solcher keine Rolle.

IV.2 E. Utitz: Künstlerische praxis  als ›Gefühlserleben‹

IV.2.a	 Die methodische Grundlegung					   
	 einer Allgemeinen Kunstwissenschaft
Zwar ist die Unterscheidung zwischen Ästhetischem und Kunst für Dessoirs 
Ansatz zentral, ja sie bildet gerade sein Markenzeichen. Allerdings kann man 
bezweifeln, ob es Dessoir tatsächlich gelingt, »die Kunst trennscharf von ande-
ren Gegenständen der ästhetischen Wahrnehmung zu unterscheiden«.91 Des-
soir selbst hat eine solche präzise, wissenschaftlich begründete Differenzie-
rung nicht einmal für wünschenswert gehalten und »bewußt bzw. skeptisch« 
darauf verzichtet.92 Den Akzent seiner Wissenschaft sieht er nämlich weniger 
in der Gewinnung begrifflicher und methodischer Klarheit als vor allem dar-
in, die vielfältigen Studien, die um die Jahrhundertwende zu diesen Themen 
entstehen, »aufgrund ihrer materialen Affinitäten« verschiedenen Problem-
kreisen – eben der Ästhetik und der Kunstwissenschaft – zuzuordnen, also 
eine Sichtung und Systematisierung des erreichten Forschungsstandes vor-
zunehmen. Er will Probleme weniger lösen als diese allererst zeigen. So pro-
pagiert er explizit einen »spielerischen Eklektizismus«93 in Methodenfragen: 
»System und Methode bedeuten für uns: frei sein von einem System und einer 
Methode.«94 Und in der Tat ist es dann eben diese von Dessoir vorgenommene 

87 |  I. Kant: Kritik der Urteilskraft (Anm. 86), S. 37 (§ 12).

88 | R. Bubner: »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik« (Anm. 15), S. 37; 

vgl. I. Kant: Kritik der Urteilskraft (Anm. 86), bes. S. 4 (§ 1), S. 31 (§ 9).

89 | Vgl. bes. R. Schmücker: »Funktionen der Kunst« (Anm. 66), S. 19.

90 | M. Dessoir: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaf t (Anm. 22), 2. Aufl. S. 35; 

vgl. 1. Aufl. S. 76.

91 | R. Schmücker: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 55; vgl. 

S. 59.

92 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), 

S. 289.

93 | Ebd., S. 276.

94 | M. Dessoir: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 1. Auf. S. 6 / 

2. Aufl. S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 39

»gedankliche Organisation der Problemkreise«95, die nicht nur die Anlage der 
Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft über Jahrzehnte prägt, 
sondern auch in der Forschung aufgriffen wird.

Bei Dessoir schlägt sich dieser Verzicht auf Festlegungen hinsichtlich der 
Unterscheidung von Ästhetischem und Kunst dann etwa darin nieder, dass er 
1923 in der zweiten Auflage seiner programmatischen Schrift Ästhetik und all-
gemeine Kunstwissenschaft auf deren ursprüngliche Gliederung in die beiden 
›Hauptteile‹ ›Ästhetik‹ einerseits und ›Allgemeine Kunstwissenschaft‹ ande-
rerseits verzichtet und mitunter sogar im Text definitorische Bestimmungen, 
die sich in der ersten Auflage nur auf die Ästhetik bezogen, auf ›Kunstwissen-
schaft und Ästhetik‹ ausweitet.96

Es ist dagegen vor allem Utitz, der es sich in seinem kunsttheoretischen 
Hauptwerk, der 1914 und 1920 in zwei Bänden erschienenen Grundlegung der 
allgemeinen Kunstwissenschaft97, aber auch in zahlreichen flankierenden Auf-
sätzen,  zur Aufgabe macht, den Kunstbegriff in substantiellerer Weise zu be-
gründen als dies bei Dessoir der Fall ist. Denn ihm ist jederzeit deutlich, dass 
»für die Plausibilität des Projekts einer allgemeinen Kunstwissenschaft alles 
davon abhängt, ob sich ein allgemeiner Kunstbegriff gewinnen und die von 
Dessoir bloß behauptete kunsttheoretische Defizienz der Ästhetik tatsächlich 
belegen läßt«.98 Dabei kommt Utitz dann auch zu einer präziseren Bestim-
mung der Kunst als praxis in Abgrenzung von der praxis in der ›reinen‹ bzw. 
außerkünstlerischen ästhetischen Erfahrung. Die zentralen Argumentations-
linien lassen sich hier insbesondere anhand von Utitz’ Auseinandersetzung 
mit der Kunstphilosophie Konrad Fiedlers und dem Verständnis von Interesse-
losigkeit, das dort zum Tragen kommt, nachzeichnen.99

95 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), S. 289.

96 | Vgl. R. Schmücker: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 55. 

Solche Unklarheiten haben den von Utitz als Vorläufer der Allgemeinen Kunstwissen-

schaft apostrophier ten Hugo Spitzer (vgl. bes. E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen 

Kunstwissenschaft [Anm. 20], Bd. 1, S. 14f.) zu der Kritik veranlasst, in Dessoirs Wer-

ken greife »sogar eine schlimmere Konfusion Platz, als man ihr in Schrif ten begegnet, 

welche die Scheidung [von Ästhetik und Kunstwissenschaft] nicht vornehmen« (Hugo 

Spitzer: »Psychologie, Ästhetik und Kunstwissenschaft«, in: Deutsche Literaturzeitung 

29 [1908], Sp. 1541-1551, 1605-1615, 1669-1680, hier Sp. 1612; vgl. W. Henckmann: 

»Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« [Anm. 18], S. 279f.).

97 | Vgl. Anm. 20.

98 | R. Schmücker: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 56. – 

Vgl. dazu bes. E. Utitz: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« [Kongress 1913] 

(Anm. 27), S. 102f.

99 | Zu K. Fiedler vgl. auch den Beitrag von Anke Haarmann in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov40

IV.2.b Die Stellung K. Fiedlers
Utitz nennt vor allem Fiedler nicht nur als einen Vorläufer, sondern als den 
eigentlichen Begründer der Allgemeinen Kunstwissenschaft. Schließlich hat-
te dieser vehement für eine methodische Trennung von Kunstwissenschaft 
und Ästhetik plädiert und die Frage nach der Schönheit bei der Bestimmung 
der Kunst als irrelevant zurückgewiesen.100 Entsprechend heißt es bei Utitz: 
»Ich glaube, daß man […] sagen kann: mit Fiedler beginnt überhaupt eine neue 
Epoche der Kunstphilosophie, nicht etwa mit dem gleichzeitigen G. Th. Fech-
ner, wie das häufig behauptet wird.«101

Entscheidend für die Schlüsselstellung, die Utitz Fiedler für die Konzep-
tion einer Allgemeinen Kunstwissenschaft zuspricht, ist aber die Radikalität, 
mit der dieser die Kunst als genuine, nämlich nicht-propositionale Weise der 
Erkenntnis bestimmt hatte, um sie als Erkenntnisinstanz sui generis (mindes-
tens) auf Augenhöhe mit den Wissenschaften zu rücken. Dabei hatte Fiedler 
die Frage, worin denn nun der Erkenntnischarakter der Kunst bestehe, aus-
gesprochen klar beantwortet und damit zugleich sein eigenes Forschungsfeld 
umrissen. Utitz referiert Fiedlers Position folgendermaßen: 

»Erkenntnis soll die Kunst geben, aber nicht wissenschaftlich-begrif fliche, sondern For-

mung und Gestaltung dienen allein dem Zweck, klare Anschauungen zu erzeugen. Diese 

sind nicht etwa vor der Kunst da und werden bloß von ihr übernommen, nein, durch sie 

erst geschaffen. Was die Wirklichkeit darbietet, ist lediglich ein Chaos sinnlicher Ein-

drücke; sie zum Kosmos klarer Anschauungen zu lichten wird ewige Aufgabe der Kunst. 

Keine andere kommt ihr zu. Wir haben von allem abzusehen, was die Kunst an Schön-

heit, geistigem Gehalt, Beglückung usw. offenbart. Mit rigoroser Strenge zieht Fiedler 

den Trennungsstrich.«102

Erkenntnis findet nämlich nach Fiedlers Auffassung nicht allein in Form von 
Begriffen statt, wie dies in der Wissenschaft der Fall ist. Vielmehr findet Er-
kenntnis – der conditio humana entsprechend – ebenso im Medium der ›An-
schauung‹ statt, wie die Kunst sie leistet. Denn die Kunst zeigt – anders als die 
bloße Anschauung der Natur –, wie Wirklichkeit durch den Menschen sinnlich 
konstituiert wird. Dieses Erkenntnismedium ist daher

100 | Vgl. hierzu Gottfried Boehm: »Einleitung«, in: Konrad Fiedler, Schriften zur Kunst, 

2 Bde., hg. v. G. Boehm, 2., verb. und erw. Aufl., München 1991 (11971), Bd. 1, S. XLV-

XCII, bes. S. LXIX-LXXII.

101 | Emil Utitz: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft«, in: Kant-Studien 34 

(1929), S. 6-69, hier S. 14.

102 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 41

»kein untergeordnetes und entbehrliches, sondern ein höchstes und dem menschlichen 

Geiste, wenn er sich nicht selbst verstümmeln will, vollkommen unersetzliches.	  

Was die Kunst schaff t, ist nicht eine zweite Welt neben einer anderen, die ohne sie 

existier t, sie bringt vielmehr überhaupt erst die Welt durch und für das künstlerische 

Bewußtsein hervor.«103

Sie macht nämlich damit deutlich, dass, »da die Wirklichkeit ein geistiges Er-
zeugnis der Menschen ist, das diskursive Denken keineswegs das alleinige Pri-
vilegium für sich in Anspruch nehmen kann, etwas hervorzubringen, was wir 
Wirklichkeit, Wahrheit zu nennen berechtigt sind«.104 Gegen die traditionelle 
Bestimmung der Kunst als Nachahmung einer unabhängig von ihr vorliegen-
den Wirklichkeit ist sie daher für Fiedler, mit Nelson Goodman gesprochen, 
eine ›Weise der Welterzeugung‹.105

In der Kunst ist es so nach Fiedlers Überzeugung auch völlig nebensäch-
lich, was dargestellt sein mag und welche Funktionen die Kunst ansonsten 
übernehmen mag.106 Vielmehr zeichnen sich Kunstbilder dadurch aus, dass 
sie die Aufmerksamkeit ausschließlich auf sich selbst als »Sichtbarkeitsgebil-
de«107 lenken. Kunst ist damit Interesselosigkeit par excellence, bzw. genauer: 
Hier findet eine radikale Ausblendung aller übrigen Interessen zugunsten des 
einen Interesses an der Erkenntnis der Konstitution von Sichtbarkeit statt.

»Handelt es sich um Kunst im höchsten Sinne, so kann an ihrem Dasein keiner von den 

Bestandteilen des geistigen, sittlichen, ästhetischen Lebens, an die man den Fort-

schritt, die Veredelung, die Vervollkommnung der menschlichen Natur gebunden erach-

tet, irgendein Interesse haben. Erst wenn wir zu dieser Unbefangenheit der Kunst gegen-

über gelangt sind, können wir ihr etwas verdanken, was freilich etwas ganz anderes ist, 

als die Förderung unserer wissenden, wollenden, ästhetisch empfindenden Natur: 

nämlich die Klarheit des Wirklichkeitsbewußtseins, in der nichts anderes mehr lebt als 

die an keine Zeit gebundene, keinem Zusammenhange des Geschehens unterworfene 

103 | E. Utitz: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 15; vgl. 

ders.: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, S. 4f.

104 | K. Fiedler: Schriften zur Kunst (Anm. 100), Bd. 2, S. 172.

105 | Vgl. Lambert Wiesing: »Konrad Fiedler (1841-1895)«, in: Stefan Majetschak 

(Hg.), Klassiker der Kunstphilosophie. Von Platon bis Lyotard, München 2005, S. 179-

198, hier S. 191.

106 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 2, 

S. 318.

107 | K. Fiedler: Schriften zur Kunst (Anm. 100), Bd. 1, S. 192 u.ö.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov42

Gewißheit des anschaulichen, sichtbaren Seins. Jede echte Kunstübung wird, welchem 

Inhalt sie auch zugute kommen mag, immer nur dieses ihr eigene Ziel ver folgen.«108

Für Fiedler geht es in der Kunst also nicht um die psychologische Frage, wie 
eine Sache von einem konkreten Individuum gesehen worden ist, sondern um 
die erkenntnistheoretische Frage, wie die Welt überhaupt gesehen werden 
kann.109 In dieser Auffassung hat auch Fiedlers strikte Trennung von Kunst-
wissenschaft und Ästhetik ihren sachlichen Grund: Beide verdanken »ihr Da-
sein einem ganz anderen geistigen Bedürfnis«, denn erkenntnistheoretische 
Anliegen spielen im Ästhetischen keinerlei Rolle.110

Zwar teilt Utitz mit aller Entschiedenheit Fiedlers Auffassung von der 
Kunst als einer spezifischen Form der Erkenntnis, seinen Bruch mit der Ab-
bildtheorie und der Reduktion der Kunst auf die Schönheit. So hält er im Sin-
ne des Grundanliegens der Allgemeinen Kunstwissenschaft fest, Fiedler habe 
mit seiner Unterscheidung zwischen den ›Anschauungen‹ der Kunstwerke 
und dem Natur-Anschaulichen »die Umrisse einer Kunsttheorie entworfen, 
die sich grundsätzlich mit dem Ästhetischen nicht deckt«. Auch seine radika-
le Hinwendung zum Kunstphänomen, d.h. vor allem seine programmatische 
Abwendung von der Frage nach der ›Wirkung‹ hin zur ›Objektivität‹ der Kunst, 
wird hier begrüßt, weil, wie Utitz notiert, auf dieser Grundlage eine Kunstwis-
senschaft, die ihre Begriffe weder der Psychologie noch der »allgemeinen Ge-
schichte« entlehnen muss, erst möglich wird. Entsprechend resümiert Utitz 
Fiedlers Leistung: »Die Richtung zum Objekt hat gesiegt; Kunstwissenschaft 
wird Wissenschaft von Objekten und mit objektiven Methoden.«111 Damit ist 
Fiedler nicht weniger als der Begründer der Allgemeinen Kunstwissenschaft 
– aber auch nicht mehr. Utitz macht nämlich deutlich, dass diese kunstwis-
senschaftliche Bewegung in gewissem Sinn geradezu eine Gegenposition zu 
Fiedler einnimmt.

So deckt Utitz aus der Perspektive der Allgemeinen Kunstwissenschaft 
an Fiedlers Position »einige Mängel« auf, mit denen dieser sich die »Reinheit 
seines Standpunktes«, d.h. seine strikt formalistische Deutung der Kunst, er-
kaufen musste: 

108 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, S. 6; 

vgl. u.a. ders.: »Allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Kunst und Künstler. Illustrierte Mo-

natsschrift für bildende Kunst und Kunstgewerbe 18 (1920), S. 435-445, hier S. 440; 

ders.: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 15f.

109 | Vgl. Lambert Wiesing: Die Sichtbarkeit des Bildes. Geschichte und Perspektiven 

der formalen Ästhetik, Reinbek bei Hamburg 1997, S. 151f.

110 | K. Fiedler, zit. nach E. Utitz: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft« (Anm. 

101), S. 16.

111 | E. Utitz: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 43

»Fragt man nämlich, was von dem Kunstwerk bei Fiedler letzthin übrig bleibt, ist es al-

lein das Problem der Gestaltung zur klaren Sichtbarkeit. Alles andere scheidet aus dem 

eigentlich Künstlerischen aus; darunter alles ›Geistige‹.«112 

Mit seinem dezidiert antisemiotischen Kunstverständnis wird Fiedler aber, so 
Utitz, der »Gesamttatsache der Kunst«113 nicht gerecht: 

»All die ästhetischen Werte, welche die Kunst offenbart, scheiden hier völlig aus der 

Betrachtung aus, nicht minder aber all die ethischen, religiösen, intellektuellen, funk-

tionellen usw. Faktoren, welche durch die Kunst vermittelt werden und für ihr Werden, 

Sein und für ihre Entwicklung von wesentlicher Bedeutung sind.«114

Denn die Kunst ist zwar, wie Utitz erklärt, in der Tat ein ›autonomes‹115 Phäno-
men und eine genuine Weise der Erkenntnis; sie ist immer »Darstellung« bzw. 
»Gestaltung« oder »Formung«.116 Das heißt, um sie als Kunst wahrzunehmen, 
bedarf es »ihrer Wahrnehmung als eines gestalteten Objekts: als einer Kom-
position«.117 Damit schließt Utitz sich eng an Fiedlers Unterscheidung zwi-
schen künstlerischen und nicht-künstlerischen ästhetischen Gegenständen 
an. Sie ist aber seiner Auffassung nach eben nicht, wie Fiedler dies – sozu-
sagen als methodologischer Gegenpol zu Dessoir – im Sinne der »Sauberkeit 
und Geschlossenheit der wissenschaftlichen Methode«118 annimmt, wesent-
lich ein reines Formereignis. Vielmehr übernimmt die Kunst in einer Kultur 
zugleich zahlreiche weitere Funktionen, wie sich etwa »bei der gesamten Ten-
denzkunst, beim Porträt, beim Denkmal, bei religiösen Bildern und Statuen 
usw.«119 leicht erkennen lässt. Die Kunst ist nämlich maßgeblich Kulturphä-
nomen oder, wie es bei Utitz immer wieder heißt, ein »überaus kompliziertes 
Kulturprodukt«.120 Von Interesselosigkeit kann hinsichtlich der Kunst also nur 
in sehr eingeschränkter Hinsicht die Rede sein, es überwiegt vielmehr in aller 

112 | Ebd.

113 | Vgl. Anm. 45.

114 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, S. 10.

115 | Vgl. z.B. E. Utitz: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 7.

116 | Ebd., S. 16f.

117 | R. Schmücker: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 56.

118 | E. Utitz: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 18.

119 | E. Utitz: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 27), S. 104.

120 | »Nur wenn wir das Kunstwerk als ein überaus komplizier tes Kulturprodukt auf-

fassen, bedingt durch das Zusammentreffen verschiedenster Umstände, die in ihrem 

Werter trag abgewogen werden müssen, um deren Notwendigkeit, Konstanz oder Varia-

bilität genau zu bestimmen ist, nähern wir uns der Fülle und dem Reichtum der wahr-

haft vorliegenden Verhältnisse. Erst dann können wir das Material nach allen Seiten hin 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov44

Regel die »intensive Interessiertheit«.121 Sie kann daher ohne den Rekurs auf 
ihre kulturelle Einbindung, d.h. ihren historischen und funktionalen Kontext, 
nur unzulänglich erfasst werden. Erst in diesem Kontext zeigt sich aber der 
Status der Kunst als spezifische Form der praxis.

IV.2.c Die ›sinnvolle Form‹
Entscheidend für diese Diagnose ist, dass Utitz als charakteristisches neues 
Moment der kulturellen Realität den Künstler ins Spiel bringt, der mit der Ge-
staltung seines Werks dem Rezipienten, anders als dies im außerkünstleri-
schen Ästhetischen der Fall ist, etwas »darzubieten beabsichtigt« – ohne dass 
diese Absicht notwendigerweise »dem bewussten Willen des Künstlers ent-
springen« muss.122 So setzt Utitz gegen die diagnostizierte formalistische ›Ent-
leerung‹ der Kunst bei Fiedler und in dessen Nachfolge auch bei Wölfflin123 
als künstlerisches Grundprinzip die ›sinnvolle‹ bzw. »sinnerfüllte Form«124, 
deren Sinn sich – im Gegensatz zu einem wissenschaftlichen Werk – erst 
dem »Gefühlserleben«125 erschließt, weil sie wesentlich »Gestaltung auf ein 
Gefühlserleben«126 ist. Das Gefühlserleben antwortet Utitz zufolge auf die im 
Kunstwerk als Gestaltung durch einen Künstler »notwendigerweise vorauszu-
setzende Intentionalität«.127 Im Kunstwerk wird so nicht nur erfahrbar, wie 
andere Individuen sich innerhalb einer Kultur die Wirklichkeit im Medium 
des Gefühls erschließen. Vielmehr werden auch fremde Kulturen und vergan-
gene Epochen als spezifische Gefühlswelten erfahrbar. Was »an sinnlichem 
Reiz, an Stimmung, Gefühlsgehalt, Spannung und Beruhigung usw. in einem 
Kunstwerke liegt«, darf also nicht von der Gestaltung abgetrennt werden, 
wenn deren »Sinn« nicht »verdunkelt« werden soll.128 Eben dies ist aber nach 

durchleuchten und bewältigen, und erst dann erstrahlt uns seine echte Gesetzlichkeit.« 

(E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft [Anm. 20], Bd. 1, S. 10)

121 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 2, 

S. 104.

122 | Ebd., Bd. 1, S. 64; vgl. S. 55. – Vgl. R. Schmücker: »Ästhetik und allgemeine 

Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 56.

123 | Vgl. E. Utitz: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 18, 31, 

56.

124 | Ebd., S. 18; vgl. bes. S. 20 und S. 31.

125 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, 

S. 64 u.ö.

126 | Ebd., Bd. 1, S. 190 und S. 257 u.ö.

127 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), 

S. 297.

128 | Emil Utitz: »Allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Kunst und Künstler. Illustrier-

te Monatsschrift für bildende Kunst und Kunstgewerbe 18 (1920), S. 435-445, hier 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 45

Utitz’ Auffassung in Fiedlers »intellektualistischer Reduktion der Kunst auf 
anschauliche Erkenntnis« der Fall.129

Mit der Charakterisierung der Kunst als ›Gestaltung auf ein Gefühlserle-
ben‹ hin ist dabei nicht etwa gemeint, dass ein Kunstwerk besonders intensive 
oder leidenschaftliche Gefühle erweckt bzw. erwecken sollte. So notiert Utitz 
zwar im Anschluss an Dessoirs Analyse der ästhetischen Erfahrung die Ten-
denz, die »Funktionsfreuden im ästhetischen Verhalten«, also die »Freuden 
an heftigen, leidenschaftlichen, stürmischen Erregungen«, wie sie z.B. bei der 
»Freude am Wettrennen, zahlreichen Spielen, gefährlichen Zirkus- und Varié-
tédarbietungen, Kinematographen, Kolportageromanen, Sensationsprozessen 
usw.« zum Tragen kommt, zu akzentuieren.130 Diese Tendenz allein, mag sie 
auch noch so erfolgreich bedient werden, qualifiziert solche Phänomene aber 
noch nicht als Kunstwerk. Vielmehr geht es nach Utitz im Kunstwerk darum, 
dass hier eine »Erfahrensweise« geboten wird, »die das Gemüt des Menschen 
bewegt, ihn in seinem Lebensnerv trifft«.131 So zitiert Utitz zustimmend Max 
Frischeisen-Köhlers Auffassung, die Kunst sei 

»der mächtigste und eindringlichste Protest, den die Geschichte gegen den einseitigen 

Intellektualismus hervorgebracht hat. Sie sichert uns das Recht eines betrachtenden 

Verhaltens zu den Dingen, in welchem wir über die logischen Zusammenhänge der Be-

rechnung hinaus, zu der die Wissenschaft gelangen kann, zu einem mitfühlenden Ver-

stehen auch alles dessen, was sich nicht in das Netz der Begrif fe einfangen läßt, uns 

erheben können.«132

Fiedler hatte die Bestimmung der Kunst als Nachahmung unter Verweis auf 
ihren wesentlich produktiven Charakter zurückgewiesen. Ebenso betrachtet es 
auch Utitz als entscheidend für die Erfahrung der Kunst im ›Gefühlserleben‹, 
dass es hier nicht bloß um die nachahmende Wiederholung von Gefühlen des 
Künstlers geht. Denn schließlich ist der »Künstler eben nur als Kunstschöpfer 
Künstler« und kann als solcher allein »von dieser seiner Beziehung zur Kunst 
her erkannt werden«, aber nicht »als Mensch, wie er schläft und isst, trinkt 

S. 441. – Vgl. hierzu auch U. Franke: »Nach Hegel« (Anm. 20), S. 84f.; R. Schmücker: 

»Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 57.

129 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), 

S. 296.

130 | E. Utitz: »Außerästhetische Faktoren im Kunstgenuß« (Anm. 49), S. 635.

131 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), 

S. 296.

132 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 2, 

S. 321 (vgl. Max Frischeisen-Köhler: »Philosophie und Dichtung«, in: Kant-Studien 21 

[1917], S. 93-130).

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov46

und atmet«.133 Es geht gleichfalls nicht etwa um die bloße Steigerung solcher 
individuellen Gefühle. Mit bloßer Schwelgerei oder Ekstase hat die Kunst näm-
lich auch für Utitz nichts zu tun. Vielmehr ist sie, wie bereits für Fiedler, auf 
Erkenntnis hin orientiert, nur eben nicht auf anschauende Erkenntnis (zumal 
diese sich – entgegen dem alle Künste übergreifenden Ansatz der Allgemeinen 
Kunstwissenschaft – notwendigerweise auf die bildenden Künste beschränkt), 
sondern auf emotionale Erkenntnis. Das Kriterium der ›sinnerfüllten Form‹ 
soll es dabei ermöglichen, auch unkanonische Phänomene wie die erwähnte 
Zirkusdarbietung vorurteilslos auf ihren Kunstwerkcharakter hin zu befragen.

So steht der Künstler als Künstler »seinem Leben gegenüber« und »erlebt 
es erst eigentlich im Schaffen. Und nur das in dieser Form Erlebte wächst zum 
Werke der Kunst.« Das heißt, den Künstler zeichnet »gerade das objektive Her-
ausstellen des Subjektiven aus; dadurch verliert dieses nicht seine Einzigartig-
keit, wohl aber die zufällig stoffliche Tatsächlichkeit.«134 Als Gestaltetes für das 
›Gefühlserleben‹ kann daher das alltäglich Vertraute im ›Gefühlserleben‹ auf 
neue Weise erfahren werden:

»Wenn ich von ethischen, sinnlichen, sexuellen usw. Darstellungswerten spreche, meine 

ich natürlich nicht, daß Ethisches als Ethisches, Sinnliches als Sinnliches, Sexuelles als 

Sexuelles außerhalb der Kunst nicht vorkommen, wohl aber daß sie in der Kunst eine 

bestimmte, nur ihr eigene Gegebenheitsweise erlangen, eben Kunstsein, also eine Ge-

staltung auf Gefühlserleben, derar t, daß der Sinn dieser Gestaltung in einem Gefühls-

erleben sich erschließt.«135

Zwar bleiben diese Lebensinhalte auch im Kunstwerk, was sie sind, und ge-
hen nicht etwa im Ästhetischen auf.136 Aber wir »genießen sie nur ›schauend‹, 
und damit bahnt sich ein Erkennen ihrer an, das auf anderem Wege nicht in 
dieser Weise zu beschaffen ist«.137 Durch die Kunst werden daher die Gefühls-
möglichkeiten des Menschen erweitert, erneuert und verfeinert, und zwar in 
einem »aktualisierenden Sinn«, insofern das in der Kunst angesprochene Ge-
fühlserleben »die hier und jetzt erfahrene Freisetzung der in der Gestaltung 
angelegten Gefühlsmöglichkeiten« bedeutet.138

Zwar ist der Vollzug des im Kunstwerk gestalteten Gefühlserlebens damit 
Sache eines Individuums. Das Werk bzw. der Sinn des Werks liegt also nicht 

133 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 2, S. 166.

134 | Ebd., Bd. 2, S. 217f.

135 | Ebd., Bd. 2, S. 90.

136 | Vgl. ebd., Bd. 2, S. 91.

137 | Ebd., Bd. 2, S. 321.

138 | Vgl. W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), 

S. 296f., Zit. S. 297.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 47

bereits im gestalteten Objekt dinghaft vor, sondern muss vielmehr erst spon-
tan vollzogen werden. Aber dieser Vollzug ist immer auf einen intersubjekti-
ven Austausch bezogen: Er antwortet auf die »Absicht« des Künstlers, »uns 
durch seine Gestaltung ein Gefühlserleben darzubieten«, aus der allererst 
»der Sinn der Gestaltung, ihr Richtungsziel« resultiert. »Aus ihr heraus wird 
die Gestaltung begriffen, und ist dies unmöglich, so geht der Kunstcharak-
ter verloren.«139 Dies bedeutet, dass für ein »angemessenes Kunstverhalten«140 
ein Kunstwerk zwar etwas ist, das das Individuum als solches anspricht und 
dessen Verständnis immer aspekthaft bleibt. Es steht indes zugleich nicht je-
der beliebigen Deutung offen. Indem aber im Vollzug des Kunstwerks Utitz 
zufolge immer eine Intentionalität (des Künstlers) vorausgesetzt wird, auf die 
sich das Gefühlserleben verstehend bezieht, erhebt sich »die Gestaltung aus 
einer mechanischen Wirkungsrelation (Ursache für bestimmte Reize zu sein) 
in die Region einer freien Kommunikation«.141 Kunst, genauer: künstlerische 
Erkenntnis, ist so, mit Arendt und Aristoteles gesprochen, kommunikative pra-
xis, deren Spezifikum in ihrer werkbedingten Diskontinuität liegt: Kunstwerke 
sind »Medien eines diskontinuierlichen Kommunikationsgeschehens«.142 In diesem 
Kommunikationsgeschehen, das wir als ganzheitlichen und unabschließbaren 
Prozess vollziehen, vermögen wir etwas über uns als Menschen zu erfahren, 
das uns in primär abstrakt-diskursiven bzw. zweckgebundenen Zusammen-
hängen ebenso verborgen bliebe wie in rein ästhetischen. In der jeweils spezifi-
schen und funktionalen Einbindung der Gestaltung des Kunstwerks zeigt sich 
so zugleich die Gestaltbarkeit der Kultur als Realisierung des Menschlichen.

Diesem Kunstbegriff dürfte es ebenfalls kaum gelingen, die Kunst ›trenn-
scharf‹143 von nicht-künstlerischen Gegenständen der ästhetischen Wahrneh-
mung zu unterscheiden. Und man kann zudem daran zweifeln, »ob der Be-
griff des Gefühlserlebens das, was sich in der Gestaltetheit eines Kunstwerks 
zu manifestieren vermag, umfassend und präzise genug beschreibt«.144 Was 
diesem Kunstbegriff aber durchaus gelingt, ist es, zu zeigen, wie eine ange-
messene Reaktion auf die Entgrenzung des traditionellen Kunstbegriffs aus-

139 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, 

S. 64.

140 | Ebd., Bd. 1, S. 229; vgl. S. 27 und S. 226. – Reinold Schmücker deutet diese An-

lage des Kunstwerks, wie Utitz sie konzipier t, als Verschränkung von reflexiver (auf die 

individuelle ästhetische Er fahrung ausgerichteter) und gegenstandskonstitutiver (auf 

das bestimmte Kunstwerk ausgerichteter) Interpretation (vgl. R. Schmücker: »Ästhetik 

und allgemeine Kunstwissenschaft« [Anm. 20], S. 61).

141 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), S. 297.

142 | R. Schmücker: Was ist Kunst? (Anm. 17), S. 282.

143 | Vgl. Anm. 91.

144 | R. Schmücker: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov48

sehen kann: Diese kann nämlich keine bloße Erweiterung des Kreises der 
poiesis sein, die alles und jedes dem Bereich der Kunst eingemeindet. Sie kann 
aber auch nicht in der Kultivierung eines engen Kunstbegriffs liegen, der die 
Kunst in einer Sphäre reiner Interesselosigkeit bzw. Autonomie verortet. Und 
sie kann schließlich umgekehrt ebenfalls nicht im Verzicht auf den Kunstbe-
griff bestehen. Alle diese drei Optionen verfehlen nämlich gleichermaßen die 
differenziertere kulturelle Realität, in der verschobene oder auch durchlässige 
Grenzen nach wie vor Grenzen sind. Der Kunstbegriff der Allgemeinen Kunst-
wissenschaft, wie er bei Utitz seine substantiellste Ausführung erfährt, zeigt 
dagegen, dass es einer Bestimmung der Kunst im Zeichen der Entgrenzung 
ihres Begriffs darum gehen muss, Kunst (auch) als Form der Kommunikation 
zu charakterisieren, d.h. sie als kulturell wirksame – und vielleicht gar ›gefähr-
liche‹ – praxis zu begreifen.

Liter atur

Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München/Zürich 122001 
(11967; zuerst engl. unter dem Titel The Human Condition, Chicago, Ill. 
1958).

–: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen Denken I, hg. v. 
Ursula Ludz, München/Zürich 2012 (zuerst engl. unter dem Titel Between 
Past and Future: Eight Exercises in Political Thought, New York 1968).

Bernhart, Toni: »Dialog und Konkurrenz. Die Berliner ›Vereinigung für ästhe-
tische Forschung‹ 1908-1914«, in: Christian Scholl/Sandra Richter/Oliver 
Huck (Hg.): Konzert und Konkurrenz. Die Künste und ihre Wissenschaften im 
19. Jahrhundert, Göttingen 2010, S. 253-267.

Bielefeldt, Heiner: Wiedergewinnung des Politischen. Eine Einführung in Hannah 
Arendts politisches Denken, Würzburg 1993.

Boehm, Gottfried: »Einleitung«, in: Konrad Fiedler, Schriften zur Kunst, 2 
Bde., hg. v. G. Boehm, 2., verb. und erw. Aufl., München 1991 (11971), Bd. 1, 
S. XLV-XCII.

Bubner, Rüdiger: »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik« (1973), 
in: ders., Ästhetische Erfahrung, Frankfurt a.M. 1989, S. 9-51.

–: »Kann Theorie ästhetisch werden? Zum Hauptmotiv der Philosophie Ador-
nos« (1980), in: ders., Ästhetische Erfahrung, S. 70-98.

–: »Moderne Ersatzfunktionen des Ästhetischen« (1986), in: ders., Ästhetische 
Erfahrung, S. 99-120.

–: »Ästhetisierung der Lebenswelt« (1989), in: ders., Ästhetische Erfahrung, 
S. 143-156.

Busch, Werner (Hg.): Funkkolleg Kunst. Eine Geschichte der Kunst im Wandel 
ihrer Funktionen, 2 Bde., München/Zürich 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 49

–/Schmook, Peter: Kunst. Die Geschichte ihrer Funktion, Weinheim/Berlin 1987.
Collenberg-Plotnikov, Bernadette: »›Ėstetika i obščee iskusstvoznanie‹. Ob 

odnom konceptual’nom istočnike GAChN« (»›Ästhetik und Allgemei-
ne Kunstwissenschaft‹. Zu einem konzeptionellen Bezugspunkt der 
›GAChN‹«). Ins Russische übers. von Aleksej Grigorjev, in: Nikolaj Plotni-
kov (Hg.), GAChN (1921-1930) kak forum teorii iskusstva (GAChN als Forum 
der Kunsttheorie [1921-1930]), Moskau (im Druck).

Danto, Arthur C.: »Die philosophische Entmündigung der Kunst«, in: ders., 
Die philosophische Entmündigung der Kunst, übers. von Karen Lauer, Mün-
chen 1993 (zuerst engl. unter dem Titel The Philosophical Disenfranchise-
ment of Art, New York 1986), S. 23-43.

Dessoir, Max: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Stuttgart 1906, zweite 
stark veränderte Aufl. 1923.

–: »Eröffnungsrede [zum Ersten Kongress für Ästhetik und Allgemeine Kunst-
wissenschaft. Berlin 1913]«, in: Kongress für Ästhetik und Allgemeine Kunst-
wissenschaft. Berlin, 7.-9. Oktober 1913. Bericht, hg. vom Ortsausschuss, 
Stuttgart 1914, S. 42-54.

–: »Allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Deutsche Literaturzeitung 35/44-45 
(1914) Sp. 2405-2415.

–: »Sinn und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft«, in: Philosophische 
Monatshefte der Kant-Studien 1/4 (1925), S. 149-152.

Dilly, Heinrich: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Tilmann 
Buddensieg/Kurt Düwell/Klaus-Jürgen Sembach (Hg.), Wissenschaften in 
Berlin, Bd. 3, Berlin 1987, S. 53-57.

Fiedler, Konrad: Schriften zur Kunst, hg. v. G. Boehm, München 1991.
Franke, Ursula: »Nach Hegel – Zur Differenz von Ästhetik und Kunstwissen-

schaft(en)«, in: Josef Früchtl/Maria Moog-Grünewald (Hg.), Ästhetik in 
metaphysikkritischen Zeiten. 100 Jahre »Zeitschrift für Ästhetik und Allgemei-
ne Kunstwissenschaft«, Hamburg 2007 (Zeitschrift für Ästhetik und Allge-
meine Kunstwissenschaft, Sonderheft 8), S. 73-91.

Goehr, Lydia: »The Institutionalization of a Discipline. A Retrospective of The 
Journal of Aesthetics and Art Criticism«, in: Journal of Aesthetics and Art 
Criticism 51/2 (1993), S. 99-121.

Henckmann, Wolfhart: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft«, in: 
Lorenz Dittmann (Hg.), Kategorien und Methoden der deutschen Kunstge-
schichte 1900-1930, Stuttgart 1985, S. 273-334.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Berlin 31799 (11790).
Kemp, Wolfgang: »Reif für die Matrix. Kunstgeschichte als Bildwissenschaft«, 

in: Neue Rundschau 114/3 (2003), S. 39-49.
Lübbe, Hermann: »Das Avantgarde-Paradox: Die Vergangenheit rückt der 

Gegenwart näher«, in: ders., Im Zug der Zeit. Verkürzter Aufenthalt in der 
Gegenwart, Berlin/Heidelberg u.a. 1992, S. 91-106.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov50

Marquard, Odo: »Kunst als Kompensation ihres Endes«, in: Willi Oelmüller 
(Hg.), Kolloquium Kunst und Philosophie, Bd. 1: Ästhetische Erfahrung, Pa-
derborn/München/Wien/Zürich 1981, S. 159-168.

Mehring, Reinhard: »Das Konzentrationslager als ethische Erfahrung: Zur 
Charakterologie von Emil Utitz«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 51 
(2003), S. 761-775.

– (Hg.): Ethik nach Theresienstadt: Späte Texte des Prager Philosophen Emil Utitz 
(1883-1956). Wiederveröffentlichung einer Broschüre von 1948 mit ergänzenden 
Texten, Würzburg 2015.

Munro, Thomas: »Aesthetic as Science: Its Development in America«, in: The 
Journal of Aesthetics and Art Criticism 9/3 (1951), S. 161-207.

–: Toward Science in Aesthetics. Selected Essays, New York 1956.
Novitz, David: Art. »function of art«, in: Stephen Davies/Kathleen Marie Hig-

gins/Robert Hopkins/Robert Stecker/David E. Cooper (Hg.), A Companion 
to Aesthetics, Malden, MA u.a. 22009 (11992), S. 297-301.

Schmücker, Reinold: Was ist Kunst? Eine Grundlegung, 2. durchgesehene und 
korrigierte Auflage, Frankfurt a.M. 2014 (11998).

–: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft. Zur Aktualität eines histori-
schen Projekts«, in: Alice Bolterauer/Elfriede Wiltschnigg (Hg.), Kunstgren-
zen. Funktionsräume der Ästhetik in Moderne und Postmoderne, Wien 2001, 
S. 53-67.

–: »Funktionen der Kunst«, in: Bernd Kleimann/R. Schmücker (Hg.), Wozu 
Kunst? Die Frage nach ihrer Funktion, Darmstadt 2001, S. 13-33.

Schnädelbach, Herbert: »Kritik der Kompensation«, in: ders., Zur Rehabilitie-
rung des ›animal rationale‹. Vorträge und Abhandlungen, Bd. 2, Frankfurt 
a.M. 1992, S. 399-411.

Siegmund, Judith: Die Evidenz der Kunst. Künstlerisches Handeln als ästhetische 
Kommunikation, Bielefeld 2007.

Spitzer, Hugo: »Psychologie, Ästhetik und Kunstwissenschaft«, in: Deutsche 
Literaturzeitung 29 (1908), Sp. 1541-1551, 1605-1615, 1669-1680.

Trautmann-Waller, Céline: »Victor Basch. L’esthétique entre la France et l’All-
emagne«, in: Revue de Métaphysique et de Morale 34/2 (2002), S. 77-90.

Utitz, Emil: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft, 2 Bde. in 1 Bd., mit 
einem Vorwort, den Lebensdaten und einem Schriftenverz. des Verf., hg. v. 
W. Henckmann, Nachdruck der Ausgabe Stuttgart 1914/20, München 1972.

–: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Jahrbücher der Philo-
sophie. Eine kritische Übersicht über die Philosophie der Gegenwart 1 (1913), 
S. 322-364.

–: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Kongress für Ästhetik und 
Allgemeine Kunstwissenschaft. Berlin, 7.-9. Oktober 1913. Bericht, hg. vom 
Ortsausschuss, Stuttgart 1914, S. 102-106.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 51

–: »Allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Kunst und Künstler. Illustrierte Monats-
schrift für bildende Kunst und Kunstgewerbe 18 (1920), S. 435-445.

–: »Das Problem einer allgemeinen Kunstwissenschaft«, in: Zeitschrift für Äs-
thetik und allgemeine Kunstwissenschaft 16 (1922), S. 433-451.

–: »Über Grundbegriffe der Kunstwissenschaft«, in: Kant-Studien 34 (1929), 
S. 6-69.

Wiesing, Lambert: Die Sichtbarkeit des Bildes. Geschichte und Perspektiven der 
formalen Ästhetik, Reinbek bei Hamburg 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839427965-001 - am 14.02.2026, 13:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

