
Claudia Baumgart-Ochse

Religiöse Akteure und die Opportunitätsstruktur der
internationalen Beziehungen
Eine Replik auf Karsten Lehmann

Dieser Forumsbeitrag setzt sich kritisch mit Karsten Lehmanns Rezeption der Debatte
über Religion in den Internationalen Beziehungen auseinander. Im Gegensatz zu
Lehmann wird argumentiert, dass die IB noch immer eine weitgehend säkularistische
Diszplin sind. Seine Identifikation von mikro- und makroperspektivischen Religions-
konzeptionen bleibt zudem zu vage, um seiner Forderung nach einer Fokussierung
auf die Interdependenz von Religion und Politik analytischen Mehrwert zu verleihen.
Alternativ könnte sein empirisches Beispiel – die Menschenrechtsarbeit des Ökume-
nischen Rates der Kirchen in den Vereinten Nationen – als ein erster Baustein eines
breiteren Forschungsprogramms zu transnationalen religiösen Akteuren in den IB
gelesen werden. Zu untersuchen wäre einerseits, wie religiöse Akteure kollektive
Handlungsrahmen konstruieren und Ressourcen mobilisieren, um die Opportunitäts-
struktur von global governance für ihre religiös begründeten öffentlichen Anliegen
zu nutzen; und andererseits, wie sich dieser neue religiöse Aktivismus inhaltlich aus-
wirkt.

Einleitung

Die fruchtbare Irritation, die sich aus einem kritischen Blick von außen auf eine in-
nerdisziplinäre Debatte ergeben kann, ist eher selten, aber äußerst gewinnbringend.
Zumal, wenn es sich bei dem Beobachter – in diesem Fall Karsten Lehmann (in diesem
Heft) – um den Vertreter einer benachbarten Wissenschaft handelt, die sich zwar aus
anderer theoretischer Perspektive, mit anderen Fragen und Methoden, aber doch
demselben Gegenstandsbereich zuwendet: der Rolle und Bedeutung von Religion und
religiösen Gemeinschaften und Organisationen in der internationalen Politik.

Was also sieht der Religionswissenschaftler Lehmann, wenn er auf die Debatte über
die Rolle von Religion in der politikwissenschaftlichen Disziplin der Internationalen
Beziehungen (IB) schaut? Er benennt Gründe für das gestiegene Interesse der Diszi-
plin an der Religion, identifiziert zwei in der IB-Forschungsliteratur vorrangig ver-
wendete, aber seines Erachtens unzulängliche Religionskonzeptionen, beklagt die
weitgehende Ignoranz gegenüber religionswissenschaftlichen Arbeiten, und formu-
liert eine alternative Perspektive zum besseren Verständnis der dialektischen Bezie-
hung zwischen Religion und Politik. Ich möchte diese Beobachtungen und kritischen
Einwände im Folgenden aufgreifen und diskutieren, um dann in einem zweiten Schritt

1.

Zeitschrift für Internationale Beziehungen
17. Jg. (2010) Heft 1, S. 101 – 117

101

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einige konzeptionelle Überlegungen anzustellen, wie der von Lehmann empirisch
untersuchte Fall – die Rolle des Ökumenischen Rates der Kirchen in den Vereinten
Nationen – als ein erster Baustein für ein breiteres Forschungsprogramm zur Bedeu-
tung transnationaler religiöser Akteure in der global governance gelesen werden
könnte.

Internationale Beziehungen und Religion: Geschichte einer Annäherung?

Zunächst zu den Gründen, die laut Lehmann dazu geführt haben, dass sich die For-
schung in den IB in zunehmendem Maße mit Religion beschäftigt, namentlich: die
Zunahme religiös konnotierter Gewalt in der internationalen Politik, eine wachsende
Skepsis gegenüber dem Säkularismus in der Politikwissenschaft sowie die konstruk-
tivistische Wende in den Theorien der IB.

Religiös konnotierte Konflikte und konstruktivistische Theorie

In der Tat konnten in einer Disziplin, die nicht zuletzt die Bedingungen und Ursachen
für Krieg und Frieden im internationalen System erforscht, die immer häufiger zu
Tage tretenden religiösen Rahmungen von Konfliktsituationen durch nicht-staatliche
und staatliche Akteure nicht mehr dauerhaft ignoriert werden. Diese Beobachtung
widersprach den über Jahrhunderte tradierten Prämissen des westfälischen Staaten-
systems – und damit der Grundlegung der modernen internationalen Beziehungen
überhaupt. Demnach war die Religion als Ursache für Konflikte und Kriege seit dem
Westfälischen Frieden von 1648 für immer aus dem internationalen System souve-
räner Staaten verbannt worden: »Nach außen stellt die im Westfälischen Frieden in-
augurierte Ordnung das erste internationale politische System dar, welches auf der
unbedingten Territorialhoheit des jeweiligen Souveräns beruht« (Kallscheuer 1996:
20). Und diese Souveränität definierte sich vorrangig über das Prinzip der Nicht-
Intervention in innere Angelegenheiten, genauer: Angelegenheiten der Religionszu-
gehörigkeit (Thomas 2005: 54-55; Philpott 2000: 213).

Doch gegen Ende des 20. Jahrhunderts wurde das westfälische System zunehmend
herausgefordert. In den IB war zum einen die Rede von der Entgrenzung der Staa-
tenwelt (Brock/Albert 1995) und der Denationalisierung im Zuge von Globalisie-
rungsprozessen (Zürn 1998). Zugleich ließ sich ein Prozess der Fragmentierung be-
obachten: Spätestens mit dem Ende des Ost-West-Konflikts traten die lange Zeit vom
globalen Systemgegensatz überdeckten ethnischen und religiösen Identitäten, Be-
gründungsmuster und Verwerfungen deutlicher zu Tage (Gurr 1993).1 Erfahrene Un-

2.

2.1.

1 Eines der Standardwerke zu ethnopolitischen Konflikten erschien beispielsweise schon Mitte
der 1980er Jahre, siehe Horowitz (1985). Schon seit den 1970er Jahren war die Politikwis-
senschaft insgesamt aufmerksam geworden auf religiöse Akteure, die mit politischen Ambi-
tionen auftraten – wie die islamischen Revolutionäre von 1979 im Iran oder die neue christ-
liche Rechte in den Vereinigten Staaten in den 1980er Jahren.

Forum

102

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerechtigkeiten und politische Ansprüche wurden zunehmend auch in religiöser Spra-
che ausgedrückt. An die Stelle des Kommunismus und seiner utopischen Vision trat
nun insbesondere der politische Islam als größte ideologische Herausforderung des
Westens (Barbato/Kratochwil 2009: 325).

Aus den ersten politikwissenschaftlichen Studien, die auf diese als »religiöse Re-
surgenz« bezeichnete Entwicklung reagierten, klang noch deutlich das Bedrohungs-
gefühl angesichts einer wieder erstarkten Religion, die vom »Kampf der Kulturen«
(Huntington 1998), dem »Krieg der Zivilisationen« (Tibi 1995), einem »neuen Kalten
Krieg« (Juergensmeyer 1993) oder gar der »Rache Gottes« (Kepel 1994) kündete. In
den alten Denkschulen der IB verhaftet, zeugen diese Arbeiten aus den frühen 1990er
Jahren vom Versuch, die Kategorien von Macht, Selbsthilfe und Sicherheitsdilemma
auf eine Welt zu übertragen, in der Akteure nun plötzlich das Attribut »religiös« im
Namen trugen.

Doch das Ende des Ost-West-Konflikts ließ auch die Theoriebildung in den IB nicht
unberührt. Dass der Kalte Krieg überhaupt geendet hatte, noch dazu in weitgehend
gewaltloser Art und Weise, konnte mit den überkommenen Kategorien von Realismus
und Liberalismus kaum angemessen erklärt werden; dazu bedurfte es einer neuen
theoretischen Perspektive, welche einerseits die Wirkmächtigkeit von Überzeugun-
gen und Ideen erfassen konnte und andererseits die Durchlässigkeit der Grenze zwi-
schen Innen- und Außenpolitik analytisch einbezog. Die konstruktivistische Wende
in den IB seit den 1980er Jahren, die Impulse aus den Kulturwissenschaften und der
Soziologie aufnahm, vermochte mit ihrem Fokus auf Identitäten, Normen und Ide-
en2 auch der Erforschung religiöser Akteure und religiöser Traditionen entscheidende
Impulse zu geben.3 Finnemore/Sikkink (2001: 391-392) beschreiben den Konstruk-
tivismus im Kern als einen Ansatz, der annimmt, dass jede menschliche Interaktion
in der Hauptsache von ideellen Faktoren geprägt wird. Intersubjektive Überzeugun-
gen, die von einer Vielzahl von Menschen geteilt werden, konstruieren die Interessen
und Identitäten von Akteuren ebenso wie ihr Handeln. Der im Englischen verwendete
Begriff für geteilte Überzeugungen – shared beliefs – lässt noch deutlicher erkennen,
dass der Konstruktivismus eine breite Brücke hin zur Religion schlägt. Die Mythen,
Rituale, Erzählungen und Gebote, die in religiösen Traditionen aufgehoben sind, bie-
ten einen reichen Fundus, aus dem sich Identitäten und normative Überzeugungen
von Individuen und Gruppen speisen. Sie beeinflussen, wie Akteure die Welt deuten,
Situationen definieren, und sie stellen Handlungsskripte bereit.4

2 Überblicke u.a. in Checkel (1998) und Adler (2002); mit besonderem Augenmerk für Kultur
siehe Jetschke/Liese (1998).

3 Siehe vor allem Hasenclever/Rittberger (2003); Laustsen/Waever (2003).
4 Zum Begriff des Handlungsskriptes siehe Kippenberg (2008: 26).

Claudia Baumgart-Ochse: 
Religiöse Akteure und die Opportunitätsstruktur der internationalen Beziehungen 

ZIB 1/2010 103

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Säkularismus in den IB

Während ich diesen beiden Erklärungen für das gestiegene Interesse am Thema weit-
gehend zustimme, sehe ich die von Lehmann konstatierte wachsende Distanz gegen-
über dem »Säkularismus der Politikwissenschaft« deutlich skeptischer – und zwar
insbesondere mit Blick auf die Teildisziplin der IB. Die Säkularisierungstheorie, von
Casanova (1994) als eines der wenigen großen Paradigmen der Sozialwissenschaften
bezeichnet, ist insbesondere den Theorien internationaler Beziehungen tief einge-
schrieben. Der schon erwähnte westfälische Mythos beschreibt die historische Genese
des internationalen Systems ja gerade als einen Prozess der Säkularisierung, als ein
Ergebnis der Ausdifferenzierung der Sphären Religion und Politik und der Privati-
sierung des Glaubens; und die über Jahrzehnte dominierenden Theorien der IB grün-
den auf der kaum hinterfragten normativen Überzeugung,5 dass der Religion kein
Raum im Politischen zukommt, ja dass eine säkulare Begründung und Gestaltung
internationaler Politik die überlegenere ist, weil sie vermeintlich rational und ver-
nünftig sei, während Religion häufig als irrational, absolut und gefährlich eingeschätzt
wird.6 Die in den 1990er Jahren florierende Fundamentalismus-Forschung, angeführt
vom groß angelegten Fundamentalism Project der American Academy of Arts and
Sciences, hat diese Perzeption der »gefährlichen Religion« noch verstärkt.7

Peter Bergers Bemerkung, dass die Welt am Ende des 20. Jahrhunderts noch immer
so leidenschaftlich religiös sei, wie sie es schon immer war (Berger 1999: 2), ist in
den IB nur zaghaft rezipiert worden. Zwar gibt es eine Debatte über die Rolle von
Religion in den IB und in der Friedens- und Konfliktforschung, und sie hat in den
vergangenen Jahren an Intensität und Tiefe gewonnen (Bellin 2008: 338-344) – doch
nach wie vor spielt sie sich eher am Rande der Disziplin ab. Das Unbehagen, das viele
(westliche) Forscherinnen und Forscher angesichts der offensichtlicher werdenden
Bedeutung von Religion und religiösen Akteuren beschleicht, zeugt vom Behar-
rungsvermögen einmal internalisierter Analyseperspektiven und normativer Orien-
tierungen.

Selbst die konstruktivistisch angeleitete Forschung hat kaum empirische Studien
zu diesem Feld hervorgebracht, was daran liegen mag, dass normativer Wandel in
den internationalen Beziehungen bevorzugt am Beispiel liberaler, kosmopolitisch
orientierter Akteure untersucht wird, die als unabhängig, rational und individualis-
tisch charakterisiert werden (Adamson 2005: 547-548; vgl. Hopgood 2000). Sicher

2. 2.

5 Willems (2001: 216-220) nennt diese Hintergrundüberzeugung, die er der Politikwissenschaft
insgesamt attestiert, den religionspolitischen common sense: eine Haltung, die sich mit ver-
schiedenen normativen und analytischen Instrumenten gegen die Einbeziehung religiöser
Faktoren immunisiert. Für eine spezifische Betrachtung dieses religionspolitischen common
sense in den IB vgl. Hatzopoulos/Petito (2003: 1) und Laustsen/Waever (2003: 706).

6 Dass Theorien der IB, die zum liberalen Kernbestand der westlichen Tradition gehören, nicht
minder ambivalent und gefährlich sein können, zeigt die jüngere Forschung zum Demokra-
tischen Frieden und seinen Schattenseiten (Geis et al. 2007; Brock et al. 2006).

7 In fünf Bänden versammelten die Herausgeber Martin Marty und R. Scott Appleby Studien
zu konservativ-fundamentalistischen religiösen Gruppen und Bewegungen aus einer Vielzahl
religiöser Traditionen weltweit, beispielsweise im Blick auf ihr Verhältnis zum Staat (Marty/
Appleby 1993).

Forum

104

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


würden die meisten IB-Forscherinnen und -Forscher religiösen Faktoren dennoch
hohe Relevanz zuerkennen, nicht zuletzt seit den Anschlägen vom 11. September
2001, welche das Thema in das Bewusstsein der Disziplin katapultierten, wenn auch
erneut mit einem Fokus auf die unterstellte Gewaltneigung religiöser Akteure (Phil-
pott 2002). Doch diese Relevanz theoretisch zu fassen und analytisch umzusetzen, ist
ein Schritt, den nur wenige gehen. Und noch immer lesen sich die Einleitungen der
wichtigsten Bücher und Aufsätze, als müsse die Auseinandersetzung mit diesem
sperrigen Phänomen in besonderer Weise gerechtfertigt werden. Autorinnen und Au-
toren wie Fox (2009), Haynes (2007), Thomas (2005), Kratochwil (2005), Barbato/
Kratochwil (2009), Hallward (2008) oder Hurd (2008) wenden einiges an intellektu-
eller Energie auf, um zunächst einmal die soziale Konstruiertheit jener so unhinter-
fragt hingenommenen Grenzziehung zwischen Religion und Politik sichtbar zu ma-
chen – und auf diese Weise den Säkularismus selbst als historisch bedingte, politische
Ideologie zu exponieren und seine Universalität in Frage zu stellen.

Religionskonzeptionen: Mikro, makro oder interdependent?

Wenn der Schritt zur theoretischen und empirischen Auseinandersetzung mit Religion
in den IB gegangen wird, dann strukturieren nach Lehmanns Beobachtung zwei ver-
schiedene Religionskonzeptionen die Forschung. Die von ihm als Makroperspekti-
ve bezeichnete Konzeption verstehe Religion als einen abstrakten Zivilisationsmar-
ker. Sie finden sich vor allem in Ansätzen à la Huntington (1998), die nach dem Ende
des ideologischen Systemgegensatzes ein Zeitalter von Kultur- und Religionskon-
flikten heraufziehen sahen. Lehmann fasst unter die Makroperspektive jedoch auch
Arbeiten wie die von Norris/Inglehart (2004), die auf der Grundlage von Umfrage-
daten – in diesem Fall das World Value Survey – Rückschlüsse über Säkularisierungs-
und Desäkularisierungsprozesse im weltweiten Vergleich ziehen und Konfliktpoten-
ziale identifizieren. Lehmann beurteilt diese globale Perspektive, die verschiedene
Religionen unter einer bestimmten Fragestellung vergleichend analysiert, äußerst
kritisch, weil in ihr Religion lediglich abstrakt und statisch dargestellt würde; die
Vielgestaltigkeit und Dynamik innerhalb der religiösen Traditionen und die Beson-
derheit jeder einzelnen religiösen Gruppierung oder Organisation blieben unberück-
sichtigt. Dies führe, so Lehmann, zu einer Konzentration auf die konfliktfördernden
Potenziale von Religion, während die friedensstiftenden Qualitäten außen vor blie-
ben.

Letzteren Aspekt sieht er dagegen in denjenigen Studien aufgenommen, die eine
Mikroperspektive einnehmen und einzelne Akteure in den Blick nehmen: sowohl in
den qualitativen Arbeiten aus der Friedens- und Konfliktforschung, die seit geraumer
Zeit von einer grundlegenden Ambivalenz religiöser Einflussnahme auf Konflikte

2.3.

Claudia Baumgart-Ochse: 
Religiöse Akteure und die Opportunitätsstruktur der internationalen Beziehungen 

ZIB 1/2010 105

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgehen und somit friedens- und konfliktfördernde Potenziale im Blick haben,8 als
auch in Studien, die sich mit dem Einfluss innergesellschaftlicher religiöser Akteure
auf die Formulierung der Außenpolitik von Staaten beschäftigen.9

Beide Religionskonzeptionen, so lautet Lehmanns zentraler Kritikpunkt an der IB-
Forschung, behandelten jedoch die religiösen Akteure weitgehend als black boxes.
Das Erkenntnisinteresse richte sich auf die Auswirkungen des politischen Handelns
religiöser Gruppen auf politische Entscheidungsprozesse und Institutionen; die um-
gekehrte Richtung, nämlich der Wandel religiöser Akteure, der durch ihr Engagement
im politischen Raum ausgelöst wird, werde nicht thematisiert.

Als Alternative zu diesen defizitären Religionskonzeptionen schlägt Lehmann (in
diesem Heft, S. 75) einen Ansatz vor, der in der kulturwissenschaftlich orientierten
Religionswissenschaft beheimatet ist. Demnach sind Religionen kulturelle Phäno-
mene, »welche mit anderen kulturellen Phänomenen […] nicht nur analytisch ver-
gleichbar sind, sondern auch empirisch im ständigen Austausch stehen«. Dieses Ver-
ständnis von Religion impliziere einen analytischen Fokus auf die Interdependenzen
zwischen Religion und Politik. Erst dieser, von Religionswissenschaftlern wie Burk-
hard Gladigow begründete Forschungsansatz, ermögliche eine aussagekräftige Ana-
lyse des dialektischen Verhältnisses von internationalen Beziehungen und Religion.

Religionskonzeptionen und IB-Forschung: Kritik der Kritik

Lehmanns Unterteilung in makro- und mikroperspektivische Religionskonzeptionen
ist aus verschiedenen Gründen problematisch. Unklar bleibt, was eigentlich genau
damit bezeichnet wird: So verweisen die Begriffe Makro- und Mikroperspektive auf
verschiedene Analyseebenen, beispielsweise Zivilgesellschaft und internationales
System; zugleich scheint die klassische Akteurs-Struktur-Problematik mit dieser Be-
grifflichkeit angesprochen zu sein, indem Unterscheidungen aus der Religionswis-
senschaft und -soziologie zwischen religiösen Traditionen als Symbolsystemen und
konkreten religiösen Akteuren einfließen. Gegen Ende schleicht sich auch noch die
Unterscheidung der Sphären Religion und Politik in die dichotome Kategorisierung
ein.

Zusätzlich zu dieser diffusen Begrifflichkeit nimmt Lehmann eine deutliche Be-
wertung dieser Religionskonzeptionen vor: Die Makroperspektive sei zu abstrakt und
statisch und führe zu einer Überbetonung der Konfliktpotenziale von Religion. Mit
Blick auf Huntingtons Kulturkampfthese scheint diese Kritik durchaus berechtigt.
Diese Debatte ist in den IB mit Verve ausgefochten worden, und nicht wenige Autoren
haben Huntingtons allzu simpel gestricktes Bedrohungsszenario äußerst kritisch be-
urteilt (Müller 1998; Senghaas 1998; Fox/Sandler 2004). Doch die Mängel des Hun-

2.3.1.

8 Siehe vor allem Appleby (2000); Philpott (2007); Hasenclever/De Juan (2007); Basedau
(2009); Weingardt (2007) sowie die Aufsätze in Hildebrandt/Brocker (2005) und Brocker/
Hildebrandt (2008).

9 Einen Überblick gibt Haynes (2009); für einzelne Studien siehe u.a. Akbari (2004); Croft
(2007); Baumgart-Ochse (2008).

Forum

106

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tingtonschen Ansatzes dürfen nicht zu dem Fehlschluss führen, dass vergleichende
Studien mit einer globalen Perspektive unzulässig seien. Insbesondere die Religions-
soziologie hat in der jüngeren Säkularisierungsdebatte aufschlussreiche Studien her-
vorgebracht, die Auswirkungen der Globalisierung auf Religion und religiöse Akteure
im globalen Maßstab thematisieren und die Ungleichzeitigkeit von Säkularisierungs-
und Desäkularisierungsprozessen komparativ untersuchen – mit hoch interessanten
Einsichten.10

Die Lehmannsche Skepsis trifft auch jene Studien in der Friedens- und Konflikt-
forschung, die mit Hilfe von large n-Datensätzen die Rolle von Religion in Bürger-
kriegen und zwischenstaatlichen Konflikten komparativ untersuchen.11 Bei aller Not-
wendigkeit, die Ergebnisse quantitativer Forschung durch qualitative Studien zu er-
gänzen, erbringen large n-Untersuchungen doch höchst relevantes Wissen, welches
bestimmte Auffälligkeiten und erklärungsbedürftige Muster überhaupt erst sichtbar
macht und so qualitative Fallstudien anregt. Gerade diese quantitativen empirischen
Untersuchungen jüngeren Datums widerlegen auch das Argument, dass eine abstrak-
te, hoch aggregierte Religionskonzeption die konfliktfördernden Potenziale von Re-
ligionen überbetone. Vielmehr widerlegen viele dieser Arbeiten die von Huntington
und anderen in die Welt gesetzte These und deuten, ähnlich wie die von Lehmann
genannten qualitativen Einzelfallstudien, auf die Ambivalenz religiöser Orientierun-
gen hin. Die Perzeption einer generellen Konflikthaftigkeit rührt vielmehr vom noch
immer dominanten Säkularismus in den IB her.

Auch wenn Lehmann für die politikwissenschaftliche Mikroperspektive, die stärker
einzelfall- und akteursbezogen arbeitet, mehr Sympathien übrig hat, so behandelt sie
aus seiner Sicht religiöse Akteure ebenfalls als black boxes. In diese Lücke stößt nun
der Lehmannsche Ansatz der Interdependenz, der Religion als kulturelles Phänomen
versteht und die Dialektik wechselseitiger Bedingtheit von Religion und Politik in
den Mittelpunkt rückt.

Religiöse Praxis statt heiligem Mysterium: der Gegenstandsbereich von
Religionsforschung

Die Einführung eines Religionsverständnisses, das sich aus der aktuellen Theoriede-
batte in den Religions- und Kulturwissenschaften sowie der Religionssoziologie
speist, ist zunächst einmal sehr zu begrüßen. Denn gerade in den IB und der Friedens-
und Konfliktforschung besteht die Neigung, höchst selektiv Referenzautoren zu zi-
tieren, um das Phänomen Religion begrifflich zu fassen – doch dabei handelt es sich
häufig um Autoren, deren theoretische Ansätze in der aktuellen Religionswissen-
schaft und -soziologie zum Teil sehr kritisch diskutiert werden. Das Paradebeispiel
ist der deutsche Religionsphilosoph Rudolf Otto, dessen Buch »Das Heilige« (1979)

2.3.2.

10 Vgl. beispielsweise Casanova (2007); Beyer (2007); Beckford (2000); Berger (2005).
11 Einen guten Überblick bieten Hasenclever/De Juan (2007); vgl. auch Gartzke/Gleditsch

(2006); Fox (2004a); Fearon/Laitin (2003); Svensson (2007); Ellingsen (2005).

Claudia Baumgart-Ochse: 
Religiöse Akteure und die Opportunitätsstruktur der internationalen Beziehungen 

ZIB 1/2010 107

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1917 erstmals publiziert wurde.12 Seine religionsphänomenologische Definition des
Heiligen als mysterium tremendum et fascinans, als transzendentes Geheimnis, das
uns erschauern und erschrecken lässt und zugleich fasziniert und begeistert, wird in
den IB zitiert, um die Ambivalenz religiöser Orientierungen in der internationalen
Politik und insbesondere in Kriegen und Konflikten zu begründen: Die Beobachtung,
dass religiöse Akteure sowohl Friedensstifter als auch Kriegstreiber sein können, wird
nicht aus dem sozialen Handeln und den geteilten Überzeugungen rekonstruiert, son-
dern vielmehr auf die Eigenschaften des Heiligen als einer Kategorie sui generis
zurückgeführt (Appleby 2000: 28-29; Kratochwil 2005: 119). Dass Otto diejenigen
Leser und Leserinnen, die sich nicht »auf einen Moment starker und möglichst ein-
seitiger religiöser Erregtheit« besinnen können,13 auffordert, die Lektüre seines Bu-
ches lieber bleiben zu lassen, wird anscheinend überlesen.

Neuere Ansätze, die an einer allgemeinen Religionstheorie festhalten,14 bestreiten
nicht die empirische Entrücktheit der religiösen Erfahrung – aber sie bestimmen die
kulturell, sozial und historisch konkreten Praktiken und Glaubensvorstellungen als
den primären Gegenstandsbereich von Religionsforschung (Riesebrodt 2007: Kap.
2). Für die Forschung könne es sich immer nur um »menschliche Religion« handeln,
also um Religion »wie sie von Menschen ausgedrückt und beschrieben, gedacht und
gelebt, geglaubt und betrieben worden ist und wird« (Waardenburg 1986: 17-18). Die
Frage, ob es eine transzendente Realität gibt, wird methodisch ausgeklammert.15

Leider gewährt uns Lehmann keinen näheren Einblick in diese hochinteressanten
Debatten, die in seiner und benachbarten Disziplinen geführt werden und die für die
politikwissenschaftliche Analyse instruktiv wären, sondern beschränkt sich auf seine
Kernidee der Interdependenz. Von dieser Warte blickt er auf seinen empirischen Ge-
genstand, das Verhältnis zwischen einer religiösen Nichtregierungsorganisation

12 Andere Beispiele sind Referenzautoren wie der Literaturwissenschaftler René Girard
(1994, zitiert in Fox 2004b: 20; Thomas 2005: Kap.5; Juergensmeyer 1992; kritisch dazu
Appleby 2000: 78-80), oder der Philosoph Sören Kierkegaard (zitiert in Laustsen/Waever
2003). Deren kulturphilosophische Arbeiten sollen hier keineswegs gering geschätzt wer-
den; vielmehr erstaunt, dass die aktuelle religionswissenschaftliche und -soziologische
Theoriedebatte zum Religionsverständnis, die auch analytische und methodische Angebote
macht, weitgehend ignoriert wird. Siehe u.a. Riesebrodt (2007); Kippenberg/von Stuckrad
(2003); McCutcheon (2001).

13 Sondern nur auf »Pubertäts-gefühle Verdauungs-stockungen oder auch Sozial-gefühle
[sic!]« (Otto 1979: 8).

14 Im Gegensatz zu postmodernen und postkolonialen Diskurstheorien, die die Möglichkeit
eines universalen Religionsbegriffs bestreiten, wie dies besonders prominent Asad (1993)
getan hat.

15 Dieses methodische Ausklammern ist weitgehend unproblematisch, solange der Fokus der
Analyse auf die sozialen Aspekte von Religion gerichtet ist. Mit Blick auf die religiöse
Erfahrung selbst gibt Porpora (2006) jedoch zu bedenken, dass der von Peter Berger be-
gründete methodologische Atheismus eine transzendente Realität als explanans auch für
die Erfahrung des Religiösen rigoros ausschließt. Er schlägt dagegen einen methodologi-
schen Agnostizismus vor, der im Gegensatz zum radikalen soziologischen Konstruktio-
nismus zumindest die Möglichkeit offen lässt, dass eine transzendente Wirklichkeit die
religiöse Erfahrung erklärt. Ähnlich unterscheidet Waardenburg (1986: 23) zwischen der
»Wirklichkeit der Religion«, die er jedoch als empirisch nicht zugänglich ansieht, und der
»religiösen Wirklichkeit«, die Gegenstand der Forschung sein kann.

Forum

108

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(NRO) und einer Internationalen Organisation und fragt danach, wie sich religiöser
Akteur und politische Struktur wechselseitig beeinflussen. Mit dieser Fragestellung
trifft er in der Tat auf ein wenig untersuchtes Feld, das jedoch nicht allein die religiösen
nichtstaatlichen Akteure in den internationalen Beziehungen umfasst. Risse (2002:
260-262) hat in einem Überblick über die Forschung zu transnationalen Akteuren als
Desiderat herausgestellt, dass das Gros der Studien sich damit beschäftigt, wie Nicht-
regierungsorganisationen, Unternehmen und soziale Bewegungen auf die Politik ein-
wirken und das internationale System verändern16 – nicht aber mit der Frage, wie sich
diese Akteure selbst im Zuge der Interaktion wandeln. Die Einzelfallstudie, die Leh-
mann präsentiert, weist somit auf eine interessante Forschungslücke hin.17 Die Her-
ausforderung besteht darin, diese Interdependenz theoretisch und methodisch zu kon-
zeptionalisieren.

Religiöse Akteure und global governance: Motivation, Ressourcen und
Opportunitätsstrukturen

Wie könnte man also dieses Wechselverhältnis zwischen religiösen nicht-staatlichen
Akteuren und politischen settings auf der Analyseebene inter- oder transnationaler
Beziehungen erschließen? Ein breiter angelegtes Forschungsprogramm müsste auf
zwei Ebenen operieren. Erstens bedarf es eines analytischen Instrumentariums, um
das zunehmende politische Engagement religiöser Akteure systematisch zu erfassen.
Bisherige Studien haben sich in der Hauptsache auf erste quantitative Bestandsauf-
nahmen dieser spezifischen Untergruppe internationaler NRO beschränkt.18 Für die
qualitative Untersuchung religiöser NRO bietet sich als methodisches Handwerks-
zeug die Heuristik der Forschung zu Neuen Sozialen Bewegungen (NSB) an, die vor
allem im nationalstaatlichen Rahmen für die Analyse der Rolle von Religion und
religiösen Akteuren vorgeschlagen und genutzt wurde, aber auch bereits für die in-
ternationalen Beziehungen adaptiert worden ist. Die zweite Ebene ist eher theoreti-
scher Natur und weitaus komplizierter, denn sie fragt danach, wann und unter welchen
Bedingungen religiöse Akteure bestimmte Handlungsoptionen wählen, also bei-
spielsweise, ob sie sich für Menschenrechte und soziale Gerechtigkeit engagieren
oder vielmehr partikularistische, auf exklusiven Identitäten basierende Interessen
verfolgen. Diese Frage schließt an die Forschung zur Ambivalenz politischen Han-
delns religiöser Akteure an, die sich jedoch bislang hauptsächlich auf die innerstaat-
liche Analyseebene konzentriert.

3.

16 Risse/Ropp/Sikkink (1999); Florini (2000); Keck/Sikkink (1998).
17 Für Nichtregierungsorganisationen allgemein vgl. jedoch Martens (2005).
18 Siehe Berger (2003); Boli (2007); Bush (2007).

Claudia Baumgart-Ochse: 
Religiöse Akteure und die Opportunitätsstruktur der internationalen Beziehungen 

ZIB 1/2010 109

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NSB-Forschung und religiöse Akteure

Die Heuristik der NSB-Forschung, die vor allem am Beispiel progressiver säkularer
Bewegungen für sozialen Wandel entwickelt wurde, hat sich auch für die Analyse
religiöser Einflussgruppen als sehr geeignet erwiesen. Autoren haben die Konzepte
und Methoden genutzt, um beispielsweise die Entwicklungsdynamik der (neuen)
christlichen Rechten in den USA zu untersuchen (Brocker 2004), islamischen Akti-
vismus als soziale Bewegung zu verstehen (Wiktorowicz 2004), die Varianz kirchli-
chen sozialen Engagements zu erklären (Wood 1999) oder die Rolle von religiösen
Akteuren in Bürgerkriegen zu analysieren (De Juan/Hasenclever 2009). Wald/Sil-
verman/Fridy (2005) empfehlen das Handwerkszeug der NSB-Forschung, um gene-
rell die verschiedensten Formen religionsbasierten politischen Handelns zu unter-
suchen. Um das Verhältnis von Religion und Politik zu verstehen, müsse der Blick
auf »motives, means, and opportunities« (Wald/Silverman/Fridy 2005: 124) gerichtet
werden: auf die Motive, die religiöse Akteure zu politischem Handeln veranlassen;
auf die Ressourcen, die ihnen eine wirkungsvolle Teilnahme an politischen Diskursen
und Entscheidungsprozessen ermöglichen; und schließlich auf die externen Oppor-
tunitätsstrukturen, die ihnen den Eintritt in die Politik erleichtern oder erschweren.

Religiöse Akteure und kollektive Handlungsrahmen

Die ersten beiden Dimensionen beziehen sich auf den religiösen Akteur. Die Motive
religiösen Handelns lassen sich demnach nicht direkt aus den überlieferten Doktrinen
und Narrativen ableiten, sondern es bedarf kollektiver Handlungsrahmen (collective
action frames), die in der Regel von religiösen oder politischen Eliten unter Bezug
auf die religiöse Tradition konstruiert werden. Religiöse Handlungsrahmen werden
genutzt, um konkrete Situationen wie politische Konflikte oder erlebte Missstände
und Ungerechtigkeiten zu diagnostizieren, angemessene Reaktionsformen zu formu-
lieren und die Menschen zum Handeln zu motivieren. Zentral ist dabei die Rolle von
Eliten, die das religiöse framing nutzen, um bestimmte politische Ziele zu erreichen
(De Juan/Hasenclever 2009: 183; Wald/Silverman 2005: 128-131). Neben den ide-
ellen Motiven bedarf es jedoch auch der organisatorischen Ressourcen, die den reli-
giösen Akteuren ein effektives politisches Handeln überhaupt erst ermöglichen. Dazu
zählen die identitätsstiftende Kraft der religiösen Gemeinschaft und Kultur, die Qua-
lität der politisch-religiösen Führung, die materiellen Ressourcen, das Ausmaß der
kommunikativen Netzwerke und ein vom Staat unterscheidbarer Raum, der ein Ort
für normative Kritik sein kann (Wald/Silverman 2005: 131-136).

Diese analytische Perspektive eröffnet ein weites Feld für interdisziplinäre Zusam-
menarbeit, ganz so, wie Lehmann sie einfordert. Religionswissenschaft und Religi-
onssoziologie haben der Politikwissenschaft einiges voraus, wenn es darum geht, die
Motive und Bedeutungen religiösen Handelns zu verstehen. Die Auswahl, Exegese
und Interpretation religiöser Texte, das Verrichten religiöser Rituale, die Rolle reli-
giöser Spezialisten, die Formen religiöser Vergemeinschaftung – all diese Elemente

3.1.

3.2.

Forum

110

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


religiöser Praxis, die »auf einem Glauben an übermenschliche Mächte beruhen, die
Heil und Unheil bringen oder abwenden können« (Riesebrodt 2007: 39), bilden die
Grundlage, auf der religiöse Handlungsrahmen für das politische Engagement reli-
giöser Akteure konstruiert werden. Die institutionelle Gestalt religiöser Organisatio-
nen, die Wege der Kommunikation oder der Grad der religiösen Bildung der einfachen
Gläubigen bilden organisatorische Ressourcen, die über Einflussmöglichkeiten und
Inhalte politischer Aktion mit entscheiden.

Mit Blick auf das von Lehmann untersuchte Beispiel des Ökumenischen Rates der
Kirchen (ÖRK) wäre also zu fragen, wie diese kirchliche Nichtregierungsorganisation
den notwendigen religiösen kollektiven Handlungsrahmen für das Engagement in der
Menschenrechtspolitik konstruiert hat: Welche Teile der überlieferten religiösen Tra-
dition wurden ausgewählt, interpretiert und adaptiert, um die politische Situation zu
diagnostizieren, Handlungsoptionen zu entwerfen und schließlich die Gläubigen zum
Handeln zu motivieren? Wie war es um die Qualität der politischen Führung und die
materiellen Ressourcen bestellt, auf die der ÖRK bauen konnte? Wie gut war der ÖRK
kommunikativ mit seinen Mitgliedkirchen vernetzt, wie konnte er eine gewisse Ei-
genständigkeit gegenüber den normativen Anforderungen des säkularen Umfelds der
Vereinen Nationen bewahren?

Global governance als Opportunitätsstruktur für religiöse Akteure

Die externe Dimension betrifft die Opportunitätsstrukturen, auf die religiöse Akteure
treffen. Politische Mobilisierung, so lehrt es die innerstaatlich orientierte NSB-For-
schung, ist beispielsweise dann zu erwarten, wenn sich das institutionelle Gefüge für
gesellschaftliche Partizipation öffnet oder wenn sich die Landschaft gesellschaftlicher
und politischer Allianzen wandelt (Wald/Silverman/Fridy 2005: 136-140). Entwick-
lungen dieser Art sind auf internationaler Ebene in den vergangenen Jahrzehnten un-
übersehbar gewesen, ja sie bilden den Kern der Debatte über governance in den IB.
Der Begriff governance wird »zur Bezeichnung einer nicht rein hierarchischen, ko-
operativen Form des Regierens benutzt, bei der private korporative Akteure an der
Formulierung und Implementation von Politik mitwirken« (Mayntz 2008: 45). Das
internationale System, einst ausschließlich die Domäne der Regierungen souveräner
Nationalstaaten, hat sich angesichts grenzüberschreitender Probleme wie dem Kli-
mawandel, der Proliferation von Massenvernichtungswaffen oder humanitärer Kata-
strophen zunehmend für diese neue Formen von Steuerung und Kooperation geöffnet,
in denen neben den Internationalen Organisationen auch nicht-staatliche Akteure wie
Nichtregierungsorganisationen eine bedeutende Rolle spielen (Risse 2002; Wolf
2006). Die einst für das westfälische Staatensystem konstitutive Trennung von privat
und öffentlich, die ihre historischen Wurzeln nicht zuletzt in der Säkularisierung der
zwischenstaatlichen Beziehungen hat, ist durchlässiger geworden. Zugleich ist jedoch
auch eine Situation des Wettbewerbs nicht-staatlicher Akteure um Ressourcen und
Einfluss entstanden: eine Vielzahl von NRO konkurriert um die Aufmerksamkeit von

3.3.

Claudia Baumgart-Ochse: 
Religiöse Akteure und die Opportunitätsstruktur der internationalen Beziehungen 

ZIB 1/2010 111

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Staaten, internationalen Organisationen und den großen, gut etablierten NRO, die als
Torwächter die Zugangsmöglichkeiten regulieren (Bob 2005).

Aus diesen Entwicklungen ergibt sich eine Opportunitätsstruktur (Tarrow 2005:
8-9), die gerade auch für religiöse Akteure veränderte Chancen der Intervention und
des Mitgestaltens bietet. So haben sich die Vereinten Nationen in den vergangenen
Jahren verstärkt für die Mitwirkung und Beratung durch religiöse Akteure geöffnet
(Religion Counts 2002). Und diese Möglichkeiten werden in zunehmendem Maße
genutzt. Organisationen, die sich selbst als religiös, spirituell oder glaubensbasiert
(faith-based) bezeichnen, bilden einen wachsenden und sehr vitalen Teil der interna-
tionalen NRO-Szene. Ein Großteil dieser Organisationen engagiert sich in Politik-
feldern, die außerhalb der traditionell religiösen Aufgaben und Ziele liegen – und
zwar insbesondere auf den Gebieten Menschenrechte, Umweltschutz, humanitäre
Hilfe, Entwicklung und Frieden (Berger 2003).

Von Seiten der Weltkultur-Theorie wird daher unterstellt, dass ihre institutionelle
Form als moderne Organisation sowie ihr Engagement für »weltliche«, rational be-
gründete Ziele bereits das Ergebnis einer tiefgreifenden Säkularisierung von Religion
in der globalen Zivilgesellschaft sind (Boli/Brewington 2007: 219-221). Dagegen
steht jedoch die Einsicht, dass religiöse Akteure ihre Wurzeln immer in besonderen
Traditionen, Orten und Gemeinschaften haben: »[…] the emerging global circum-
stance may call for a universalistic form of religious expression, but the available
resources are irremediably particularistic« (Beckford 2000: 181).

Religiöse Ambivalenz oder säkulare Sozialisation: Religiöse NRO als
Normunternehmer

Damit kommt die zweite Ebene ins Spiele, die für Erforschung transnationaler reli-
giöser Akteure von Bedeutung ist: die Frage nach den Bedingungen und der Richtung
ihres politischen Handelns. Passen sich religiöse NRO in gleicher Weise dem insti-
tutionellen Umfeld internationaler Organisationen an, wie dies nicht-religiöse NRO
tun (Martens 2005), und sind sie daher selbst ein kaum unterscheidbarer Teil einer
kosmopolitischen, westlich-liberalen Kultur? Oder nutzen sie lediglich die sich ihnen
bietenden Opportunitätsstrukturen, ohne dabei ihren spezifischen religiösen Charak-
ter zu verlieren (Bush 2007; Casanova 2007)? Wenn Letzteres zutrifft, dann ist davon
auszugehen, dass religiöse Akteure auch in den Arenen von governance ihre grund-
legende Ambivalenz gegenüber der Politik nicht vollständig ablegen. Sie haben ei-
nerseits das Potenzial, sich sowohl normativ als auch praktisch assoziativ in Diskurse,
Entscheidungsprozesse und Handlungsabläufe einzubringen. Die überwiegende
Mehrheit der religiösen NRO, die sich als Ideengeber, Anwälte, praktische Helfer
oder spirituelle Ratgeber in den internationalen Beziehungen engagieren (Thomas
2005: 99-102), wird als Quelle moralischer und ethischer Normen und Werte wahr-
genommen, die jenseits des entzauberten politischen Alltagsgeschäft ihren Ursprung
haben und somit eine kritische, moralische Instanz gegenüber der häufig macht- und

3.4.

Forum

112

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


interessengeleiteten internationalen Politik sein können (Lechner 2005). Der ÖRK
fällt ganz augenscheinlich in diese Kategorie religiöser NRO.

Aber religiöse Akteure können sich auch dissoziativ auswirken, wenn sie beste-
hende Konflikte durch den Bezug auf religiöse partikulare Ideen und Identitäten ver-
grundsätzlichen. Die ungewöhnliche Allianz von konservativen muslimischen Grup-
pen und katholischer Kirche, die sich während der Weltkonferenz der Frauen in Pe-
king gegen die Ausweitung von Frauenrechten und Abtreibung formierte (Buss 1998),
wirft ein Licht auf diese potenziell dissoziativen Potenziale. Ein anderes Beispiel
betrifft das relativ neue Engagement konservativer evangelikaler Gruppen in den USA
für eine weltweite Durchsetzung von Menschenrechten, und zwar insbesondere für
die Religionsfreiheit. Dieser Trend zeigt einerseits eine Neuorientierung innerhalb
der evangelikalen Bewegung an, die sich auf neue, progressive Themenfelder einlässt
und Allianzen mit diversen Akteuren anderer religiöser Traditionen schmiedet (Hert-
zke 2004); jedoch wird kritisch angemerkt, dass Religionsfreiheit zum Teil auch des-
halb gefordert wird, um die Arbeit christlich-evangelikaler Missionare insbesondere
im globalen Süden zu ermöglichen (Hoeber Rudolph 2003). Eine theoretische Kon-
zeptionalisierung wird sowohl Fragen nach der politischen Theologie dieser Akteure
stellen müssen als auch nach ihrer Anbindung an bestimmte (mächtige) Staaten, ihrer
Rolle in internationalen Organisationen oder ihrer Funktion als verlängerter Arm eth-
nopolitischer Konfliktparteien.19

Das noch wenig erforschte Gebiet nicht-staatlicher religiöser Akteure in den inter-
nationalen Beziehungen, das Karsten Lehmann in seinem Aufsatz betreten hat, hält
also noch viele unbeantwortete Fragen und theoretische Herausforderungen bereit.
Es weiter zu untersuchen, könnte interessante Einsichten über den Wandel des inter-
nationalen Systems in einer post-westfälischen Phase bescheren, die womöglich we-
niger säkular sein wird, als wir bisher dachten.

Literatur

Adamson, Fiona B. 2005: Global Liberalism Versus Political Islam: Competing Ideological
Frameworks in International Politics, in: International Studies Review 7: 4, 547-569.

Adler, Emanuel 2002: Constructivism and International Relations, in: Carlsnaes, Walter/Risse,
Thomas/Simmons, Beth A. (Hrsg.): Handbook of International Relations, London, 95-118.

19 Philpott (2007) unterscheidet auf innerstaatlicher Ebene zwei Variablen, die das Verhalten
religiöser Akteure im Hinblick auf politische Gewalt auf der einen und Unterstützung für
Demokratisierungsprozesse auf der anderen Seite erklären. Dabei handelt es sich, erstens,
um den Grad der wechselseitig gewährten Autonomie, die Staat und Religion genießen;
und, zweitens, um politische Theologie, verstanden als geteilte Überzeugungen, wie poli-
tische Herrschaft legitimiert und gestaltet werden soll. Je nachdem, welche Ausprägung
diese beiden Variablen aufweisen und in welcher zeitlichen Abfolge sie aufeinander ein-
wirken, neigen religiöse Akteure eher zur Unterstützung von Demokratie oder zur Legiti-
mation und Anwendung politischer Gewalt. Ein Transfer dieser Konzeption auf die trans-
nationale Ebene steht aus, wäre aber sicher reizvoll.

Claudia Baumgart-Ochse: 
Religiöse Akteure und die Opportunitätsstruktur der internationalen Beziehungen 

ZIB 1/2010 113

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akbari, Semiramis 2004: Iran zwischen amerikanischem und innenpolitischem Druck. Rückfall
ins Mittelalter oder pragmatischer Aufbruch? Hessische Stiftung Friedens- und Konflikt-
forschung, Report 2004, Frankfurt a. M.

Appleby, R. Scott 2000: The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence, and Reconciliation,
New York, NY.

Asad, Talal 1993: Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in Christianity and
Islam, Baltimore, MD.

Barbato, Mariano/Kratochwil, Friedrich 2009: Towards a Post-Secular Political Order? in: Eu-
ropean Political Science Review 1: 3, 317-340.

Basedau, Matthias 2009: Religion und Gewaltkonflikt im subsaharischen Afrika. Zur Rolle re-
ligiöser Faktoren in Benin und der Elfenbeinküste, in: Bussmann, Margit/Hasenclever,
Andreas/Schneider, Gerald (Hrsg.): Identität, Institutionen und Ökonomie. Ursachen in-
nenpolitischer Gewalt, Politische Vierteljahresschrift, Sonderheft, Bd. 43, Wiesbaden,
151-177.

Baumgart-Ochse, Claudia 2008: Demokratie und Gewalt im Heiligen Land. Politisierte Religion
in Israel und das Scheitern des Osloer Friedensprozesses, Baden-Baden.

Beckford, James A. 2000: Religious Movements and Globalization, in: Cohen, Robin/Rai, Shirin
M. (Hrsg.): Global Social Movements, London, 165-183.

Bellin, Eva 2008: Faith in Politics: New Trends in the Study of Religion and Politics, in: World
Politics 60: January, 315-347.

Berger, Julia 2003: Religious Nongovernmental Organizations: An Exploratory Analysis, in:
Voluntas: International Journal of Voluntary and Nonprofit Organizations 14: 1, 15-39.

Berger, Peter L. 1999: The Desecularization of the World: A Global Overview, in: Berger, Peter
L. (Hrsg.): The Desecularization of the World: Resurgent Religion and World Politics,
Grand Rapids, MI, 1-18.

Berger, Peter 2005: Religion and Global Civil Society, in: Juergensmeyer, Mark (Hrsg.): Reli-
gion in Global Civil Society, Oxford, 11-22.

Beyer, Peter 2007: Globalization and the Institutional Modeling of Religions, in: Beyer, Peter/
Beaman, Lori (Hrsg.): Religion, Globalization, and Culture, Leiden, 167-186.

Bob, Clifford 2005: Marketing Rebellion: Insurgents, Media, and International Activism, Cam-
bridge.

Boli, John/Brewington, David V. 2007: Religious Organizations, in: Beyer, Peter/Beaman, Lori
(Hrsg.): Religion, Globalization, and Culture, Leiden, 203-231.

Brock, Lothar/Albert, Matthias 1995: Entgrenzung der Staatenwelt. Zur Analyse weltgesell-
schaftlicher Entwicklungstendenzen, in: Zeitschrift für Internationale Beziehungen 2: 2,
259-285.

Brock, Lothar/Geis, Anna/Müller, Harald (Hrsg.) 2006: Democratic Wars. Looking at the Dark
Side of Democratic Peace, New York, NY.

Brocker, Manfred 2004: Protest – Anpassung – Etablierung. Die Christliche Rechte im politi-
schen System der USA, Frankfurt a. M.

Brocker, Manfred/Hildebrandt, Mathias (Hrsg.) 2008: Friedensstiftende Religionen? Religion
und die Deeskalation politischer Konflikte, Wiesbaden.

Bush, Evelyn L. 2007: Measuring Religion in Global Civil Society, in: Social Forces 85: 4,
1645-1665.

Buss, Doris E. 1998: Robes, Relics, and Rights: The Vatican and the Beijing Conference on
Women, in: Social & Legal Studies 7: 3, 339-363.

Casanova, José 1994: Public Religions in the Modern World, Chicago, IL.
Casanova, José 2007: Rethinking Secularization: A Global Comparative Perspective, in: Beyer,

Peter/Beaman, Lori (Hrsg.): Religion, Globalization, and Culture, Leiden, 101-120.
Checkel, Jeffrey T. 1998: The Constructivist Turn in International Relations Theory, in: World

Politics 50: 2, 324-348.
Croft, Stuart 2007: »Thy Will Be Done«: The New Foreign Policy of America’s Christian Right,

in: International Politics: 44, 692-710.

Forum

114

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


De Juan, Alexander/Hasenclever, Andreas 2007: Grasping the Impact of Religious Traditions
on Political Conflicts: Empirical Findings and Theoretical Perspectives, in: Die Friedens-
Warte 82: 2-3, 19-47.

De Juan, Alexander/Hasenclever, Andreas 2009: Das Framing religiöser Konflikte – die Rolle
von Eliten in religiös konnotierten Bürgerkriegen, in: Bussmann, Margit/Hasenclever,
Andreas/Schneider, Gerald (Hrsg.): Identität, Institutionien und Ökonomie. Ursachen in-
nenpolitischer Gewalt, Politische Vierteljahresschrift, Sonderheft, Bd. 43, Wiesbaden,
178-205.

Ellingsen, Tanja 2005: Toward a Revival of Religion and Religious Clashes? in: Terrorism and
Political Violence 17: 3, 305-332.

Fearon, James D./Laitin, David D. 2003: Ethnicity, Insurgency, and Civil War, in: American
Political Science Review 97: 1, 75-90.

Finnemore, Martha/Sikkink, Kathryn 2001: Taking Stock: The Constructivist Research Program
in International Relations and Comparative Politics, in: Annual Reviews of Political
Science 2001: 4, 391-416.

Florini, Ann M. (Hrsg.) 2000: The Third Force, Tokyo.
Fox, Jonathan/Sandler, Shmuel 2004: Bringing Religion into International Relations, New York,

NY.
Fox, Jonathan 2004a: Is Ethnoreligious Conflict a Contagious Disease? in: Studies in Conflict

& Terrorism 27, 89-106.
Fox, Jonathan 2004b: Religion, Civilization, and Civil War, Lanham, MD.
Fox, Jonathan 2009: Integrating Religion into International Relations Theory, in: Haynes, Jef-

frey (Hrsg.): Routledge Handbook of Religion and Politics, Milton Park, 273-292.
Gartzke, Erik/Gleditsch, Kristian Skrede 2006: Identity and Conflict: Ties that Bind and Diffe-

rences that Divide, in: European Journal of International Relations 12: 1, 53-87.
Geis, Anna/Müller, Harald/Wagner, Wolfgang (Hrsg.) 2007: Schattenseiten des Demokrati-

schen Friedens, Frankfurt a. M.
Girard, René 1994: Das Heilige und die Gewalt, Frankfurt a. M.
Gurr, Ted Robert 1993: Minorities at Risk: A Global View of Ethnopolitical Conflicts, 2. prin-

ting, Washington, DC.
Hallward, Maia Carter 2008: Situating the »Secular«: Negotiating the Boundary between Re-

ligion and Politics, in: International Political Sociology: 2, 1-16.
Hasenclever, Andreas/Rittberger, Volker 2003: Does Religion Make a Difference? Theoretical

Approaches to the Impact of Faith on Political Conflict, in: Hatzopoulos, Pavlos/Petito,
Fabio (Hrsg.): Religion in International Relations: The Return from Exile, New York, NY,
107-147.

Hatzopoulos, Pavlos/Petito, Fabio 2003: The Return from Exile: An Introduction, in: Hatzo-
poulos, Pavlos/Petito, Fabio (Hrsg.): Religion in International Relations: The Return from
Exile, New York, NY, 1-20.

Haynes, Jeffrey 2007: An Introduction to International Relations and Religion, Harlow.
Haynes, Jeffrey 2009: Religion and Foreign Policy, in: Haynes, Jeffrey (Hrsg.): The Routledge

Handbook of Religion and Politics, Milton Park, 293-307.
Hertzke, Allen D. 2004: Freeing God’s Children: The Unlikely Alliance for Global Human

Rights, Lanham, MD.
Hildebrandt, Mathias/Brocker, Manfred (Hrsg.) 2005: Unfriedliche Religionen? Das Konflikt-

und Gewaltpotenzial von Religionen, Wiesbaden.
Hoeber Rudolph, Susanne 2003: Religious Concomitants of Transnationalism: From a Universal

Church to a Universal Religiosity? in: Carlson, John D./Owens, Erik C. (Hrsg.): The Sacred
and the Sovereign, Washington, D.C., 139-153.

Hopgood, Stephen 2000: Reading the Small Print in Global Civil Society: The Inexorable He-
gemony of the Liberal Self, in: Millennium: Journal of International Studies 29: 1.

Horowitz, Donald L. 1985: Ethnic Groups in Conflict, Berkeley, CA.

Claudia Baumgart-Ochse: 
Religiöse Akteure und die Opportunitätsstruktur der internationalen Beziehungen 

ZIB 1/2010 115

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Huntington, Samuel 1998: Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21. Jahr-
hundert, München.

Hurd, Elizabeth Shakman 2008: The Politics of Secularism in International Relations, Princeton,
NJ.

Jetschke, Anja/Liese, Andrea 1998: Kultur im Aufwind. Zur Rolle von Bedeutungen, Werten
und Handlungsrepertoires in den internationalen Beziehungen, in: Zeitschrift für Interna-
tionale Beziehungen 5: 1, 149-179.

Juergensmeyer, Mark 1992: Sacrifice and Cosmic War, in: Juergensmeyer, Mark (Hrsg.): Vio-
lence and the Sacred in the Modern World, London, 101-117.

Juergensmeyer, Mark 1993: The New Cold War? Religious Nationalism Confronts the Secular
State, Berkeley, CA.

Kallscheuer, Otto 1996: Zusammenprall der Zivilisationen oder Polytheismus der Werte? Re-
ligiöse Identität und europäische Politik, in: Kallscheuer, Otto (Hrsg.): Das Europa der
Religionen, Frankfurt a. M., 17-38.

Keck, Margaret E./Sikkink, Kathryn 1998: Activists Beyond Borders: Advocacy Networks in
International Politics, Ithaka, NY.

Kepel, Gilles 1994: The Revenge of God: The Resurgence of Islam, Christianity and Judaism in
the Modern World, University Park, PA.

Kippenberg, Hans G./von Stuckrad, Kocku 2003: Einführung in die Religionswissenschaft,
München.

Kippenberg, Hans G. 2008: Gewalt als Gottesdienst. Religionskriege im Zeitalter der Globali-
sierung, München.

Kratochwil, Friedrich 2005: Religion and (Inter-)National Politics: On the Heuristics of Iden-
tities, Structures, and Agents, in: Alternatives 30: 2, 113-140.

Laustsen, Carsten Bagge/Waever, Ole 2003: In Defense of Religion: Sacred Referent Objects
for Securitization, in: Hatzopoulos, Pavlos/Petito, Fabio (Hrsg.): Religion in International
Relations: The Return from Exile, New York, NY, 147-180.

Lechner, Frank J. 2005: Religious Rejections of Globalization, in: Juergensmeyer, Mark (Hrsg.):
Religion in Global Civil Society, Oxford, 115-134.

Martens, Kerstin 2005: NGOs and the United Nations: Institutionalization, Professionalization
and Adaptation, New York, NY.

Marty, Martin E./Appleby, R. Scott (Hrsg.) 1993: Fundamentalisms and the State (The Funda-
mentalism Project, Bd. 3), Chicago, IL.

Mayntz, Renate 2008: Von der Steuerungstheorie zu Global Governance, in: Schuppert, Gunnar
Folke/Zürn, Michael (Hrsg.): Governance in einer sich wandelnden Welt, Bd. Sonderheft
41, 43-61.

McCutcheon, Russell T. 2001: Critics not Caretakers: Redescribing the Public Study of Religion,
Albany, NY.

Müller, Harald 1998: Das Zusammenleben der Kulturen. Ein Gegenentwurf zu Huntington,
Frankfurt a. M.

Norris, Pippa/Inglehart, Ronald 2004: Sacred and Secular: Religion and Politics Worldwide,
Cambridge.

Otto, Rudolf 1979: Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Ver-
hältnis zum Rationalen, ungekürzte Sonderausgabe, München.

Philpott, Daniel 2000: The Religious Roots of Modern International Relations, in: World Politics
52: 2, 206-245.

Philpott, Daniel 2002: The Challenge of September 11 to Secularism in International Relations,
in: World Politics 55: 1, 66-95.

Philpott, Daniel 2007: Explaining the Political Ambivalence of Religion, in: American Political
Science Review 101: 3, 505-525.

Porpora, Douglas V. 2006: Methodological Atheism, Methodological Agnosticism and Reli-
gious Experience, in: Journal for the Theory of Social Behaviour 36: 1, 57-75.

Forum

116

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion Counts 2002: Religion and Public Policy at the UN, Park Ridge Center, Washington,
D.C.

Riesebrodt, Martin 2007: Cultus und Heilsversprechen, München.
Risse, Thomas/Ropp, Stephen C./Sikkink, Kathryn (Hrsg.) 1999: The Power of Human Rights,

Cambridge.
Risse, Thomas 2002: Transnational Actors and World Politics, in: Carlsnaes, Walter/Risse, Tho-

mas/Simmons, Beth A. (Hrsg.): Handbook of International Relations, London, 255-274.
Senghaas, Dieter 1998: Zivilisierung wider Willen. Der Konflikt der Kulturen mit sich selbst,

Edition Suhrkamp: 2081, Frankfurt a.M..
Svensson, Isak 2007: Fighting with Faith: Religion and Conflict Resolution in Civil Wars, in:

Journal of Conflict Resolution 51: 6, 930-949.
Tarrow, Sidney G. 2005: The New Transnational Activism, New York, NY.
Thomas, Scott M. 2005: The Global Resurgence of Religion and the Transformation of Interna-

tional Relations. The Struggle for the Soul of the Twenty-First Century, New York, NY.
Tibi, Bassam 1995: Krieg der Zivilisationen. Politik und Religion zwischen Vernunft und Fun-

damentalismus, Hamburg.
Waardenburg, Jacques 1986: Religionen und Religion. Systematische Einführung in die Reli-

gionswissenschaft, Berlin.
Wald, Kenneth D./Silverman, Adam L./Fridy, Kevin S. 2005: Making Sense of Religion in Po-

litical Life, in: Annual Reviews of Political Science 8, 121-143.
Weingardt, Markus A. 2007: Religion Macht Frieden. Das Friedenspotential von Religionen in

politischen Gewaltkonflikten, Stuttgart.
Wiktorowicz, Quintan (Hrsg.) 2004: Islamic Activism: A Social Movement Theory Approach,

Bloomington, IN.
Willems, Ulrich 2001: Säkularisierung des Politischen oder politikwissenschaftlicher Säkula-

rismus? Anmerkungen zum disziplinären Perzeptionsmuster des Verhältnisses von Reli-
gion und Politik in gegenwärtigen Gesellschaften, in: Hildebrandt, Mathias/Brocker, Man-
fred/Behr, Hartmut (Hrsg.): Säkularisierung und Resakralisierung in westlichen Gesell-
schaften, Wiesbaden, 215-240.

Wolf, Klaus Dieter 2006: Private Actors and the Legitimacy of Governance Beyond the State:
Conceptional Outlines and Empirical Explorations, in: Benz, Arthur/Papadopoulos, Yan-
nis (Hrsg.): Governance and Democracy, London, 200-227.

Wood, Richard L. 1999: Religious Culture and Political Action, in: Sociological Theory 17: 3,
307-332.

Zürn, Michael 1998: Regieren jenseits des Nationalstaats, Frankfurt a. M.

Claudia Baumgart-Ochse: 
Religiöse Akteure und die Opportunitätsstruktur der internationalen Beziehungen 

ZIB 1/2010 117

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

