Claudia Baumgart-Ochse

Religiose Akteure und die Opportunitiitsstruktur der
internationalen Beziehungen
Eine Replik auf Karsten Lehmann

Dieser Forumsbeitrag setzt sich kritisch mit Karsten Lehmanns Rezeption der Debatte
tiber Religion in den Internationalen Beziehungen auseinander. Im Gegensatz zu
Lehmann wird argumentiert, dass die IB noch immer eine weitgehend sékularistische
Diszplin sind. Seine Identifikation von mikro- und makroperspektivischen Religions-
konzeptionen bleibt zudem zu vage, um seiner Forderung nach einer Fokussierung
auf die Interdependenz von Religion und Politik analytischen Mehrwert zu verleihen.
Alternativ kénnte sein empirisches Beispiel — die Menschenrechtsarbeit des Okume-
nischen Rates der Kirchen in den Vereinten Nationen — als ein erster Baustein eines
breiteren Forschungsprogramms zu transnationalen religiosen Akteuren in den IB
gelesen werden. Zu untersuchen wdre einerseits, wie religiose Akteure kollektive
Handlungsrahmen konstruieren und Ressourcen mobilisieren, um die Opportunitdits-
struktur von global governance fiir ihre religios begriindeten offentlichen Anliegen
zu nutzen, und andererseits, wie sich dieser neue religiose Aktivismus inhaltlich aus-
wirkt.

1. FEinleitung

Die fruchtbare Irritation, die sich aus einem kritischen Blick von auflen auf eine in-
nerdisziplindre Debatte ergeben kann, ist eher selten, aber duferst gewinnbringend.
Zumal, wenn es sich bei dem Beobachter —in diesem Fall Karsten Lehmann (in diesem
Heft) —um den Vertreter einer benachbarten Wissenschaft handelt, die sich zwar aus
anderer theoretischer Perspektive, mit anderen Fragen und Methoden, aber doch
demselben Gegenstandsbereich zuwendet: der Rolle und Bedeutung von Religion und
religiosen Gemeinschaften und Organisationen in der internationalen Politik.

Was also sieht der Religionswissenschaftler Lehmann, wenn er auf die Debatte tiber
die Rolle von Religion in der politikwissenschaftlichen Disziplin der Internationalen
Beziehungen (IB) schaut? Er benennt Griinde fiir das gestiegene Interesse der Diszi-
plin an der Religion, identifiziert zwei in der IB-Forschungsliteratur vorrangig ver-
wendete, aber seines Erachtens unzuldngliche Religionskonzeptionen, beklagt die
weitgehende Ignoranz gegeniiber religionswissenschaftlichen Arbeiten, und formu-
liert eine alternative Perspektive zum besseren Verstindnis der dialektischen Bezie-
hung zwischen Religion und Politik. Ich mdchte diese Beobachtungen und kritischen
Einwénde im Folgenden aufgreifen und diskutieren, um dann in einem zweiten Schritt

Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 101
17.Jg. (2010) Heft 1, S. 101 — 117

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

einige konzeptionelle Uberlegungen anzustellen, wie der von Lehmann empirisch
untersuchte Fall — die Rolle des Okumenischen Rates der Kirchen in den Vereinten
Nationen — als ein erster Baustein fiir ein breiteres Forschungsprogramm zur Bedeu-
tung transnationaler religioser Akteure in der global governance gelesen werden
konnte.

2. Internationale Beziehungen und Religion: Geschichte einer Anndherung?

Zunichst zu den Griinden, die laut Lehmann dazu gefiihrt haben, dass sich die For-
schung in den IB in zunehmendem Mafle mit Religion beschéftigt, namentlich: die
Zunahme religios konnotierter Gewalt in der internationalen Politik, eine wachsende
Skepsis gegeniiber dem Sdkularismus in der Politikwissenschaft sowie die konstruk-
tivistische Wende in den Theorien der IB.

2.1. Religids konnotierte Konflikte und konstruktivistische Theorie

In der Tat konnten in einer Disziplin, die nicht zuletzt die Bedingungen und Ursachen
fiir Krieg und Frieden im internationalen System erforscht, die immer haufiger zu
Tage tretenden religiosen Rahmungen von Konfliktsituationen durch nicht-staatliche
und staatliche Akteure nicht mehr dauerhaft ignoriert werden. Diese Beobachtung
widersprach den liber Jahrhunderte tradierten Pramissen des westfdlischen Staaten-
systems — und damit der Grundlegung der modernen internationalen Beziehungen
iiberhaupt. Demnach war die Religion als Ursache fiir Konflikte und Kriege seit dem
Westfdlischen Frieden von 1648 fiir immer aus dem internationalen System souve-
raner Staaten verbannt worden: »Nach auBen stellt die im Westfdlischen Frieden in-
augurierte Ordnung das erste internationale politische System dar, welches auf der
unbedingten Territorialhoheit des jeweiligen Souverdns beruht« (Kallscheuer 1996:
20). Und diese Souverdnitit definierte sich vorrangig iiber das Prinzip der Nicht-
Intervention in innere Angelegenheiten, genauer: Angelegenheiten der Religionszu-
gehorigkeit (Thomas 2005: 54-55; Philpott 2000: 213).

Doch gegen Ende des 20. Jahrhunderts wurde das westfdlische System zunehmend
herausgefordert. In den IB war zum einen die Rede von der Entgrenzung der Staa-
tenwelt (Brock/Albert 1995) und der Denationalisierung im Zuge von Globalisie-
rungsprozessen (Ziirn 1998). Zugleich lieB3 sich ein Prozess der Fragmentierung be-
obachten: Spatestens mit dem Ende des Ost-West-Konflikts traten die lange Zeit vom
globalen Systemgegensatz tiberdeckten ethnischen und religiosen Identitdten, Be-
griindungsmuster und Verwerfungen deutlicher zu Tage (Gurr 1993).! Erfahrene Un-

1 Eines der Standardwerke zu ethnopolitischen Konflikten erschien beispielsweise schon Mitte
der 1980er Jahre, siche Horowitz (1985). Schon seit den 1970er Jahren war die Politikwis-
senschaft insgesamt aufmerksam geworden auf religiése Akteure, die mit politischen Ambi-
tionen auftraten — wie die islamischen Revolutiondre von 1979 im Iran oder die neue christ-
liche Rechte in den Vereinigten Staaten in den 1980er Jahren.

102

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Baumgart-Ochse:
Religiose Akteure und die Opportunitdtsstruktur der internationalen Beziehungen

gerechtigkeiten und politische Anspriiche wurden zunehmend auch in religioser Spra-
che ausgedriickt. An die Stelle des Kommunismus und seiner utopischen Vision trat
nun insbesondere der politische Islam als groBite ideologische Herausforderung des
Westens (Barbato/Kratochwil 2009: 325).

Aus den ersten politikwissenschaftlichen Studien, die auf diese als »religiose Re-
surgenz« bezeichnete Entwicklung reagierten, klang noch deutlich das Bedrohungs-
gefiihl angesichts einer wieder erstarkten Religion, die vom »Kampf der Kulturen«
(Huntington 1998), dem »Krieg der Zivilisationen« (Tibi 1995), einem »neuen Kalten
Krieg« (Juergensmeyer 1993) oder gar der »Rache Gottes« (Kepel 1994) kiindete. In
den alten Denkschulen der IB verhaftet, zeugen diese Arbeiten aus den frithen 1990er
Jahren vom Versuch, die Kategorien von Macht, Selbsthilfe und Sicherheitsdilemma
auf eine Welt zu iibertragen, in der Akteure nun plotzlich das Attribut »religids« im
Namen trugen.

Doch das Ende des Ost-West-Konflikts lie§ auch die Theoriebildung in den IB nicht
unberiihrt. Dass der Kalte Krieg iiberhaupt geendet hatte, noch dazu in weitgehend
gewaltloser Art und Weise, konnte mit den iiberkommenen Kategorien von Realismus
und Liberalismus kaum angemessen erklart werden; dazu bedurfte es einer neuen
theoretischen Perspektive, welche einerseits die Wirkméchtigkeit von Uberzeugun-
gen und Ideen erfassen konnte und andererseits die Durchléssigkeit der Grenze zwi-
schen Innen- und AuBenpolitik analytisch einbezog. Die konstruktivistische Wende
in den IB seit den 1980er Jahren, die Impulse aus den Kulturwissenschaften und der
Soziologie aufnahm, vermochte mit ihrem Fokus auf Identitidten, Normen und Ide-
en? auch der Erforschung religioser Akteure und religidser Traditionen entscheidende
Impulse zu geben.? Finnemore/Sikkink (2001: 391-392) beschreiben den Konstruk-
tivismus im Kern als einen Ansatz, der annimmt, dass jede menschliche Interaktion
in der Hauptsache von ideellen Faktoren geprigt wird. Intersubjektive Uberzeugun-
gen, die von einer Vielzahl von Menschen geteilt werden, konstruieren die Interessen
und Identitdten von Akteuren ebenso wie ihr Handeln. Der im Englischen verwendete
Begriff fiir geteilte Uberzeugungen — shared beliefs —isst noch deutlicher erkennen,
dass der Konstruktivismus eine breite Briicke hin zur Religion schldgt. Die Mythen,
Rituale, Erzahlungen und Gebote, die in religidsen Traditionen aufgehoben sind, bie-
ten einen reichen Fundus, aus dem sich Identititen und normative Uberzeugungen
von Individuen und Gruppen speisen. Sie beeinflussen, wie Akteure die Welt deuten,
Situationen definieren, und sie stellen Handlungsskripte bereit.*

2 Uberblicke u.a. in Checkel (1998) und Adler (2002); mit besonderem Augenmerk fiir Kultur
siehe Jetschke/Liese (1998).

3 Siehe vor allem Hasenclever/Rittberger (2003); Laustsen/Waever (2003).

4 Zum Begriff des Handlungsskriptes siche Kippenberg (2008: 26).

ZIB 172010 103

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum
2. 2. Sdkularismus in den IB

Wihrend ich diesen beiden Erklarungen fiir das gestiegene Interesse am Thema weit-
gehend zustimme, sehe ich die von Lehmann konstatierte wachsende Distanz gegen-
iiber dem »Sékularismus der Politikwissenschaft« deutlich skeptischer — und zwar
insbesondere mit Blick auf die Teildisziplin der IB. Die Sakularisierungstheorie, von
Casanova (1994) als eines der wenigen gro3en Paradigmen der Sozialwissenschaften
bezeichnet, ist insbesondere den Theorien internationaler Beziehungen tief einge-
schrieben. Der schon erwéhnte westfilische Mythos beschreibt die historische Genese
des internationalen Systems ja gerade als einen Prozess der Sdkularisierung, als ein
Ergebnis der Ausdifferenzierung der Sphéren Religion und Politik und der Privati-
sierung des Glaubens; und die {iber Jahrzehnte dominierenden Theorien der IB griin-
den auf der kaum hinterfragten normativen Uberzeugung,3 dass der Religion kein
Raum im Politischen zukommt, ja dass eine sdkulare Begriindung und Gestaltung
internationaler Politik die tiberlegenere ist, weil sie vermeintlich rational und ver-
niinftig sei, wihrend Religion hdufig als irrational, absolut und gefahrlich eingeschétzt
wird.® Die in den 1990er Jahren florierende Fundamentalismus-Forschung, angefiihrt
vom grof} angelegten Fundamentalism Project der American Academy of Arts and
Sciences, hat diese Perzeption der »gefihrlichen Religion« noch verstérkt.”

Peter Bergers Bemerkung, dass die Welt am Ende des 20. Jahrhunderts noch immer
so leidenschaftlich religids sei, wie sie es schon immer war (Berger 1999: 2), ist in
den IB nur zaghaft rezipiert worden. Zwar gibt es eine Debatte iiber die Rolle von
Religion in den IB und in der Friedens- und Konfliktforschung, und sie hat in den
vergangenen Jahren an Intensitdt und Tiefe gewonnen (Bellin 2008: 338-344) — doch
nach wie vor spielt sie sich eher am Rande der Disziplin ab. Das Unbehagen, das viele
(westliche) Forscherinnen und Forscher angesichts der offensichtlicher werdenden
Bedeutung von Religion und religiosen Akteuren beschleicht, zeugt vom Behar-
rungsvermogen einmal internalisierter Analyseperspektiven und normativer Orien-
tierungen.

Selbst die konstruktivistisch angeleitete Forschung hat kaum empirische Studien
zu diesem Feld hervorgebracht, was daran liegen mag, dass normativer Wandel in
den internationalen Beziehungen bevorzugt am Beispiel liberaler, kosmopolitisch
orientierter Akteure untersucht wird, die als unabhingig, rational und individualis-
tisch charakterisiert werden (Adamson 2005: 547-548; vgl. Hopgood 2000). Sicher

5 Willems (2001: 216-220) nennt diese Hintergrundiiberzeugung, die er der Politikwissenschaft
insgesamt attestiert, den religionspolitischen common sense: eine Haltung, die sich mit ver-
schiedenen normativen und analytischen Instrumenten gegen die Einbeziehung religioser
Faktoren immunisiert. Fiir eine spezifische Betrachtung dieses religionspolitischen common
sense in den IB vgl. Hatzopoulos/Petito (2003: 1) und Laustsen/Waever (2003: 706).

6 Dass Theorien der IB, die zum liberalen Kernbestand der westlichen Tradition gehdren, nicht
minder ambivalent und gefahrlich sein konnen, zeigt die jiingere Forschung zum Demokra-
tischen Frieden und seinen Schattenseiten (Geis et al. 2007; Brock et al. 2006).

7 In finf Bénden versammelten die Herausgeber Martin Marty und R. Scott Appleby Studien
zu konservativ-fundamentalistischen religiosen Gruppen und Bewegungen aus einer Vielzahl
religioser Traditionen weltweit, beispielsweise im Blick auf ihr Verhéltnis zum Staat (Marty/
Appleby 1993).

104

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Baumgart-Ochse:
Religiose Akteure und die Opportunitdtsstruktur der internationalen Beziehungen

wiirden die meisten IB-Forscherinnen und -Forscher religiosen Faktoren dennoch
hohe Relevanz zuerkennen, nicht zuletzt seit den Anschligen vom 11. September
2001, welche das Thema in das Bewusstsein der Disziplin katapultierten, wenn auch
erneut mit einem Fokus auf die unterstellte Gewaltneigung religioser Akteure (Phil-
pott 2002). Doch diese Relevanz theoretisch zu fassen und analytisch umzusetzen, ist
ein Schritt, den nur wenige gehen. Und noch immer lesen sich die Einleitungen der
wichtigsten Biicher und Aufsétze, als miisse die Auseinandersetzung mit diesem
sperrigen Phidnomen in besonderer Weise gerechtfertigt werden. Autorinnen und Au-
toren wie Fox (2009), Haynes (2007), Thomas (2005), Kratochwil (2005), Barbato/
Kratochwil (2009), Hallward (2008) oder Hurd (2008) wenden einiges an intellektu-
eller Energie auf, um zunéchst einmal die soziale Konstruiertheit jener so unhinter-
fragt hingenommenen Grenzziehung zwischen Religion und Politik sichtbar zu ma-
chen —und auf diese Weise den Sékularismus selbst als historisch bedingte, politische
Ideologie zu exponieren und seine Universalitét in Frage zu stellen.

2.3. Religionskonzeptionen: Mikro, makro oder interdependent?

Wenn der Schritt zur theoretischen und empirischen Auseinandersetzung mit Religion
in den IB gegangen wird, dann strukturieren nach Lehmanns Beobachtung zwei ver-
schiedene Religionskonzeptionen die Forschung. Die von ihm als Makroperspekti-
ve bezeichnete Konzeption verstehe Religion als einen abstrakten Zivilisationsmar-
ker. Sie finden sich vor allem in Ansétzen a la Huntington (1998), die nach dem Ende
des ideologischen Systemgegensatzes ein Zeitalter von Kultur- und Religionskon-
flikten heraufziehen sahen. Lehmann fasst unter die Makroperspektive jedoch auch
Arbeiten wie die von Norris/Inglehart (2004), die auf der Grundlage von Umfrage-
daten —in diesem Fall das World Value Survey — Riickschliisse tiber Sékularisierungs-
und Desékularisierungsprozesse im weltweiten Vergleich ziehen und Konfliktpoten-
ziale identifizieren. Lehmann beurteilt diese globale Perspektive, die verschiedene
Religionen unter einer bestimmten Fragestellung vergleichend analysiert, dulerst
kritisch, weil in ihr Religion lediglich abstrakt und statisch dargestellt wiirde; die
Vielgestaltigkeit und Dynamik innerhalb der religidsen Traditionen und die Beson-
derheit jeder einzelnen religidsen Gruppierung oder Organisation blieben unbertick-
sichtigt. Dies fiihre, so Lehmann, zu einer Konzentration auf die konfliktfordernden
Potenziale von Religion, wihrend die friedensstiftenden Qualitdten auen vor blie-
ben.

Letzteren Aspekt sieht er dagegen in denjenigen Studien aufgenommen, die eine
Mikroperspektive einnehmen und einzelne Akteure in den Blick nehmen: sowohl in
den qualitativen Arbeiten aus der Friedens- und Konfliktforschung, die seit geraumer
Zeit von einer grundlegenden Ambivalenz religioser Einflussnahme auf Konflikte

ZIB 172010 105

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

ausgehen und somit friedens- und konfliktférdernde Potenziale im Blick haben,? als
auch in Studien, die sich mit dem Einfluss innergesellschaftlicher religioser Akteure
auf die Formulierung der AuBenpolitik von Staaten beschéftigen.’

Beide Religionskonzeptionen, so lautet Lehmanns zentraler Kritikpunkt an der IB-
Forschung, behandelten jedoch die religiosen Akteure weitgehend als black boxes.
Das Erkenntnisinteresse richte sich auf die Auswirkungen des politischen Handelns
religidser Gruppen auf politische Entscheidungsprozesse und Institutionen; die um-
gekehrte Richtung, ndmlich der Wandel religioser Akteure, der durch ihr Engagement
im politischen Raum ausgeldst wird, werde nicht thematisiert.

Als Alternative zu diesen defizitdren Religionskonzeptionen schldgt Lehmann (in
diesem Heft, S. 75) einen Ansatz vor, der in der kulturwissenschaftlich orientierten
Religionswissenschaft beheimatet ist. Demnach sind Religionen kulturelle Phéno-
mene, »welche mit anderen kulturellen Phdnomenen [...] nicht nur analytisch ver-
gleichbar sind, sondern auch empirisch im sténdigen Austausch stehen«. Dieses Ver-
standnis von Religion impliziere einen analytischen Fokus auf die Interdependenzen
zwischen Religion und Politik. Erst dieser, von Religionswissenschaftlern wie Burk-
hard Gladigow begriindete Forschungsansatz, ermdgliche eine aussagekriftige Ana-
lyse des dialektischen Verhiltnisses von internationalen Beziehungen und Religion.

2.3.1. Religionskonzeptionen und IB-Forschung: Kritik der Kritik

Lehmanns Unterteilung in makro- und mikroperspektivische Religionskonzeptionen
ist aus verschiedenen Griinden problematisch. Unklar bleibt, was eigentlich genau
damit bezeichnet wird: So verweisen die Begriffe Makro- und Mikroperspektive auf
verschiedene Analyseebenen, beispielsweise Zivilgesellschaft und internationales
System; zugleich scheint die klassische Akteurs-Struktur-Problematik mit dieser Be-
grifflichkeit angesprochen zu sein, indem Unterscheidungen aus der Religionswis-
senschaft und -soziologie zwischen religidsen Traditionen als Symbolsystemen und
konkreten religiosen Akteuren einfliefen. Gegen Ende schleicht sich auch noch die
Unterscheidung der Sphiren Religion und Politik in die dichotome Kategorisierung
ein.

Zusitzlich zu dieser diffusen Begrifflichkeit nimmt Lehmann eine deutliche Be-
wertung dieser Religionskonzeptionen vor: Die Makroperspektive sei zu abstrakt und
statisch und fiihre zu einer Uberbetonung der Konfliktpotenziale von Religion. Mit
Blick auf Huntingtons Kulturkampfthese scheint diese Kritik durchaus berechtigt.
Diese Debatte ist in den IB mit Verve ausgefochten worden, und nicht wenige Autoren
haben Huntingtons allzu simpel gestricktes Bedrohungsszenario duf3erst kritisch be-
urteilt (Miiller 1998; Senghaas 1998; Fox/Sandler 2004). Doch die Méngel des Hun-

8 Siehe vor allem Appleby (2000); Philpott (2007); Hasenclever/De Juan (2007); Basedau
(2009); Weingardt (2007) sowie die Aufsitze in Hildebrandt/Brocker (2005) und Brocker/
Hildebrandt (2008).

9 Einen Uberblick gibt Haynes (2009); fiir einzelne Studien siche u.a. Akbari (2004); Croft
(2007); Baumgart-Ochse (2008).

106

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Baumgart-Ochse:
Religiose Akteure und die Opportunitdtsstruktur der internationalen Beziehungen

tingtonschen Ansatzes diirfen nicht zu dem Fehlschluss fiihren, dass vergleichende
Studien mit einer globalen Perspektive unzuldssig seien. Insbesondere die Religions-
soziologie hat in der jliingeren Sakularisierungsdebatte aufschlussreiche Studien her-
vorgebracht, die Auswirkungen der Globalisierung auf Religion und religiose Akteure
im globalen Maf}stab thematisieren und die Ungleichzeitigkeit von Sdkularisierungs-
und Desikularisierungsprozessen komparativ untersuchen — mit hoch interessanten
Einsichten.

Die Lehmannsche Skepsis trifft auch jene Studien in der Friedens- und Konflikt-
forschung, die mit Hilfe von /arge n-Datensétzen die Rolle von Religion in Biirger-
kriegen und zwischenstaatlichen Konflikten komparativ untersuchen.!! Bei aller Not-
wendigkeit, die Ergebnisse quantitativer Forschung durch qualitative Studien zu er-
génzen, erbringen large n-Untersuchungen doch hochst relevantes Wissen, welches
bestimmte Auffilligkeiten und erklarungsbediirftige Muster iiberhaupt erst sichtbar
macht und so qualitative Fallstudien anregt. Gerade diese quantitativen empirischen
Untersuchungen jiingeren Datums widerlegen auch das Argument, dass eine abstrak-
te, hoch aggregierte Religionskonzeption die konfliktférdernden Potenziale von Re-
ligionen iiberbetone. Vielmehr widerlegen viele dieser Arbeiten die von Huntington
und anderen in die Welt gesetzte These und deuten, dhnlich wie die von Lehmann
genannten qualitativen Einzelfallstudien, auf die Ambivalenz religidser Orientierun-
gen hin. Die Perzeption einer generellen Konflikthaftigkeit rithrt vielmehr vom noch
immer dominanten Sékularismus in den IB her.

Auch wenn Lehmann fiir die politikwissenschaftliche Mikroperspektive, die starker
einzelfall- und akteursbezogen arbeitet, mehr Sympathien tibrig hat, so behandelt sie
aus seiner Sicht religiose Akteure ebenfalls als black boxes. In diese Liicke stoft nun
der Lehmannsche Ansatz der Interdependenz, der Religion als kulturelles Phinomen
versteht und die Dialektik wechselseitiger Bedingtheit von Religion und Politik in
den Mittelpunkt riickt.

2.3.2. Religidse Praxis statt heiligem Mysterium: der Gegenstandsbereich von
Religionsforschung

Die Einfiihrung eines Religionsverstindnisses, das sich aus der aktuellen Theoriede-
batte in den Religions- und Kulturwissenschaften sowie der Religionssoziologie
speist, ist zundchst einmal sehr zu begriilen. Denn gerade in den IB und der Friedens-
und Konfliktforschung besteht die Neigung, hochst selektiv Referenzautoren zu zi-
tieren, um das Phanomen Religion begrifflich zu fassen — doch dabei handelt es sich
hdufig um Autoren, deren theoretische Ansétze in der aktuellen Religionswissen-
schaft und -soziologie zum Teil sehr kritisch diskutiert werden. Das Paradebeispiel
ist der deutsche Religionsphilosoph Rudolf Otto, dessen Buch »Das Heilige« (1979)

10 Vgl. beispielsweise Casanova (2007); Beyer (2007); Beckford (2000); Berger (2005).
11 Einen guten Uberblick bieten Hasenclever/De Juan (2007); vgl. auch Gartzke/Gleditsch
(2006); Fox (2004a); Fearon/Laitin (2003); Svensson (2007); Ellingsen (2005).

ZIB 1/2010 107

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

1917 erstmals publiziert wurde.'? Seine religionsphinomenologische Definition des
Heiligen als mysterium tremendum et fascinans, als transzendentes Geheimnis, das
uns erschauern und erschrecken ldsst und zugleich fasziniert und begeistert, wird in
den IB zitiert, um die Ambivalenz religiéser Orientierungen in der internationalen
Politik und insbesondere in Kriegen und Konflikten zu begriinden: Die Beobachtung,
dass religiose Akteure sowohl Friedensstifter als auch Kriegstreiber sein kdnnen, wird
nicht aus dem sozialen Handeln und den geteilten Uberzeugungen rekonstruiert, son-
dern vielmehr auf die Eigenschaften des Heiligen als einer Kategorie sui generis
zuriickgefiihrt (Appleby 2000: 28-29; Kratochwil 2005: 119). Dass Otto diejenigen
Leser und Leserinnen, die sich nicht »auf einen Moment starker und mdoglichst ein-
seitiger religidser Erregtheit« besinnen konnen,!? auffordert, die Lektiire seines Bu-
ches lieber bleiben zu lassen, wird anscheinend tiberlesen.

Neuere Ansiitze, die an einer allgemeinen Religionstheorie festhalten,'* bestreiten
nicht die empirische Entriicktheit der religiosen Erfahrung — aber sie bestimmen die
kulturell, sozial und historisch konkreten Praktiken und Glaubensvorstellungen als
den priméren Gegenstandsbereich von Religionsforschung (Riesebrodt 2007: Kap.
2). Fiir die Forschung kdnne es sich immer nur um »menschliche Religion« handeln,
also um Religion »wie sie von Menschen ausgedriickt und beschrieben, gedacht und
gelebt, geglaubt und betrieben worden ist und wird« (Waardenburg 1986: 17-18). Die
Frage, ob es eine transzendente Realitit gibt, wird methodisch ausgeklammert.!?

Leider gewéhrt uns Lehmann keinen niaheren Einblick in diese hochinteressanten
Debatten, die in seiner und benachbarten Disziplinen gefiihrt werden und die fiir die
politikwissenschaftliche Analyse instruktiv wiren, sondern beschriankt sich auf seine
Kernidee der Interdependenz. Von dieser Warte blickt er auf seinen empirischen Ge-
genstand, das Verhiltnis zwischen einer religiosen Nichtregierungsorganisation

12 Andere Beispiele sind Referenzautoren wie der Literaturwissenschaftler René Girard
(1994, zitiert in Fox 2004b: 20; Thomas 2005: Kap.5; Juergensmeyer 1992; kritisch dazu
Appleby 2000: 78-80), oder der Philosoph Soren Kierkegaard (zitiert in Laustsen/Waever
2003). Deren kulturphilosophische Arbeiten sollen hier keineswegs gering geschétzt wer-
den; vielmehr erstaunt, dass die aktuelle religionswissenschaftliche und -soziologische
Theoriedebatte zum Religionsverstiandnis, die auch analytische und methodische Angebote
macht, weitgehend ignoriert wird. Siehe u.a. Riesebrodt (2007); Kippenberg/von Stuckrad
(2003); McCutcheon (2001).

13 Sondern nur auf »Pubertits-gefithle Verdauungs-stockungen oder auch Sozial-gefiihle
[sic!]« (Otto 1979: 8).

14 Im Gegensatz zu postmodernen und postkolonialen Diskurstheorien, die die Moglichkeit
eines universalen Religionsbegriffs bestreiten, wie dies besonders prominent Asad (1993)
getan hat.

15 Dieses methodische Ausklammern ist weitgehend unproblematisch, solange der Fokus der
Analyse auf die sozialen Aspekte von Religion gerichtet ist. Mit Blick auf die religiose
Erfahrung selbst gibt Porpora (2006) jedoch zu bedenken, dass der von Peter Berger be-
griindete methodologische Atheismus eine transzendente Realitét als explanans auch fiir
die Erfahrung des Religiosen rigoros ausschlief3t. Er schldgt dagegen einen methodologi-
schen Agnostizismus vor, der im Gegensatz zum radikalen soziologischen Konstruktio-
nismus zumindest die Mdglichkeit offen ldsst, dass eine transzendente Wirklichkeit die
religiose Erfahrung erklért. Ahnlich unterscheidet Waardenburg (1986: 23) zwischen der
»Wirklichkeit der Religion, die er jedoch als empirisch nicht zugénglich ansieht, und der
»religiosen Wirklichkeit«, die Gegenstand der Forschung sein kann.

108

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Baumgart-Ochse:
Religiose Akteure und die Opportunitdtsstruktur der internationalen Beziehungen

(NRO) und einer Internationalen Organisation und fragt danach, wie sich religioser
Akteur und politische Struktur wechselseitig beeinflussen. Mit dieser Fragestellung
triffter in der Tat aufein wenig untersuchtes Feld, das jedoch nicht allein die religiosen
nichtstaatlichen Akteure in den internationalen Beziehungen umfasst. Risse (2002:
260-262) hat in einem Uberblick iiber die Forschung zu transnationalen Akteuren als
Desiderat herausgestellt, dass das Gros der Studien sich damit beschéftigt, wie Nicht-
regierungsorganisationen, Unternehmen und soziale Bewegungen auf die Politik ein-
wirken und das internationale System verdndern'® — nicht aber mit der Frage, wie sich
diese Akteure selbst im Zuge der Interaktion wandeln. Die Einzelfallstudie, die Leh-
mann prisentiert, weist somit auf eine interessante Forschungsliicke hin.!” Die Her-
ausforderung besteht darin, diese Interdependenz theoretisch und methodisch zu kon-
zeptionalisieren.

3. Religidse Akteure und global governance: Motivation, Ressourcen und
Opportunititsstrukturen

Wie konnte man also dieses Wechselverhdltnis zwischen religiésen nicht-staatlichen
Akteuren und politischen settings auf der Analyseebene inter- oder transnationaler
Beziehungen erschlieBen? Ein breiter angelegtes Forschungsprogramm miisste auf
zwei Ebenen operieren. Erstens bedarf es eines analytischen Instrumentariums, um
das zunehmende politische Engagement religidser Akteure systematisch zu erfassen.
Bisherige Studien haben sich in der Hauptsache auf erste quantitative Bestandsauf-
nahmen dieser spezifischen Untergruppe internationaler NRO beschrinkt.'® Fiir die
qualitative Untersuchung religioser NRO bietet sich als methodisches Handwerks-
zeug die Heuristik der Forschung zu Neuen Sozialen Bewegungen (NSB) an, die vor
allem im nationalstaatlichen Rahmen fiir die Analyse der Rolle von Religion und
religiosen Akteuren vorgeschlagen und genutzt wurde, aber auch bereits fiir die in-
ternationalen Beziehungen adaptiert worden ist. Die zweite Ebene ist eher theoreti-
scher Natur und weitaus komplizierter, denn sie fragt danach, wann und unter welchen
Bedingungen religiose Akteure bestimmte Handlungsoptionen wihlen, also bei-
spielsweise, ob sie sich fiir Menschenrechte und soziale Gerechtigkeit engagieren
oder vielmehr partikularistische, auf exklusiven Identititen basierende Interessen
verfolgen. Diese Frage schlieit an die Forschung zur Ambivalenz politischen Han-
delns religioser Akteure an, die sich jedoch bislang hauptsdchlich auf die innerstaat-
liche Analyseebene konzentriert.

16  Risse/Ropp/Sikkink (1999); Florini (2000); Keck/Sikkink (1998).
17  Fiir Nichtregierungsorganisationen allgemein vgl. jedoch Martens (2005).
18  Siehe Berger (2003); Boli (2007); Bush (2007).

ZIB 1/2010 109

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum
3.1. NSB-Forschung und religiose Akteure

Die Heuristik der NSB-Forschung, die vor allem am Beispiel progressiver sdkularer
Bewegungen fiir sozialen Wandel entwickelt wurde, hat sich auch fiir die Analyse
religioser Einflussgruppen als sehr geeignet erwiesen. Autoren haben die Konzepte
und Methoden genutzt, um beispielsweise die Entwicklungsdynamik der (neuen)
christlichen Rechten in den USA zu untersuchen (Brocker 2004), islamischen Akti-
vismus als soziale Bewegung zu verstehen (Wiktorowicz 2004), die Varianz kirchli-
chen sozialen Engagements zu erklaren (Wood 1999) oder die Rolle von religidsen
Akteuren in Biirgerkriegen zu analysieren (De Juan/Hasenclever 2009). Wald/Sil-
verman/Fridy (2005) empfehlen das Handwerkszeug der NSB-Forschung, um gene-
rell die verschiedensten Formen religionsbasierten politischen Handelns zu unter-
suchen. Um das Verhiltnis von Religion und Politik zu verstehen, miisse der Blick
auf »motives, means, and opportunities« (Wald/Silverman/Fridy 2005: 124) gerichtet
werden: auf die Motive, die religiose Akteure zu politischem Handeln veranlassen;
aufdie Ressourcen, die ihnen eine wirkungsvolle Teilnahme an politischen Diskursen
und Entscheidungsprozessen ermoglichen; und schlieBlich auf die externen Oppor-
tunitétsstrukturen, die ihnen den Eintritt in die Politik erleichtern oder erschweren.

3.2. Religiése Akteure und kollektive Handlungsrahmen

Die ersten beiden Dimensionen beziehen sich auf den religiosen Akteur. Die Motive
religiosen Handelns lassen sich demnach nicht direkt aus den tiberlieferten Doktrinen
und Narrativen ableiten, sondern es bedarf kollektiver Handlungsrahmen (collective
action frames), die in der Regel von religidsen oder politischen Eliten unter Bezug
auf die religiose Tradition konstruiert werden. Religiose Handlungsrahmen werden
genutzt, um konkrete Situationen wie politische Konflikte oder erlebte Missstande
und Ungerechtigkeiten zu diagnostizieren, angemessene Reaktionsformen zu formu-
lieren und die Menschen zum Handeln zu motivieren. Zentral ist dabei die Rolle von
Eliten, die das religidse framing nutzen, um bestimmte politische Ziele zu erreichen
(De Juan/Hasenclever 2009: 183; Wald/Silverman 2005: 128-131). Neben den ide-
ellen Motiven bedarf es jedoch auch der organisatorischen Ressourcen, die den reli-
giosen Akteuren ein effektives politisches Handeln iiberhaupt erst ermoglichen. Dazu
zdhlen die identitétsstiftende Kraft der religiosen Gemeinschaft und Kultur, die Qua-
litdt der politisch-religidosen Fiihrung, die materiellen Ressourcen, das Ausmal} der
kommunikativen Netzwerke und ein vom Staat unterscheidbarer Raum, der ein Ort
flir normative Kritik sein kann (Wald/Silverman 2005: 131-136).

Diese analytische Perspektive erdffnet ein weites Feld fiir interdisziplindre Zusam-
menarbeit, ganz so, wie Lehmann sie einfordert. Religionswissenschaft und Religi-
onssoziologie haben der Politikwissenschaft einiges voraus, wenn es darum geht, die
Motive und Bedeutungen religiosen Handelns zu verstehen. Die Auswahl, Exegese
und Interpretation religioser Texte, das Verrichten religidser Rituale, die Rolle reli-
gioser Spezialisten, die Formen religiéser Vergemeinschaftung — all diese Elemente

110

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Baumgart-Ochse:
Religiose Akteure und die Opportunitdtsstruktur der internationalen Beziehungen

religidser Praxis, die »auf einem Glauben an {ibermenschliche Méchte beruhen, die
Heil und Unheil bringen oder abwenden konnen« (Riesebrodt 2007: 39), bilden die
Grundlage, auf der religiose Handlungsrahmen fiir das politische Engagement reli-
gioser Akteure konstruiert werden. Die institutionelle Gestalt religioser Organisatio-
nen, die Wege der Kommunikation oder der Grad der religiésen Bildung der einfachen
Glaubigen bilden organisatorische Ressourcen, die iiber Einflussmdglichkeiten und
Inhalte politischer Aktion mit entscheiden.

Mit Blick auf das von Lehmann untersuchte Beispiel des Okumenischen Rates der
Kirchen (ORK) wire also zu fragen, wie diese kirchliche Nichtregierungsorganisation
den notwendigen religidsen kollektiven Handlungsrahmen fiir das Engagement in der
Menschenrechtspolitik konstruiert hat: Welche Teile der iiberlieferten religiosen Tra-
dition wurden ausgewdhlt, interpretiert und adaptiert, um die politische Situation zu
diagnostizieren, Handlungsoptionen zu entwerfen und schlieBlich die Glaubigen zum
Handeln zu motivieren? Wie war es um die Qualitét der politischen Fiihrung und die
materiellen Ressourcen bestellt, auf die der ORK bauen konnte? Wie gut war der ORK
kommunikativ mit seinen Mitgliedkirchen vernetzt, wie konnte er eine gewisse Ei-
genstindigkeit gegeniiber den normativen Anforderungen des sdkularen Umfelds der
Vereinen Nationen bewahren?

3.3. Global governance als Opportunitdtsstruktur fiir religiése Akteure

Die externe Dimension betrifft die Opportunititsstrukturen, auf die religiose Akteure
treffen. Politische Mobilisierung, so lehrt es die innerstaatlich orientierte NSB-For-
schung, ist beispielsweise dann zu erwarten, wenn sich das institutionelle Gefiige fiir
gesellschaftliche Partizipation 6ffnet oder wenn sich die Landschaft gesellschaftlicher
und politischer Allianzen wandelt (Wald/Silverman/Fridy 2005: 136-140). Entwick-
lungen dieser Art sind auf internationaler Ebene in den vergangenen Jahrzehnten un-
iibersehbar gewesen, ja sie bilden den Kern der Debatte iiber governance in den IB.
Der Begriff governance wird »zur Bezeichnung einer nicht rein hierarchischen, ko-
operativen Form des Regierens benutzt, bei der private korporative Akteure an der
Formulierung und Implementation von Politik mitwirken« (Mayntz 2008: 45). Das
internationale System, einst ausschlieBlich die Doméne der Regierungen souverianer
Nationalstaaten, hat sich angesichts grenziiberschreitender Probleme wie dem Kli-
mawandel, der Proliferation von Massenvernichtungswaffen oder humanitérer Kata-
strophen zunehmend fiir diese neue Formen von Steuerung und Kooperation gedffnet,
in denen neben den Internationalen Organisationen auch nicht-staatliche Akteure wie
Nichtregierungsorganisationen eine bedeutende Rolle spielen (Risse 2002; Wolf
2006). Die einst fiir das westfélische Staatensystem konstitutive Trennung von privat
und 6ffentlich, die ihre historischen Wurzeln nicht zuletzt in der Sékularisierung der
zwischenstaatlichen Beziehungen hat, ist durchlédssiger geworden. Zugleich ist jedoch
auch eine Situation des Wettbewerbs nicht-staatlicher Akteure um Ressourcen und
Einfluss entstanden: eine Vielzahl von NRO konkurriert um die Aufmerksamkeit von

ZIB 172010 111

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

Staaten, internationalen Organisationen und den grof3en, gut etablierten NRO, die als
Torwichter die Zugangsmdglichkeiten regulieren (Bob 2005).

Aus diesen Entwicklungen ergibt sich eine Opportunitétsstruktur (Tarrow 2005:
8-9), die gerade auch fiir religiose Akteure verdnderte Chancen der Intervention und
des Mitgestaltens bietet. So haben sich die Vereinten Nationen in den vergangenen
Jahren verstérkt fiir die Mitwirkung und Beratung durch religiose Akteure gedffnet
(Religion Counts 2002). Und diese Moglichkeiten werden in zunehmendem Mal3e
genutzt. Organisationen, die sich selbst als religids, spirituell oder glaubensbasiert
(faith-based) bezeichnen, bilden einen wachsenden und sehr vitalen Teil der interna-
tionalen NRO-Szene. Ein Grofteil dieser Organisationen engagiert sich in Politik-
feldern, die auBerhalb der traditionell religiosen Aufgaben und Ziele liegen — und
zwar insbesondere auf den Gebieten Menschenrechte, Umweltschutz, humanitire
Hilfe, Entwicklung und Frieden (Berger 2003).

Von Seiten der Weltkultur-Theorie wird daher unterstellt, dass ihre institutionelle
Form als moderne Organisation sowie ihr Engagement fiir »weltliche«, rational be-
griindete Ziele bereits das Ergebnis einer tiefgreifenden Sékularisierung von Religion
in der globalen Zivilgesellschaft sind (Boli/Brewington 2007: 219-221). Dagegen
steht jedoch die Einsicht, dass religiose Akteure ihre Wurzeln immer in besonderen
Traditionen, Orten und Gemeinschaften haben: »[...] the emerging global circum-
stance may call for a universalistic form of religious expression, but the available
resources are irremediably particularistic« (Beckford 2000: 181).

3.4. Religiése Ambivalenz oder sdkulare Sozialisation: Religiése NRO als
Normunternehmer

Damit kommt die zweite Ebene ins Spiele, die fiir Erforschung transnationaler reli-
gioser Akteure von Bedeutung ist: die Frage nach den Bedingungen und der Richtung
ihres politischen Handelns. Passen sich religiose NRO in gleicher Weise dem insti-
tutionellen Umfeld internationaler Organisationen an, wie dies nicht-religiose NRO
tun (Martens 2005), und sind sie daher selbst ein kaum unterscheidbarer Teil einer
kosmopolitischen, westlich-liberalen Kultur? Oder nutzen sie lediglich die sich ihnen
bietenden Opportunititsstrukturen, ohne dabei ihren spezifischen religidsen Charak-
ter zu verlieren (Bush 2007; Casanova 2007)? Wenn Letzteres zutrifft, dann ist davon
auszugehen, dass religiose Akteure auch in den Arenen von governance ihre grund-
legende Ambivalenz gegeniiber der Politik nicht vollstdndig ablegen. Sie haben ei-
nerseits das Potenzial, sich sowohl normativ als auch praktisch assoziativ in Diskurse,
Entscheidungsprozesse und Handlungsabldufe einzubringen. Die {iberwiegende
Mehrheit der religiosen NRO, die sich als Ideengeber, Anwilte, praktische Helfer
oder spirituelle Ratgeber in den internationalen Beziehungen engagieren (Thomas
2005: 99-102), wird als Quelle moralischer und ethischer Normen und Werte wahr-
genommen, die jenseits des entzauberten politischen Alltagsgeschift ihren Ursprung
haben und somit eine kritische, moralische Instanz gegeniiber der hdufig macht- und

112

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Baumgart-Ochse:
Religiose Akteure und die Opportunitdtsstruktur der internationalen Beziehungen

interessengeleiteten internationalen Politik sein kénnen (Lechner 2005). Der ORK
fallt ganz augenscheinlich in diese Kategorie religioser NRO.

Aber religiose Akteure konnen sich auch dissoziativ auswirken, wenn sie beste-
hende Konflikte durch den Bezug auf religiose partikulare Ideen und Identititen ver-
grundsitzlichen. Die ungewohnliche Allianz von konservativen muslimischen Grup-
pen und katholischer Kirche, die sich wahrend der Weltkonferenz der Frauen in Pe-
king gegen die Ausweitung von Frauenrechten und Abtreibung formierte (Buss 1998),
wirft ein Licht auf diese potenziell dissoziativen Potenziale. Ein anderes Beispiel
betrifft das relativ neue Engagement konservativer evangelikaler Gruppen in den USA
fiir eine weltweite Durchsetzung von Menschenrechten, und zwar insbesondere fiir
die Religionsfreiheit. Dieser Trend zeigt einerseits eine Neuorientierung innerhalb
der evangelikalen Bewegung an, die sich auf neue, progressive Themenfelder einldsst
und Allianzen mit diversen Akteuren anderer religioser Traditionen schmiedet (Hert-
zke 2004); jedoch wird kritisch angemerkt, dass Religionsfreiheit zum Teil auch des-
halb gefordert wird, um die Arbeit christlich-evangelikaler Missionare insbesondere
im globalen Siiden zu ermdglichen (Hoeber Rudolph 2003). Eine theoretische Kon-
zeptionalisierung wird sowohl Fragen nach der politischen Theologie dieser Akteure
stellen miissen als auch nach ihrer Anbindung an bestimmte (méchtige) Staaten, ihrer
Rolle in internationalen Organisationen oder ihrer Funktion als verlangerter Arm eth-
nopolitischer Konfliktparteien.!”

Das noch wenig erforschte Gebiet nicht-staatlicher religiéser Akteure in den inter-
nationalen Beziehungen, das Karsten Lehmann in seinem Aufsatz betreten hat, hilt
also noch viele unbeantwortete Fragen und theoretische Herausforderungen bereit.
Es weiter zu untersuchen, konnte interessante Einsichten iiber den Wandel des inter-
nationalen Systems in einer post-westfalischen Phase bescheren, die womdoglich we-
niger sdkular sein wird, als wir bisher dachten.

Literatur

Adamson, Fiona B. 2005: Global Liberalism Versus Political Islam: Competing Ideological
Frameworks in International Politics, in: International Studies Review 7: 4, 547-569.

Adler, Emanuel 2002: Constructivism and International Relations, in: Carlsnaes, Walter/Risse,
Thomas/Simmons, Beth A. (Hrsg.): Handbook of International Relations, London, 95-118.

19  Philpott (2007) unterscheidet auf innerstaatlicher Ebene zwei Variablen, die das Verhalten
religioser Akteure im Hinblick auf politische Gewalt auf der einen und Unterstiitzung fiir
Demokratisierungsprozesse auf der anderen Seite erkldren. Dabei handelt es sich, erstens,
um den Grad der wechselseitig gewéhrten Autonomie, die Staat und Religion geniefen;
und, zweitens, um politische Theologie, verstanden als geteilte Uberzeugungen, wie poli-
tische Herrschaft legitimiert und gestaltet werden soll. Je nachdem, welche Ausprigung
diese beiden Variablen aufweisen und in welcher zeitlichen Abfolge sie aufeinander ein-
wirken, neigen religiose Akteure eher zur Unterstiitzung von Demokratie oder zur Legiti-
mation und Anwendung politischer Gewalt. Ein Transfer dieser Konzeption auf die trans-
nationale Ebene steht aus, wire aber sicher reizvoll.

ZIB 1/2010 113

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

Alkbari, Semiramis 2004: Iran zwischen amerikanischem und innenpolitischem Druck. Riickfall
ins Mittelalter oder pragmatischer Aufbruch? Hessische Stiftung Friedens- und Konflikt-
forschung, Report 2004, Frankfurt a. M.

Appleby, R. Scott 2000: The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence, and Reconciliation,
New York, NY.

Asad, Talal 1993: Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in Christianity and
Islam, Baltimore, MD.

Barbato, Mariano/Kratochwil, Friedrich 2009: Towards a Post-Secular Political Order? in: Eu-
ropean Political Science Review 1: 3, 317-340.

Basedau, Matthias 2009: Religion und Gewaltkonflikt im subsaharischen Afrika. Zur Rolle re-
ligidser Faktoren in Benin und der Elfenbeinkiiste, in: Bussmann, Margit/Hasenclever,
Andreas/Schneider, Gerald (Hrsg.): Identitit, Institutionen und Okonomie. Ursachen in-
nenpolitischer Gewalt, Politische Vierteljahresschrift, Sonderheft, Bd. 43, Wiesbaden,
151-177.

Baumgart-Ochse, Claudia 2008: Demokratie und Gewalt im Heiligen Land. Politisierte Religion
in Israel und das Scheitern des Osloer Friedensprozesses, Baden-Baden.

Beckford, James A. 2000: Religious Movements and Globalization, in: Cohen, Robin/Rai, Shirin
M. (Hrsg.): Global Social Movements, London, 165-183.

Bellin, Eva 2008: Faith in Politics: New Trends in the Study of Religion and Politics, in: World
Politics 60: January, 315-347.

Berger, Julia 2003: Religious Nongovernmental Organizations: An Exploratory Analysis, in:
Voluntas: International Journal of Voluntary and Nonprofit Organizations 14: 1, 15-39.

Berger, Peter L. 1999: The Desecularization of the World: A Global Overview, in: Berger, Peter
L. (Hrsg.): The Desecularization of the World: Resurgent Religion and World Politics,
Grand Rapids, M1, 1-18.

Berger, Peter 2005: Religion and Global Civil Society, in: Juergensmeyer, Mark (Hrsg.): Reli-
gion in Global Civil Society, Oxford, 11-22.

Beyer, Peter 2007: Globalization and the Institutional Modeling of Religions, in: Beyer, Peter/
Beaman, Lori (Hrsg.): Religion, Globalization, and Culture, Leiden, 167-186.

Bob, Clifford 2005: Marketing Rebellion: Insurgents, Media, and International Activism, Cam-
bridge.

Boli, John/Brewington, David V. 2007: Religious Organizations, in: Beyer, Peter/Beaman, Lori
(Hrsg.): Religion, Globalization, and Culture, Leiden, 203-231.

Brock, Lothar/Albert, Matthias 1995: Entgrenzung der Staatenwelt. Zur Analyse weltgesell-
schaftlicher Entwicklungstendenzen, in: Zeitschrift fiir Internationale Beziechungen 2: 2,
259-285.

Brock, Lothar/Geis, Anna/Miiller, Harald (Hrsg.) 2006: Democratic Wars. Looking at the Dark
Side of Democratic Peace, New York, NY.

Brocker, Manfred 2004: Protest — Anpassung — Etablierung. Die Christliche Rechte im politi-
schen System der USA, Frankfurt a. M.

Brocker, Manfred/Hildebrandt, Mathias (Hrsg.) 2008: Friedensstiftende Religionen? Religion
und die Deeskalation politischer Konflikte, Wiesbaden.

Bush, Evelyn L. 2007: Measuring Religion in Global Civil Society, in: Social Forces 85: 4,
1645-1665.

Buss, Doris E. 1998: Robes, Relics, and Rights: The Vatican and the Beijing Conference on
Women, in: Social & Legal Studies 7: 3, 339-363.

Casanova, José 1994: Public Religions in the Modern World, Chicago, IL.

Casanova, José 2007: Rethinking Secularization: A Global Comparative Perspective, in: Beyer,
Peter/Beaman, Lori (Hrsg.): Religion, Globalization, and Culture, Leiden, 101-120.
Checkel, Jeffrey T. 1998: The Constructivist Turn in International Relations Theory, in: World

Politics 50: 2, 324-348.

Croft, Stuart 2007: »Thy Will Be Done«: The New Foreign Policy of America’s Christian Right,

in: International Politics: 44, 692-710.

114

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Baumgart-Ochse:
Religiose Akteure und die Opportunitdtsstruktur der internationalen Beziehungen

De Juan, Alexander/Hasenclever, Andreas 2007: Grasping the Impact of Religious Traditions
on Political Conflicts: Empirical Findings and Theoretical Perspectives, in: Die Friedens-
Warte 82: 2-3, 19-47.

De Juan, Alexander/Hasenclever, Andreas 2009: Das Framing religioser Konflikte — die Rolle
von Eliten in religids konnotierten Biirgerkriegen, in: Bussmann, Margit/Hasenclever,
Andreas/Schneider, Gerald (Hrsg.): Identitit, Institutionien und Okonomie. Ursachen in-
nenpolitischer Gewalt, Politische Vierteljahresschrift, Sonderheft, Bd. 43, Wiesbaden,
178-205.

Ellingsen, Tanja 2005: Toward a Revival of Religion and Religious Clashes? in: Terrorism and
Political Violence 17: 3, 305-332.

Fearon, James D./Laitin, David D. 2003: Ethnicity, Insurgency, and Civil War, in: American
Political Science Review 97: 1, 75-90.

Finnemore, Martha/Sikkink, Kathryn 2001: Taking Stock: The Constructivist Research Program
in International Relations and Comparative Politics, in: Annual Reviews of Political
Science 2001: 4, 391-416.

Florini, Ann M. (Hrsg.) 2000: The Third Force, Tokyo.

Fox, Jonathan/Sandler, Shmuel 2004: Bringing Religion into International Relations, New York,
NY.

Fox, Jonathan 2004a: Is Ethnoreligious Conflict a Contagious Disease? in: Studies in Conflict
& Terrorism 27, 89-106.

Fox, Jonathan 2004b: Religion, Civilization, and Civil War, Lanham, MD.

Fox, Jonathan 2009: Integrating Religion into International Relations Theory, in: Haynes, Jef-
frey (Hrsg.): Routledge Handbook of Religion and Politics, Milton Park, 273-292.

Gartzke, Erik/Gleditsch, Kristian Skrede 2006: 1dentity and Conflict: Ties that Bind and Diffe-
rences that Divide, in: European Journal of International Relations 12: 1, 53-87.

Geis, Anna/Miiller, Harald/Wagner, Wolfgang (Hrsg.) 2007: Schattenseiten des Demokrati-
schen Friedens, Frankfurt a. M.

Girard, René 1994: Das Heilige und die Gewalt, Frankfurt a. M.

Gurr, Ted Robert 1993: Minorities at Risk: A Global View of Ethnopolitical Conflicts, 2. prin-
ting, Washington, DC.

Hallward, Maia Carter 2008: Situating the »Secular«: Negotiating the Boundary between Re-
ligion and Politics, in: International Political Sociology: 2, 1-16.

Hasenclever, Andreas/Rittberger, Volker 2003: Does Religion Make a Difference? Theoretical
Approaches to the Impact of Faith on Political Conflict, in: Hatzopoulos, Pavlos/Petito,
Fabio (Hrsg.): Religion in International Relations: The Return from Exile, New York, NY,
107-147.

Hatzopoulos, Pavlos/Petito, Fabio 2003: The Return from Exile: An Introduction, in: Hatzo-
poulos, Pavlos/Petito, Fabio (Hrsg.): Religion in International Relations: The Return from
Exile, New York, NY, 1-20.

Haynes, Jeffrey 2007: An Introduction to International Relations and Religion, Harlow.

Haynes, Jeffrey 2009: Religion and Foreign Policy, in: Haynes, Jeffrey (Hrsg.): The Routledge
Handbook of Religion and Politics, Milton Park, 293-307.

Hertzke, Allen D. 2004: Freeing God’s Children: The Unlikely Alliance for Global Human
Rights, Lanham, MD.

Hildebrandt, Mathias/Brocker, Manfred (Hrsg.) 2005: Unfriedliche Religionen? Das Konflikt-
und Gewaltpotenzial von Religionen, Wiesbaden.

Hoeber Rudolph, Susanne 2003: Religious Concomitants of Transnationalism: From a Universal
Church to a Universal Religiosity? in: Carlson, John D./Owens, Erik C. (Hrsg.): The Sacred
and the Sovereign, Washington, D.C., 139-153.

Hopgood, Stephen 2000: Reading the Small Print in Global Civil Society: The Inexorable He-
gemony of the Liberal Self, in: Millennium: Journal of International Studies 29: 1.

Horowitz, Donald L. 1985: Ethnic Groups in Conflict, Berkeley, CA.

ZIB 1/2010 115

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

Huntington, Samuel 1998: Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21. Jahr-
hundert, Miinchen.

Hurd, Elizabeth Shakman 2008: The Politics of Secularism in International Relations, Princeton,
NJ.

Jetschke, Anja/Liese, Andrea 1998: Kultur im Aufwind. Zur Rolle von Bedeutungen, Werten
und Handlungsrepertoires in den internationalen Beziehungen, in: Zeitschrift fiir Interna-
tionale Beziehungen 5: 1, 149-179.

Juergensmeyer, Mark 1992: Sacrifice and Cosmic War, in: Juergensmeyer, Mark (Hrsg.): Vio-
lence and the Sacred in the Modern World, London, 101-117.

Juergensmeyer, Mark 1993: The New Cold War? Religious Nationalism Confronts the Secular
State, Berkeley, CA.

Kallscheuer, Otto 1996: Zusammenprall der Zivilisationen oder Polytheismus der Werte? Re-
ligiose Identitdt und europdische Politik, in: Kallscheuer, Otto (Hrsg.): Das Europa der
Religionen, Frankfurt a. M., 17-38.

Keck, Margaret E./Sikkink, Kathryn 1998: Activists Beyond Borders: Advocacy Networks in
International Politics, Ithaka, NY.

Kepel, Gilles 1994: The Revenge of God: The Resurgence of Islam, Christianity and Judaism in
the Modern World, University Park, PA.

Kippenberg, Hans G./von Stuckrad, Kocku 2003: Einfilhrung in die Religionswissenschatft,
Miinchen.

Kippenberg, Hans G. 2008: Gewalt als Gottesdienst. Religionskriege im Zeitalter der Globali-
sierung, Miinchen.

Kratochwil, Friedrich 2005: Religion and (Inter-)National Politics: On the Heuristics of Iden-
tities, Structures, and Agents, in: Alternatives 30: 2, 113-140.

Laustsen, Carsten Bagge/Waever, Ole 2003: In Defense of Religion: Sacred Referent Objects
for Securitization, in: Hatzopoulos, Pavlos/Petito, Fabio (Hrsg.): Religion in International
Relations: The Return from Exile, New York, NY, 147-180.

Lechner, Frank J.2005: Religious Rejections of Globalization, in: Juergensmeyer, Mark (Hrsg.):
Religion in Global Civil Society, Oxford, 115-134.

Martens, Kerstin 2005: NGOs and the United Nations: Institutionalization, Professionalization
and Adaptation, New York, NY.

Marty, Martin E./Appleby, R. Scott (Hrsg.) 1993: Fundamentalisms and the State (The Funda-
mentalism Project, Bd. 3), Chicago, IL.

Mayntz, Renate 2008: Von der Steuerungstheorie zu Global Governance, in: Schuppert, Gunnar
Folke/Ziirn, Michael (Hrsg.): Governance in einer sich wandelnden Welt, Bd. Sonderheft
41, 43-61.

McCutcheon, Russell T. 2001: Critics not Caretakers: Redescribing the Public Study of Religion,
Albany, NY.

Miiller, Harald 1998: Das Zusammenleben der Kulturen. Ein Gegenentwurf zu Huntington,
Frankfurt a. M.

Norris, Pippa/Inglehart, Ronald 2004: Sacred and Secular: Religion and Politics Worldwide,
Cambridge.

Otto, Rudolf 1979: Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein Ver-
héltnis zum Rationalen, ungekiirzte Sonderausgabe, Miinchen.

Philpott, Daniel 2000: The Religious Roots of Modern International Relations, in: World Politics
52:2,206-245.

Philpott, Daniel 2002: The Challenge of September 11 to Secularism in International Relations,
in: World Politics 55: 1, 66-95.

Philpott, Daniel 2007: Explaining the Political Ambivalence of Religion, in: American Political
Science Review 101: 3, 505-525.

Porpora, Douglas V. 2006: Methodological Atheism, Methodological Agnosticism and Reli-
gious Experience, in: Journal for the Theory of Social Behaviour 36: 1, 57-75.

116

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Baumgart-Ochse:
Religiose Akteure und die Opportunitdtsstruktur der internationalen Beziehungen

Religion Counts 2002: Religion and Public Policy at the UN, Park Ridge Center, Washington,
D.C.

Riesebrodt, Martin 2007: Cultus und Heilsversprechen, Miinchen.

Risse, Thomas/Ropp, Stephen C./Sikkink, Kathryn (Hrsg.) 1999: The Power of Human Rights,
Cambridge.

Risse, Thomas 2002: Transnational Actors and World Politics, in: Carlsnaes, Walter/Risse, Tho-
mas/Simmons, Beth A. (Hrsg.): Handbook of International Relations, London, 255-274.

Senghaas, Dieter 1998: Zivilisierung wider Willen. Der Konflikt der Kulturen mit sich selbst,
Edition Suhrkamp: 2081, Frankfurt a.M..

Svensson, Isak 2007: Fighting with Faith: Religion and Conflict Resolution in Civil Wars, in:
Journal of Conflict Resolution 51: 6, 930-949.

Tarrow, Sidney G. 2005: The New Transnational Activism, New York, NY.

Thomas, Scott M. 2005: The Global Resurgence of Religion and the Transformation of Interna-
tional Relations. The Struggle for the Soul of the Twenty-First Century, New York, NY.

Tibi, Bassam 1995: Krieg der Zivilisationen. Politik und Religion zwischen Vernunft und Fun-
damentalismus, Hamburg.

Waardenburg, Jacques 1986: Religionen und Religion. Systematische Einfithrung in die Reli-
gionswissenschaft, Berlin.

Wald, Kenneth D./Silverman, Adam L./Fridy, Kevin S. 2005: Making Sense of Religion in Po-
litical Life, in: Annual Reviews of Political Science 8, 121-143.

Weingardt, Markus A. 2007: Religion Macht Frieden. Das Friedenspotential von Religionen in
politischen Gewaltkonflikten, Stuttgart.

Wiktorowicz, Quintan (Hrsg.) 2004: Islamic Activism: A Social Movement Theory Approach,
Bloomington, IN.

Willems, Ulrich 2001: Sékularisierung des Politischen oder politikwissenschaftlicher Sdkula-
rismus? Anmerkungen zum disziplindren Perzeptionsmuster des Verhiltnisses von Reli-
gion und Politik in gegenwirtigen Gesellschaften, in: Hildebrandt, Mathias/Brocker, Man-
fred/Behr, Hartmut (Hrsg.): Sdkularisierung und Resakralisierung in westlichen Gesell-
schaften, Wiesbaden, 215-240.

Wolf, Klaus Dieter 2006: Private Actors and the Legitimacy of Governance Beyond the State:
Conceptional Outlines and Empirical Explorations, in: Benz, Arthur/Papadopoulos, Yan-
nis (Hrsg.): Governance and Democracy, London, 200-227.

Wood, Richard L. 1999: Religious Culture and Political Action, in: Sociological Theory 17: 3,
307-332.

Ziirn, Michael 1998: Regieren jenseits des Nationalstaats, Frankfurt a. M.

ZIB 1/2010 117

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2010-1-101 - am 22.01.2026, 15:38:47. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

