
6 Abschließende Betrachtungen

6.1 Kontingenz und Bildung in der Migrationsgesellschaft. Ein Rückblick

Ist dieWelt aus den Fugen geraten?Mit dieser Frage habe ich in das Interesse der vorlie-

genden Arbeit eingeführt. Denn für ein Nachdenken über Bildung ist die Frage insofern

von hoher Relevanz, als das Verhältnis zwischen Bildungssubjekt und den gesellschaft-

lichen Verhältnissen einer Zeit seit jeher im Zentrum bildungstheoretischer Überlegun-

gen steht –unabhängig davon, obBildung als emanzipatorisches VersprechenderÜber-

windung von Vergesellschaftungszumutungen oder als funktionale Verheißung der in-

dividuellen Handhabbarkeit gesellschaftlicher Herausforderungen betrachtet wird. Die

FragenachdenFugenderWelt beantworte ich inden einleitendenÜberlegungenmit der

für die Arbeit kennzeichnenden Denkbewegung eines Sowohl-als-Auch (siehe Kap. 1.1).

DieWelt ist sowohl aus den Fugen geraten als auch nicht. Die Antwort hängt von der Be-

trachtungsweise ab: Wird bspw. mit der Zeitdiagnose das Brüchigwerden der hegemo-

nialen Macht- und Herrschaftsverhältnisse und ihrer nicht-notwendigen Fundamente

in den Fokus der Aufmerksamkeit gerückt, kannmit hoher Plausibilität konstatiert wer-

den, dass die Welt gegenwärtig wohl aus ihren Fugen geraten ist. Nimmt man aber die

Abwesenheit grundlegender Fugen der Welt in den Blick, scheint die Rede eines Aus-

den-Fugen-Geratens obsolet zu werden. Denn: DieWelt gibt es nicht. Das heißt, sie ist

grundlegend aus den Fugen.Was in diesem Zusammenhang vor allem bedeutet, dass es

zumindest keine wesenhaften Fundamente gibt, auf denen soziale Wirklichkeit grün-

det, da die soziale Wirklichkeit konstitutiv unbestimmt ist. Doch genau diese Grundlo-

sigkeit macht das Fugen »unfuger Fugen« notwendig, also die Einsetzung kontingenter

Fundamente, die soziale Wirklichkeit bzw. »die Welt« in unbestimmter Weise vorläufig

bestimmen. Denn die kontingenten Fundamente ermöglichen das vorläufige Erschei-

nen der Welt in Gestalt eines Gespensts, das weder Geist noch Körper des unmöglichen

Objekts »Welt« vollständig zu repräsentieren vermag.

Dieses Spannungsverhältnis zwischen der grundlegenden Unverfugtheit und der

vorläufigen Verfugtheit des Sozialen, das den entscheidenden Ausgangspunkt der Un-

tersuchung darstellt, wird in der vorliegenden Arbeit im Kontingenzbegriff und hier

konkreter in der Denkfigur der Un_Bestimmtheit gefasst. Von diesem Standort aus

geht die Arbeit mittels der Untersuchung des Horizonts der Hegemonietheorie und der

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007 - am 14.02.2026, 06:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Fokussierung auf migrationsgesellschaftliche Wirklichkeit der Frage nach, wie sich ein

jeweils bestimmtes Gespenst vorläufig gegenüber anderen Möglichkeiten der spektra-

len, gespenstischen Repräsentation durchzusetzen vermag und welche Konsequenzen

dies für ein Denken von Bildung hat.

Um die komplex aufeinander bezogene und ineinander verschränkte Subvertierung

und Ermöglichung von Unbestimmtheit und Bestimmtheit theoretisch zu fassen, bie-

tet dieHegemonietheorie ein vielseitiges theoretisches Gerüst (siehe Kap. 2.3 und 3.4.3).

Wesentlicher Bestandteil dieses Gerüsts ist der Antagonismusbegriff, der sich insbeson-

dere aufgrund seiner Ausdifferenzierung in eine reale, eine imaginäre und eine sym-

bolische Dimension als besonders geeignetes Konzept erweist, um die vorläufige hege-

moniale Schließung des Sozialen postfundamentalistisch zu theoretisieren (siehe Kap.

2.3.4).Als abwesenderGrund (radikaleUnbestimmtheit) produziert der reale Antagonis-

mus die Notwendigkeit der Artikulation heterogener und überdeterminierter Elemente

zu einem Äquivalenzverhältnis differenzieller Momente (= in einem spezifischen Diffe-

renzverhältnis zueinander artikulierte Elemente). Diese Artikulation kann in hegemo-

nietheoretischer Perspektive nur gelingen, indem ein partikulares Moment auf Basis

der Etablierung imaginärer und symbolischer Antagonismen zum Repräsentanten der

vermeintlichen Äquivalenz und Universalität einer Pluralität differenter Momente wird

(siehe hierzu insbes. Kap. 2.3.3). In diesem Artikulationsgeschehen ist es jedoch keinem

Momentmöglich, dieHeterogenität anDifferenzen auf dem sedimentierten Terrain des

Sozialen umfänglich und endgültig zu repräsentieren und zu stabilisieren (siehe Kap.

2.3.4). Und da Äquivalenz und Universalität nie als Reinform, sondern immer nur als

Universalisierung und Entleerung eines partikularen Moments (= Hegemonie) vorlie-

gen (siehe Kap. 2.3.6), bleibt die eigentliche Unbestimmtheit der kontextspezifischen

Bestimmtheiten des Sozialen (und ihrer imaginären wie symbolischen Antagonismen)

stets abwesend anwesend. Denn während Unbestimmtheit dementsprechend die kon-

tingente Bestimmtheit des Sozialen erfordert und ermöglicht, verunmöglicht sie gleichzei-

tig dessen endgültige Schließung. Dabei stellen Unbestimmtheit und Bestimmtheit in

dieser Betrachtungsweise keine feststehenden und diametral entgegengesetzten Pola-

ritäten dar (das würde der Unbestimmtheit eine Bestimmtheit verleihen). Vielmehr ist

Unbestimmtheit als radikaleNegativität die nicht-symbolisierbareGrenze kontingenter

Bestimmtheit, die als Spuk des Bestimmten stets anwesend bleibt.

In dieser Sichtweise ist Gesellschaft ein unmögliches Objekt des Sozialen, das sich

als und im Versuch konstituiert, die Grundlosigkeit des Sozialen vorläufig zu schließen.

Gesellschaft kann also als ein imaginäres Objekt betrachtet werden, das in der symbo-

lischen Praxis hervorgebracht wird. Über die erneuten Übersetzungen dieses imaginä-

ren Objekts Gesellschaft in den symbolischen Praktiken der Subjekte wirkt dieses aller-

dings auf die Konstitution einer widersprüchlichen, überdeterminierten und partiellen

symbolischen Ordnung, die Gesellschaftlichkeit als allgemeinen Kontext gradueller, un-

einheitlicher,pluralerundwidersprüchlicherGesellschaftseffekteproduziert (sieheKap.

2.4.2).

In dieser Denkweise ermöglicht das Konzept des Antagonismus eine präzisere

theoretische Bestimmung der grundlegenden Differenzialität von Gesellschaft(-lich-

keit), als dies mit anderen differenztheoretischen Ansätzen des Sozialen möglich ist

(etwa in Anlehnung an Saussures Sprachtheorie oder Luhmanns Systemtheorie). Denn

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007 - am 14.02.2026, 06:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Abschließende Betrachtungen 261

der Antagonismus theoretisiert die Instituierung und Deinstituierung der Grenze(n)

bzw. des Fundaments differenzieller Formationen. Letztendlich zeichnet sich in dem

antagonismus- und artikulationstheoretischen Denken der Hegemonietheorie eine

grundlegend politische Perspektive auf das Soziale und seine imaginären wie symboli-

schenObjekte (Gesellschaft, Institutionen,Subjekte) ab, der zufolge alles imSozialen auf

unentscheidbaren Entscheidungen bzw. auf keinemwesenhaften Fundament gründet.

Durch die Theoretisierung der grundlegenden Politizität des Sozialen verbleibt die

Hegemonietheorie letztlich auf einer sehr allgemeinen Bestimmung der Notwendigkeit

von Verhältnissen der Differenz und des Antagonismus, was, wie ich herausgearbei-

tet habe (siehe Kap. 3.4.3 und Kap. 4.3.2), mit der Gefahr einer Gleichsetzung und

Nivellierung der unterschiedlichen Macht- und Gewaltförmigkeit verschiedener Diffe-

renz- und Antagonismusverhältnisse einhergeht (bspw. wenn das Verhältnis zwischen

Kindern und Erwachsenen gleichgesetzt wird mit dem Verhältnis zwischen Koloni-

sierten und Kolonisator*innen). Aber selbst wenn die theoretische Berücksichtigung

der Differenzialität unterschiedlicher Differenz- und Antagonismusverhältnisse vor

dem Problem steht, ihre Betrachtungen nie absolut und endgültig für das eine oder

das andere Verhältnis behaupten zu können, verweist die Fokussierung auf Migra-

tionsgesellschaft(-lichkeit) auf die dringende Notwendigkeit einer systematischen

Berücksichtigung der Differenzialität und Singularität von Macht und Herrschaft im

sozialtheoretischenNachdenken über unterschiedliche Phänomene undWirklichkeiten

(siehe Kap. 3 bzw. 3.4.3).

Hinsichtlich einer migrationsgesellschaftlichen Analyse ist bspw. herauszustellen,

dass die komplexe und ambivalente gesellschaftliche Wirklichkeit dominant über Na-

tionalstaatlichkeit und Rassismen strukturiert wird (siehe Kap. 3.3), selbst wenn deren

Funktionieren und Wirken nicht statisch vorausgesetzt werden kann. Denn National-

staatlichkeit und Rassismen vermitteln differenzielle Subjektpositionen, bspw. über die

DifferenzkategorienMigrationshintergrund oder illegale Migration (siehe Kap. 3.2), die

mit unterschiedlichen Konsequenzen einhergehen.Und sie schreiben sowohl dem loka-

len als auch demglobalen Alltagsgeschehen vielseitige (ökonomische,militärische, epis-

temische, demokratische…) Ungleichheitsverhältnisse ein (siehe Kap. 5.3.1), die die Sub-

jekte in teils existenzielle Verhältnisse der Privilegierung und Deprivilegierung setzen

und gemäß dieser zueinander anordnen. Da aber diese notwendigerweise in den Blick

zu nehmenden und zu unterscheidenden Privilegierungen undDeprivilegierungen zum

einen nicht absolut und endgültig festgestellt werden können sowie zum anderen stets

von anderen dominantenDifferenzordnungen vermittelt sind und diese vermitteln (sie-

heKap. 3.3.5), habe ich in dieser Arbeit die Komplexität,Ambivalenz undDifferenzialität

vonMacht undHerrschaft durch das Konstrukt der unverschuldeten polydifferenziellen

(De-)Privilegiertheit gefasst (siehe Kap. 3.4.2).

Für die Übersetzung der hegemonietheoretisch undmigrationsgesellschaftlich spe-

zifizierten Überlegungen zur Denkfigur der Un_Bestimmtheit in den Bildungsdiskurs

ist eswichtig, das allgemeine Subjektverständnis zu präzisieren (sieheKap. 4.2).Bei die-

ser Präzisierung rückt die politische Perspektive derHegemonietheorie vor allemdie re-

kursive Relationalität zwischen Gesellschaft(-lichkeit) und ihren Subjekten in den Mit-

telpunkt der Aufmerksamkeit. Diese Relationalität besteht darin, dass die imaginären

und symbolischenOrdnungen sozialerWirklichkeit den Subjekten vorausgehen und die

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007 - am 14.02.2026, 06:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Subjekte zunächst in eine differenzielle Subjektposition versetzen, die ihre Handlungs-

fähigkeit sowohl begrenzt als auch ermöglicht.Denn erst aus dieser differenziellen Sub-

jektposition heraus ist es möglich, als intelligibles Subjekt des Sozialen in Erscheinung

zu treten. Gleichzeitig bestehen aber die imaginären und symbolischen Ordnungen des

Sozialen nicht unabhängig der (Re-)Produktion durch die symbolischen Praktiken der

Subjekte. Und schließlich, und das vervollständigt die rekursive Relationalität, werden

die imaginärenund symbolischenOrdnungendes Sozialen lediglich durchdie Praktiken

der Subjekte hervorgebracht, aufrechterhalten und verändert.

Das Verhältnis zwischen Gesellschaft(-lichkeit) und der Praxis der Subjekte ist al-

so weder ein deterministisches Verhältnis noch eines der jeweiligen Autonomie. Viel-

mehr geht Gesellschaft(-lichkeit) den Subjekten als rekursives Verhältnis in Form poly-

zentrischer, sedimentierter Macht- und Herrschaftsverhältnisse voraus, die in und über

die Praktiken der Subjekte produziert und reproduziert werden (siehe Kap. 2.3.6). Die-

se Rekursivität schreibt in den Prozess der Subjektkonstitution eine grundlegende so-

ziale Immanenz ein, aufgrund derer Bildung in hegemonietheoretisch fundierten Per-

spektiven zumeist als eine nicht abschließend bestimmbare normativ präzisierte Sub-

jektivierungsweise konzipiert wird, die sich nur im Vollzug einer un_möglichen Inver-

hältnissetzung zu den gesellschaftlichen Ordnungen bzw. der Alterität der Subjektkon-

stitution ereignet und zu einem »Mehr« an Unbestimmtheit der Bildungssubjekte bei-

trägt (siehe Kap. 4.3). Ein derartiges Bildungsverständnis kann als politisches verstan-

den werden, weil es die Nicht-Notwendigkeit der Verhältnisse und der eigenen Position

in diesen Verhältnissen systematisch ins Zentrum seiner Aufmerksamkeit stellt. Gleich-

zeitig setzt sich allerdings auch in den hegemonie- und subjektivierungstheoretischen

Bildungsverständnissen die tendenzielle Gleichsetzung undNivellierung unterschiedli-

cher Differenz- und Antagonismusverhältnisse fort.

Wie bereits herausgestellt wurde, müssen im Zuge der migrationsgesellschaftli-

chen Konkretisierung des hegemonietheoretischen Gesellschaftsbegriffs Subjektivie-

rungsprozesse (als Ausgangspunkt und Medium von Bildungsprozessen) systematisch

hinsichtlich der Relationalität und Differenzialität von unverschuldeten polydifferen-

ziellen (De-)Privilegiertheiten betrachtet werden (siehe Kap. 3.4). Mit dieser Sichtweise

geht auch eine Verschiebung der hegemonietheoretisch fundierten Ausrichtung von

Bildungsprozessen einher, die dann weniger auf die Un_Möglichkeit der eigenen Un-

bestimmtheit in den bestehenden Verhältnissen zielen als auf die Un_Bestimmtheit

der migrationsgesellschaftlichen Anderen als grundlegende Ermöglichungsbedingung

von Bildungsprozessen. Wobei hierbei die Un_Bestimmtheit der Anderen als Aus-

gangspunkt für unbestimmtere Verhältnisse aller dient (siehe Kap. 5.1). Bildung wird

in diesem Verständnis zu einer un_möglichen Suchbewegung, die von dem Anliegen

getragen ist, sich in ein angemessenes Verhältnis der Verantwortung zu migrations-

gesellschaftlicher Ungleichheit zu setzen (siehe Kap. 5.2). Dies bedeutet wiederum,

Bildung als un_mögliche Suche zu verstehen, die keinem dogmatisch vorgegebenen

Programm folgt. Dennoch können allgemeine Rahmenbedingungen einer Bildung, die

permanent im Kommen bleibt, vorläufig festgelegt werden, und zwar auf Basis einer

politischen Ethik, die ihre eigene Politizität systematisch hinsichtlich der kontextspe-

zifischen Legitimität und Illegitimität ihrer eigenen Ausschlüsse in den Prozess der

Reflexion hinein holt. Während jedoch Reflexion, Kontextrelationalität, Wissen und

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007 - am 14.02.2026, 06:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Abschließende Betrachtungen 263

eine postnormative (Herrschafts-)Kritik als allgemeine Elemente einer hegemonietheo-

retischen Bildung herausgestellt werden können (siehe Kap. 4.4), habe ich im Zuge der

migrationsgesellschaftlichen und migrationspädagogischen Modifikation drei weitere

Ermöglichungsbedingungen für eineBildung indifferenziell un_bestimmtenBedingun-

gen hervorgehoben: erstens die Provinzialisierung des Selbst (siehe Kap. 5.4.1), zweitens

die Praxis der kollaborativen Kollektivität (siehe Kap. 5.4.2) und drittens das politische

Konzept der postkommunitären Solidarität (siehe Kap. 5.4.3). Die drei Elemente ei-

ner migrationspädagogisch erweiterten hegemonietheoretischen Bildung zielen vor

allem auf (a) die Dezentrierung autonomer und universeller Selbstverständnisse, (b) die

Anerkennung der differenziellen und antagonistischen Relationalität des Selbst sowie

(c) den Einsatz für würdevollere Bedingungen spezifischer Anderer. Sie folgen dem

Programm eines politischen Würdebegriffs (siehe Kap. 5.3.3) als postnormativen und

rassismuskritischen Bezugspunkt einer migrationspädagogischen Verantwortung von

Kontingenz als Un_Bestimmtheit des Sozialen (siehe Kap. 5.2).

Die vorliegende Arbeit leistet einen hegemonietheoretischen und migrationsgesell-

schaftlich fokussierten Beitrag zur Bildungstheorie, der die in der Einleitung formu-

lierten Herausforderungen des Verhältnisses von Bildung zu (a) Gesellschaft(-lichkeit),

(b)Differenz, (c)Universalität/Partikularität sowie (d)Herrschaft(-lichkeit) systematisch

aufnimmt (siehe Kap. 1.1). Bildung als Subjektivierung stellt das Bildungssubjekt in ei-

nen wechselseitig subvertierenden und ermöglichenden Zusammenhang mit den vor-

herrschenden sozialen Ordnungen und den sowohl imaginären als auch symbolischen

Anderen.Da eine von Partikularität, Differenz und Ausschluss befreite Universalität nie

vollständig erreichbar ist,wirdBildungzueinerunabschließbarenSuchenachangemes-

seneren Verhältnissen für alle (siehe Kap. 5.4) – einer Suche, die grundlegend auf die Re-

flexionundKritik unüberwindbarer Spannungsverhältnisse und illegitimerAusschlüsse

angewiesen ist.

Was ein solches Bildungsverständnis jedoch konkret für die unterschiedlichen päd-

agogischen Handlungsfelder bedeutet, wurde in der vorliegenden Untersuchung nicht

bearbeitet. Dies hat vor allem damit zu tun, dass ein allgemein gehaltener Bildungsbe-

griff eine wichtige disziplinäre Orientierungs-, Fundierungs- und Reflexionsperspekti-

ve der Erziehungswissenschaft darstellt (siehe Kap. 1.1). In dieser allgemeinen Betrach-

tung zeichnet sich aus dem modellierten politischen Bildungsbegriff die allgemeine

Notwendigkeit einer politischen Erziehungswissenschaft und Pädagogik ab (Geldner,

2020, S. 239–255; Schäfer, 2011a, S. 122–138; Shure, 2021, S. 288–292; Thompson, 2009,

S. 214–216). Einer solchen, programmatisch politischen Erziehungswissenschaft und

Pädagogik, wie sie unten noch präzisiert werden wird, geht es vor allem darum, das

Soziale immer wieder aus seinem Schlafzustand zu wecken (Politisierung) sowie nach

Wegen zu suchen, die bessere Verhältnisse für alle ermöglichen (Herrschafts- und

Diskriminierungskritik). Der Fokus liegt in diesem Zusammenhang weniger auf einer

Suche nach der Unbestimmtheit des Eigenen oder der paternalistischen Ermächtigung

Anderer. Politische Erziehungswissenschaft, Pädagogik und Bildung suchen vielmehr

nach Möglichkeiten der Veränderung und Überwindung derjenigen Ordnungen, die

das Eigene und das Andere in ein Verhältnis der (paternalistischen) (De-)Privilegiertheit

setzen.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007 - am 14.02.2026, 06:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

6.2 Zum Geltungsstatus und zu den Grenzen der Arbeit

Bevor ich die allgemeinen Konturen einer politischen Erziehungswissenschaft und

Pädagogik weiter ausführe, gilt es, die Grenzen und Möglichkeiten der vorliegenden

Arbeit in den Blick zu nehmen und aus der Perspektive einer politischen Erziehungs-

wissenschaft und Pädagogik zu betrachten. Im Verlauf der Arbeit wurde vor allem

die differenz- und antagonismustheoretische Notwendigkeit betont, Bildung nicht

an der Unbestimmtheit des Eigenen zu orientieren. Dementsprechend wurde mit

dem Blickwechsel zur Un_Bestimmtheit Anderer der Beitrag von Bildungsprozessen

zu mehr Unbestimmtheit aller in den Vordergrund gerückt. Mit diesem Switch zur

Un_Bestimmtheit Anderer geht allerdings nicht die Illusion und Absicht einher, zu

einer un_bestimmten Bildungstheorie mit universeller Gültigkeit beitragen zu können.

Denn auch die allgemein ausgerichtete Perspektive der Arbeit ist sowohl bezüglich

der epistemischen Erkenntnisposition als auch hinsichtlich des imaginären (migrati-

ons-)gesellschaftlichen Bezugskontexts provinziell. Sie ist selbst kontingent, das heißt

von einer kontextspezifisch differenziellen Betrachter*innenperspektive aus verfasst.

Diese subjektive Erkenntnisposition von mir als Verfasser ist angesichts der globalen

wie auch lokalenMacht- undHerrschaftsverhältnisse, diemeine Position konstituieren,

als äußerst privilegiert zu kennzeichnen. Zudem ist auch der epistemische Erkennt-

niskontext der Arbeit, von dem aus der Untersuchungsgenstand einer un_bestimmten

Bildung betrachtetwird, eindeutig »innerhalb des Bedeutungshorizontswestlicher Kos-

mologie und Epistemologie« verortet (Grosfoguel, 2019, S. 134). Doch selbst innerhalb

dieses begrenzten Bedeutungshorizonts nimmt die Arbeit zusätzliche Begrenzungen

vor. So fokussiert sie einerseits auf hegemonietheoretische Perspektiven und darauf,

wie mit dieser Ausrichtung der Zusammenhang von Bildung und Un_Bestimmtheit

gedacht werden kann. Andererseits ist die Arbeit, was den Bildungsbegriff angeht, stark

auf den deutschsprachigen Wissenschaftsdiskurs reduziert. Neben diesen forschungs-

pragmatischen Einschränkungen ist auch der konstruierte imaginäre gesellschaftliche

Bezugskontext der Untersuchung auf eine europäisch-bundesdeutsche Provinzialität

begrenzt. SowirdMigrationsgesellschaft(-lichkeit) exemplarisch anhand der gleitenden

Signifikanten Migrationshintergrund und illegale Migration im Kontext der Regime

der Integration und der europäischen Grenzsicherung betrachtet und wie sich diese

mit Fokus auf europäisch-bundesdeutsche Diskurse zeigen. Darüber hinaus fokussiert

die Arbeit auf dominante, hegemoniale (Welt-)Ordnungen, ihre Regime und Prakti-

ken. Denn weder deprivilegierte und subalterne Lebensweisen im Allgemeinen noch

subversive und widerständige Praktiken und Subjekte im Speziellen werden in der

Arbeit explizit in den Blick genommen. All diese aufgezählten Provinzialitäten sind

jedoch nicht darauf zurückzuführen, dass andere Perspektiven innerhalb »der westli-

chen Kosmologie und Epistemologie« oder deprivilegierte und subalterne Perspektiven,

Episteme, Lebensweisen, Praktiken und Subjekte für irrelevant erachtet werden oder

ihnen mit der – zumindest für deprivilegierte und subalterne Positionen – gewohnten

strukturellen Ignoranz (Spivak, 2013) begegnet werden soll. Um dies deutlich zu ma-

chen, setze ich mich im Folgenden in der gebotenen Kürze in ein Verhältnis zu den hier

aufgezählten Ab- und Ausblendungen.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007 - am 14.02.2026, 06:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Abschließende Betrachtungen 265

Bezogen auf die allgemeine Begrenzung der eigenen Erkenntnisperspektive gehe

ich insbesondere aufgrund der Unmöglichkeit einer unbegrenzten und universellen

Betrachter*innenposition von der Notwendigkeit aus, forschungspragmatische, gegen-

standsorientierte Fokussierungen vornehmen zu müssen, die andere Perspektiven und

Episteme vorerst aus der Betrachtung ausschließen. Diese notwendige Fokussierung

erfordert m.E. nicht nur die begründete und ausgewogene Begrenzung in der Auswahl

und damit die Selektion unterschiedlicher theoretischer Horizonte, sondern auch eine

Vielzahl an ein- und ausschließenden Entscheidungen innerhalb eines spezifischen

Kontexts. Wobei ich davon ausgehe, dass eine Fokussierung der Betrachtung, die ihre

eigene Erkenntnisposition nicht als absolut setzt, ausgerechnet aufgrund der Grund-

losigkeit des Sozialen eine präzisere Perspektivierung eines Gegenstands ermöglicht.

Eine Präzisierung, ohne jedoch in diesem Zusammenhang die Vorstellung einer uni-

versellen Unbegrenztheit lediglich auf den Kopf stellen zu wollen – also ohne zum

Ausdruck bringen zu wollen, dass durch die Fokussierung eine universelle Unbegrenzt-

heit erreicht werden könnte. Vor demHintergrund dieser Überlegungen habe ichmeine

Untersuchung auf die eingeschränkten Möglichkeiten einer hegemonietheoretischen

Fokussierung beschränkt und die Diskussion weiterer interessanter Perspektiven aus-

geblendet. Eine kritische Betrachtung und Diskussion der vorliegenden Arbeit und

ihrer Erkenntnisse aus anderen – sowohl hegemonial wie subaltern zu verortenden –

theoretisch-epistemischen Betrachtungsweisen steht auch im Sinne einer politischen

Erziehungswissenschaft, die ihre eigenen theoretischen Fundamente permanent be-

fragt und ausweitet, aus und ist für zukünftige Diskussionen und Debatten überaus

wünschenswert.

BesonderswasdieAnerkennungsubalternerPerspektivenundEpistemebetrifft,per-

formt die Arbeit einen grundlegenden Widerspruch: Während in der Arbeit selbst der

Fokus auf – global betrachtet – hegemoniale Wissensformen gelegt wird, wird für ei-

ne angemessene Provinzialisierung des Selbst zugleich die Anerkennung anderer Wis-

sensformen und die Erweiterung des imaginären Horizonts des Eigenen eingefordert

(siehe Kap. 5.4.1). Zu diesemWiderspruchmöchte ich jedoch herausstellen, dass die An-

erkennung anderer Wissensformen m.E. nicht nur eine grundlegende Notwendigkeit

ist, sondern immer auch ein widersprüchliches Unterfangen darstellt. Denn da Aner-

kennungnichtunabhängigderbestehenden (migrations-)gesellschaftlichenMacht-und

Herrschaftsverhältnisse stattfindet, steht sie allgemein und insbesondere die Anerken-

nung subalterner Perspektiven aus einer hegemonialen Position immer in der Gefahr

der machtvollen und repressiven Verkennung der Anderen sowie auch der kolonialen

Vereinnahmung Anderer und ihrer Episteme (Castro Varela &Mecheril, 2010a). Zurück-

zuführen ist dies darauf, dass die Anerkennung andererWissensformen im Sinne einer

Arbeit mit und an diesen immer eine Übersetzung von einem Bedeutungshorizont in

einen anderen erfordert (siehe etwa auch Kap. 1.5). Und diese Praxis der Übersetzung

steht ausgerechnet im Fall der Übertragung subalterner Episteme in hegemoniale Be-

deutungskontexte vor der Herausforderung, dass sie sich auf einem Terrain vollzieht,

das sich auf über Jahrhunderte hinweg tradierten Sedimenten der Ignoranz, der Unter-

werfung, der Ausbeutung und der Gewalt gründet. Die Frage der Anerkennung subal-

terner Episteme wirft folglich auch die Frage der prinzipiellen Möglichkeit und der Ge-

walt der Übersetzung auf. Denn weder kann Übersetzung in diesem Zusammenhang

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007 - am 14.02.2026, 06:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

nicht einfach idealtypisch als eine hierarchiefreie Kommunikation zwischen sich in ei-

nem asymmetrischen Verhältnis befindlichen Positionen vorausgesetzt werden (Sousa

Santos, 2018, S. 317f.).1 Noch kann die Möglichkeit und Notwendigkeit der dekolonialen

Übersetzung hegemonialer Wissensformen durch subalterne Subjekte (Mignolo, 2012)

einfach für den Übersetzungsvorgang aus hegemonialer Erkenntnisperspektive umge-

kehrt werden (Knobloch, 2019).2

DieFragederAnerkennungandererWissensformengeht außerdemmit einerweite-

ren Schwierigkeit einher, wird doch eine klare Dichotomie zwischen hegemonialen und

subalternen Wissensformen suggeriert, die in den für diese Arbeit grundlegenden Ent-

anglement- (Randeria, 1999) undDependenzkonzepten (Mignolo,2012;Quijano,2019)wie

etwaauchdemKonzeptderProvinzialisierungEuropas (Chakrabarty,2008) zuüberwin-

den versucht wird.Mit der Suggestion einer Dichotomie von hegemonialenWissensfor-

men auf der einen Seite und subalternen auf der anderen geht die diskursive Gefahr ein-

her, sowohl die strukturell und historisch dethematisierten Spuren subalternenWissens

in den Repräsentationen hegemonialer Episteme als auch die konstitutiven Verwoben-

heiten zwischen subalternen und hegemonialenWissensformen stillschweigend fortzu-

setzen und darüber hinaus auch die vermeintlich »anderenKosmologien undEpisteme«

in einem »Außerhalb« zu essenzialisieren und zumystifizieren.Die Anerkennung ande-

rer Wissensformen muss sich deshalb auch auf die Anerkennung anderer Wissensfor-

men in den hegemonialenWissensbeständen beziehen und die Verwobenheit und Rela-

tionalität vonWissensformenberücksichtigen.Gleichzeitigdarf derFokusaufdieEntan-

glements innerhalb der hegemonialen Epistemem.E. jedoch auch nicht von der Notwen-

digkeit der Anerkennung subalternen Wissens »außerhalb«3 des hegemonialen Raums

der Repräsentation »gültigenWissens« ablenken.

Die Frage der Anerkennung anderer Wissensformen sowohl im Inneren als auch im

Äußeren dieses Raums ist vor allem aufgrund der grundlegenden Asymmetrie des hege-

monialen Raums der Repräsentation nicht einfach auf den Einbezug subaltern gerahm-

ter Perspektiven zu reduzieren. Denn auch wenn der behutsame Versuch der »wirkli-

chen« (nicht-paternalistischen, nicht-kolonialistischen, nicht-essenzialistischen…) Re-

präsentation und Wahrnehmung anderer Wissensformen im hegemonialen Raum des

Wissens sicherlich von großer Bedeutung und wünschenswert wäre, stellen sich dar-

an aus der Perspektive der hegemonialen Erkenntnisposition mindestens drei zentra-

1 Für de Sousa Santos (2018, S. 317f.) fungiert das Ideal gleicherMachtverhältnisse jedoch als bedeut-

samer »normativer Standard, angesichts dessen die konkreten Übersetzungspraktiken bewertet

werden müssen.«

2 Dies hat meines Erachtens auch mit dem im nachfolgenden Absatz ausgeführten Argument des

Entanglements zu tun. Dennwährend davon ausgegangen werden kann, dass der hegemoniale Re-

präsentationsraum auch von subalterner Seite ein relativ »bekannter« Raum ist, der von seinen

Grenzen undmittels subalterner Perspektiven aus subalterner Position befragtwerden kann, kann

dieses Entanglement, d.h. diese relative Vertrautheit von hegemonialen Subjekten mit den aus

dem hegemonialen Repräsentationsraum ausgeschlossenen Epistemen und Perspektiven nicht

vereinfacht vorausgesetzt werden.

3 Ich setze außerhalb in Anführungszeichen, weil sich das Außerhalb zwar auf den Ausschluss aus

der Repräsentation hegemonialerWissensformen bezieht, nicht aber eine nicht-relationale Rein-

heit dieses Wissens suggerieren soll (vgl. Mignolo, 2012, S. 92).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007 - am 14.02.2026, 06:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Abschließende Betrachtungen 267

le Herausforderungen: erstens, das Schaffen eines Raums bzw. der Bedingungen eines

Raums, in dem subalternes Wissen überhaupt angemessen repräsentiert werden kann.

Diese Herausforderung geht weniger mit der paternalistischen Repräsentation subal-

ternen Wissens durch hegemoniale Akteur*innen einher als dass sie eine Provinziali-

sierung hegemonialer Wissensperspektiven erfordert, etwa mithilfe der Praktik der af-

firmativen Sabotage (siehe Kap. 5.4.1), die in erster Linie Raum für andere Perspekti-

ven schafft. Anerkennung anderer Wissensformen bedeutet dann, mittels der Provin-

zialisierung des Eigenen nach Bedingungen zu suchen und an Bedingungen zu arbei-

ten, in denen mehr Handlungsfähigkeit und Unbestimmtheit Anderer möglich wird.

Zweitenskann,ausderhegemonialenErkenntnispositionbetrachtet,dieBearbeitungder

Frage nach der Un_Möglichkeit der Übersetzung und Aneignung subalternen Wissens

nicht allein darin bestehen, subalterne Perspektiven einfach in den Raum hegemonia-

len Wissens einzubeziehen. Vielmehr kann und sollte die Auseinandersetzung mit den

Un_Möglichkeiten der Anerkennung als grundlegende Bedingung für eine Suchbewe-

gungdanach verstandenwerden, zukünftig das Ideal einer »hierarchiefreierenKommu-

nikation« zwischen unterschiedlichen Wissensformen und Epistemen möglicher wer-

den zu lassen (Sousa Santos, 2018, S. 314–347). Drittens muss die Frage nach der Aner-

kennungmit dem Versuch einhergehen, die hegemonialen Macht- und Herrschaftsver-

hältnisse über die Praxis der Anerkennung nicht zu reproduzieren. Denn da die Praxis

der Anerkennung konstitutiv auf asymmetrischen Positionen beruht, die innerhalb von

Anerkennungspraktiken immer auch wiederholt und wiedereingesetzt werden (Balzer

& Ricken, 2010; Castro Varela & Mecheril, 2010a), muss das »Raum-Schaffen« für an-

dere Perspektiven durch die Sabotage und die Provinzialisierung des Eigenen folglich

auch immer daraufhin befragt werden, inwiefern das Raum-Schaffen die hegemonia-

le Asymmetrie zwischen Eigenem und Anderem in einer Ausblendung des asymmetri-

schen Entanglements lediglich fortschreibt. Für eine politische Erziehungswissenschaft

und Pädagogik steht deshalb vielmehr die Dekonstruktion und Dezentrierung ihrer ei-

genen epistemischen (Handlungs-,Denk-undWahrnehmungs-)Grundlagen imVorder-

grund, um einer (im schlimmsten Fall: paternalistischen, kulturalistischen und kolo-

nialistischen) Anerkennung Anderer vorzubeugen, welche die asymmetrische Logik der

Subalternität und der Hegemonialität unter dem Deckmantel der gutgemeinten Praxis

der Anerkennung aufrecht erhält.

Die oben aufgeworfene Frage der Ausblendung subalterner Lebensweisen, Prakti-

ken und Subjekte zugunsten der verstärkten Einblendung hegemonialer Ordnungen,

Regime, Praktiken und Subjektpositionen sehe ich ähnlich gelagert wie die Frage nach

der Anerkennung und Repräsentation anderer Wissensformen. Die vorliegende Unter-

suchung fokussiert auf eine imaginäre, verallgemeinerte Subjektposition, die in den

globalen Verhältnissen als relativ privilegiert erachtet werden kann (siehe Kap. 5.4.1),

aber dennoch bei weitem keine homogene Position in einem einfachen, binären Raum

vonRegierenden undRegierten darstellt.Deshalb beschreibe ich die vielfältigen Positio-

niertheiten, welche die zugrunde liegende imaginäre Subjektposition – sowohl global

aber insbesondere regional und lokal betrachtet – in komplexer und ambivalenterWeise

kennzeichnen, mit dem Begriff der polydifferenziellen (De-)Privilegiertheit. Mit dem

Blick auf Bildung ist dabei, wie Spivak (2004) hinsichtlich der globalen Ungleichheits-

verhältnisse hervorhebt, zu beachten, dass sich an eine Bildung subalterner Subjekte

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007 - am 14.02.2026, 06:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

andere Anforderungen stellen als an eine Bildung privilegierter Subjekte: Während sie

für subalterne Subjekte die Anforderung sieht, zu lernen, ihre Forderungen in hege-

monialen Diskursen zu artikulieren, hebt sie für global privilegierte Subjektpositionen

vielmehr ein Den-Anderen-Raum-Geben hervor – »for which the first condition and

effect is a suspension of the conviction that I am necessarily better, I am necessarily

indispensable, I am necessarily the one to right wrongs, I am necessarily the capital of

the world« (ebd., S. 532). Diese unterschiedlichen Anforderungen betreffen aus meiner

Sicht auch die Differenz zwischen privilegierten und deprivilegierten Subjektpositio-

nen, die nicht unbedingt subaltern sind. Doch auf all diese Fragen im Zusammenhang

mit einer deprivilegierten und subalternen Bildung gibt die Arbeit keine Antwort und

erhebt auch keinen Anspruch darauf. Denn aufgrund der privilegierten Subjekt- und

Erkenntnisposition, die ich selbst als Verfasser sowohl im lokalen als auch im globalen

Maßstab einnehme, erschiene mir die Beschäftigung mit Fragen danach, wie Bildung,

Kritik oder Widerstand aus deprivilegierter oder subalterner Position gedacht werden

könnten, als eine unangemessene Anmaßung, die schlussendlich wiederum in der

Gefahr stünde, im Paternalismus und in der Hybris zu münden.

Trotz dieser Begrenzung kann das imaginäre Subjekt der Bildung, das den Über-

legungen in der Arbeit zugrunde liegt, jedoch nicht einfach als »europäisches Subjekt«

ohne die gewöhnlichen deprivilegierten Subjektpositionen (also etwa bezogen auf race,

class, gender, ability) gedacht werden, also letztendlich als weißer, nicht-behinderter, he-

terosexueller und dem Bildungsbürgertum angehörenderMann. Denn auch dies würde

einen vereinfachten binären Raummit Regierten auf der einen und Regierenden auf der

anderen Seite suggerieren und die komplexen und ambivalenten Verhältnisse der poly-

differenziellen (De-)Privilegiertheit ausblenden.AusdiesemGrundbeziehendieÜberle-

gungen zu einer Provinzialisierung des Selbst den Punkt der Anerkennung und Reflexi-

on der eigenen unverschuldeten (De-)Privilegiertheit als allgemeine Anforderung zwar

ein, lassen diese aber (kontextuell) relativ unbestimmt (siehe Kap. 5.4.1). Bezogen auf

einen globalen Maßstab verhält sich die Frage der relativen Privilegiertheit und Depri-

vilegiertheit aus meiner Perspektive zudem anders. Und zwar nicht, weil ich die globa-

len Verhältnisse auf eine vereinfachte binäre Gegenüberstellung des Westens und des

Rests reduzieren möchte. Und auch nicht aufgrund dessen, dass ich suggerieren möch-

te, dass Menschen, die in Europa Rassismuserfahrungen machen, in anderen Kontex-

ten auf diesem Planeten keine Diskriminierungserfahrungen aufgrund von rassialisier-

tenZuschreibungenmachenoder dass sich dieDiskriminierungsverhältnisse außerhalb

westlicher Kontexte sogar umkehren würden. Sondern dieser Unterschied basiert dar-

auf, dass sich trotz all dieser Relativierungen m.E. nicht nur der epistemische Bedeu-

tungshorizont der Arbeit, sondern auch die polydifferenziellen Positionalitäten, auf die

sichdieÜberlegungenmitBezug auf dieUn_Möglichkeiten vonBildungbeziehen, in der

Betrachtung der globalen Ungleichheitsverhältnisse angemessen in der »imaginären Fi-

gur« Europa verorten lassen (Chakrabarty, 2008, S. 4). Denn die tendenzielle Ab- und

Ausblendung deprivilegierter und subalterner Lebensweisen, Praktiken und Subjektpo-

sitionen in dieser Arbeit habenwenigermit einer Bagatellisierung ihrer Bedeutung oder

einer Ignoranz ihnen gegenüber zu tun. Und sie sind auch nicht nur dem Versuch ge-

schuldet, der Anmaßung eines paternalistischen Fürsprechens für Andere zu entkom-

men. Vielmehr gehe ich wie auch bei der Frage nach der angemessenen Anerkennung

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007 - am 14.02.2026, 06:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Abschließende Betrachtungen 269

anderer Wissensformen auch in dieser Frage vor allem davon aus, dass eine politische

Erziehungswissenschaft und Pädagogik, die eine relativ privilegierte und hegemonia-

le Position einnehmen, insbesondere auf die Befragung und Sabotage der Grundlagen

und Fundamente der gegebenen Verhältnisse auszurichten sind und wie diese Bedin-

gungenwürdevollere Verhältnisse für alle verhindern.Und gleichzeitig gilt es danach zu

fragen (und das unternimmt der Versuch der Modellierung der drei Elemente Provin-

zialisierung, Kollaboration und Solidarität), wie aus der relativ privilegierten Position

einer politischen Erziehungswissenschaft und Pädagogik Bedingungen geschaffenwer-

den können oder zumindest zu diesen beigetragen werden kann, die eine würdevollere

Existenz aller möglicher machen.

6.3 Politische Erziehungswissenschaft und Pädagogik

Im Zuge des bildungspolitischen Versuchs, die Bildungswissenschaft durch die Um-

stellung auf eine evidenzbasierte Disziplin der bildungsbürokratischen Steuerung

pädagogischer Prozesse zu entpolitisieren, hat sich die deutsche Bildungstheorie und

-philosophie in den vergangenen Jahren vermehrt politisiert (Gelhard, 2018, S. 85f.) und

»[d]abei die klassischen Positionen des bildungsphilosophischen Denkens zunehmend

mit neueren Ansätzen der politischen Philosophie [verbunden], wie sie von Ernesto

Laclau, Chantal Mouffe, Jacques Rancière und anderen entwickelt wurde« (ebd., S. 86).

In diesemDenken des Politischen wird nicht mehr nach festen sozialen Strukturen und

Regeln gesucht, an denen sich Bildungsprozesse orientieren können (Schäfer, 2011a,

S. 122f.), sondern es wird die radikale Unabschließbarkeit und Kontingenz des Sozialen

aufgezeigt, die auch das Bildungsversprechen zu einem unmöglichen und grundlo-

sen Projekt der kritischen Reflexion und Distanzierung hegemonialer Ordnungen des

Sozialen werden lässt (ebd., S. 135).

Doch was bedeutet das für die Erziehungswissenschaft und die Pädagogik im Allge-

meinen?Wenn das Soziale »als eine Form des Politischen im Schlafzustand« (Marchart,

2010, S. 216) verstanden wird, kann die Politisierung des Sozialen, also dasWachrütteln

des Sozialen aus seinemSchlafzustand, als eines der zentralenMomente einer program-

matisch politischen Erziehungswissenschaft und Pädagogik herausgestellt werden. Je-

doch vermag es eine bloße Politisierung unter den Bedingungen vonDifferenz und Ant-

agonismus nicht, der Erziehungswissenschaft und Pädagogik eine dem Bildungsver-

sprechen entsprechende normative Richtung zu geben, denn die Politisierung der Ver-

hältnisse kann vieles bedeuten und zu allerlei instrumentalisiert werden. Aus diesem

Grundmuss der Politisierung des Bestehendenmindestens ein weiteres grundlegendes

Moment hinzugefügt werden. Dieses stellt m.E. die Suche nachWegen dar, wie bessere

Verhältnisse für alle möglich sind. Diese Suchbewegung ist im Kontext einer negativen

Sozialtheorie des Politischen weniger eine der positiven Imagination von Utopien, son-

dern sie wird vielmehr von der negativen Bewegung der Herrschafts- und Diskriminie-

rungskritik angeleitet. Basierend auf diesen beiden grundlegendenMomenten der Poli-

tisierung der Verhältnisse sowie der Suche nach besseren Verhältnissen für alle auf Ba-

sis von Herrschafts- und Diskriminierungskritik konturiere ich im Folgenden und zum

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007 - am 14.02.2026, 06:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Abschluss vier allgemeine Merkmale einer Erziehungswissenschaft und Pädagogik im

Zeichen eines Denkens des Politischen4:

(1) Politische Erziehungswissenschaft und Pädagogik befragt und

problematisiert die kontingenten politischen Gründungen des Sozialen

im Hinblick auf die (Il-)Legitimität von Ausschlüssen

»Wennman unter dem Politischen die Frage nach denMöglichkeiten und Strategien ei-

ner letztlich nicht möglichen Begründung des Sozialen versteht« (Schäfer, 2014, S. 67),

rückt vor allem die Frage nach den kontingenten Gründungen des Sozialen in den Blick

(ebd.). Eine programmatisch politische Erziehungswissenschaft und Pädagogik verfolgt

deshalb vor allem das Ziel, die sedimentierten Formen des Sozialen aus ihrem Schlaf-

zustand zu wecken. Denn ihr geht es um die systematische Befragung, Dekonstruktion

und Kritik der vorherrschenden sozialen Ordnungen.Die Politisierung der Verhältnisse

ist jedoch kein Selbstzweck, um lediglich die bestehenden Verhältnisse zu befragen oder

um darüber sogar illegitime Fundamentalismen oder Verschwörungstheorien als legi-

time Alternativen in den Diskurs einzuführen oder fortzuschreiben (Laclau & Mouffe,

2012, S. 218–238).Denn da jedeOrdnung auf der Logik vonDifferenz undAntagonismus

gründet, geht es im Zuge des Versprechens der Bildung immer auch um die nicht end-

gültig zu beantwortenden Fragen der Legitimität und Illegitimität kontingenter Grün-

dungen des Sozialen. Bezogen auf eine politische und in migrationsgesellschaftlichem

Sinne: rassismuskritische Erziehungswissenschaft und Pädagogik bedeutet dies etwa,

systematisch »zumThema [zu] machen, in welcher Weise, unter welchen Bedingungen

und mit welchen Konsequenzen Selbstverständnisse und Handlungsweisen von Indivi-

duen,Gruppen, InstitutionenundStrukturendurchRassismen vermittelt sindundRas-

sismen stärken« (Mecheril &Melter, 2010, S. 172).Darauf aufbauend bedeutet es zudem,

nach Wegen zu suchen, hin »zu alternativen, ›gerechteren‹ Verhältnissen« (ebd.), ohne

weder dieWege noch den konkreten Zielort bereits zu kennen.

(2) Politische Erziehungswissenschaft und Pädagogik gründen auf der

konstitutiven Anerkennung und Reflexion ihrer eigenen Politizität

Da sowohl die Erziehungswissenschaft als auch die Pädagogik selbst immer kontingent

auf Basis von Differenz und Ausschluss gegründet sind, ist »der eigene Standpunkt nie-

mals vomzuKritisierendenausgenommen« (Thompson,2009,S. 220).EineErziehungs-

wissenschaft und Pädagogik, die ihre grundlegende politische Dimension nicht aner-

kennt,überhöht daher ihre eigeneAutonomie idealistisch und riskiert diese dadurch ge-

radezu (Krenz-Dewe&Mecheril, 2014, S. 41f.).Denn: »Erst die Klarheit über dieUnmög-

lichkeit von Neutralität und Objektivität der (Orte der) Bildung verhindert die Affirma-

tion, das heißt die ›unhinterfragteWiederholung des Immergleichen […]‹« (Shure, 2021,

S. 291f.). Politische Erziehungswissenschaft und Pädagogik müssen deshalb ihre eige-

ne konstitutive Involviertheit in die kontingenten Macht- und Herrschaftsverhältnisse

grundlegend anerkennen (Messerschmidt, 2009).Weshalb es dann auchweniger umdie

4 Die vier Merkmale sind angelehnt an die bereits in einem anderen Zusammenhang (Rangger,

2022) mit Bezug auf eine politische Lehrer*innenbildung entworfenen Konturen.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007 - am 14.02.2026, 06:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Abschließende Betrachtungen 271

positive Gründung erziehungswissenschaftlicher und pädagogischer Handlungskom-

petenzen und Normen geht, als vielmehr um die Frage, was die jeweiligen Definitionen

und Festlegungen »jeweils konstitutiv ausschließen,wie diese stets von ihren konstituti-

venAusschlüsseneingeholt zuwerdendrohenundwelchepolitischenPotenziale sich aus

deren innerenWidersprüchen ergeben« (Geldner, 2020,S. 243).Wennbspw. »Niewieder

Auschwitz« keine idealistische Phrase bleiben soll, so schreibt Adorno (2012, S. 88f.) mit

Bezug auf die Gräuel des Nationalsozialismus5, dann geht es bei einer Erziehung zur

Mündigkeit vor allem auch um die Anerkennung und Reflexion des Antagonismus im

Eigenen, etwa der Barbarei in der vermeintlichen Zivilisation. Neben der konstitutiven

Anerkennung der eigenen grundlegenden Politizität ist deshalb die Selbstreflexion und

-kritik der (Il-)Legitimität der eigenenGrundlagen eine grundlegendeprogrammatische

Voraussetzung für eine politische Erziehungswissenschaft und Pädagogik.

(3) Politische Erziehungswissenschaft und Pädagogik

sind rigoros kontextrelational

In un_bestimmtheitstheoretischer Perspektive sind soziale Phänomene stets als kon-

textrelationale Artikulationen in den Blick zu nehmen, die durch die kontingenten

Macht- und Herrschaftsverhältnisse (mit-)hervorgebracht werden. Ein erziehungswis-

senschaftlich und pädagogisch politisches »Sehen« ist deshalb mit individualistischen

Reduktionen sozialer und pädagogischerWirklichkeit unvereinbar. Ein politischer Blick

wird vielmehr durch eine rigoroseKontextrelationalität gekennzeichnet (Gottuck, 2019).

Daher geht es einer politischen Erziehungswissenschaft und Pädagogik auch nicht um

eine Moralisierung der einzelnen Subjekte (Mecheril & Melter, 2010, S. 171), auch wenn

die Analyse der je subjektiven Verantwortungsverhältnisse sowie der begrenzten Ver-

änderungsmöglichkeiten bedeutsam ist. Allerdings wird jede diesbezügliche Analyse

stets von der Praxis der Kontextualisierung getragen. Im Zentrum der Reflexion und

Kritik einer politischen Erziehungswissenschaft und Pädagogik stehen folglich dieje-

nigen kontingenten Ordnungen, die die Subjekte in ein Verhältnis der differenziellen

(De-)Privilegiertheit setzen, sowie deren kontextrelationale Effekte und Konsequenzen

in der sozialenWirklichkeit.

(4) Politische Erziehungswissenschaft und Pädagogik ermöglichen Räume

der Auseinandersetzung mit der Kontingenz sozialer Wirklichkeit

Für die Erziehungswissenschaft und Pädagogik ist trotz der kontextrelationalen Orien-

tierung an der Macht der sozialen Ordnungen eine gewisse Subjektorientierung rele-

vant. Da jedoch die Vermittlung gesicherten Wissens und mit Gewissheit ausgestatte-

ter Normen im Horizont des Denkens des Politischen unmöglich ist, müssen alternati-

ve Möglichkeiten der Suche nach postautonomen kritischen Inverhältnissetzungen zur

5 »Millionen schuldloserMenschen – die Zahlen zu nennen oder gar darüber zu feilschen, ist bereits

menschenunwürdig – wurden planvoll ermordet. Das ist von keinem Lebendigen als Oberflächen-

phänomen, als Abirrung vom Lauf der Geschichte abzutun, die gegenüber der großen Tendenz des

Fortschritts, der Aufklärung, der vermeintlich zunehmenden Humanität nicht in Betracht käme.

Daß es sich ereignete, ist selbst Ausdruck einer überaus mächtigen gesellschaftlichen Tendenz«

(Adorno, 2012, S. 89).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007 - am 14.02.2026, 06:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Kontingenz der vorherrschenden gesellschaftlichen Verhältnisse erkundet werden. Ei-

ne Erziehungswissenschaft und Pädagogik, die von dem Interesse geleitet sind, illegi-

time Macht- und Herrschaftsverhältnisse zu reduzieren, folgen deshalb dem Versuch,

Räume zu ermöglichen, in denen über vorherrschende Herrschaftsverhältnisse und Al-

ternativen reflektiert werden kann. Insofern sind Erziehungswissenschaft und Pädago-

gik auchweiterhin vonderNotwendigkeit vorläufiger Schließungendes Sozialen abhän-

gig – zum Beispiel von einemWissen über die Politizität des Sozialen sowie über domi-

nante Herrschaftsverhältnisse, deren Effekte und Erscheinungsformen (wie bspw. ein

Wissen über Rassismen, Heterosexismen, Ableismen und Klassismen). Auch bleibt die

Vermittlung eines kontingentenWissens über die Politizität und Herrschaftlichkeit des

Sozialen weiterhin bedeutsam. Vor allem aber gilt es einen Kontext zu schaffen, in dem

eine herrschaftskritische Praxis (auch gegenüber den eigenen Wissenskonstruktionen)

eingeübt, kultiviert und auch reflektiert werden kann.Die Einführung in und die konti-

nuierliche Einübung von Formen und Praktiken der kollektiven und entindividualisier-

ten Reflexion erscheint mir diesbezüglich vielversprechend zu sein (Mecheril, 2010b),

um einen Raum der Befremdung von dem vermeintlich Selbstverständlichen (etwa der

nationalstaatlichen Ordnung oder von Rassismen) strukturell mit höhererWahrschein-

lichkeit zu ermöglichen.

Politische Erziehungswissenschaft, Pädagogik und Bildung konstituieren sich

schlussendlich als unabschließbare Suche nach Möglichkeiten der Veränderung der-

jenigen hegemonialen Ordnungen, die würdevollere Existenzbedingungen für alle

systematisch verhindern. Im Anschluss an Antonio Gramsci ist diese Suche als eine

intellektuelle Arbeit zu verstehen und nicht als eine bloß akademische Arbeit oder

eine Tätigkeit einiger Weniger. Vielmehr meint sie die intellektuelle Arbeit sowohl

organischer Intellektueller, die in einer besonderen Position der professionellen Verant-

wortung stehen, als auch allerMenschen in ihrer grundlegenden Intellektualität. Dieses

Erfordernis der intellektuellenArbeit kannniemandemabgenommenwerden,wohl aber

müssen Ermöglichungsbedingungen geschaffen werden. Insbesondere mit Bezug auf

die professionellen Akteur*innen der Erziehungswissenschaft und Pädagogik fordert

das Politische jedoch geradezu dazu auf, keine Abgeschlossenheit von Professionalisie-

rungsprozessen anzunehmen. Professionelles Handeln ist vielmehr kontinuierlich zu

befragen und zu überdenken. Die intellektuelle Arbeit, die hier gemeint ist, ist dabei

auch nicht nur ein fiktives intellektuelles Gedankenspiel oder eine Praxis der Distink-

tion. Sondern sie ist »eine organische, intellektuelle politische Arbeit […], die nicht

versucht, sich in die übergreifendenMetaerzählungen kanonisiertenWissens innerhalb

der Institutionen einzuschreiben« (Hall, 2004a, S. 50). Sie ist letztlich eine »todernste«

Praxis, die je nach migrationsgesellschaftlicher Positioniertheit nach umstrittenen und

ungewissen Wegen der Veränderung und verantwortungsvollen Inverhältnissetzungen

zu den (migrations-)gesellschaftlichen Konjunkturen einer Zeit sucht und gleichzeitig

über ihre eigenen Interventionen nachdenkt (ebd., S. 50f.), »[e]ine Praxis schließlich,

die das Bedürfnis nach intellektueller Bescheidenheit versteht« (ebd., S. 51).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007 - am 14.02.2026, 06:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

