
Interview mit Jessica Grafwallner: Praxiserfahrungen aus 
der diskriminierungssensiblen Psychotherapie für kognitive 
Verhaltenstherapie 

Jessica Grafwallner & Sabrina Saase

Dipl.-Psych. Jessica Grafwallner ist Psychologische Psychotherapeutin für 
kognitive Verhaltenstherapie (KVT), leistet intersektionalitätsinformierte 
Arbeit in einer eigenen Praxis mit ganz besonderer Achtsamkeit für Erfah­
rungen von Ausgrenzung, Mobbing, Beleidigung, Benachteiligung sowie 
Diskriminierung, die in unserer Gesellschaft erlebt wurden, insbesonde­
re aufgrund der ethnischen Herkunft, Kultur, Sprache, Hautfarbe, Erkran­
kung, Religion oder Weltanschauung, des Geschlechts, der sexuellen Ori­
entierung oder einer Behinderung.

Im Folgenden wird ein gekürztes und bearbeitetes Interview mit Dipl.-
Psych. Jessica Grafwallner wiedergegeben, sodass möglichst viele Lesende 
von ihren Praxiserfahrungen als Schwarze1 Therapeutin profitieren können 
und die eigene Therapie und Beratung weiter diskriminierungssensibel 
und intersektionalitätsinformiert gestalten können. Wir erfahren etwas 
über biografieorientierte individuelle Empowerment-Strategien sowie über 
Strategien für das therapeutische Setting. Das Interview ist am 17.02.2022 
während des wöchentlichen Seminars „‚Same same but different‘: Intersek­
tionalität und Diversity in Forschung und Praxis“ von Dipl.-Psych. Sabrina 
Saase an der TU Braunschweig in Kooperation mit dem Institut für Psy­
chologie, Abteilung Klinische Psychologie, Psychotherapie und Diagnostik 
(Prof. Beate Muschalla) und dem Braunschweiger Netzwerk für Gender 
and Diversity Studies entstanden. Hier war Dipl.-Psych. Jessica Grafwallner 
eine von vier Expert:innen2, die auf Honorarbasis aus der konkreten Praxis 
berichteten und Studierende zu einer Diskussion einluden. Transkribiert 
wurde das Interview freundlicherweise von Marina Jurisic, einer Psycholo­

1 Großschreibung folgt der politischen Selbstbezeichnung Schwarzer Menschen (vgl. 
Eggers et al., 2009, S. 13).

2 Eine weitere Expert:in war Dipl.-Psych. Stefanie Cuff-Schöttle. Vgl. den Artikel von 
Cuff-Schöttle und Saase in diesem Band (Anm. d. Hrsg.).

127

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


giestudierenden der ZHAW Zürich, die unser Buchprojekt als Forschungs­
praktikantin unterstützt hat.

Um das Dialogformat des Buches sowie Solidaritätsmomente und Per­
spektivenvielfalt zu fördern, wurde in den Fußnoten an prägnanten Text­
stellen vergleichend die Perspektive der Schwarzen Therapeutin xx3 mit 
systemischem Schwerpunkt eingeflochten. Diese Zitate stammen aus an­
onymisierten Interviews aus der Promotionsforschung4 von Sabrina Saase.

Biografie: Warum diskriminierungssensible Therapie?

Interviewer:in:
Schön, dass du da bist und uns etwas aus deiner Praxiserfahrung erzählst. 
Wie bist du überhaupt zu diskriminierungssensibler Therapie gekommen?

Expertin:
Vielen Dank für die Einladung. Ich freue mich darauf, mit euch zu spre­
chen und zu sehen, was euch interessiert. Um auf deine Frage einzugehen, 
möchte ich mit meinem persönlichen Hintergrund beginnen. Ich befinde 
mich derzeit in Elternzeit, betreibe seit etwa zwei Jahren meine Privatpraxis 
in Berlin und bin eine approbierte Psychologische Psychotherapeutin für 
Verhaltenstherapie bei Erwachsenen. Diese Arbeit bedeutet mir viel. Ich 
habe das Gefühl, etwas Sinnvolles und Wertvolles zu tun. Zudem gehen mit 
meiner Hautfarbe bestimmte Erfahrungen einher.

Ich beginne chronologisch bei meiner Kindheit. Ich bin in Heidelberg 
aufgewachsen, einer niedlichen Akademiker:innenstadt mit einem ausge­
zeichneten Ruf. Aber es gibt auch Stadtteile mit sozialen Herausforderun­
gen; und aus einem dieser Stadtteile stamme ich (lacht). Schon früh war 
ich von vielen Menschen mit unterschiedlichen kulturellen Hintergründen 

3 Selbstgewähltes Pseudonym.
4 Das Promotionsprojekt untersucht die Rolle von sozialen Ungleichheitserfahrungen 

(Diskriminierungs- und Privilegierungserfahrungen) im Therapiesetting. Dafür wur­
den u. a. in einer qualitativen Studie in Deutschland fünf intersektionalitätsinformier­
te Therapeut:innen verschiedener Therapieschulen mit halbstrukturierten Interviews 
befragt. Interviewthemen waren u. a. die Rolle sozialer Ungleichheitserfahrungen in 
der Therapieausbildung und im Therapiesetting, die Rolle von (intersektionaler) thera­
peutischer Selbstoffenbarung für die therapeutische Beziehung und für den Therapie­
prozess sowie Aspekte einer intersektionalitätsinformierten Therapieausbildung und 
Therapie.

Jessica Grafwallner & Sabrina Saase

128

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


umgeben. Es gab Armut und schwierige Situationen. In meiner Schulzeit 
habe ich oft erlebt, dass Auseinandersetzungen mit anderen Kindern mit 
rassistischen Beleidigungen endeten. Die Hautfarbe war dabei das offen­
sichtlichste Merkmal, auf das Kinder im Streit schnell Bezug nahmen. Dass 
mir das ständig und überall passieren würde, war für mich irgendwann 
selbstverständlich.5 Als Kind fiel es mir nicht einfach, damit umzugehen, 
und ich dachte oft: „Aber alle Menschen sind doch gleich?!“

Als Kind musste ich viel allein bewältigen. Ich musste früh Verantwor­
tung übernehmen und immer wieder üben, bei mir zu bleiben, um zu 
verstehen, was ich wirklich will und brauche. Ich habe mir früh ein be­
deutsames, unterstützendes Netzwerk aus Freund:innen aufgebaut, die mir 
nahe sind und mir auch ehrlich beratend zur Seite standen. Ich habe immer 
versucht, mir positive Umgebungen zu schaffen. Ich denke, das half mir in 
meiner Resilienz.

Nach meinem Abitur dachte ich dann: „Was mache ich jetzt eigentlich?“ 
Als ich in der Berufsberatung ein Psychologiestudium erwähnte, wurde ich 
nicht ernst genommen und ‚verlacht‘. Ich habe mir das trotzdem in den 
Kopf gesetzt, bin immer drangeblieben und habe zunächst Psychologie im 
Nebenfach studiert und bin mit einer Portion Glück ins Hauptstudium 
gekommen.

Im Studium war ich dann unter einer sehr homogenen Gruppe mit 
weißen6, cis7-Akademikerfreund:innen mit sehr wenig Bezugspunkten zu 
BIPoCs8 oder weiteren Lebensrealitäten mit intersektionalen Diskriminie­
rungserfahrungen. Es hat mich deshalb schon immer sehr angezogen ins 
Ausland zu gehen und Verschiedenartiges zu entdecken. Das ist auch 
darauf zurückzuführen, dass ich, neben meiner deutschen Sozialisation, 
durch meinen nigerianischen Vater immer einen Bezug zu einer anderen 
Kultur hatte. Dies brachte Herausforderungen und Bereicherungen. Nach 
einem Umweg über die Wirtschaft gelangte ich schließlich nach Ende des 
Studiums zur Psychotherapieausbildung. Hier fühlte ich mich beruflich 
angekommen. Es war für mich wichtig, direkt und eng mit Menschen zu 
arbeiten. Die Intersektionalität meines Hintergrunds, geprägt durch meine 

5 Vgl. das Konzept internalized oppression (David, 2013).
6 Kursivschreibung, um der oft unsichtbaren weißen Norm vorzubeugen.
7 Cis-geschlechtlich bedeutet Identifikation mit dem bei der Geburt zugeordneten binä­

ren Geschlecht.
8 Black, Indigenous, and people of color. Der Begriff kommt aus dem US-amerikani­

schen Raum und wird auch in Deutschland als Selbstbezeichnung verwendet (David­
son, 2022).

Praxiserfahrungen aus der diskriminierungssensiblen Psychotherapie

129

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


Hautfarbe und meine sozialen Erfahrungen, konnte ich im Kontext des 
psychotherapeutischen Arbeitens viel wertvoller einbringen als in der Wirt­
schaft. Außerdem wurde für mich immer klarer, wie sehr unterversorgt 
BIPoCs hinsichtlich einer guten psychotherapeutischen Versorgung sind. 
Das wollte ich ändern und will es immer noch. Ich bleibe dran.

Publikumsfrage 1:
Warum hast du dich für Psychologie als Studienfach interessiert?

Expertin:
Erst im Nachhinein ist mir aufgefallen, dass ich schon früh für andere 
Menschen da sein wollte und verstehen wollte, was in ihnen vorgeht. Ich 
erinnere mich, dass mich meine Grundschullehrerin um Unterstützung 
gebeten hat, als ein Kind nach einem Wutanfall den Klassenraum verlassen 
hat. Als Kind haben mich viele negative Erfahrungen geprägt, die ich nicht 
verstehen konnte. Daher hat mich sehr beschäftigt: Warum sind Menschen 
so, wie sie sind? Warum ist meine Hautfarbe für andere Menschen so oft so 
bedeutsam? Warum sind sie dann gemein? Warum sind andere dann nett? 
Warum fällt es einigen Menschen leichter, sich gegen Rassismus zu wehren, 
als anderen? Ich wollte das Erleben und Verhalten des Menschen unbedingt 
besser verstehen.

Leer_Lehrstelle: Die Rolle von Diskriminierungserfahrungen in der 
Ausbildung

Interviewer:in:
Und dann in der Therapieausbildung: Welche Rolle hat strukturelle Diskri­
minierung gespielt?

Expertin:
In meiner Ausbildung hatten die Stichworte Diskriminierung oder Inter­
sektionalität keinen Raum. Im Psychologiestudium, in Sozialpsychologie, 
erinnere ich mich lediglich an ein gefilmtes Experiment zur Zivilcourage, 
in dem eine Szene mit einer rassistischen Beleidigung einer Schwarzen 
Person gezeigt wurde. Hier wurde jedoch nicht auf Rassismus in einer ge­
sellschaftlichen, strukturellen Form Bezug genommen. Leider gab es auch 
keine Dozent:innen, von denen ich den Eindruck hatte, dass sie sich für die 
Herausforderungen intersektional diskriminierter Lebensrealitäten interes­

Jessica Grafwallner & Sabrina Saase

130

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


sieren. Und von der Psychotherapeut:innenausbildung habe ich dann auch 
nicht mehr erwartet.

Es gab eine weitere Schwarze auszubildende Person am Institut. Und es 
gab eine, die hatte einen BIPoC-Partner und durch ihn die Lebensrealität 
mit Rassismus kennengelernt. Und dann gab es eine lesbische Person, 
aber da haben wir nie darüber gesprochen, dass sie irgendwie mit Diskri­
minierung zu kämpfen hat. Es war eine recht homogene Gruppe, und 
Diskriminierung wurde auch nicht zum Thema gemacht. Als ich nach 
Berlin gewechselt bin, war die Gruppe von Auszubildenden etwas diverser. 
Trotzdem haben wir es nie zum konkreten Thema gemacht. Der Raum und 
die Energie waren dafür nicht gegeben. Die Zeit der Psychotherapieausbil­
dung bedeutet für die meisten unglaublich viel Stress und Aufwand, vor 
allem auch finanziell. Das ist energetisch sehr, sehr viel über Jahre hinweg. 
Ich denke, sich mit Diskriminierungen zu beschäftigen, wird von Thera­
peut:innen oft als Mehraufwand verstanden. Außerdem denke ich, dass es 
viele nicht als Notwendigkeit erachten, sich damit wirklich zu beschäftigen. 
Daher habe ich versucht, das für mich persönlich nebenbei zu bearbeiten. 
Ich habe alte Freund:innen kontaktiert, die ich noch aus Schulzeiten kann­
te und mit denen ich vorher nie so darüber gesprochen habe. In meiner 
Familie habe ich noch mal mehr nachgefragt, um meine Prägungen hin­
sichtlich Rassismus besser verstehen und einordnen zu können. Was es in 
der Therapieausbildung aber gab, war ein Kurs zur interkulturellen Psycho­
therapie. Da ging es um Perspektivenübernahme für andere Kulturen. Aber 
Ismen, wie z. B. Klassismus, wurde nie als etwas, was vielleicht die Therapie 
beeinflussen könnte, besprochen. Auch Intersektionalität nicht. Dennoch 
bin ich zuversichtlich. Es wird langsam etwas aufgebaut, und vor allem 
seit der Black-Lives-Matter-Bewegung hat sich einiges getan. Betroffene 
Menschen fordern stärker ein, dass bestimmte Themen einen Raum finden. 
Auch in meiner Therapiepraxis sehe ich eine steigende Nachfrage nach 
Therapien mit Sensibilisierung für Diskriminierung und Intersektionalität.

Ideen: Diskriminierungssensible und intersektionalitätsinformierte 
Therapieausbildung

Interviewer:in:
Wie könnte eine Ausbildung hier in Deutschland aussehen, um sensibler 
auf den Umgang mit intersektionalen Diskriminierungen sowohl in der 
Gesellschaft als auch im Therapieraum vorzubereiten?

Praxiserfahrungen aus der diskriminierungssensiblen Psychotherapie

131

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


Expertin:
Es ist schwierig, sich mit diesem Thema auseinanderzusetzen, besonders 
in einer Gesellschaft, die stets nach greifbaren, wissenschaftlich fundierten 
Fakten sucht. Das bedeutet zunächst: Wir brauchen mehr Forschung auf 
diesem Gebiet, vor allem konkret auf den deutschen Raum bezogen. Wir 
stehen hierin noch am Anfang. Es sollte zumindest an der Universität Semi­
nare dazu geben, idealerweise mit Expert:innen, die persönlich betroffen 
oder tief in der Materie versiert sind. Es fehlen auch Vorbilder,9 insbesonde­
re Therapeut:innen, die in diesem Bereich arbeiten oder darüber sprechen. 
Hätte ich solche Vorbilder gehabt, wäre der Zugang zu diesem Thema für 
mich sicherlich einfacher gewesen.

Es ist wichtig, dass in den Ausbildungen Themen rund um soziale 
Ungleichheitserfahrungen vertreten sind. Grundsätzlich, nicht nur in den 
Ausbildungen, ist es für Menschen eine positive Erfahrung, Wissen über 
andere Menschen zu haben und uns darüber mit ihnen verbinden zu 
können. Zum Beispiel: Wie spreche ich mit einer queeren Person über 
ihre negativen Erfahrungen bezüglich Genderthemen oder Sexualität? Wie 
gehe ich mit Rassismuserfahrungen um?10 Wie kann ich behutsam sensible 
Themen ansprechen oder wie soll ich diese nicht ansprechen? Sich im 
Umgang damit sicher zu fühlen, gleichzeitig behutsam und demütig zu 
bleiben, hat einen positiven Effekt auf die Beziehungsgestaltung. Daher 
ist dies maßgeblich entscheidend für einen guten Therapieerfolg. Deshalb 
glaube ich, dass es wichtig ist, in der Ausbildung einen Raum dafür zu 
geben: Wie spreche ich darüber? Es könnten auch betroffene Personen als 
Gäste in die Ausbildung kommen.

So kam zum Beispiel beim Thema Sucht ein Ex-Suchtabhängiger, der 
uns seine Erfahrung und Lebensrealität erzählt hat, und wir durften ihm 

9 Auch in der Promotionsforschung von Sabrina Saase wird der Mangel an Vorbildern 
bei der Schwarzen Therapeutin xx deutlich: „Wenn ich an Therapeuten denke, denke 
ich nicht an mich, die nicht weiß ist, im ersten Moment […]. Ich hatte davor mal eine 
Psychotherapie für Kinder und Jugendliche angefangen und [da war] weit und breit 
kein ausländisches Geschöpf in Sicht. [In der anderen Ausbildung hatte] die Person, 
die das Institut leitet, […] selber [ausländische] Wurzeln. Das fand ich irgendwie so­
fort angenehm. […] Hat sich jetzt im Nachhinein nicht rausgestellt, dass es deswegen 
besonders empowernd in dieser Hinsicht war. […] Und trotzdem gab es sozusagen 
eine Verbundenheit [v. a.] im einzelnen Gespräch“ (Interview xx, 20.06.2019).

10 Vgl. diverse Artikel (Cuff-Schöttle & Saase; Fall & Kirschbaum; Gosteli & Türe; 
Hinterschwepfinger; Kreß; Mmari & Gold; Raj; Saad & Punkt; Schneller) in diesem 
Band zu rassismuskritischer Beratung und Therapie (Anm. d. Hrsg.).

Jessica Grafwallner & Sabrina Saase

132

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


in einem moderierten Setting Fragen stellen. Das macht wirklich einen 
großen Unterschied und gibt einem viel, wenn man in einer sicheren 
Umgebung Fragen stellen kann. Selbst wenn man Fehler macht, werden 
sie moderiert, und die eingeladene Person versteht, dass es ein Lernkontext 
ist und Fehler gemacht werden dürfen. Das hätte ich mir auch beim The­
ma Diskriminierungen gewünscht. Gleichzeitig muss ich aber sagen, dass 
solche Situationen für betroffene (auszubildende) Personen auch schambe­
haftet sein können. Als wir den vorhin erwähnten Film über Zivilcourage 
gesehen haben, erinnere ich mich, dass mir das auch sehr unangenehm und 
peinlich war, weil ich die einzige Schwarze Person im Raum war.11 Und 
ich dachte: „Denken meine Kommiliton:innen jetzt, sie müssen besonders 
nett zu mir sein, oder fragen sie mich jetzt darüber aus?“ Es ist schwierig, 
aber es geht eigentlich nur darum, offen damit umgehen zu können. Dafür 
muss ein bestimmter Raum geschaffen werden, eine Art safe space12 als gut 
moderierter Arbeitsraum.

Interviewer:in:
Du warst ja früher auch in der internationalen Zusammenarbeit, z. B. bei 
den Vereinten Nationen, tätig und bewegst dich auf den verschiedensten 
Ebenen vom Individuum bis ins Große und Ganze. Wie passt diese struktu­
relle Ebene sozialer Ungleichheiten in die Ausbildung für eine Grundsensi­
bilität oder gar Grundkompetenz,13 ohne zu Überbelastungen zu führen?

Expertin:
Ich finde es wichtig, dass die guten Grundsätze und Werte menschlichen 
Zusammenlebens, wie sie beispielsweise von den Vereinten Nationen oder 
auch in unserem Grundgesetz offengelegt werden, möglichst in einer pra­
xisnahen und konkreten Auseinandersetzung an Psychotherapeut:innen in 
Ausbildung herangetragen werden. Ich habe das Gefühl, dass sonst oftmals 

11 In der Promotionsforschung von Sabrina Saase stimmt die Schwarze Therapeutin xx 
dem potenziellen Schamgefühl indirekt zu, denn sie empfindet in ihrer Ausbildung 
es „ein bisschen als Freude‚ ok, hier sind noch andere Außengeländer, die verstehen, 
wenn ich über irgendwas spreche‘“ (Interview xx, 20.06.2019).

12 Vgl. die Wende von safe spaces zu brave spaces im öffentlichen, pädagogischen und 
aktivistischen Diskurs (Arao & Clemens, 2013) sowie im psychologischen Diskurs 
(Saase, 2020), um durch einen kritischen Dialog über Diversity und Social Justice im 
Sinne von Agency die Verantwortungsübernahme aller Beteiligten mit intersektiona­
len Diskriminierungs- und Privilegierungserfahrungen zu fördern (vgl. Saase, 2020).

13 Vgl. die qualitative Forschung zu intersektionalitätsinformierter therapeutischer 
Kompetenz (Saase, 2025; Saase et al., 2024).

Praxiserfahrungen aus der diskriminierungssensiblen Psychotherapie

133

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


verloren geht, was es in der Praxis – wenn man einem anderen Menschen 
gegenübersitzt – dann tatsächlich heißt. Zum Beispiel: Was heißt es, dass 
die Würde des Menschen unantastbar ist, und wann kann es auch dazu 
kommen, dass ich die Würde eines Menschen antaste? Denn das kann ja 
(selbst uns Psychotherapeut:innen) auch unbewusst geschehen.

Auch hier denke ich, dass der persönliche Kontakt mit von intersektiona­
ler Diskriminierung betroffenen Menschen am effektivsten ist. Man behält 
Informationen besser und kann sofort Unklarheiten klären. In Seminaren 
werden oft Texte gelesen und diskutiert. Dabei gibt aber die Seminarleitung 
oft eine bestimmte Richtung vor und Potenzial kann verloren gehen.

Die Idee wäre, sich einzugestehen, dass zwar jede Person intersektional 
betrachtet verschiedene Realitäten teilt, jedoch manche Lebensrealitäten 
unterrepräsentiert sind in der Psychotherapieausbildung und es in diesem 
Beruf trotzdem oder gerade deshalb wichtig ist, auch diese zu verstehen. 
Ausbildungen müssten dahingehend offener und unbefangener gestaltet 
werden. Mich würde zum Beispiel interessieren, wie viele der Teilneh­
mer:innen hier heute z. B. enge Schwarze, queere oder trans*14 Freund:in­
nen haben.15 Wahrscheinlich sind es sehr wenige. Vor diesem Hintergrund 
könnte man sich fragen: Was weiß ich über deren Nöte, Ängste, Erlebnisse 
usw.?

Sollte sich keine Person finden, dann kann man natürlich auch auf quali­
tative Forschungsberichte zurückgreifen. Mittlerweile tut sich dahingehend 
dankenswerterweise auch in Deutschland zunehmend etwas.

Strategie 1: Ungleichheitserfahrungen mit Verbundenheit begegnen

Interviewer:in:
Du hast Klassismus erwähnt. Wie denkst du, dass sich Klassismus oder 
auch andere soziale Ungleichheitserfahrungen auswirken können im thera­
peutischen Prozess – sowohl auf Therapeut:innen- als auch auf Klient:in­
nenseite? Wie kann dem begegnet werden?

14 Transgeschlechtlich als Oberbegriff für Personen, die sich nicht oder nicht ganz mit 
dem Geschlecht identifizieren, das ihnen bei der Geburt zugewiesen wurde.

15 Vgl. Schlögl in diesem Band für eine queere, trans- und intergeschlechtliche sowie 
Non-binary-Perspektive (Anm. d. Hrsg.).

Jessica Grafwallner & Sabrina Saase

134

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


Expertin:
Menschen empfinden oft, dass ihnen die Verbundenheit fehlt und dass 
sie aufgrund gesellschaftlicher Zuweisungen als anders wahrgenommen 
werden. Dies geht oft mit Gedanken einher wie: „Ich bin anders, ich 
bin weniger wert, ich bin ein Außenseiter, ich bin ein Mensch zweiter 
Klasse (aufgrund von irgendeinem mir zugeschriebenen, vermeintlichen 
Makel).“ Diese Othering-Wahrnehmung wird gesellschaftlich oft durch ein­
geschränkten Zugang zu bestimmten Ressourcen oder durch erschwerte 
Bedingungen bestätigt. Das schafft Gefühle von Scham, Unterlegenheit 
und Isolation. Ich nehme wahr, dass es auch im therapeutischen Setting 
zu dieser Wahrnehmung kommen kann. In der Therapie ist es für mich 
grundlegend, dass sich Klient:innen in ihrer Einzigartigkeit und auch in 
ihren wahrgenommenen vermeintlichen Makeln gesehen und verbunden 
fühlen. Das schafft Sicherheit für Klient:innen, um sich in diesem Kontext 
öffnen zu können. Wenn beispielsweise eine Schwarze Frau zu mir kommt, 
besteht die Möglichkeit einer besonderen Verbundenheit aufgrund gemein­
samer Erfahrungen in unserer Gesellschaft.16 Diese Haltung versuche ich 
bereits auf meiner Webseite17 zu vermitteln.

Manche Unterschiede und Gemeinsamkeiten sind offensichtlicher, wäh­
rend andere weniger sichtbar sind. Vielleicht denkt man als Klient:in über 
Therapeut:innen, dass diese mehr Geld zur Verfügung haben, mehr Chan­
cen im Leben hatten, Akademiker:innen sind, reiche, heterosexuelle Eltern 
haben etc. Ich denke, wenn es viele offensichtliche Unterschiede in den 
Lebensrealitäten gibt, ist es besonders wichtig, Ebenen zu finden, auf denen 
Verbindungen hergestellt werden können.

Dieser Prozess sollte nicht nur auf individueller Ebene, sondern auch auf 
gesellschaftlicher Ebene stattfinden. Es ist wichtig, positive Verbindungen 

16 Ergänzende Sichtweise der Schwarzen Therapeutin xx aus der Promotionsforschung 
von Sabrina Saase: „Gerade auch bei vermeintlicher Gleichheit. [Viele] sagen: ‚Ich 
würde nur zu einer Schwarzen Therapeutin gehen oder [zu] jemandem, der auch 
Unterdrückungserfahrungen gemacht hat‘. [Das] ist gar nicht unbedingt immer pro­
duktiv. Es kann auch zwischen einem stehen. Es kann auch blockierend sein […,] 
dass ich eine ähnliche Erfahrung gemacht habe. Aber dann trotzdem besser verstehen 
möchte, was ist die Erfahrung der anderen Person [oder] was ist anders bei der 
Person. [Aber auch] sichtbar zu machen, dass man als Therapeut auch am Rand 
stehen kann in verschiedener Hinsicht, ist glaub ich ganz wertvoll für Leute. Also 
dann würden vielleicht auch andere Leute sagen ‚Ok ich wage mich auch in die 
Therapie, weil ich zu jemandem gehe, der auch weiß, was es heißt, am Rand zu 
stehen‘“ (Interview xx, 20.06.2019).

17 www.jessica-grafwallner.de.

Praxiserfahrungen aus der diskriminierungssensiblen Psychotherapie

135

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.jessica-grafwallner.de
https://doi.org/10.5771/9783748940104-127
https://www.jessica-grafwallner.de


zu anderen Menschen im sozialen Umfeld herzustellen. In der Therapie 
versuche ich, subtil oder auch mal weniger subtil (lacht) zu vermitteln, dass 
diese Verbindung wichtig ist und Raum für Akzeptanz schafft.

Interviewer:in:
Darf ich nachfragen, wie du das „weniger subtil“ meinst?

Expertin:
Ich denke daran, dass das in der Praxis bedeutet, dass ich dann manchmal 
als Therapeutin darauf zurückgreife, etwas Persönliches von mir preiszuge­
ben – gerne auch mal von meiner gar nicht perfekten Seite. Ein Beispiel: 
Wenn eine Person erzählt, dass sie sich in einer prekären Lage befindet 
und darunter leidet, wenig Geld zur Verfügung zu haben, dann könnte 
ich mich öffnen und mitteilen, dass ich im Leben ähnliche Situationen 
durchgemacht habe und was ich an der Situation kenne.

Oft fühlen sich Klient:innen dann schnell verbunden und möchten gar 
nicht viele private Details wissen. Je nach Therapieform oder persönlicher 
Haltung mag das aber auch nicht so einfach sein, seine Verbundenheit über 
therapeutische Selbstoffenbarung herzustellen (vgl. Saase, im Druck). Bei 
den klassischen Analytiker:innen sagen Therapeut:innen ja quasi nichts, 
was kaum Austausch ermöglicht. Ich höre von Klient:innen mit Analyseer­
fahrung oft, dass sie das als verunsichernd oder sogar abschreckend emp­
funden haben und so wichtige Elemente für die Therapie, wie Vertrauen 
zu schaffen und sich zu öffnen, dadurch verhindert wurden. Ich empfinde 
es als entscheidend, in einer komplementären Beziehungsgestaltung zu 
agieren, bei der man die Bedürfnisse der Person erkennt und ihr das gibt, 
was sie benötigt, um sich auf einer Wohlfühlebene zu öffnen und eine trag­
fähige Bindung entstehen zu lassen. Dies erzeugt das Gefühl, verstanden 
und gesehen zu werden, was eine Grundlage für die eigentliche therapeuti­
sche Arbeit darstellt. Verbindungen offensichtlich zu machen, erleichtert es 
mir enorm, schnell eine tragfähige therapeutische Beziehung aufzubauen. 
Dabei ist es natürlich ein großer Vorteil, wenn man eine offensichtliche 
Verbindung hat. Ich würde sogar behaupten, dass es für mich als Zugehö­
rige einer marginalisierten Gruppe einfacher ist, zu bestimmten Personen 
eine schnelle Beziehung, also eine tragfähige therapeutische Beziehung 

Jessica Grafwallner & Sabrina Saase

136

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


aufzubauen.18 Einfach aus dem Aspekt heraus, dass wir in unserer Lebens­
realität eine deutliche Schnittmenge aufweisen.

Interviewer:in:
Fällt es dir leichter, bei vermeintlicher Nähe oder bei vermeintlichen Unter­
schieden in euren Erfahrungen Kontakt aufzubauen?

Expertin:
Kontakt aufzubauen, fällt mir bei vermeintlicher Nähe leichter. Ich schätze 
Unterschiede aber auch als Herausforderungen und finde sie interessant, 
und sie bergen ja meist auch Lernerfahrungen. In meiner Therapieausbil­
dung gab es eine spannende Situation: Als junge Schwarze Therapeutin 
wurde mir eine weiße Ü-50-Dame zugeteilt, die in Ostberlin geboren und 
aufgewachsen war. Anfangs fragte sie: „Meinen Sie eigentlich, dass Sie 
das mit mir hinbekommen?“, und machte Anspielungen auf unsere unter­
schiedlichen Lebensrealitäten. Solche Herausforderungen mag ich sehr, da 
gerade sie die Möglichkeit bieten, eine starke Bindung aufzubauen, indem 
man ganz offen über die Unterschiede spricht und gemeinsam herausfin­
det, was von Klient:innenseite benötigt wird. Man muss dabei jedoch etwas 
robust sein und bei sich bleiben können, um sich nicht irritiert oder verun­
sichert zu fühlen.19

Ich habe in meinem Leben oft erlebt, dass mir Dinge, vor allem auch 
Kompetenz, abgesprochen oder Stereotype zugeschrieben wurden. Zum 
Beispiel passiert es mir sehr häufig, wenn ich sage, dass ich Psychothera­
peutin sei, dass automatisch davon ausgegangen wird, ich meine Physio­
therapeutin20. Solche Situationen erfordern ein Stück Gelassenheit und 
gleichzeitig den Mut, das selbstbewusst wieder richtigzustellen. Ähnliche 

18 Die (kommunizierte) Zugehörigkeit zu einer marginalisierten Gruppe fördert die 
Beziehung sowohl zu marginalisierten Gruppen, z. B. durch leichteres Verständnis 
für andere Marginalisierungsformen (Case, 2012) oder durch Reduzierung von kultu­
rellem Misstrauen (Burkard et al., 2006), als auch zu privilegierten Gruppen, etwa 
durch erhöhtes Bewusstsein für eigene Privilegien (Case, 2012; Rosette & Tost, 2013), 
was neue Gemeinsamkeiten schafft.

19 Vgl. Roberts (2005) und Saase (im Druck) für die Rolle emotionaler Stabilität bei 
therapeutischer Selbstoffenbarung.

20 In Deutschland gilt der Beruf des Psychologischen Psychotherapeuten als gesell­
schaftlich privilegiert angesehen, da er mit einem hohen akademischen Abschluss 
verbunden ist, einen langjährigen, selektiven Ausbildungsweg mit hohen Investitions­
kosten erfordert und vor allem kognitiv, sprachlich-interaktive Kompetenzen zur 
Ausübung erfordert. Im Unterschied dazu ist der Zugang zum Beruf des Physiothe­
rapeuten niedrigschwelliger, beruht auf einer primär praktischen, schulischen Ausbil­

Praxiserfahrungen aus der diskriminierungssensiblen Psychotherapie

137

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


Situationen könnten sich auch für Schwarze Menschen ergeben, die bei 
weißen Therapeut:innen sind. Diese sind aber nochmals ganz besonders 
herausfordernd.

Verbundenheit kann sich auch ganz überraschend einstellen. Weiße Kli­
ent:innen könnten sich fragen, ob ich ihren Hintergrund verstehe, da ich 
offensichtlich einen anderen habe. Zum Beispiel: „Weiß die, wie wir in der 
DDR21 großgeworden sind?“ Dabei können sie ja nicht wissen, dass auch 
ein ganzer Teil meiner Familie in der DDR gelebt hat und dass das meine 
Familiengeschichte geprägt hat.22

Strategie 2: (Intersektionale) Therapeutische Selbstoffenbarung anwenden?

Interviewer:in:
Du hast beschrieben, u. a. Verbundenheit über therapeutische Selbstoffen­
barung herzustellen. Diese therapeutische Technik ist international schon 
recht etabliert (vgl. Saase, im Druck), gerade im englischsprachigen Raum. 
Hier werden verschiedene Begriffe verwendet, z. B. therapeutic self-disclo­
sure (TSD) (Hill et al., 2018) oder location of self (Watts-Jones, 2010). Auch 
auf neuen analytischen Kongressen wird immer häufiger für TSD plädiert. 
In Deutschland ist das Konzept noch wenig verbreitet. Ich habe Interviews 
geführt mit Therapeut:innen, und manche sagen: „So ein standardisierter 
Prozess ist gut, ich sage am Anfang gleich ich bin queer, ich bin kink, ich 
bin das und das, oder ich komme da und da her.“ Andere machen es situa­
tiv. Du hast vorhin gesagt, du machst das abhängig von deinem Gegenüber. 
Gibt es hier bestimmte Gesprächsthemen oder Identitätsdimensionen als 
Auslöser für die Selbstoffenbarungstechnik? Was sind deine Erfahrungen 
mit therapeutischer Selbstoffenbarung? Ist es immer förderlich oder auch 
mal blockierend?

dung und geht vor allem von manuellen therapeutischen Fertigkeiten zur Ausübung 
aus.

21 Vgl. in diesem Band die Artikel von Czollek sowie Fall und Kirschbaum, die ostdeut­
sche Sozialität als soziale Kategorie für intersektionale Perspektiven berücksichtigen 
(Anm. d. Hrsg.).

22 Beispielhafte Einblicke in strukturelle Gewalt und in antipsychiatrischen Widerstand 
sind zu finden bei Saase (2024) und in Schwarze, lesbische Lebensrealitäten bei Ah 
et al. (2019).

Jessica Grafwallner & Sabrina Saase

138

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


Expertin:
In Bezug auf therapeutische Selbstoffenbarung halte ich mich eher zurück, 
obwohl ich persönlich finde, dass es sinnvoll und bereichernd sein kann. Ich 
verstehe jedoch auch, dass nicht alle Therapeut:innen diesen Ansatz bevor­
zugen.

In der therapeutischen Beziehung, die eine bestimmte Dynamik hat, kann 
es schwierig sein, die möglichen Schlüsse zu überblicken, die Klient:innen aus 
der Selbstoffenbarung ziehen könnten. Krisen sind in jeder guten Beziehung, 
auch in der therapeutischen, normal und tragen Potenzial. Manche Menschen 
bewältigen Krisen jedoch weniger gut, und es besteht die Gefahr, dass zu viel 
persönliche Information dann in einer Beziehungskrise gegen Therapeut:in­
nen verwendet wird. Ich denke, dass manche Therapeut:innen befürchten, 
dann vielleicht zu sehr im Fokus zu stehen oder sich zu interessant zu machen, 
sodass  Klient:innen  dann  immer  mehr  wissen  möchten.  Dann  wird  es 
vielleicht schwer, eine Grenze zu setzen. Das kann ich nachvollziehen, denn 
ich habe zum Beispiel von einer Therapeutin gehört, die von einem Klienten 
gestalkt  wurde.  Es ist  eine Gratwanderung zwischen Verbundenheit  und 
Nähe,  die  für  den therapeutischen Prozess  wichtig  ist,  und dem Risiko, 
persönliche Informationen zu teilen.23 Auch ich habe mich da schon unsicher 
erlebt: „Ist das jetzt okay oder war es jetzt doch zu viel, was bringt das denn 
jetzt eigentlich, wenn ich das erzähle?“24

Ein weiterer, intensiver Aspekt der Selbstoffenbarung ist das Zeigen 
von Gefühlen. In einer Geschichte von einem rassistischen, gewaltvollen 
Übergriff, die mir eine Klientin sehr sachlich erzählte, übertrug sich die 
emotionale Intensität der Situation auf mich und ich musste weinen.25 Es ist 

23 Nicht alle Therapeut:innen können auf jeder Identitätsdimension (das Privileg der) 
Unsichtbarkeit, Nicht-Selbstoffenbarung wählen. Die Schwarze Therapeutin xx in der 
Promotionsforschung von Sabrina Saase kann sich diese Nicht-Selbstoffenbarung nicht 
aussuchen: „Krass, ja stimmt, du [als Klient:in] nimmst mich als Schwarz wahr. Da habe 
ich kein Mal dran gedacht“ (Interview xx, 20.06.2019). Andere haben eine Wahl: „Being 
able to pass as White had given me ‘White privilege.’ [As a therapist] I had a choice to 
make: keep my pseudo-White privilege or acknowledge my Mexican ethnicity and face 
the negative assumptions that some clients made about Mexicans“ (Roberts,  2005, 
S. 54).

24 Vgl.  Klient:innenzentriertheit  als  Bedingung  für  therapeutische  Selbstoffenbarung 
(Roberts, 2005; Saase, im Druck).

25 Ähnlich ging es der Schwarzen Therapeutin xx in der Promotionsforschung von 
Sabrina Saase: „Mir fällt es jetzt leicht. Aber ich hatte schon das Gefühl, ich muss 
das erst noch ausprobieren, wie ich was formuliere bei Selbstoffenbarung. Weil am 
Anfang hat es mich dann eher so paralysiert. […] Oder dass es mich auch selber so 

Praxiserfahrungen aus der diskriminierungssensiblen Psychotherapie

139

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


eine tiefere Ebene der Offenbarung und Menschlichkeit. Es ist wichtig, sich 
bewusst zu sein, wie man mit eigenen Emotionen umgeht, und in einem 
Lernmodus zu bleiben, um bei sich zu bleiben.26

Diese emotionale Selbstöffnung geht nochmals in eine tiefere Ebene 
der Selbstoffenbarung. Grundsätzlich ist es für mich ein ganz natürliches, 
menschliches Bedürfnis oder ein Automatismus, dass ich Anteil nehme, 
wenn ich so eine schreckliche Geschichte höre.27 Für mich würde es sich 
falsch anfühlen, diese Emotionen wegzuregulieren. Gleichzeitig muss da­
rauf geachtet werden, Klient:innen damit nicht zu überfordern und zu 
schauen, was meine emotionale Reaktion in ihnen auslöst.28 Es kann auch 
sein, dass sie meine Reaktion nicht einordnen können. Das sollte in jedem 
Fall nochmals offen besprochen werden.29 In der Ausbildung habe ich 
gelernt, und so finde ich es auch gut, wenn es geht, es in derselben Sitzung 
noch zu besprechen, wie man sich dabei gefühlt hat und ob es hier in der 
Biografie der Person ähnliche Momente und Reaktionsmuster gibt. Wenn 
man sich danach als Therapeut:in noch unsicher oder unwohl fühlt, dann 
sollte man es wohl in der nächsten Stunde, falls die Person wiederkommt, 
noch einmal zum Thema machen. Eine solche Situation kann auch Anlass 
für eine Selbsterfahrung für Therapeut:innen sein, denn vielleicht gibt es 
einen Zusammenhang mit einem Trigger eines eigenen Traumas. Dabei ist 

berührt hat, dass ich mich auch gar nicht so beziehen konnte. […] Ich hatte mal einen 
Fall, wo es mir schwer gefallen ist, weil eine Person Diskriminierungserfahrungen 
gemacht hat oder auch Schwarz war und ich das Gefühl hatte, das steht irgendwie 
so ein bissen zwischen uns, weil ich nicht wusste, ‚ok wie benenne ich das jetzt, 
ohne meine Erfahrungen zum Thema zu machen und gleichzeitig zu vermeiden, 
dass es so unausgesprochen da steht‘. […] Da musste ich erstmal einen Umgang für 
mich finden. Aber das habe ich auf jeden Fall aus der Supervision gelernt [und] aus 
solchen Diskussionen kam das eher raus. Aus so Fallbesprechungen“ (Interview xx, 
20.06.2019).

26 Vgl. emotionale Stabilität als Bedingung für therapeutische Selbstoffenbarung (Ro­
berts, 2005; Saase, im Druck).

27 Diese Erfahrungsvalidierung wird insbesondere in der Traumatherapie als Zeug:in­
nenschaft bezeichnet und als Technik benutzt, um den Schmerz der Klient:innen 
zu bezeugen, zu zeigen, dass sie hier gesehen werden und nicht an ihrer Realität ge­
zweifelt wird, sodass neue Reaktionsmuster und heilende Prozesse möglich werden. 
Ausgegangen wird hier davon, dass oft der (fehlende) Umgang, z. B. fehlende Unter­
stützung in Gewaltsituationen oder ein Schweigen auf das Erzählen ebendieser oder 
ein „Ist doch nicht so schlimm“ oder gar ein Negieren der Situation, bedeutsamer 
sein kann als das Trauma selbst.

28 Vgl. schrittweiser Prozess als Bedingung für therapeutische Selbstoffenbarung (Ro­
berts, 2005; Saase, im Druck).

29 Vgl. den Artikel von Cuff-Schöttle und Saase in diesem Band (Anm. d. Hrsg.).

Jessica Grafwallner & Sabrina Saase

140

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


es wichtig, dass man als Therapeut:in offen und im lernenden Modus bleibt 
und gewillt ist, sich mit sich selbst zu beschäftigen.

Mein Ansatz ist es, von Herzen mein Bestes zu geben, authentisch zu sein 
und gemeinsam mit der Person durch den Therapieprozess zu gehen. Die 
Selbstoffenbarung in der Therapie ist ein umstrittenes Feld. Mir ist es dabei 
wichtig, sich auf einer authentischen, menschlichen Ebene zu begegnen.

Diskriminierungserfahrung im Kontext von Anamnese und Diagnosevergabe

Interviewer:in:
Ich würde gern beim Therapiesetting bleiben. Wie beziehst du Diskriminie­
rungserfahrungen in die Anamnese und Diagnosevergabe mit ein?

Expertin:
Die meisten Personen, die mich kontaktieren, kommen auf Empfehlung 
oder haben bereits durch meinen Internetauftritt Informationen zu meiner 
antidiskriminierenden Haltung. Sie suchen mich oft gezielt auf, um ihren 
Diskriminierungserfahrungen Raum geben zu können.

Trotzdem ist das Vorgehen sehr unterschiedlich, da die Menschen Dis­
kriminierungen sehr unterschiedlich empfinden und erfahren haben. Da­
mit meine ich zum Beispiel: Der eine erfährt sehr punktuell in der Arbeit 
Diskriminierung. Eine andere erzählt, dass sie als einzige Schwarze in 
der weißen Familie (ohne das Schwarze Elternteil) aufgewachsen ist und 
dort Diskriminierung erfährt, und jemand anderes wiederum erzählt: „Ei­
gentlich war das für mich nie ein Thema, und ich war bei einer weißen 
Therapeutin und habe dort Diskriminierung erfahren.“ Wieder eine an­
dere Person sagt: „Die Symptomatik entstand durch die Erfahrung von 
Mikroaggressionen und Rassismus in der Gesellschaft.“ Daher lasse ich 
es zunächst meist die Klient:innen selbst zum Thema machen, betrachte 
Diskriminierung aber stets im Hintergrund zumindest als potenziellen Risi­
kofaktor, auch wenn es nicht sofort zur Sprache kommt.

Zur ersten Anamnese nehme ich den Görlitz-Fragebogen. Leider fragt 
dieser keinerlei Diskriminierungserfahrungen ab und ist auch nicht gen­
derneutral geschrieben und geht von Cis-Klient:innen aus. Es wäre sinn­
voll, Diskriminierungserfahrungen bereits im Anamnesebogen explizit zu 
Therapieanfang abzufragen, da manche Menschen dabei nachfragende Un­
terstützung brauchen. Beispielsweise meinte eine Schwarz gelesene Person 
am Anfang der Therapie, nie Rassismuserfahrungen gemacht zu haben. 

Praxiserfahrungen aus der diskriminierungssensiblen Psychotherapie

141

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


Ich fragte nach: „Also auch als Kind keine?“ „Nö, ich war immer total 
privilegiert“, war die Antwort. Erst nach 20 Stunden sagte die Person: „Oh 
mein Gott, ich habe es die ganze Zeit einfach krass ausgeblendet und jetzt 
erst fallen mir so viele Sachen auf.“ Manchmal ist es also wichtig, das 
erstmal stehen zu lassen und erstmal auf der Beziehungsebene zueinander 
zu finden. Das kann natürlich auch etwas ganz anderes sein, was zu einer 
guten Arbeitsbeziehung führt. Die Gemeinsamkeit, Rassismuserfahrungen 
zu erleben, ist kein ausreichender Faktor für eine gute therapeutische Bezie­
hung. Es muss auch nicht jede:r Klient:in zu mir passen, nur weil wir beide 
teilen, dass wir Schwarz sind.

Bezüglich der Diagnose bespreche ich mit meinen Klient:innen, ob sie es 
für sinnvoll erachten, die Diskriminierungserfahrungen mit einer Zusatz­
codierung festzuhalten für das (Krankenkassen-)System. Das wäre dann 
die Z60.5 „Zielscheibe feindlicher Diskriminierung und Verfolgung“ im 
ICD-10, die ich oft hinzuziehe. Man muss nur aufpassen, dass es nicht mit 
der F60.5 verwechselt wird, denn das meint eine völlig andere Diagnose.

Ich könnte jedoch noch so viel mehr machen, um das Thema Diskri­
minierungserfahrung zu integrieren. Zum Beispiel in der Gestaltung der 
Praxisräume gäbe es viel Raum für Verbesserung, damit sich ganz unter­
schiedliche Menschen wohlfühlen. Dies könnte beispielsweise verändert 
werden durch das Aufhängen bestimmter Bilder.

Interviewer:in:
Manche antirassistischen NGOs fordern eine Diagnose Trauma durch Dis­
kriminierungserfahrungen (Mader, 2015).30 Wie stehst du dazu?

Expertin:
Sehr, sehr schwierige Frage, zu der ich mir noch keine klare Meinung 
gebildet habe.31 Spontan würde ich Diskriminierungserfahrungen eher für 
einen Risikofaktor halten.

Dieser wäre dann ein Faktor, der mitverantwortlich dafür ist, dass sich 
eine Symptomatik beispielsweise als Trauma, Depression oder Angststö­

30 Vgl. den Artikel von Cuff-Schöttle und Saase in diesem Band (Anm. d. Hrsg.).
31 Ähnlich geht es der Schwarzen Therapeutin xx aus der Promotionsforschung von 

Sabrina Saase: „Steh ich irgendwie ambivalent davor. Einerseits denke ich mir, ja, das 
kann wirklich traumatisch sein [mit] disempowernde[m] Charakter. [Andererseits] 
es würde vielleicht Aufmerksamkeit auf sich lenken in einem System, was es sonst 
vielleicht so ein bisschen übersieht. [Aber] als [nicht approbierte] systemische Thera­
peutin darf ich auch gar nicht [Diagnosen vergeben]“ (Interview xx, 20.06.2019).

Jessica Grafwallner & Sabrina Saase

142

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


rung herausbildet. Und dieses Leiden wäre dann nach den Diagnosesyste­
men zu kodieren, eben mit der Zusatzdiagnose (Z60.5). Die Forderung 
nach einer weiteren Diagnosemöglichkeit entspringt meines Erachtens aus 
dem Bedürfnis nach mehr Sichtbarkeit und Anerkennung für die Auswir­
kungen von Diskriminierungserfahrungen. Leider passiert es oft, dass Dis­
kriminierungserfahrungen nicht als Risikofaktoren gewertet werden oder 
nicht ernst genommen werden und meines Erachtens dadurch Fehldiagno­
sen entstehen können.

Ich fände es wichtig, mehr Sichtbarkeit im Gesundheitssystem herzustel­
len, beispielsweise bei der Vergabe von Kassensitzen. Hierbei könnte die 
Verteilung von Zulassungen teilweise nach Therapieschwerpunkten erfol­
gen, z. B. extra Kassensitze für Therapie spezialisiert auf Umgang mit Dis­
kriminierungserfahrungen im Allgemeinen oder spezialisiert für bestimmte 
Formen wie die Arbeit mit trans* Personen. Ich denke, das Zusatzwissen, 
das es benötigt, um bestimmte Gruppen zu behandeln, müsste gesehen und 
wertgeschätzt werden.

Interviewer:in:
Gibt es im Publikum Fragen zu dem spannenden Vortrag? Dir erstmal 
danke, dass du so mutig und frei erzählst über deine Erfahrungen und ein 
Vorbild für uns bist.

Expertin:
Schön! Ich freue mich, durch unser Gespräch Verbundenheit hergestellt zu 
haben.

Rassismussensible Behandlungsmethoden?

Publikumsfrage 2:
Inwieweit passt du Behandlungsmethoden an Diskriminierungserfahrun­
gen an, oder nimmst du das in das individuelle Störungsmodell mit auf ? Im 
Studium hatten wir z. B. verhaltenstherapeutische Listen von dysfunktiona­
len Gedanken. Diese könnten vielleicht bzgl. Rassismus ergänzt werden?

Expertin:
Bei der Anwendung kognitiv-verhaltenstherapeutischer Modelle lasse ich 
Diskriminierungserfahrungen für mich grundsätzlich im Hintergrund mit­
schwingen, und bei Gelegenheit biete ich eine Arbeit damit an. Gleich zu 

Praxiserfahrungen aus der diskriminierungssensiblen Psychotherapie

143

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


Anfang der Therapie, bei der Einführung des Vulnerabilität-Stress-Modells 
beispielsweise, kann ich Diskriminierung als einen Risikofaktor zur Spra­
che bringen. Allerdings ist es wichtig zu berücksichtigen, dass jeder Mensch 
Diskriminierung als Stressor unterschiedlich erlebt. Daher muss ich hier 
eine individuelle Anpassung der Behandlung vornehmen. Mithilfe des 
ABC-Modells (Ellis, 1985) lassen sich gut die Auswirkungen und der Um­
gang mit Rassismuserfahrungen auf individueller Ebene analysieren und 
bearbeiten.

Das Thema kann auch recht plötzlich im Therapieverlauf relevanter 
werden, beispielsweise durch gesellschaftliche Veränderungen, wie durch 
einen starken Zuwachs einer rechtsextremen Partei, wie momentan bei der 
AFD in Deutschland, durch eine Gegenbewegung wie Black Lives Matter 
oder durch Gesetzesänderungen wie bezüglich des geschlechtlichen Selbst­
bestimmungsrechts32. Insgesamt betrachte ich Diskriminierung als einen 
von vielen Faktoren und integriere diesen Faktor flexibel in den (verhal­
tens-)therapeutischen Prozess.

Was können weiße Therapeut:innen tun?

Publikumsfrage 3:
Du nanntest BIPoC-Klient:innen, die vorher bei weißen Psychothera­
peut:innen waren, wo es nicht so gut funktioniert hat. Hast du Ideen, 
warum nicht?

Expertin:
Ich habe das Gefühl, dass es manchmal recht diffus zu Ablehnungen 
bei weißen Therapeut:innen kommt. Zum Beispiel, wenn der Grund der 
Geruch der Haarprodukte von Schwarzen Menschen sei. Aber oft sind 
es mehrere Kleinigkeiten, Mikroaggressionen, wodurch sich die Person 
dann ein paar Mal abgelehnt oder gar nicht gesehen fühlt. Ein Beispiel 
ist, sich immer wieder als exotisiert wahrgenommen zu sehen. Manchmal 
sagen Therapeut:innen, dass sie sich nicht mit Rassismus auskennen und 
die Therapie daher nicht machen könnten. Oft werden Diskriminierungs­
erfahrungen als negative Erfahrungen auch schlichtweg aberkannt. Diese 

32 Seit 2018 ist in Deutschland und seit 2019 in Österreich der Geschlechtseintrag divers 
neben weiblich und männlich rechtlich möglich, sofern bestimmte Bedingungen 
erfüllt sind.

Jessica Grafwallner & Sabrina Saase

144

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


Mikroaggressionen bleiben dann oft unbearbeitet zwischen Therapeut:in 
und Klient:in stehen.

Publikumsfrage 4:
Hast du eine Idee, wie weiße Psychotherapeut:innen am besten mit BIPoC-
Klient:innen umgehen? Wäre es hilfreich, von Anfang an zu sagen: „Hey, 
ich versuche, hier das mit aufzufangen, und hoffe, dass ich das auch kann“?

Expertin:
Eine gute therapeutische Beziehung kann auf verschiedenen Ebenen und 
durch verschiedene Themen aufgebaut werden. Als weiße:r Therapeut:in 
ist es wichtig, sich auf Bereiche zu konzentrieren, in denen Verbindung her­
gestellt werden kann. Bei Themen, bei denen man weniger Erfahrung hat, 
ist eine behutsame Neugier und Offenheit gefragt. Auch sollte man Acht 
geben, sich nicht in diese „Ich will verstehen und ich will lernen“-Position 
zu begeben. Als Klient:in möchte ich meist keine Aufklärungsarbeit leisten 
müssen. Es geht darum, behutsam nachzufragen, wenn es passt. Ich ermuti­
ge Klient:innen immer dazu, Diskriminierungserfahrungen in der Therapie 
früh zum Thema zu machen, um die Reaktion und den Umgang des:der 
Therapeut:in damit zu erfahren. So kann dann umso schneller entschieden 
werden, ob sie sich die Therapie mit dem:der Therapeut:in vorstellen 
können oder ob sie gehen möchten oder ob sie versuchen, erst einmal 
zu bleiben, und dem:der Therapeut:in nochmals eine Chance geben. Die 
meisten Schwarzen Menschen wünschen sich einen safe space, würden es 
aber auch verzeihen, wenn man einmal nicht so gut reagiert hat. Auf der 
Seite des:der Therapeut:in ist es dann wiederum wichtig, das einzusehen 
und sich zu entschuldigen.

Wenn also ein wunder Punkt getroffen wurde, sollte nicht mit Abwehr 
reagiert werden. Man wünscht sich eine rassismusfreie Welt, aber die 
gibt es aktuell nicht. Therapeut:innen mögen denken: „Ich lebe hier in 
Berlin, und das gibt es hier nicht.“ Und eine durch Haltung transportierte 
Negierung von Rassismuserfahrungen ist, glaube ich, das Schlimmste für 
Klient:innen. Wichtig sind kontinuierliche interpersonelle Metagespräche, 
um sich zu entschuldigen oder zu offenbaren, wie sich beide gefühlt ha­
ben. Diese können z. B. folgendermaßen eingeleitet werden: „Ich habe das 
Gefühl, wir hatten echt eine schwierige Sitzung letztes Mal und ich habe 
Dinge nicht gut gestaltet. War es für Sie auch so?“ Um zu verzeihen, muss 
man Raum dafür geben.

Praxiserfahrungen aus der diskriminierungssensiblen Psychotherapie

145

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


Ich denke, das Beste, was weiße Therapeut:innen machen können, ist, 
sich persönlich fortzubilden, z. B. Bücher zu lesen wie Exit Racism (Oget­
te, 2019), und wirklich offen damit umzugehen. Beispielsweise zu fragen, 
welche Worte eine Schwarzen Person als Selbstbezeichnung nutzt und wel­
che Worte oder Pronomen ich als Therapeutin nutzen soll. Als weiße:r 
Therapeut:in weiß ich natürlich niemals so viel darüber wie von Rassismus 
Betroffene und kann es selber auch nicht erleben, aber es sollte für mich 
wichtig sein, dass ich für sie da sein kann. Ich muss nicht unbedingt jegli­
che traumatischen Erfahrungen selber durchgemacht haben, um das dann 
trotzdem für Klient:innen mitzutragen. Das Allerwichtigste ist, dass diese 
Person sich dann angenommen fühlt. Wir sind diesbezüglich alle noch am 
Entwickeln, Lernen und Forschen.

Publikumsfrage 5:
Schön zu hören, dass du Geduld hast und viel Toleranz mit uns weißen 
Therapeut:innen. Für mich schließt daran eine Frage zu therapeutischer 
Selbstoffenbarung an. Macht es Sinn für weiße Berater:innen und Thera­
peut:innen, einfach klar zu formulieren, dass sie gegen Rassismus sind, 
dass sie versuchen, sich antirassistisch oder antidiskriminierend in der 
Welt einzusetzen? Dass sie sich bewusst sind, dass sie selber verinnerlichte 
Rassismen haben, weil sie selber in einer stark rassistischen Welt groß 
geworden sind, und dass sie bestimmt auch schon rassistische Handlungen 
unbewusst, ohne Absicht gemacht haben? Meinst du, das hilft Klient:innen, 
wenn Therapeut:innen sich klar positionieren, auch bevor Klient:innen 
das selber ansprechen? Oder ist das zu viel Raum nehmen als weiße:r 
Therapeut:in?

Expertin:
Ich denke, eine klare Haltung offen zu zeigen, macht auf jeden Fall Sinn. 
Wenn man unsicher ist, kann man fragen, ob das okay ist, dem kurz Raum 
zu geben. Grundsätzlich macht es meines Erachtens Sinn, sich auch als 
Therapeut:in mit gesellschaftlich-politischen Geschehnissen auseinander­
zusetzten und zumindest zu versuchen, dazu eine Haltung einzunehmen. 
Denn für andere Personengruppen mögen diese Geschehnisse unausblend­
bar relevant sein. Das heißt, es ist ein Privileg, gesellschaftlich-politische 
Geschehnisse ausblenden zu können. Und die eigenen Privilegien zu hin­
terfragen bzw. sich ihrer möglichst bewusst zu sein, ist immer wichtig. 
Wenn die Haltung grundsätzlich eine wohlwollende, menschenwürdigende 
ist, dann ist es für Klient:innen hilfreich, wenn sie im Hinterkopf behalten 

Jessica Grafwallner & Sabrina Saase

146

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127


können: „Okay, auch wenn du einen Fehler machst, eigentlich bin ich hier 
sicher.“ Es entsteht ein emotionales Sicherheitsnetz, das auffangen kann. 
Und das führt dazu, dass man etwas lockerer im Umgang sein kann und 
besser verzeihen kann, wenn etwas Negatives passiert. Ich würde davon 
ausgehen, dass irgendwann etwas passiert. Auch ich als BIPoC in Deutsch­
land bin in einer weißen Umgebung aufgewachsen und sozialisiert worden. 
Auch ich habe Rassismus oder andere Ismen verinnerlicht und muss immer 
wieder aktiv üben, mich davon frei zu machen und achtsam für Fehler zu 
bleiben.

Literatur

Ah, E., Saase, S. & Stevens, L. (2019). gemeinsam unerträglich. ein dokumentarisches 
Mosaik. In E. Rosenfeld & S. Husse (Hrsg.), wildes wiederholen, material von unten – 
Dissidente Geschichten zwischen DDR und pOstdeutschland #1 (S. 40–67). District.

Arao, B. & Clemens, K. (2013). From safe spaces to brave spaces: A new way to frame 
dialogue around diversity and social justice. In L. M. Landreman (Hrsg.), The art of 
effective facilitation. Reflections from social justice educators (S. 135–150). Sterling.

Burkard, A. W., Knox, S., Groen, M., Perez, M., & Hess, S. A. (2006). European 
American therapist self-disclosure in cross-cultural counseling. Journal of Counseling 
Psychology, 53(1), 15–25. https://doi.org/10.1037/0022-0167.53.1.15

Case, K. A. (2012). Discovering the Privilege of Whiteness: White Women’s Reflections 
on Anti-racist Identity and Ally Behavior. Journal of Social Issues, 68(1), 78–96. 
https://doi.org/10.1111/j.1540-4560.2011.01737.x

David, E. J. R. (2013). Internalized Oppression. The Psychology of Marginalized Groups. 
Springer.

Davidson, K. (2022, 6. April). Why we use BIPOC. Ywcaworks. https://www.ywcaworks
.org/blogs/ywca/wed-04062022-0913/why-we-use-bipoc

Eggers, M. M., Kilomba, G., Piesche, P., & Arndt, S. (2009). Mythen, Masken und 
Subjekte. Kritische Weißseinsforschung in Deutschland. Unrast.

Ellis, A. (1985). Expanding the ABCs of rational-emotive therapy. In M. J. Mahoney & 
A. Freeman (Hrsg.), Cognition and psychotherapy (S. 313–323). Plenum Press. https:/
/doi.org/10.1007/978-1-4684-7562-3_13

Hill, C. E., Knox, S., & Pinto-Coelho, K. G. (2018). Therapist Self-Disclosure and 
Immediacy: A qualitative Meta-Analysis. Psychotherapy, 55 (4), 445–460. https://doi.
org/10.1037/pst0000182

Mader, E. (2015). Psychopathologisierung und Rassismus in Deutschland – eine femi­
nistische Perspektive. In C. Schmechel, F. Dion, K. Dudek & M. Roßmöller (Hrsg.), 
Gegendiagnose. Beiträge zur radikalen Kritik an Psychologie und Psychiatrie (S. 76–
101). edition assemblage.

Ogette, T. (2019). exit Racism. rassismuskritisch denken lernen. Unrast.

Praxiserfahrungen aus der diskriminierungssensiblen Psychotherapie

147

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/0022-0167.53.1.15
https://doi.org/10.1111/j.1540-4560.2011.01737.x
https://www.ywcaworks.org/blogs/ywca/wed-04062022-0913/why-we-use-bipoc
https://doi.org/10.1007/978-1-4684-7562-3_13
https://doi.org/10.1037/pst0000182
https://doi.org/10.5771/9783748940104-127
https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/0022-0167.53.1.15
https://doi.org/10.1111/j.1540-4560.2011.01737.x
https://www.ywcaworks.org/blogs/ywca/wed-04062022-0913/why-we-use-bipoc
https://doi.org/10.1007/978-1-4684-7562-3_13
https://doi.org/10.1037/pst0000182


Roberts, J. (2005). Transparency and self-disclosure in family therapy: Dangers and 
possibilities. Family Process, 44(1), 45–63. https://doi.org/10.1111/j.1545-5300.2005.00
041.x

Rosette, A. S. & Tost, L. P. (2013). Perceiving Social Inequity: When Subordinate-Group 
Positioning on One Dimension of Social Hierarchy Enhances Privilege Recognition 
on Another. Psychological Science, 24(8), 1420–1427. https://doi.org/10.1177/09567976
12473608

Saase, S. (2020). Intersectional privilege awareness traveling into psychology – an 
unsafe travel or a potential for social justice? In E. Gerbsch, L. Junker, F. Nastold, 
M. Hawel, J. Schmidt, S. Seefelder, F. Werner & C. Wimmer (Hrsg.), Work in pro­
gress. Work on progress (S. 181–194). VSA.

Saase, S. (2024). Kollektive Strategien in einem verkollektivierenden Staat – Antipsych­
iatrische Strategien aus (queer-)feministischer und lesbischer Perspektive in der 
ehemaligen DDR. In K. Wichera, A. Steinweg, E. Mader, & C. Schmechel (Hrsg.), 
Gegendiagnose III. Kollektive Krisensitzung und psy-kritische Perspektiven (S. 432–
448). edition assemblage.

Saase, S. (2025). Intersektionalitätsinformierte Kompetenzen für Therapie und Coa­
ching: Vorteile, Erkenntnisse und ein konkretes Kompetenzmodell. OSC – Organi­
sationsberatung, Supervision, Coaching, 32(3), 403–417. https://doi.org/10.1007/s1161
3-025-00925-2

Saase, S. (im Druck). When Therapists Need to Be Their Own Clients: The influence of 
Intersectional Privilege and Discrimination on Therapy and the Need to Talk about 
It Through Therapeutic Self-disclosure. In A. Namdiero-Walsh (Hrsg.), Cultural 
Psychology in Clinical Research and Practice (Advances in Cultural Psychology, Hrsg. 
J. Valsiner). Emerald.

Saase, S., Kreß, L., & Kauffeld, S. (2024). Psychotherapy as an evolving field of 
HRD: A qualitative study of intersectional psychotherapist competence development. 
Manuscript submitted for publication.

Watts-Jones, T. D. (2010). Location of Self: Opening the Door to Dialogue on Intersec­
tionality in the Therapy Process. Family Process, 49(3), 405–420. https://doi.org/ 
10.1111/j.1545 – 5300.2010.01330.x

Jessica Grafwallner & Sabrina Saase

148

https://doi.org/10.5771/9783748940104-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:22:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.1111/j.1545-5300.2005.00041.x
https://doi.org/10.1177/0956797612473608
https://doi.org/10.1007/s11613-025-00925-2
https://doi.org
https://doi.org/10.5771/9783748940104-127
https://doi.org/10.1111/j.1545-5300.2005.00041.x
https://doi.org/10.1177/0956797612473608
https://doi.org/10.1007/s11613-025-00925-2
https://doi.org

