5 Tierethische Spuren in der frithchristlichen Literatur

In den ersten 250 Jahren seiner Existenz ist das Christentum im Romischen
Reich eine verschwindend kleine Minderheit. Gegeniiber einer nicht- oder
andersglaubenden Umwelt hat es mehr als genug damit zu tun, seine zen-
tralen Kernbotschaften intern abzuklaren, zu plausibilisieren und nach in-
nen und auflen zu verteidigen. Dazu zéhlen der Glaube an die Auferstehung
und ein ewiges Leben, an Jesus Christus als Retter der Welt, an einen Gott,
der sich auf dreierlei Weise erfahren ldsst sowie die Gestaltung der zentra-
len liturgischen Feiern. Eine eigene Tierethik ist vor diesem Hintergrund
nicht zu erwarten. Dennoch kann sich die frithchristliche Theologie nicht
vollig frei von tierethisch relevanten Positionierungen entwickeln. In ihrem
alltdglichen Lebensvollzug haben die Menschen ja Tag fiir Tag mit Tieren
zu tun, und in den biblischen und philosophischen Texten kommen sie
auch reichlich zur Sprache. Zwangslaufig miissen sich die frithchristlichen
Theologen dazu positionieren. Damit stellen sie, ohne es zu ahnen, auf
lange Sicht entscheidende Weichen. Die Grundparadigmen, die sie zur Be-
schreibung des Gott-Mensch-Tier-Verhéltnisses iibernehmen, sind, einmal
gewidhlt, nur sehr schwer wieder zu korrigieren. Faktisch wirken sie bis
heute nach.

Wir begeben uns also auf die Fihrte der tierethischen Spuren in der
frithchristlichen Literatur. Zeitlich geht es um die Phase bis zur beginnen-
den Voélkerwanderung und dem Ende des westromischen Kaisertums. Au-
gustinus, gestorben im Jahr 430, wird daher der letzte hier untersuchte
Autor sein. Damit beschrankt sich die Untersuchung auf die ersten beiden
von drei Phasen des Christentums in der Spétantike, wie sie Peter Gemein-
hardt (2022, 7) formuliert, namlich die beiden Phasen der Formierung
(bis Mitte des 3. Jahrhunderts) und der Stabilisierung (bis Mitte des 5.
Jahrhunderts) des Christentums, wihrend die Phase der Pluralisierung (bis
Ende des 7. Jahrhunderts) fiir unsere spezifische Fragestellung keine Rolle
spielt. Raumlich gesehen ist das Christentum dieser Epoche eine ,urbane
Religion® (Peter Gemeinhardt 2022, 16). Es bildet sich vorwiegend aus der
stadtischen Bevolkerung und in den Stidten und kann damit gut an die
hohe Bildung der Stidte ankniipfen.

Natiirlich wiére es historisch betrachtet interessant, die Autoren gemaf3
ihrer sprachlichen wie theologischen Verortung (lateinische Literatur mit

149

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

ihrem Dualismus zwischen Rom und Nordafrika, griechisch-antiocheni-
sche, griechisch-alexandrinische, syrisch-aramiische Literatur etc.) in ver-
schiedenen Traditionsstrangen anzuordnen, so dass einerseits Beeinflus-
sungen innerhalb der lateinischen wie der griechischen oder syrischen Li-
teratur deutlicher hervortriten und andererseits Ubernahmen aus der grie-
chischen in die lateinische oder syrische Literatur klarer erkennbar wiirden.
Der Verfasser dieser Abhandlung ist jedoch kein Historiker und sieht sich
mit einer so tiefgehenden Rekonstruktion einzelner Traditionsstrange iiber-
fordert. Fiir das hier vertretene systematische Erkenntnisinteresse, namlich
durch das Identifizieren der Wurzeln des christlichen Anthropozentrismus
Perspektiven fiir dessen Uberwindung zu schaffen, kann jedoch guten Ge-
wissens eine etwas schlichtere und weniger tiefgehende Rekonstruktion
frihchristlicher Tierethik gentigen.

Die tierethischen Spuren der Kirchenviter finden sich dabei in unter-
schiedlichsten literarischen Genera und thematischen Kontexten. Sie ver-
kérpern wichtige Richtungsanzeigen, in welchen Bahnen sich die spezifisch
christliche Wahrnehmung der nichtmenschlichen Geschépfe in den nach-
folgenden Jahrhunderten oder Jahrtausenden bewegen wird. Denn mit dem
Eintritt der christlichen Botschaft in die hellenistische Kultur vollzieht
sich eine Transformation dieser Botschaft, wie sie sich in diesem Ausmafl
vermutlich erst jetzt im Zeitalter der Sdkularisierung wieder ereignet.

Zwei Leitfragen werden fiir unsere Untersuchung entscheidend sein:
1) Welche tier- und schopfungsethisch relevanten Paradigmen der grie-
chisch-romischen Philosophie iibernehmen und verstirken, relativieren
und schwichen, verschweigen und tibergehen oder kritisieren und korrigie-
ren die frithchristlichen Theologen? 2) Wie rezipieren und interpretieren
sie die tier- und schopfungsethisch relevanten Passagen der Bibel? Welche
Stellen werden zitiert, welche nicht? Und wie stark werden diese in die phi-
losophischen Paradigmen eingeordnet oder wie unabhéngig von ihnen aus-
gelegt? Wohlgemerkt lesen praktisch alle Kirchenviter nur die griechische,
teilweise sogar nur die lateinische Ubersetzung der Bibel - Einseitigkeiten
und Fehler der Ubersetzungen sind also einzukalkulieren und werden uns
bei einigen Bibelstellen sehr regelmaf3ig begegnen.

Letztlich geht es um die Frage, wie das Christentum die biblische Bot-
schaft von der gottlichen Erschaffung und der menschlichen Behandlung
der Tiere und der nichtmenschlichen Schopfung in die griechisch-romische
Kultur transponiert. Die patristische Fachdebatte der jlingeren Zeit ist dies-
beziiglich gepragt von einer Reihe ,zum Teil extremer Forschungspositio-
nen zum Verhiltnis der altkirchlichen Theologie und [sic!] zur antiken

150

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Philosophie. Sie reichen von der Behauptung einer philosophischen Uber-
formung des Christentums bis zur Feststellung, das Christentum habe nur
wenige, periphere und formale Ausdrucksmittel aus der zeitgendssischen
Philosophie entnommen, ihre Substanz jedoch niemals rezipiert.* (Charlot-
te Kockert 2009, 6)

Dabei ist zunéchst zu beachten, dass biblische Botschaft und griechisch-
romische Kultur nicht gleichberechtigt nebeneinander stehen und von
einer unparteilichen dritten Position aus miteinander verschmolzen wer-
den. Auch geht es nicht darum, die griechisch-romischen Ideen in die
hebraisch-jidische Kultur zu integrieren, wie dies in einigen spaten alttes-
tamentlichen Biichern der Fall ist (vgl. Kapitel 4.1). Vielmehr besteht die
Herausforderung der Kirchenviter darin, die biblische Botschaft in die
griechisch-romische Kultur zu inkulturieren. Das ideologische Koordina-
tensystem, die philosophische Matrix gibt eben diese griechisch-rémische
Kultur vor. Thr muss die frithe Kirche ihre Botschaft einpassen.

Mit Blick auf die Tiere und die nichtmenschliche Schépfung hat dieses
Unterfangen eine gravierende Schwierigkeit zu tiberwinden: Tiere spielen
im griechisch-romischen philosophischen Diskurs kaum eine Rolle und
haben erst recht keine Wertigkeit. Vielmehr ist hier der platonische Schép-
fungsmythos des Timaios dominant, in dem die beseelten Lebewesen von
Untergéttern geschaffen werden (Platon, Timaios 41 a-d) und ganz zum
Schluss gerade einmal die Bemerkung wert sind, dass sie nicht eigens
behandelt werden miissen: ,Und nunmehr scheint denn auch die uns jetzt
gesteckte Aufgabe, das Weltall von seinen Anfangen aus bis zur Entstehung
der Menschen zu verfolgen, so ziemlich ihr Ziel erreicht zu haben. Denn
wie die tibrigen Tiere entstanden, das haben wir, da eine weitldufige Aus-
einandersetzung unnatig ist, nur ganz kurz anzugeben. (Platon, Timaios 91
e-92c¢)

Noch dazu werden in der unmittelbar folgenden kurzen Bemerkung von
Platons Timaios die Vogel aus einfiltigen Ménnern erschaffen, die Landtie-
re aus jenen Menschen, die mehr den Trieben als der Vernunft folgen,
die Kriechtiere aus den unverniinftigsten sowie die Wassertiere aus den
allerunverniinftigsten und ungebildetsten Menschen. Sie werden also gar
nicht direkt erschaffen, sondern sind ,Recycling-Produkte® aus (pardon!)
menschlichem Abfall.

Vor diesem Hintergrund wird verstdndlich, weshalb viele der im Folgen-
den dargestellten Kirchenviter und ihr Publikum die Frage bewegt, warum
der Mensch gemiaf3 der biblischen Schopfungserzahlung erst nach den
Tieren erschaffen wird und warum iiberhaupt so ausfiithrlich von Tieren

151

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

die Rede ist. Allein die breite und weitgehend positive Thematisierung
der Tiere, ihre Bedeutung fiir Gott und die Menschen und ihre Wertig-
keit ist in der griechisch-rémischen Kultur rechtfertigungsbediirftig. Dieser
Herausforderung stellen sich die Kirchenviter, und das sollte man nicht
ibersehen.

Nun ist den Kirchenvitern spétestens im 3. und 4. Jahrhundert klar:
»Eine christliche Kosmologie wird in der Auslegung des biblischen Schop-
fungsberichts gewonnen.“ (Charlotte Kdckert 2009, 542) Er kann ,als ein
naturphilosophischer Text gelesen und interpretiert werden, weil in der
Naturphilosophie dieser Zeit und vor allem im Platonismus Kosmologie
maf3geblich in der Auslegung autoritativer Texte betrieben wurde. (Char-
lotte Kockert 2009, 543) Allerdings lesen die meisten Kirchenviter nur
Gen 1-2 als Schopfungserzahlung. Die bedeutende Rolle, die der Fortgang
der Erzdhlung mit Sintflut und Noachbund (Gen 6-9) fiir die biblische
Kosmologie spielt, nehmen sie nicht wahr. Nur Irendus von Lyon (Kapitel
5.3), Ephram der Syrer (Kapitel 5.9) und Ambrosius von Mailand (Kapitel
5.13) widmen sich den Tieren in der Arche im Sinne realer Tiere und dem
Bundesschluss. Alle anderen Kirchenviter erwahnen die Arche hochstens
ekklesiologisch als Bild fiir die Kirche, die einen vielfdltigen ,Zoo“ von
Menschen vereint, oder soteriologisch und sakramententheologisch als Bild
fir die Erlosung durch das Holz des Kreuzes (Arche) und das Wasser der
Taufe (Sintflut) (vgl. Hugo Rahner 1964, 504-547). Aber auch Ephrim
und Ambrosius bemerken anders als Irenaus nicht, dass der Noachbund
ein Bund mit allen Lebewesen ist. Schon hier findet also eine bemerkens-
werte Reduktion des naturphilosophischen, tier- und schopfungsethischen
Potenzials der Bibel statt.

Charlotte Kockert treibt die Reduktion noch einen Schritt weiter. In
ihrer Analyse frithchristlicher Kosmologie bei Origenes, Basilius und Gre-
gor von Nyssa beschrénkt sie sich auf deren Interpretation der ersten Verse
der Genesis, vor allem von Gen 1,1-2, also der Einleitung, und am Rande
noch von Gen 1,3-19, also der ersten vier Schopfungstage. Die patristische
Interpretation der zweiten Hilfte der Schopfungserzdhlung ldsst sie ohne
Angabe von Griinden weg, und damit die Frage nach der Erschaffung der
Tiere und des Menschen. Es scheint, als wire fiir sie der Kosmos nur das
Lebenshaus der Erde, ohne seine BewohnerInnen. Aber gerade hier wird
es doch spannend. Der christliche Schopfungsmythos ist eben umfassender
als der platonische, und das sagt etwas iiber das christliche Verstindnis
von Schopfung. Ein Haus ohne BewohnerInnen ist sinnlos. Das haben
die Kirchenviter bei der Auslegung von Gen 1-2 durchaus erkannt und

152

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

thematisiert, wenn auch, wie wir sehen werden, in anthropozentristischem
Rahmen und nicht biozentristisch wie im Bibeltext selbst.

Nach diesen inhaltlichen sind noch einige formale Vorbemerkungen
notig. Wir haben es in diesem Kapitel ndmlich mit einem religionssozio-
logisch betrachtet neuen Phdnomen zu tun, das durch drei Komponenten
bestimmt wird. Kollektiv haben wir es erstens mit einer neuen Religion
zu tun, die sich vom Mutterboden der jiidischen Religion gelost hat und
ihren eigenen Weg erst noch finden muss. ,Das Christentum® im Singular
gibt es noch nicht. Die frithe christliche Bewegung ist in unzéhlige Grup-
pierungen geteilt, die sich untereinander teils heftig bekdmpfen. Dem kann
auch die schnelle Ausbildung einer hierarchischen Fithrungsstruktur nicht
Einhalt gebieten. Erst mit den Konzilien des 4. und 5. Jahrhunderts beginnt
zumindest in den grundsitzlichen dogmatischen Fragen eine gewisse ,,Ho-
mogenisierung“ (oder, wenn man genau sein mochte, ,Oligogenisierung®).

Zweitens haben in den ersten drei christlichen Jahrhunderten nahezu
alle Theologen individuelle ,,Bekehrungen® hinter sich — und zwar zumeist
nicht vom Judentum, sondern von den paganen Goétterkulten hin zum
Christentum. Die erdriickende Mehrheit der ChristInnen sind schon im 2.
Jahrhundert und mindestens bis zum Anfang des 4. Jahrhunderts vormalige
»HeidInnen“. Um die Theologie der frithchristlichen Autoren zu verstehen,
muss man folglich stets mitbedenken, ob und warum sie sich von der
paganen Religion zum Christentum bekehrt haben und wie weit sie sich
wirklich von ihrer fritheren Religion gelost haben. Auch wird wichtig sein
zu bedenken, was sie als zur paganen Religion und was als zur griechisch-
romischen Kultur gehorend verstanden haben. Das Erstere galt es abzule-
gen, das Letztere konnte beibehalten werden. Ihre Biografie pragt auf diese
Weise ihre Theologie entscheidend mit. - Ab dem 4. Jahrhundert begegnen
wir dann immer ofter Theologen, die in christlichen Familien aufgewach-
sen sind und selbstbewusst auf ein oder zwei Generationen christlicher
Vorfahren zuriickschauen. Thre Theologie hat teilweise spiirbar andere Ak-
zente und Charakteristika. Das Christentum wird zur Mehrheitsreligion,
die anderen Dynamiken folgt als die kleine Minderheit der Frithphase. Die
Einbettung in die griechisch-romische Kultur freilich ist dieselbe — an ihr
andert sich vorldufig nichts.

Drittens ist schlieSlich zu beriicksichtigen, dass sich das Christentum
von Anfang an positiv zur hellenistischen Kultur der griechisch-rémischen
Gesellschaft positioniert. Es bemiiht sich nach Kriften, sich bestmdéglich in
diese Kultur einzubringen und intellektuell und kommunikativ mit deren
Meinungsmachern mitzuhalten. Was auf der religiésen Ebene ein Bruch

153

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

mit der Vergangenheit ist — das Verlassen paganer Kulte und die Hinwen-
dung zum Gott Jesu Christi in einer ,Bekehrung® -, bleibt daher auf der
Ebene des taglichen Lebens und der Kultur gewollt ohne einschneidende
Verdnderungen. Die hellenistische Lebensart soll beibehalten werden. Na-
tirlich, ein paar signifikante Abweichungen gibt es, z.B. die christliche
Ablehnung von Abtreibung, Kindsaussetzung und -tétung oder die Gegner-
schaft zu den Gladiatorenkdmpfen. Aber sie sind sehr behutsam dosiert
und begriinden keine kirchliche ,Kontrastgesellschaft® Das rabbinische
Judentum ist zumindest ab dem 2. Jahrhundert einen signifikant anderen
Weg gegangen - sein hellenistischer Fliigel 16st sich komplett auf.

Nun gibt es zweifelsohne auch innerhalb des Hellenismus gesellschafts-
kritische Bewegungen. Man denke etwa an den Neupythagoreismus oder
den Neuplatonismus. Das sind Bewegungen, die ihre Positionen aus der
Tradition der griechischen Philosophie heraus entwickeln, obwohl sie in
wichtigen Fragen mit dem gesellschaftlich-kulturellen Mainstream nicht
ibereinstimmen - etwa in der Frage der Mensch-Tier-Beziehung, die sich
im Streit {iber Fleischverzehr bzw. Fleischabstinenz sichtbar manifestiert.
Auflerdem gibt es im Romischen Reich der Spatantike zunehmend religio-
se und kulturelle Bewegungen, die nicht aus dem griechisch-rémischen
Kulturkreis stammen, sondern ebenso wie das Judentum aus anderen (fern-
oOstlichen) Kulturkreisen eingesickert sind. Man denke nur an den Manich-
dismus oder den Mithraskult. Allerdings stehen diese eingewanderten Kulte
ebenso wie Christentum und Judentum vor der Notwendigkeit, sich vor der
griechisch-rémischen Kultur mit ihren Paradigmen zu rechtfertigen.

Man konnte natiirlich die hypothetische Frage stellen, ob sich das friihe
Christentum in der Tierfrage nicht genauso gegen den gesellschaftlichen
Mainstream positionieren konnen hitte wie einige der genannten Grup-
pierungen. Dabei darf aber nicht ausgeklammert werden, dass sich das
Christentum im Unterschied zu den genannten Bewegungen nicht als elitar
verstanden hat, sondern geméf$ dem Missionsbefehl des Evangeliums (Mt
28,16-20) zu allen Menschen gehen, sie bekehren und taufen wollte. Ange-
sichts dieser Zielsetzung mussten zwangsldufig mehr Kompromisse mit der
Gesellschaft eingegangen werden als wenn man erklartermafien eine kleine
Elite sein will.

Im Folgenden soll also genauer untersucht werden, wie die Kirchenviter
die tierethischen und tiertheologischen Impulse der Bibel in die Matrix der
griechisch-rémischen Mainstream-Philosophie einordnen. Dabei wird vor
allem auf jene Kernaspekte zu achten sein, die das Ideen-Netz des stoischen
Anthropozentrismus ausspannen (vgl. Kapitel 3.5.6): Die gottliche Vorse-

154

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.1 Tatian

hung und Fiirsorge, die Vernunft- und Sprachbegabung des Menschen als
sein exklusives Proprium, der Umgang mit den Gefiihlen als den ,Tieren in
uns’, der Umgang mit den realen Tieren. Im Zentrum aber steht die Frage
nach der Teleologie des Anthropozentrismus. Aus Griinden der Darstellung
werden diese fiinf Gesichtspunkte nicht immer in derselben Reihenfolge
diskutiert, sie kommen aber bei jedem Autor vor, sofern er dazu etwas
geschrieben hat.

5.1 Tatian

Der erste fiir unser Thema relevante Autor gehort ausgerechnet zu jener
Minderheit, die vor wie nach der Konversion zum Christentum hellenis-
muskritisch bis hellenismusfeindlich sind. Tatian, geboren um 120 und
gestorben um 180 n.Chr., stammt aus dem ,Land der Assyrer* (Tatian,
Oratio ad Graecos 42, 1), das heifit dem ,aramaiischsprachigen Kernland
am mittleren Tigris“ (Jorg Trelenberg 2012, 1). In Rom wird er ein Schiiler
Justins, der ihn zum Christentum bekehrt (Tatian, Oratio ad Graecos 18, 6;
Eusebius, Kirchengeschichte 4, 29). Auf Grund der radikalen Uberzeugun-
gen Tatians und seiner Ablehnung jeglichen hellenistischen Einflusses auf
das Christentum kommt es jedoch zum Zerwiirfnis mit Justin (Irendus von
Lyon, Adversus haereses 1, 28, 1). Daher kehrt Tatian in seine syrische Hei-
mat zuriick und griindet dort eine enkratitische Gemeinschaft. Die Enkrati-
ten (von £yxpdrtela, Enthaltsamkeit) sind eine streng asketische Bewegung
der frithen Kirche vom Ende des 2. bis zum Ende des 3. Jahrhunderts. Sie
verzichten vollig auf den Genuss von Fleisch und Wein und leben sexuell
enthaltsam. Als Bewegung, die diesen Lebensstil von allen ChristInnen for-
dert, 16sen sie sich um 300 n.Chr. auf. Thre Ideen leben jedoch in moderater
Form im frithen Monchtum weiter, das diese Lebensweise als freiwillige
Option praktiziert, ohne sie von allen ChristInnen einzufordern.

Tatians beriihmtestes Werk ist das Diatesseron, eine Evangelienharmo-
nie, die in Syrien noch im 4. Jahrhundert im Gottesdienst verwendet,
danach aber gezielt vernichtet wird, so dass wir von ihr nur Fragmente
besitzen. Ein Buch mepi {pwv, das Tatian nach eigenen Angaben iiber die
Tiere geschrieben hat (Tatian, Oratio ad Graecos 15), ist ebenfalls verloren-
gegangen. Vollstandig tiberliefert — wenn auch auf einer relativ schmalen
und schlechten Quellenbasis (Miroslav Marcovich 1995a, VII) - ist hinge-
gen die zwischen 165 und 172 n. Chr. geschriebene (Miroslav Marcovich
1995a, 2) 'EmotoAr] mpog “EAAnvag/ Oratio ad Graecos, eine Streitschrift

155

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

gegen die Arroganz der griechischen Kultur und fiir ein nicht-hellenistisch
verstandenes Christentum, die mit folgendem Satz beginnt: ,Seid nicht
so feindselig gegen die ,Barbaren; ihr Bekenner des Griechentums, und
beurteilt ihre Lehren nicht so missgiinstig! Denn welche eurer Einrichtun-
gen verdankt nicht Barbaren ihren Ursprung?® (Tatian, Oratio ad Graecos
1) Dass die Schrift Gberliefert ist, beweist, dass man sie im Unterschied
zu Tatians anderen Schriften fiir die christliche Lehre stets als hilfreich
betrachtet hat.

Zunichst einmal féllt auf, dass Tatian die Tiertotung und die Menschen-
totung in einen engen Zusammenhang stellt. Gegen den Fleischverzehr
wendet er sich ebenso wie gegen die Gladiatorenkdmpfe: So wie sich die
FleischesserInnen leiblich vom Tierfleisch ernahren, néhren die Zuschaue-
rInnen der Gladiatorenkdmpfe ihre Seele mit ,Menschenessen® Beides ist
verwerflich. Allerdings ist das Téten der Gladiatoren aus purer Schaulust
fur Tatian noch schlimmer als das Toten der Tiere zum Fleischverzehr,
denn bei den Gladiatorenkdmpfen wird das Téten zum Selbstzweck: ,Thr
schlachtet Tiere ({@a) um des Fleischfressens (kpewegayio) willen, und
Menschen kauft ihr, um der Seele Menschenfressen (&vBpwmoopayia) zu
bieten und sie mit duflerst gottlosem Blutvergieflen zu ndhren. Der Réuber
mordet jedenfalls, um zu rauben, der Reiche aber kauft Gladiatoren, um
zu morden.” (Tatian, Oratio ad Graecos 23, 5) Tatian lehnt also das Toten
insgesamt ab, von Menschen wie von Tieren, verurteilt es aber schirfer,
wenn es um des Totens willen geschieht, aus purer Lust. Der Zweck der
Nahrungsaufnahme rechtfertigt das Téten nicht, wie der Raub den Mord
nicht rechtfertigt. Doch die Tat wiegt schwerer, wenn sie zum Selbstzweck
vollzogen wird. Bemerkenswert ist, dass fiir Tatian die T6tung der Gladia-
toren nicht deswegen schwerer wiegt, weil sie Menschen sind, sondern nur
deswegen, weil ihr Tod keinen Zweck auflerhalb seiner selbst hat. Eine
Abstufung der Tiere ist mit seiner Bewertung also nicht verbunden.

An der stoischen Terminologie von den Tieren als ,Vernunftlosen® riittelt
Tatian zwar nicht. Die Wortwahl seiner Kritik am naturnahen und ,wilden®
Leben der Kyniker konnte so auch von den Stoikern stammen: ,,Mensch,
der du dem Hund nacheiferst: du kennst Gott nicht und bist zur Nachah-
mung der Vernunftlosen (&dAéywv pipnoig) iibergegangen. (Tatian, Oratio
ad Graecos 25, 2) Hier iibernimmt Tatian die griechische Aloga-Terminolo-
gie, die man bei ihm nicht unbedingt erwarten wiirde, besonders wenn
man ihre Herkunft bedenkt.

Inhaltlich distanziert sich Tatian hingegen von der Aloga-These. Aus-
driicklich wendet er sich gegen die Uberzeugung der ,Rabenkrichzer - so

156

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.1 Tatian

nennt er verachtlich die Sophisten —, gemaf} der sich der Mensch von den
Tieren durch Vernunft, Verstand und Wissen unterscheide. In Abgrenzung
sowohl von der stoischen Anthropologie (Janet E. Spittler 2010, 357-358)
als auch von der hellenistischen Ontologisierung der Septuaginta und Phi-
lons deutet er die Gottebenbildlichkeit aus Gen 1,26-27 als Begabung mit
dem Geist Gottes. Zwar entspricht auch diese Interpretation nicht der In-
tention des hebréischen Textes, steht ihr als relationale Deutung jedoch we-
sentlich ndher. Tatian schreibt: ,Der Mensch ist nicht, wie die Rabenkréch-
zer (kopoak6pwvol) lehren, ,ein vernunftbegabtes Wesen, fiir Verstand und
Wissen empfanglich’ ({@ov Aoywov vod xat émotipng dextikdv), denn
folgt man ihnen, wird sich zeigen, dass auch die vernunftlosen Wesen fiir
Verstand und Wissen empfinglich sind (kol t& dAoya vod kol EmMoTipng
dextikd). Allein der Mensch jedoch ist Gottes Abbild und Gleichnis (gixcv
kal opoinolg tob Beod); ich meine aber nicht einen Menschen, der sich
wie die Tiere verhdlt (8powa toig (o mpdttovta), sondern jemanden,
der weit iiber sein Menschsein hinaus den Weg zu Gott selbst gegangen
ist. [...] Nehmen wir nun an, dieser so gestaltete Organismus [des Men-
schen] gleiche einem Tempel, so will Gott in ihm wohnen durch den Geist
(mvelpa), seinen Abgesandten; ist er aber kein solches Heiligtum, so ist der
Mensch den Tieren nur durch seine artikulierte Stimme tiberlegen (mpotyet
@V Onpinv 6 avBpwmog kata thv EvapBpov wvryv pévov) und, da seine
anderen Lebensduflerungen durchaus den tierlichen gleichen, auch kein
,Gleichnis Gottes:“ (Tatian, Oratio ad Graecos 15, 3-5)

Diese Interpretation von Gen 1,26-27 ist in der frithchristlichen Theolo-
gie einzigartig. Sie beweist, dass es im Christentum durchaus eine Minder-
heit gibt, die sich der hellenistischen Ontologisierung biblischer Schliissel-
texte widersetzt und an einer relationalen Deutung festhalt. Zugleich ist
die Identifikation der Gottdhnlichkeit mit der Religiositdt anstatt mit der
Humanitét, mit dem Glauben anstatt mit der Moral, hoch problematisch
und ihrerseits unbiblisch. Tatian sieht nur ChristInnen als wahre Menschen
an - alle Nicht- oder Andersglaubenden haben letztlich ihr Menschsein
verspielt (Janet E. Spittler 2010, 358). Ganz zu schweigen von den Tieren,
die ja gar nicht spirituell sein kénnen.

Obwohl tendenziell stark antistoisch und eher tierfreundlich, schlief3t
Tatian eine Auferstehung der Tiere ausdriicklich aus. Auferstehen werden
allein die Menschen, um gerichtet zu werden: ,Und deshalb hegen wir den
Glauben, dass nach der Vollendung aller Dinge auch die Leiber auferstehen
werden [...] nur einmal, nach Vollendung der gegenwirtigen Zeit, und

157

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

zwar dazu, um einzig und allein die Menschen des Gerichts wegen zu
versammeln.“ (Tatian, Oratio ad Graecos 6, 1)

Es ist erkennbar, dass Tatian im Blick auf die Tiere noch keine klare und
konsistente Positionierung gelingt. Bei aller Reserve gegeniiber der Stoa
und dem Hellenismus sind einige seiner Kernthesen faktisch griechisch.
Andererseits lassen seine Distanz zur Aloga-These und seine Verbindung
von Tiertdtung und Menschentdtung Tone anklingen, die im frithen Chris-
tentum selten sind.

5.2 Theophilus von Antiochien

Die néchsten fiir unsere Frage relevanten Texte sind von Theophilos iiber-
liefert, der von ungeféhr 169 n.Chr. bis zu seinem Todesjahr um 183 n.Chr.
Bischof von Antiochia ist. Theophilos verfiigt iiber klassische Bildung
und kommt durch das Studium der Bibel zum Christentum. Als Christ
verfasst er zahlreiche Schriften, von denen neben einigen Fragmenten nur
die dreibdndige Apologie Ad Autolycum (verfasst um 180) erhalten ist. In
ihr versucht der Bischof den Heiden Autolykos von der christlichen Religi-
on zu iiberzeugen. Es ist eine Art ,Crashkurs® des christlichen Glaubens,
der kurz und pragnant die wichtigsten Inhalte prisentiert. Literarisch wie
philosophisch hat er kein besonders hohes Niveau und keine tibermafiig
anspruchsvolle Argumentation. Gleichwohl handelt es sich um das élteste
nachbiblische Zeugnis fiir jene Verschiebungen in der Sicht der Mensch-
Tier-Beziehung, die sich innerhalb eines knappen Jahrhunderts im christli-
chen Mainstream vollzogen haben.

Mit Theophilos wenden wir uns erstmals Antiochia am Orontes zu. An-
tiochia ist in romischer Zeit neben Alexandria die grofite und bedeutendste
Stadt im ostlichen Mittelmeerraum und Zentrum einer der ehrwiirdigsten
und grofiten jiidischen Diaspora-Gemeinden. Die sehr frithe Griindung der
christlichen Gemeinde in Antiochia ,geht auf aus Jerusalem vertriebene
Hellenisten, insbesondere Manner aus Zypern und der Zyrenaika zuriick,
die in Antiochien auch Heiden missioniert haben [...] die Konsolidierung
der Gemeinde in Antiochien hdngt mit der Entsendung des Barnabas aus
Jerusalem in die syrische Hauptstadt zusammen, wo er zum fithrenden
Mann wird.* (Rudolf Pesch 1986, 350)

Die christliche Gemeinde von Antiochia, die zur Missionsbasis von Pe-
trus, Paulus und Barnabas avanciert, ist von Anfang an aus drei (!) Grup-
pen zusammengesetzt: Hebréisch-aramdischen JidInnen, hellenistischen

158

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.2 Theophilus von Antiochien

JidInnen und hellenistischen HeidInnen. Das zeigt einerseits die Weite
und Offenheit der Gemeinde, ldsst aber auch erahnen, welche Konflikte da-
raus entstehen konnen. Denn in Antiochia gibt es erstmals unbeschnittene
Christen (Apg 15), was eine Positionierung fordert: Miissen alle Manner
beschnitten werden, die sich zum Christentum bekehren, oder miissen sie
das nicht? Das Apostelkonzil in Jerusalem 48 n.Chr. (siehe Kapitel 4.3.4)
geht auf diese Auseinandersetzung in Antiochia zuriick. Versteht sich die
Jesusgemeinschaft weiterhin als jiidische Gruppierung, miissen sich alle an
die Gebote der Tora, also auch an das Beschneidungsgebot halten. Macht
sich die Jesusgemeinschaft vom Judentum unabhingig(er), kann auf die
Beschneidung verzichtet werden. Das Apostelkonzil entscheidet sich fiir die
zweite Variante und 6ffnet damit die Tiir fiir die HeidInnenmission. In An-
tiochia werden die Mitglieder der Jesusgemeinschaft erstmals ,,ChristInnen®
(xproTiavér, Apg 11,26) genannt.

In Ad Autolycum geht es Theophilos zundchst um das Gottesbild. Der
eine und unbegreifliche Gott ldsst sich auf vielerlei Weise erkennen -
unter anderem in seinen Schopfungswerken: ,Betrachte, o Mensch, seine
Werke: den rechtzeitigen Wechsel der Jahreszeiten, die Veranderungen der
Witterung, den geordneten Lauf der Himmelskorper, den regelmafiigen
Gang der Tage und Néchte, der Monate und Jahre, die bunte Schonheit
der Samen, Pflanzen und Fruchte, die verschiedenen Arten der Vierfufiler,
der Vogel, Schwimm- und Kriechtiere, der Fluss- und Wassertiere; oder
die in die Tiere selbst gelegte Einsicht (c0veaig) zur Fortpflanzung und Er-
ndhrung ihrer Jungen, nicht zum eigenen Nutzen, sondern zum Gebrauch
des Menschen (ovx elo Blav ypiiow, aAAa eig TO Exewv TOV GvOpwmov);
dann die Fiirsorge (mp6vota), die Gott trigt, indem er allem Fleische (ttaiom
oopxi{) Nahrung bereitet, oder die Unterordnung (9motory), in der nach
seiner Anordnung alle Wesen unter dem Menschen stehen.“ (Theophilus
von Antiochien, Ad Autolycum 1, 6)

Die Signale dieser Passage sind sehr widerspriichlich: Einerseits scheint
Theophilos relativ tierfreundlich zu denken. Denn dass die Tiere Einsicht
(ovUveoig) besitzen, haben bisher nur Plutarch (Kapitel 3.6.2) und Tatian
(Kapitel 5.1) behauptet. In der griechischen Mainstream-Philosophie ist
diese Qualifizierung dem Menschen vorbehalten. Und auch die ,Fiirsorge*
Gottes fiir ,alles Fleisch', also alle Geschépfe, entspricht ganz der biblischen
Botschaft, ist aber mit der Stoa nicht zu machen. Andererseits behauptet
Theophilos, dass die Fortpflanzung der Tiere nicht zu ihrem eigenen Nut-
zen da sei, sondern zum Nutzen der Menschen. Und er spricht von der

159

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

sUnterordnung® aller Lebewesen unter den Menschen. Man weif8 nicht
recht, wie er diese gegensitzlichen Aussagen zusammenzubringen gedenkt.

Seine Auslegung der Schopfungserzahlung beginnt Theophilos mit fol-
genden Uberlegungen: ,Nichts existierte neben Gott, sondern er selbst war
sein Raum, war sich selbst vollkommen genug und war da vor allen Zeiten.
Er wollte aber den Menschen schaffen, um von ihm erkannt zu werden; fiir
diesen also bereitete er die Welt zu. Denn der Gewordene ist vieler Dinge
bediirftig, der Ewige aber ist bediirfnislos. Es zeugte also Gott mit seiner
Weisheit sein Wort, das er in seinem eigenen Innern beschlossen trug
(Adyov evdidbetov), indem er es vor allen Dingen aus sich hervortreten
lief3. Dieses Wort nun gebrauchte er als Mittel aller seiner Schopfungen und
erschuf alles durch dasselbe (Joh 1,3)“ (Theophilus von Antiochien, Ad Au-
tolycum 2, 10) Gleich in diesen ersten Satzen klart Theophilos, wozu Gott
die Welt erschaffen hat: Er méchte von einem Gegeniiber erkannt werden.
Und dieses Gegeniiber ist der Mensch, auf den folglich die Erschaffung der
Welt abzielt. Der Mensch ist jedoch bediirftig, er braucht das tragende und
bergende Lebenshaus der Erde, das daher um seinetwillen erschaffen wird
(vgl. Andrew Louth 2009, 43). SchlieSlich betont Theophilos von Beginn
an, dass die Schopfung mit dem géttlichen Logos, Christus, zu tun hat:
Durch das Wort wurde alles erschaffen, und durch das Wort kann der
Mensch Gott erkennen. Der Anthropozentrismus, der hier sichtbar wird,
ist also ein Logozentrismus und Christozentrismus, wie wir ihm bei vielen
Autoren begegnen werden.

In Ad Autolycum 2, 16-18 interpretiert Theophilos den fiinften und
sechsten der sieben Schopfungstage aus Gen 1. Ad Autolycum 2, 16 erklart
den fiinften Schopfungstag und sieht die Wassertiere als Bilder der Taufe,
die fleischfressenden Véogel als Bilder von Habsucht und Frevel sowie die
Karnivoren allgemein als Bilder von Raub und Mord. Zum ersten Mal
werden die Tiere hier ausschliefSlich allegorisch gedeutet — eine Interpreta-
tionsform, die man fiir die nachfolgenden Jahrhunderte als typisch alexan-
drinisch erachtet, die es aber in der Friihzeit der Kirche offenbar auch
in Antiochia gab. Diese Hermeneutik setzt sich auch in Ad Autolycum
2, 17 fort, wo die wilden Landtiere als Bild fiir die gottlosen Menschen
dienen. Allegorien funktionieren jedoch nur, wenn die Sachhilfte korrekt
dargestellt ist. Daher sieht sich Theophilos genétigt, etwas zur Stindhaf-
tigkeit der Tiere zu sagen. Die Tiere seien von Gott keineswegs bdse ge-
schaffen, sondern erst durch die Siinde des Menschen verdorben worden:
JWeil er der Gebieter (xUplog) ist, sindigten auch die Untergebenen (ta
doUAa) mit ihm. Wenn nun der Mensch sich wieder zu einem seiner Natur

160

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3 Irendus von Lyon

angemessenen Dasein erheben und nichts Béses mehr tun wird, werden
auch sie wieder zu ihrem urspriinglichen sanften Wesen zuriickkommen.*
(Theophilus von Antiochien, Ad Autolycum 2, 17) Ganz nebenbei wird hier
die Mensch-Tier-Beziehung als Beziehung zwischen Herr und Dienerschaft
gedeutet — eine deutlich iiber die Bibel hinausgehende absolute Hierarchie.
Das Attribut «Uptog kommt ja normalerweise nur Gott selber zu.

Diese steile Hierarchie zwischen Menschen und Tieren behélt Theophi-
los auch in seinen Ausfithrungen zur Erschaffung des Menschen bei. Ad
Autolycum 2, 18 zitiert wie schon 2, 11 die Verse Gen 1,26-27 wortlich aus
der Septuaginta und iibernimmt damit deren essenzontologische Interpre-
tation der Gottebenbildlichkeit. Gott schafft den Menschen nach seinem
Bild, nicht als sein Bild, wie die hebrdische Bibel sagt. Die Unterwerfung
der ,nebensichlichen” Tiere unter den allein ,wiirdigen Menschen unter-
mauert Theophilos abschlieflend mit folgenden Satzen: ,Denn nachdem
Gott durch sein Wort alles erschaffen hatte, erachtete er alles als nebenséch-
liche Werke (mépepya, genauer iibersetzt: Nebenwerke), nur die Schépfung
des Menschen aber als ein seiner Hiande wiirdiges Werk (@&wov €pyov). [...]
Nachdem er ihn nun geschaffen und gesegnet hatte, auf dass er wachse und
die Erde erfiille, ordnete er ihm alle Wesen als unterwiirfig und dienstbar
unter (Umétagev avTt® voyelpla kol Vd6dovda to mévta). (Theophilus
von Antiochien, Ad Autolycum 2, 18)

Auch wenn wir bei Theophilos noch kein in sich durchkomponiertes
und stimmiges Gedankengebdude einer christlichen Schopfungslehre fin-
den, sind die Verschiebungen von biblischen zu hellenistischen Paradigmen
deutlich erkennbar. Innerhalb eines knappen Jahrhunderts hat sich das
Mainstream-Christentum, das in der Zwischenzeit fast ausschliefllich aus
ChristInnen nichtjidischer Herkunft besteht, weit von seinen biblischen
Waurzeln entfernt und an seine hellenistische Umgebung assimiliert. Die
Hierarchie zwischen Gott, Mensch und Tier ist sehr steil geworden.

5.3 Irendus von Lyon

Irendus (um 135 Smyrna — um 200 Lyon) stammt vermutlich aus Smyrna
(dem heutigen Izmir) in Kleinasien und wird deswegen in der Ostkirche
bis heute ,Irenaios von Smyrna“ genannt. Nach eigenen Angaben ist er ein
Schiiler des Bischofs seiner Heimatstadt, Polykarp von Smyrna (Irendus
von Lyon, Adversus haereses 3, 3). Uber Rom gelangt er nach Lugdunum
(Lyon), wo er 177 n.Chr. zum zweiten Bischof der Stadt gewéhlt wird.

161

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Von seinen Schriften ist neben der am Schluss des Kapitels behandelten
Epideixis nur die um 180 bis 185 n.Chr. geschriebene (Norbert Brox 1993b,
101) fiinfbandige Abhandlung gegen die Irrlehren, Adversus haereses, erhal-
ten geblieben, und auch die nur in einer relativ freien lateinischen Uber-
setzung. Vom griechischen Originaltext gibt es nur noch einige verstreute
Fragmente, allerdings nicht fiir die hier diskutierten Abschnitte, so dass
wir uns mit den lateinischen Begriffen begniigen miissen. In diesem Werk
setzt sich Irendus mit den Irrlehren der GnostikerInnen auseinander, einer
sehr diversen und véllig uneinheitlichen Geistesstromung, die Ideen aus
den verschiedensten Religionen iibernehmen und patchworkartig zusam-
mensetzen (Norbert Brox 1993, 8). Damit wird auch der Themenkanon von
Adversus haereses durch die Gnosis bestimmt und ist insofern nicht repra-
sentativ fiir eine vollstaindige Darlegung der christlichen Lehre (Norbert
Brox 1993, 13).

Irendus setzt die griechische Aloga-These selbstverstindlich voraus. So
nennt er die Tiere ,stumme Tiere (muta animalia)* (Irendus von Lyon,
Adversus haereses 4, 33, 5; 4, 38, 4) und ,vernunftlose Tiere (animalia irra-
tionalia)“ (Irendus von Lyon, Adversus haereses 4, 4, 3; 5, 8, 2). Damit wer-
den den Tieren die beiden stoischen Merkmale der Vernunft, das Denken
und das Sprechen, abgesprochen. Die Beildufigkeit der Formulierungen
zeigt, dass Irendus gar nicht auf die Idee kommt, die stoische Ontologie
anzuzweifeln. Thre Richtigkeit liegt fiir ihn auf der Hand.

Zurickhaltender ist Irenaus dort, wo er auf die stoische Scala naturae
anspielt. Wahrend er deren Klassifikationen unverandert tibernimmt, be-
tont er nirgends die bei den Stoikern implizierte Hierarchie des Seins.
Vielmehr geht es ihm um die weise und giitige Vorsorge Gottes, die je-
dem Geschopf die fiir es geeignete Qualitit sowie den optimalen Platz
im Lebenshaus der Schopfung zuweist: ,In sich selbst gemafS dem, was
uns unerklérlich und unergriindlich ist, machte er vorherbestimmend alles,
wie er wollte (omnia praedestinans fecit quemadmodum voluit), und gab
jedem seinen Platz und seine Ordnung und den Anfang seiner Entstehung
(consonantiam et ordinem suum et initium creationis donans), den geis-
tigen Wesen die geistige und unsichtbare, den Himmelsbewohnern die
himmlische, den Engeln die engelische, den Tieren die tierliche (animali-
bus animalem), den Wasserbewohnern das Wasser, den Erdbewohnern die
Erde, und so gab er allen die passende Beschaffenheit (omnibus aptam qua-
litatis substantiam). Alles aber, was gemacht wurde, machte er durch sein
unaussprechliches Wort (infatigabili verbo). (Irendus von Lyon, Adversus
haereses 2, 2, 4) Verglichen mit Philon (Kapitel 4.2) bleibt Irendus hier viel

162

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3 Irendus von Lyon

ndher am Sinn des biblischen Textes: Allem ordnet der Schopfer seinen
Platz zu, kein Geschopf geht leer aus, und die Eigenschaften jedes Lebe-
wesens sind seinem Lebensraum angemessen. Man spiirt den Atem des
paradiesischen Friedenszustands, den Gen 1 vermitteln mdochte. Zugleich
lasst Irendus im letzten Satz des Zitats bereits den Logos Gottes, Christus,
anklingen, durch den die Schopfung geschieht. Von Beginn an liest das
Christentum Gen 1 auf dem Hintergrund von Joh 1 - das Alte Testament im
Licht des Neuen - und bahnt so die christozentristische Unterfiitterung des
stoischen Anthropozentrismus an.

Die Interpretation der Gottebenbildlichkeit aus Gen 1,26-27 hingegen
bewegt sich im ontologisierenden Denken des Hellenismus, denn Irendus
sieht sie im freien Willen und in der Fahigkeit zu moralischem Handeln
verkorpert: ,Weil jedoch der Mensch von Anfang an einen freien Willen
hat (liberae sententiae ab initio est homo), wie Gott einen freien Willen
hat, nach dessen Ebenbild er erschaffen worden ist, so gibt er [der Apostel]
ihm immer den Rat, das Gute festzuhalten, das im Gehorsam gegen Gott
vollendet wird.“ (Irendus von Lyon, Adversus haereses 4, 37, 4) Unausge-
sprochen, aber mitgemeint ist die stoische Uberzeugung, dass die Tiere
keinen freien Willen haben. Die Gottebenbildlichkeit des Menschen besteht
also zumindest teilweise darin, Gott in der Fihigkeit freier Willensentschei-
dungen zu dhneln.

Bei der Auslegung der Vision Jesajas vom Tierfrieden (Jes 11,1-9)'8 hinge-
gen distanziert sich Irendus, durchaus entsprechend seiner kleinasiatischen
Herkunft, von der allegorischen Deutung und pocht auf eine wortliche
Interpretation: ,Nun weifl ich wohl, dass einige dies auf jene unkultivier-
ten Menschen zu beziehen versuchen, die aus verschiedenen Vélkern und
Umstidnden gldubig geworden sind und nun mit den Gerechten iiberein-
stimmen. Doch obgleich dies jetzt auf einige Menschen zutrifft, die aus
verschiedenen Volkern zu der einen Uberzeugung des Glaubens kommen,
so gilt dies doch bei der Auferstehung der Gerechten auch fiir jene Tiere,
denn, wie gesagt: Reich in allem ist Gott. Und wenn die Schopfung wie-
derhergestellt ist, dann miissen alle Tiere dem Menschen gehorchen und
sich unterwerfen (obedire et subiecta esse) und zur ersten von Gott ihnen

18 In den Interpretationen des Schopfungsfriedens durch die Kirchenviter werden mit-
unter differierende Schlussfolgerungen deutlich, je nach dem, ob es sich um den
protologischen Tierfrieden im Paradies oder den eschatologischen am Ende der Ta-
ge handelt. Diese Differenzen betreffen jedoch ausschliellich dogmatische Gesichts-
punkte. Tierethisch tragen sie nichts aus, weswegen im Folgenden keine stérkere
Unterscheidung gemacht wird.

163

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

gegebenen Speise zuriickkehren, zur Frucht der Erde, wie sie auch dem
Adam in Gehorsam unterworfen (in obedientia subiecta) waren. Ubrigens
kann auch jetzt niemand einen Lowen aufweisen, der sich von Stroh nahrt.
Das aber weist auf die Grof3e und Fettheit der Friichte hin. Wenn namlich
das Lowentier sich von Stroh néhrt, wie muss dann der Weizen selbst sein,
dessen Stroh den Léwen zur Nahrung dient!“ (Irendus von Lyon, Adversus
haereses 5, 33, 4)

Die Fiille des Reiches Gottes bei der Auferstehung wird so unermesslich
sein, dass sogar den groflen Karnivoren wie den Lowen die pflanzliche
Nahrung geniigt. So konnen in der Ewigkeit alle Lebewesen gewaltlos
zusammenleben, ohne einander zu verspeisen. Und obgleich auch dort die
Hierarchie zwischen Menschen und Tieren nicht aufgehoben wird, sondern
die Tiere sich weiterhin dem Menschen unterordnen und ihm gehorchen
miissen, sind sie doch in die Auferstehung einbezogen. Man erkennt, dass
Irendus die stoischen ,Dogmen” (nur) dort zuriickweist, wo sie ihm nicht
mit der Bibel vereinbar scheinen. Wie er sich die Anwesenheit der Tiere im
paradiesischen Frieden vorstellt, bleibt im Dunkeln. Aber sie spielen dort
jedenfalls eine beachtliche Rolle: ,Irenaeus should not be understood to
propose the personal resurrection of individual creatures. [...] Nevertheless,
Irenaeus’ emphasis on the presence of animals in the eschatological future
is a significant departure from other patristic thinking” (Janet E. Spittler
2010, 360-361)

Mehrfach vergleicht Irendus ganz in der Linie griechischer Philosophie
diejenigen Menschen, die ihre Gefiihle nicht durch die Vernunft kontrol-
lieren und steuern und ihren freien Willen nicht zu einer verniinftigen
Entscheidung benutzen, mit den Tieren, die das von Natur aus nicht kon-
nen, einmal auch mit der vom Weizen getrennten Spreu aus der Bufipredigt
Johannes' des Taufers (Mt 3,12): ,Weizen und Spreu aber, die ohne Leben
und Verstand sind (inanimalia et irrationalia exsistentia), wurden von Na-
tur aus (naturaliter) so; der vernunftfahige Mensch (homo rationabilis)
jedoch, hierdurch das Ebenbild Gottes, dass er frei wihlen und sich selbst
bestimmen kann (liber in arbitrio factus et suae potestatis), trédgt in sich
die Ursache, wenn er einmal Weizen, das andere Mal Spreu wird. Deshalb
wird er auch mit Recht verdammt werden, wenn er trotz seines Verstandes
den wahren Verstand verloren hat, und unverniinftig lebend (irrationabili-
ter vivens), die Gerechtigkeit Gottes herausforderte, indem er sich allem
Erdengeiste ergab und allen Liisten diente, nach dem Worte des Propheten,
der da sagt: ,Da der Mensch in Ehre war, hat er es nicht verstanden; er

164

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3 Irendus von Lyon

ist gleich geworden den unverstindigen (insipientibus) Tieren und ihnen
ahnlich geworden. (Ps 48,13 LXX)"“ (Irendus von Lyon, Adversus haereses
4,4,3)

Seine Auslegung der Siindenfallerzdhlung in Gen 3 prasentiert Irendus in
folgenden Sitzen: ,Unverniinftig (irrationabiles) also in jeder Hinsicht sind
die, welche die Zeit des Wachstums nicht abwarten und die Schwéche ihrer
Natur Gott zuschreiben. Diese Unersittlichen und Undankbaren kennen
weder Gott noch sich, wenn sie das nicht sein wollen, was sie doch zuerst
geworden sind: leidensfdhige Menschen (homines passionum capaces);
und das Gesetz des menschlichen Geschlechtes tibertretend, wollen sie,
noch bevor sie Menschen geworden sind, dem Schopfergott dhnlich sein
und keinen Unterschied zulassen zwischen dem unerschaffenen Gott und
dem jetzt entstandenen Menschen. Unverniinftiger sind sie als die stummen
Tiere (plus irrationales sunt quam muta animalia). Denn diese machen
Gott keinen Vorwurf daraus, dass er sie nicht zu Menschen gemacht hat,
sondern jedes von ihnen dankt mit dem, was es ist, dafiir, dass es ist."
(Irendus von Lyon, Adversus haereses 4, 38, 4)

Nach Irenaus besteht die menschliche Urstinde also darin, die Schwach-
heit und Leidensfahigkeit der eigenen Natur und Leiblichkeit nicht zu
akzeptieren, mithin die eigene Geschopflichkeit zu leugnen und so wie
Gott selber ungeschaffen, unkorperlich und nicht leidensféhig sein zu wol-
len. Spater wird man in der patristischen Literatur dafiir die einander ent-
gegengesetzten Begriffe von Hochmut (superbia) und Demut (humilitas)
verwenden, die bei Irendus noch nicht auftauchen. Wéhrend allerdings die
Tiere ihre Natur bereitwillig annehmen und Gott dafiir danken, tun das
viele Menschen nicht und sind damit ,unverniinftiger (plus irrationales)

19 Dieser Psalmvers wird in den patristischen Texten oft zitiert. Das Problem liegt darin,
dass er bereits bei seiner Ubersetzung ins Griechische eine erhebliche Bedeutungs-
verschiebung erfahrt. Im hebréischen Ps 49,13 wird iiber Reiche und Arme, Weise
und Toren gleichermafien gesagt: ,Doch der Mensch bleibt nicht in seiner Pracht;
er gleicht dem Vieh, das verstummt.“ (Einheitsiibersetzung 2016) Im Tod, so der
Gedanke, sind alle gleich: Reiche und Arme, Mensch und Vieh. In der Septuaginta
heif3t der zweite Halbsatz von Ps 48,13 so: ,,... mapoaouvepArOn toig ktijveatv toig
avorjrolg kol wpolwbr avtois — ... er gleicht dem unverstindigen Vieh und wird
ihm dhnlich“ An die Stelle des Verstummens im Tod tritt die Unverstandigkeit im
Leben - eine vollig andere Aussage. Man sieht, wie die Septuaginta den hebréischen
Text hellenisiert: Nach stoischer Uberzeugung sind Mensch und Tier einander im
Tod gerade nicht gleich, da die Seele des Menschen unsterblich ist - eine Uberzeu-
gung, die in Israel zur Zeit der Psalmen undenkbar ist. Und ebenso undenkbar ist fiir
die Psalmen auch, Tiere als ,unverstandig” zu bezeichnen.

165

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

als die Tiere — ein Komparativ, der streng logisch unmdglich ist: Unver-
niinftiger als unverniinftig geht nicht. Umso hérter trifft die Zuschreibung
die mit ihr Gemeinten.

Noch ein drittes Mal bemiiht Irendus den Vergleich der unverantwortlich
lebenden, ihren Begierden hingegebenen Menschen mit vernunftlosen Tie-
ren: ,Die aber den Rat des Geistes verwerfen, den Liisten des Fleisches
dienen, unverniinftig leben und sich ziigellos in ihre Begierden stiirzen
(carnis autem voluptatibus serviunt et irrationabiliter vivunt et ineffrenati
deiiciuntur in sua desideria), da sie keinen Hauch vom géttlichen Geiste
besitzen, sondern nach Art der Schweine und Hunde leben, die nennt der
Apostel mit Recht fleischlich, da sie nichts anderes als Fleischliches kennen.
Und die Propheten vergleichen aus ebendemselben Grunde diejenigen mit
den vernunftlosen Tieren (irrationabilibus animalibus assimilant eos), die
so unverniinftig wandeln. [...] Aus eigener Schuld ndmlich ,ist er dem
Vieh dhnlich geworden (assimilatus est iumentis)* (Ps 48,13 LXX), weil
er sich einem unverniinftigen Leben ergeben hat. Und dementsprechend
sagen auch wir von solchen Menschen, dass sie vernunftloses Vieh und
tierlich geworden sind! [...] Mit Recht also nannte der Apostel alle diese,
die wegen ihres Unglaubens und ihrer Uppigkeit den gbttlichen Geist nicht
erlangen und durch verschiedene Charaktere den Geist hinauswerfen, der
sie lebendig macht, und in ihren Liisten unverniinftig wandeln, fleischlich
und tierhaft, nannten die Propheten sie Vieh und wildes Tier, deutet die
Gewohnheit sie als Tiere und Vernunftlose (irrationales), verkiindet das
Gesetz sie als unrein. (Irendus von Lyon, Adversus haereses 5, 8, 2-3)
Wie schon in der griechischen Philosophie wird die Aloga-These von Ire-
néus als Mahnung an die Menschen interpretiert, die eigene Vernunft zu
gebrauchen und das Leben verantwortungsbewusst zu gestalten. Die eigene
Schuld wird dabei mehr als deutlich herausgehoben, und die gesamte Bibel
(Tora, Propheten und Schriften sowie Paulus - nicht jedoch Jesus!) muss
dafur herhalten, um die Verwerflichkeit ,tierlichen Verhaltens* durch Men-
schen zu untermauern.

Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass Irendus als erster der hier
dargestellten Autoren die Aloga-These ohne Einschrankung vertritt, wenn
auch vorwiegend mit moralpadagogischem Impetus. Die lateinische Uber-
setzung ist allerdings an diesem Punkt sehr frei. Dass das griechische
dAroya mit dem lateinischen ,irrationalia® wiedergegeben wird und nicht
(das alpha privativum nachbildend) mit ,arationalia’ ist zwar korrekt,
da das Prifix ,in-“ dem ,a-“ privativum inhaltsgleich entspricht und der
Begriff ,arationalis“ im Lateinischen nicht existiert. Doch wird in ,adversus

166

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3 Irendus von Lyon

haereses” héufiger ,irrationabilia“ verwendet, wortlich ,die nicht vernunft-
tahigen’, was zwar der stoischen Intention entspricht, aber eine Interpretati-
on und keine exakte Ubersetzung darstellt. In den in Kapitel 3.5 verwende-
ten Schriften der lateinischen Stoa ist diese Begrifflichkeit nicht enthalten.
— Inhaltlich bedeutet die Klassifikation als ,irrationabilis fur Irenaus in
Orientierung an Paulus und der Stoa vor allem, sich den eigenen Begierden
und Gefiihlen zu tiberlassen. Wéhrend die Tiere seiner Ansicht nach gar
nicht anders konnen, handelt es sich beim Menschen um eine freie, wenn
auch verantwortungslose Entscheidung.

Obgleich Irendus die Aloga-These durchgingig und klar vertritt, ist er
mit Blick auf die Hierarchie zwischen Menschen und Tieren zuriickhalten-
der. Die stoische Scala naturae rezipiert er jedenfalls ohne deren steiles
Wertgefille. Auch kann sich der Bischof von Lyon die Ewigkeit unter
Berufung auf Jes 11 nur unter Einschluss aller Geschopfe vorstellen. Eine
allegorische Interpretation des Textes lehnt er entschieden ab. Vor allem
aber ist bei ihm keine Spur des stoischen Anthropozentrismus zu erkennen.
Man spiirt, dass Irendus die Tierfreundlichkeit der Bibel im Rahmen der
griechischen Ontologie festhalten will.

Auch die Epideixis, die Darlegung der apostolischen Verkiindigung, die
von Eusebius von Caesarea (Historia ecclesiastica 5, 26) erwahnt wird, ist
nur in einer einzigen, 1904 in Eriwan entdeckten armenischen Handschrift
Uberliefert (Norbert Brox 1993a, 23-24). Von der Diktion und den Inhalten
her ist sie jedoch so typisch fiir Irendus, dass sie als authentisch angesehen
werden kann. Es handelt sich um eine Zusammenfassung von Adversus
haereses, ist nach diesen fiinf Biichern geschrieben (Norbert Brox 1993a,
24) und eine Art ,Katechismus des Urchristentums® (Norbert Brox 1993a,
27). Deswegen sei sie kurz auf ihre fiir unser Thema relevanten Passagen
untersucht.

Zunichst einmal springt ins Auge, dass Irendus in der Epideixis anders
als in Adversus haereses die Vision vom Schopfungsfrieden in Jes 11 allego-
risch auslegt. Der Prophet deute damit ,in symbolischer Weise an, dass
sich Menschen von ganz verschiedener Abstammung durch den Namen
Christi in Einigkeit und Frieden versammeln. Das ist die Versammlung
der Gerechten, die mit den Rindern und den Lammern und den Bocklein
und den Kindern verglichen werden, weil sie niemandem Schaden zufiigen,
wiahrend sie in fritherer Zeit durch ihre Erpressungen wie wilde Tiere
waren, sowohl die Minner als auch die Frauen, so dass manche von ihnen
den Wolfen und Lowen ahnlich wurden, da sie die Schwachen beraubten
und mit ihresgleichen Krieg fiithrten; die Frauen aber den Panthern und

167

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

den Ottern, die durch todliche Gifte oder durch ihre Begierden (?) sogar
ihre Lieben zu toten imstande waren. In dem einen Namen versammelt,
nehmen sie dank der Gnade Gottes rechte Sitten an, indem sie ihre wilde
und rohe Natur dndern. Was auch jetzt geschehen ist” (Irendus von Lyon,
Epideixis 61) Hier passt sich Irendus offenbar dem Mainstream an, dem er
sich zuvor ausdriicklich widersetzt hatte.

Ansonsten bleibt er aber bei seinen tierfreundlichen Positionen. Denn
auch in der Epideixis vertritt er eine formale Anthropozentrik ohne
materialen Anthropozentrismus: ,Als Bild Gottes wurde der geschaffene
Mensch auf die Erde gesetzt. [...] Nun war er frei und selbstidndig, da er
von Gott dazu geschaffen wurde, dass er iiber alle diejenigen herrsche,
die auf der Erde sind. (Irendus von Lyon, Epideixis 11) Das ist eine sehr
zuriickhaltende Auslegung der Gottebenbildlichkeit aus Gen 1,26-27.

Das tiertheologische Highlight der Epideixis ist dann aber die Auslegung
der Sintfluterzédhlung. Ausgangspunkt ist fiir Irendus die unaufhebbare
Schicksalsgemeinschaft von Mensch und Tier: ,Und da das Verderben alle
uberfiel, die Menschen sowohl wie die Tiere, die auf der Erde waren,
blieb nur, was in der Arche geschiitzt war, am Leben. (Irendus von Lyon,
Epideixis 19) Das fithrt ihn zu einer Aussage, die fiir die gesamte Viter-
zeit einzigartig sein diirfte. Irendus betont namlich ausdriicklich, dass der
Noachbund allen Lebewesen gilt: ,Nach der Sintflut aber verordnete Gott
eine Bundesschlieffung mit der ganzen Welt, insbesondere mit allen Lebe-
wesen und Menschen, um nicht mehr durch eine Flut all den Wuchs der
Erde zu verderben: (Irendus von Lyon, Epideixis 22) Eine vergleichbare
Aussage habe ich in den hier untersuchten Texten sonst nirgends gefunden.

5.4 Clemens von Alexandrien

Eine weitergehende, wenn auch noch nicht konsistente Systematisierung
des christlichen Gedankenguts leistet Titus Flavius Clemens, kurz Clemens
von Alexandrien (um 150 - um 215 n.Chr.). Biografisch gesehen wissen
wir relativ wenig tiber ihn. In einem griechischen Milieu geboren, erfihrt
er eine gute mittelplatonische Ausbildung, konvertiert jedoch spéter zum
Christentum. In Alexandria, wo er sich die lingste Zeit seines Lebens
aufhilt, lernt er zusitzlich die Stoa kennen. Die bedeutende jiidische Ge-
meinde von Alexandria hingegen ist bereits wihrend des Aufstandes in den
Jahren 115 bis 117 n.Chr. weitgehend untergegangen, Clemens lernt sie nicht

168

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.4 Clemens von Alexandrien

mehr kennen. Bis ungefihr 202 lehrt er in Alexandria an einer christlichen
Schule, ehe er die Metropole aus unbekannten Griinden fiir immer verlésst.

Mit seinen Schriften leistet Clemens einen entscheidenden Beitrag zur
christlichen Rezeption griechischer Philosophie und zur Ubernahme pla-
tonischer und stoischer Elemente in das sich zu dieser Zeit formierende
christliche Lehrgebdude. Dabei orientiert er sich trotz dessen anderer Reli-
gionszugehorigkeit stark an dem fritheren Alexandriner Philon. Seine drei
Hauptwerke, die im Folgenden ausgewertet werden, sind: Der Protrepticus,
eine Mahnrede an interessierte HeidInnen {iber das Christentum als die
wahre Philosophie, der an den Protrepticus direkt anschlieffende Paedago-
gus, in dem Christus den bereits Getauften als der wahre Lehrer zu einem
guten Leben (einschliellich einer sehr bewussten Ernahrung) dargestellt
wird, und die Stromateis, eine gemischte Sammlung philosophischer Sen-
tenzen, deren tiefere Wahrheiten nach Clemens nur die ChristInnen erken-
nen kénnen.

Zunidchst einmal fillt die tiberraschend stark an Philons Traktat De
virtutibus orientierte Auslegung der tierethischen Normen der Tora auf. Die
funf dort referierten Gebote werden in exakt derselben, nicht der Bibel
entsprechenden Reihenfolge besprochen. Philons Logik, dass die Barmher-
zigkeit mit den Tieren auch Barmherzigkeit mit den Menschen lehrt und
folglich die Analogiebildung sowie das Argument a minori ad maius zuldsst,
tibernimmt Clemens uneingeschrénkt. Jedoch erweitert und vertieft er die
Argumentation. Pythagoras, so Clemens einleitend, habe seine Ausfithrun-
gen zur Barmherzigkeit mit Tieren der Tora entnommen, die die folgenden
Gebote aufstelle:

- ,Wenn ein Rind, ein Schaf oder eine Ziege geboren wird, soll das Junge
sieben Tage bei seiner Mutter bleiben. (Lev 22,27; vgl. Philon, De virtu-
tibus 25, 126-133) Dazu fiihrt Clemens aus: ,Jedenfalls hat das Gesetz
geboten, bei den in den Schaf-, Ziegen- und Rinderherden neugeborenen
Tieren auf die sofortige Verwendung, sogar zum Zweck der Opfer, zu
verzichten, sowohl der Jungen wie auch ihrer Miitter wegen (£x yovéwv
Te Evexa xal pntépwy). Auf diese Weise wollte es, von unten her mit
den vernunftlosen Tieren beginnend, allmahlich zur Milde erziehen [...]
Denn wenn nichts ohne einen bestimmten Zweck geschieht und den
Miittern nach der Geburt Milch zur Erndhrung der Jungen zustromt,
so missachtet die Natur (&tipdler v @Uorv), wer das Neugeborene
der ihm mit der Milch gebotenen Fiirsorge beraubt. Also sollten sich
die Griechen und alle, die sonst etwas am Gesetz auszusetzen haben,

169

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

schdmen, da sie, wihrend dieses sogar bei den vernunftlosen Tieren
Milde zeigt, sogar Menschensprosslinge aussetzen, obwohl sie das Gesetz
durch das eben angefiihrte Gebot von alters her in prophetischer Weise
von Grausamkeit hatte abhalten wollen. Denn wenn es verbietet, dass die
Jungen der vernunftlosen Tiere (&hoye (o) von ihrer Mutter getrennt
werden, bevor sie gesdaugt worden sind, so sucht es noch viel mehr da,
wo es sich um Menschen handelt, die rohe und unbéndige Sinnesart
im Voraus zu beeinflussen, damit sie, wenn auch nicht auf die Natur,
doch wenigstens auf die Belehrung horen. (Clemens, Stromateis 2, 18,
92) - Zunichst halt Clemens fest, dass die Zielsetzung der Tora die
Schonung der Tiere ist — des Jungen wie der Mutter. Sie hat intrinsischen
moralischen Wert. Zweitens — und da wendet Clemens ein stoisches Ar-
gument gegen die Stoa — missachtet die Natur der Tiere, wer Mutter und
Junge vor dem Abstillen voneinander trennt. Wihrend die Stoa die Ma-
xime, gemafd der Natur zu leben, allein auf die Menschennatur bezieht,
weitet Clemens den Horizont und erachtet auch die Natur der Tiere als
normativ. SchliefSlich kritisiert er, von diesem tierethischen Gebot der
Tora ausgehend, durch Analogiebildung und das Argument a minori ad
maius die allgemein anerkannte griechische Praxis der Kindsaussetzung.
Wenn sie schon nicht auf die Stimme der Natur horen, dann sollten sie
wenigstens auf die Belehrung der Tora achten!

- ,Ein Rind oder Schaf oder eine Ziege sollt ihr nicht an einem Tag
zugleich mit seinem Jungen schlachten (Lev 22,28; vgl. Philon, De
virtutibus 26, 134-140) Hierzu referiert Clemens exakt dasselbe Analo-
gon wie Philon, nimlich die Schonung einer zum Tode verurteilten
Schwangeren bis zur Geburt des Kindes. Und er schliefit: ,So dehnte
das Gesetz seine Milde (émiewkrig) sogar auf die vernunftlosen Tiere aus,
damit wir an denen, die nicht gleichen Wesens (&vopoyevés) mit uns
sind, Milde {iben und dann in weit héherem Maf3 Menschenfreundlich-
keit (pihavBpwmic) gegen Unseresgleichen (Opoyevég) walten lassen.
(Clemens, Stromateis 2, 18, 93) Aus den griechischen Begriffen kann
man ersehen, dass Clemens die Philanthropie als Steigerung der Epikie
auf Menschen beschriankt, wie es auch der Etymologie des Begriffs ent-
spricht. Philon hatte die beiden Begriffe gleichermaflen fiir Menschen
und Tiere verwendet.

- ,Du sollst ein Zicklein nicht in der Milch seiner Mutter kochen.” (Dtn
14,21b; vgl. Philon, De virtutibus 26, 142-144) Uber Philon hinausgehend
zitiert Clemens ein Beispiel Plutarchs von einer dem biblischen Gebot
widersprechenden Praxis. Und er begriindet das Gebot der Tora mit der

170

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.4 Clemens von Alexandrien

naturgegebenen Zweckbestimmung der Milch: ,Denn die fiir Lebende
bestimmte Nahrung soll nicht, so heifit es, zur Wiirze des geschlachteten
Tieres werden, und das, was zur Erhaltung des Lebens bestimmt ist, soll
nicht beim Verzehren des toten Korpers verwendet werden.* (Clemens,
Stromateis 2, 18, 94) Der Respekt vor dem Muttertier, auf den das Tora-
Gebot urspriinglich zielt, wird von Clemens hingegen nicht thematisiert.

- ,Du sollst dem Ochsen zum Dreschen keinen Maulkorb anlegen.” (Dtn
25,4; vgl. Philon, De virtutibus 27, 145) Auch dieses Gebot wird relativ
kurz begriindet, diesmal in Umkehrung der Analogiebildung unter Beru-
fung auf die Gerechtigkeit: ,,,denn auch der Arbeiter soll seinen verdien-
ten Lohn erhalten. (Lk 10,7; Mt 10,10)“ (Clemens, Stromateis 2, 18, 94)

- ,Du sollst nicht Ochse und Esel zusammen vor den Pflug spannen.“ (Dtn
22,10; vgl. Philon, De virtutibus 27, 146-147) Hier orientiert sich Clemens
vollig an Philon. Das schwache Tier soll ebenso geschiitzt werden wie
der schwache Mensch, namlich der Unreine, der Goj (Clemens, Stromat-
eis 2,18, 94). Wieder handelt es sich um eine Frage der Gerechtigkeit.

Im Vergleich mit Philon baut Clemens die Argumentation erheblich aus.
Die Tierfreundlichkeit der Tora steht fiir ihn dabei ebenso aufer Frage wie
die Analogie zur Menschenfreundlichkeit. Das zeigt auch seine Interpreta-
tion von Mt 6,26, wo Jesus Gottes Fiirsorge fiir die Tiere betont. Clemens
schreibt dazu: ,Niemand ist jedoch arm an dem Notwendigen, und nie
wird ein Mensch vollig vergessen. Denn ein einziger, Gott, ist es, der alles,
was fliegt und was schwimmt, und mit einem Wort die vernunftlosen
Lebewesen (&Aoya {@a) erndhrt; es fehlt ihnen aber auch nicht an dem
Geringsten, obwohl sie fiir ihre Nahrung nicht sorgen. Wir aber sind mehr
wert (Gpeivoug) als sie, weil wir ihre HerrInnen (xUptot) sind, und stehen
Gott naher, weil wir verstindiger (cwepovéatepot) sind. (Clemens, Paed-
agogus 2, 1, 14) Wie bei Jesus und in Analogie zur Interpretation der tiere-
thischen Gebote der Tora taucht auch hier das Argument a minori ad maius
auf. Allerdings {iberrascht die Bezeichnung der Menschen als ,HerrInnen®
der Tiere, die noch durch den Komparativ ,verstindiger erganzt wird. Um
den hoheren Wert der Menschen zu begriinden, brauchte es keinen Rekurs
auf das Herrschaftsverhaltnis. Jesus jedenfalls vollzieht diesen nicht.

Wie Neuplatonismus und Neupythagoreismus ist Clemens dem Fleisch-
verzehr gegeniiber sehr kritisch, ohne jedoch wie Tatian die Fleischabsti-
nenz zur allgemeinen Pflicht zu erheben: ,,Es ist gut, kein Fleisch zu essen
und keinen Wein zu trinken’ (Rom 14,21), sagt er [Paulus] daher selbst und
ebenso Pythagoras mit seinen Anhdngern. Denn dies passt mehr fiir Tiere;

171

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

und da die Ausdiinstung davon unreiner ist, verfinstert sie die Seele. Jedoch
siindigt einer nicht, wenn er auch solche Speise zu sich nimmt, nur soll er
es mit Maf tun und darf sie nicht fiir unentbehrlich halten oder von ihr
abhingig werden und darf nicht gierig auf das Fleisch aus sein; denn sonst
wird ihm eine Stimme entgegenschallen, die spricht: ,Zerstdre nicht um
einer Speise willen das Werk Gottes!* (Rém 14,20)“ (Clemens, Paedagogus
2, 1, 11) Clemens verkiirzt hier den urspriinglichen Sinn bei Paulus, der
wie oben gesehen (Kapitel 4.3.2) nur den Verzehr von nicht-koscherem
Fleisch problematisiert, die Riicksichtnahme auf die ,Schwachen® fordert
und nicht das geringste Interesse an den getéteten Tieren hat. Clemens
hingegen reflektiert den Fleischverzehr an sich und pladiert unter Berufung
auf Pythagoras fiir grofie Zuriickhaltung. Denn er halt ihn fiir nicht der
menschlichen Natur gemafl: ,Wir [...] diirfen auch nicht zu viel Fleisch
fiir uns nehmen; denn der Mensch ist von Natur (@voet) kein Schlemmer
(0Wogpayog), sondern ein Brotesser (attopdyog) (vgl. Xenophon, Memora-
bilia III 14, 2-3).“ (Clemens, Paedagogus 2, 7, 55)

Wie Philon wendet sich Clemens entschieden gegen die dgyptischen Tier-
kulte und ihre Theriomorphie: ,Sei uberzeugt, dass dir diese Worte auf
Grund gottlicher Eingebung gesagt sind: ,Glaube nicht, dass Steine heilig
(iepa) sind und Baume und Végel und Schlangen, Menschen aber nicht!*
(Platon, Minos 319 A) Ganz im Gegenteil halte die Menschen fiir wahrhaft
heilig, die Tiere aber und die Steine fiir das, was sie sind! Denn fiirwahr be-
dauernswerte und ungliickliche Menschen meinen, dass Gott durch einen
Raben oder eine Dohle rede, durch einen Menschen aber schweige; und
den Raben halten sie als einen Boten Gottes in Ehren, den Menschen Got-
tes aber verfolgen sie, obwohl er nicht wie ein Rabe schreit oder kréchzt,
sondern, wie ich meine, verniinftig redet.* (Clemens, Protrepticus 10, 104)
In diesem Text ist wiederum ein (diesmal negatives) Argument a minori
ad maius verborgen: Wenn man schon nichtmenschliche Wesen fiir heilig
hilt, sollte man die Menschen umso mehr fiir heilig halten. Und im Unter-
schied zu Jesus, der das Argument als selbstevident betrachtet und nicht
weiter begriindet, deutet Clemens eine Begriindung an: Die verniinftige
Rede des Gottesmenschen.

Im Blick auf die Fihigkeiten der Tiere fallt einerseits auf, dass Clemens
ihnen unter Berufung auf Platon die Sprache zuerkennt. Platon ,glaubt,
dass auch die vernunftlosen Tiere Sprache (8iGAextog) haben, die die der
gleichen Gattung angehorenden Tiere verstehen.” (Clemens, Stromateis 1,
21, 143) Ausfithrlich belegt Clemens seine These mit naturwissenschaftli-
chen Beobachtungen an Elefanten, Skorpionen und Fischen. Andererseits

172

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.4 Clemens von Alexandrien

bekriftigt er, dass Tiere ihrer Natur nach keine Gotteserkenntnis besitzen:
~Wie wir nun das Pferd nicht zwingen zu pfliigen und den Stier nicht zu
jagen, sondern jedes Tier dazu verwenden, wozu es von Natur geeignet
ist, so rufen wir mit Recht auch den Menschen, der zur Betrachtung des
Himmels geschaffen und in Wahrheit ein ,himmlisches Gewéchs® (putov
ovpdviov, Platon, Timaios 90 A) ist, zur Erkenntnis Gottes (yv@oig tod
0eod) herbei; da wir sein Eigenes und Ausschliefilliches und Eigentiimliches
gegeniiber allen anderen Lebewesen (10 oikelov avtod kai Eaipetov ol
iduwpoticov Top T GAAa {@a) erkannt haben, raten wir ihm, sich Gottes-
furcht als eine fiir die Ewigkeit ausreichende Wegzehrung zu verschaffen.”
(Clemens, Protrepticus 10, 100) Die Gotteserkenntnis ist also das ureigenste
Humane, das Clemens dem Menschen mit drei Adjektiven so exklusiv wie
moglich zuordnet. Eines davon hitte geniigt — die Dreierreihe signalisiert
die hochste Wichtigkeit dieser Zuordnung.

Schlieflich besitzen Tiere auch keine Vernunft - die Bezeichnung als
Aloga tragen sie daher zurecht. Doch fiir Clemens ist das kein Grund zu fal-
scher Selbstsicherheit, denn unverniinftige Menschen sind viel schlimmer
als vernunftlose Tiere: ,Wahrlich, die Tiere (Bnpia) sind gliicklicher als
die im Irrtum befangenen Menschen; sie verweilen wie ihr in der Unwis-
senheit, aber sie geben nicht heuchlerisch vor, die Wahrheit zu besitzen.
Es gibt bei ihnen keine Sippen von Schmeichlern; die Fische sind nicht
abergldubisch; die Vogel treiben keinen Gétzendienst; nur den Himmel be-
staunen sie, weil sie der Vernunft (Aéyoc) nicht gewiirdigt worden sind und
deshalb Gott nicht erkennen konnen. Und da schamt ihr euch nicht, dass
ihr euch selbst unverniinftiger gemacht habt als die vernunftlosen Tiere
(tév aAGywv opag aTovg GAOYWTEPOUG TeTOKGTES), indem ihr euch so
viele Altersstufen hindurch in Gottlosigkeit aufgerieben habt?“ (Clemens,
Protrepticus 10, 108) Auffallend ist der Komparativ dAoywtépovs, denn
genau genommen ist ,vernunftloser als vernunftlos® eine Unmdglichkeit.
Wie schon Irendus mit dem ,plus irrationalis“ nimmt Clemens diese Pa-
radoxie bewusst in Kauf, um die Dramatik eines Verhaltens deutlich zu
machen, bei dem Menschen ihre Erkenntnis- und Einsichtsmdglichkeiten
nicht nutzen. Als Kollateralnutzen wird so die Vernunftlosigkeit der Tiere
etwas entschérft - sie sind besser dran als die unverniinftigen Menschen.
Spater werden wir sehen, dass Origenes den Komparativ wegldsst und die
unverniinftigen Menschen mit den vernunftlosen Tieren gleichsetzt. Fiir
die Tiere bedeutet das eindeutig eine Verschlechterung.

Die Gottebenbildlichkeit des Menschen aus Gen 1,26-27 interpretiert Cle-
mens zunichst im Lichte des in Gen 1,28 nachfolgenden Fruchtbarkeitsse-

173

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

gens — ohne zu bedenken, dass den auch die Tiere erhalten: ,Und in dieser
Hinsicht wird der Mensch ein Abbild Gottes, insofern ein Mensch bei der
Entstehung eines Menschen mitwirkt (Clemens, Paedagogus 2, 10, 83)
Dann allerdings schlieft er sich der Interpretationslinie an, die wir (noch
ohne christologische Vertiefung) zuerst im alexandrinischen Diasporaju-
dentum gefunden haben: ,,Abbild Gottes® ist sein Logos; Abbild des Logos
aber ist der wahrhaftige Mensch, der Geist (voig) im Menschen, von dem
es deswegen heif3t, dass er ,nach dem Bilde Gottes und seiner Ahnlich-
keit* geschaffen worden sei, der durch das Denken (¢pdvnoig) in seinem
Herzen dem gottlichen Logos dhnlich und dadurch verniinftig (Aoywédc)
geworden ist.* (Clemens, Protrepticus 10, 98) Und an anderer Stelle: ,Denn
verstandig (voepdg) ist das Wort Gottes, und dementsprechend zeigt sich
das Abbild des Geistes (tod vod eixkoviopde) allein im Menschen, so wie
der gute Mensch seiner Seele nach gottdhnlich und géttlich (Beoeidv|g kot
Beoeikelog) ist und andererseits Gott menschenéhnlich (&vOpwmoednc).
Denn die Beschaffenheit (£id0og) eines jeden ist der Geist (voic), und durch
ihn werden wir charakterisiert” (Clemens, Stromateis 6, 9, 72) Hier spielt
Clemens mit dem griechischen Wort €ioc, das in den beiden komplemen-
taren Begriffen gottahnlich und menschendhnlich ebenfalls enthalten ist.
Die Ahnlichkeit zwischen Gott und Mensch wird durch die Geistbegabung
begriindet und durch den Logos, also Christus, vermittelt. Wieder begegnet
uns die enge Verbindung von sich in Umrissen anbahnendem Anthropo-
zentrismus und Christozentrismus.

Die ausschliefiliche Begabung des Menschen mit Vernunft und Gotteser-
kenntnis hat bei Clemens allerdings eine einschneidende Konsequenz: Die
exklusive Zuschreibung der Unsterblichkeit an die Menschen. ,Kommet zu
mir, damit ihr unter einen Gott und den einen Logos Gottes eingeordnet
werdet, und habt nicht nur vor den vernunftlosen Tieren etwas voraus
durch eure Vernunft (Aéyog); vielmehr von allen Sterblichen (8vnt@v)
gewdhre ich es euch allein, die Frucht der Unsterblichkeit (&8ovacia) zu
geniefSen. Denn ich will, ja ich will euch auch dieser Gnade teilhaftig ma-
chen und euch die Vollendung der Wohltat schenken, die Unverginglich-
keit (GpBapaia); und den Logos schenke ich euch, die Erkenntnis Gottes
(yv@oig tod Beo?), vollkommen schenke ich euch mich selbst. (Clemens,
Protrepticus 12, 120) Die Selbstgabe Gottes, so die Idee, ist nur uber die
Vernunft moglich, als intellektuelle Gabe. Und sie begriindet die Unsterb-
lichkeit, die es ohne Gotteserkenntnis nicht geben kann. Diese stoische
These, dass die vernunftbegabten Menschen die Ewigkeit schauen werden,
die vernunftlosen Tiere jedoch nicht, taucht in der frithchristlichen Litera-

174

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.4 Clemens von Alexandrien

tur hier zum ersten Mal auf. Bis in unsere Gegenwart wirkt sie intensiv
nach.

Methodisch ist schlieSlich auffallend, dass bei Clemens die allegorische
Interpretation von Tieren signifikant zunimmt, und zwar vorwiegend als
Bilder fiir negative Verhaltensweisen und Strebungen im Menschen. So
deutet er das Zusammenleben Jesu mit den wilden Tieren in Mk 1,13 fol-
gendermaflen: ,Er [Christus] allein unter allen, die je lebten, zahmte die
wildesten Tiere (Bnpia), die Menschen, sowohl Vogel, das sind die Leicht-
fertigen, als auch kriechende Tiere, das sind die Betriiger, und Léwen, das
sind die Jahzornigen, und Schweine, das sind die Wolliistigen, und Wolfe,
das sind die Raubgierigen. Stein und Holz aber sind die Unverniinftigen;
ja noch gefiihlloser als Stein ist ein Mensch, der in Torheit versunken ist.
[...] Sieh, was das neue Lied vollbrachte: Menschen hat es aus Steinen,
Menschen aus Tieren gemacht.” (Clemens, Protrepticus 1, 4)

Insbesondere im Paedagogus werden die Tiere als liistern und gefréflig
dargestellt. Alle rohen Begierden werden in ihnen gesehen, und Menschen
mit ihnen verglichen, die ihre Leidenschaften nicht unter Kontrolle haben:
»-.. nicht mehr verniinftig (Aoywog) ist, wer sich gegen die Vernunft ver-
fehlte (6 moapa Adyov apoptavwv), vielmehr ein vernunftloses Tier, den
Begierden preisgegeben, von allen Liisten geritten (®rpiov 8¢ 81 GAoyov,
gxootov emBuplong, @ maoon emikddnvtol ndovar).” (Clemens, Paedagogus
1, 13, 102) ,Die anderen Menschen leben, um zu essen, wie ja auch die
vernunftlosen Tiere (dAoya {®a), fir die das Leben (Biog) nichts anderes
ist als ihr Magen; wir aber sollen entsprechend der Mahnung des Erziehers
essen, um zu leben. Denn unsere Lebensaufgabe ist nicht die Nahrung, und
unser Lebensziel ist nicht die Lust; vielmehr wird zum Zweck unseres Ver-
bleibens auf dieser Erde, dass der Logos zur Unverganglichkeit (apBapaio)
erziehen will, die Nahrung zugelassen.“ (Clemens, Paedagogus 2, 1, 1) Ein
paar Absitze weiter wird der Vergleich noch verschirft, indem die maf3los
Gefrafligen mit den Kriechtieren verglichen werden, den nach damaliger
Auffassung niedersten Tieren: ,Leute, die fiir die Ergdtzung ihres Magens
die Vernunft (Aéyog) oder die Freundschaft (guAia) oder auch das Leben
(&7) hingeben, die auf dem Bauche kriechen, Tiere in Menschengestalt
(Onpio avdpeikera), ...“ (Clemens, Paedagogus 2,1, 7)

Zusammenfassend ergibt sich ein widerspriichliches Bild: Einerseits be-
tont Clemens weiterhin die Tierfreundlichkeit der Tora, die er wie Philon
in Analogie zur Menschenfreundlichkeit setzt. Auch was den Verzehr von
Fleisch angeht, zeigt seine Zuriickhaltung eine gewisse Nédhe zu den tier-
freundlichen Positionen der Neuplatoniker und Neupythagoreer. In dieser

175

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Linie erkennt Clemens schliefllich sogar die Sprachféhigkeit der Tiere an. -
Was hingegen Vernunft und Gotteserkenntnis angeht, vertieft und intensi-
viert er die bindre Sicht der Stoa: Wéahrend Tiere diese beiden Gaben nicht
besitzen, sind sie den Menschen gegeben - und darin zeigt sich ihre Gott-
ebenbildlichkeit. Diese ist auch die Grundlage ihrer exklusiven Unsterblich-
keit, ein Gedanke, der hier erstmals auftaucht, aber das Christentum {iber
zwei Jahrtausende begleiten wird. Auch wenn der Anthropozentrismus
noch immer nicht ausdriicklich vertreten wird, werden ihm zunehmend
die Wege geebnet. Schliefllich wird auch die diistere Tierallegorese, die die
Tiere mit den unkontrollierten Begierden gleichsetzt, einen langen Schatten
werfen. Schon beim néchsten Alexandriner, Origenes (Kapitel 5.6), wird
sich das erweisen.

5.5 Tertullian

Quintus Septimius Florens Tertullianus (um 160 - 220 n.Chr.) lebt fast
zeitgleich mit Clemens, jedoch in Karthago und damit in der westlichen,
lateinischen Hélfte des Romischen Reiches. Er verfiigt tiber eine umfassen-
de literarische, philosophische und juridische Bildung und ist mit einer
Christin verheiratet. Gegen Ende des 2. Jahrhunderts bekehrt er sich zum
Christentum und verfasst mindestens 31 theologische Schriften. Diese kon-
zentrieren sich seit der Verfolgung der nordafrikanischen ChristInnen un-
ter Kaiser Septimius Severus (193 - 211 n.Chr.) zunehmend auf Apologien
zur Verteidigung des Christentums gegen Angriffe von auflen. Tertullians
philosophische Grundlage ist dabei weitestgehend stoisch - erheblich mehr
als bei den zuvor dargestellten Autoren. Als erster bedeutender Schriftsteller
der Westkirche pragt er die lateinischen Schliisselbegriffe der Theologie fiir
lange Zeit.

Nur wenige Passagen seines Werks handeln von Tieren. Einmal referiert
Tertullian die in der antiken Philosophie verbreitete Uberzeugung, Tiere
wiissten im Krankheitsfall um die pflanzlichen Heilmittel, die ihnen zur
Genesung dienen konnen, und fithrt dafiir einige Beispiele an (Tertullian,
De paenitentia 12). An einer Stelle wird auch Gen 1,26-27 interpretiert,
wenn es in einem Nebensatz heifdt: ,der Mensch selbst, das Werk und
Ebenbild Gottes, der Besitzer des ganzen Weltalls (ipsum hominem, opus et
imaginem dei, totius universitatis possessorem)® (Tertullian, De spectaculis
2, 12) Erstmals taucht hier der Begrift ,possessor auf, der spater in René

176

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.5 Tertullian

Descartes® Interpretation von Gen 1,26-28 so grofle Bedeutung gewinnt?’.
Doch sind Tertullian diese Themen nicht besonders wichtig, so dass es bei
dem kurzen Nebensatz bleibt.

Intensiver befasst sich der Karthager mit der Schopfungslehre vor allem
in Bezug auf zwei Themenkreise. Der erste ist die Lehre von der Seelenwan-
derung. Interessanterweise ist fiir ihn das Kernproblem nicht die Wande-
rung der Seele aus einem Menschenkdrper in einen Tierkdrper, sondern
die Wanderung vom Korper des einen Individuums in den eines anderen
Individuums. Die Seele sei namlich sehr spezifisch auf ein bestimmtes
Lebewesen hin organisiert und kénne unmoglich in einem anderen existie-
ren. Jede Seele sei einmalig und in vollkommener Weise fiir den ebenso
einmaligen Korper geschaffen, in dem sie wohnt. Der artspezifischen Natur
(natura) nach konne es eine Ahnlichkeit zwischen verschiedenen Indivi-
duen geben, der individuellen Substanz (substantia) nach jedoch nicht
(Tertullian, De anima 32). Eine Seelenwanderung sei daher undenkbar. —
Tertullian beweist damit, dass man die Seelenwanderungslehre wirksam
widerlegen kann, ohne die Tiere herabzuwiirdigen. Man muss erst gar nicht
die Vorstellung bemiihen, eine menschliche vernunftbegabte Seele wandere
in ein vernunftloses Tier, um die Problematik der Seelenwanderungslehre
zu erkennen. Es geniigt vollkommen, die Seele als Teil der geschopflichen
Individualitit wahrzunehmen. Mit dieser viel fundamentaleren Kategori-
sierung kann Tertullian die Seelenwanderungslehre erheblich nachhaltiger
aushebeln.

Der zweite Themenkreis, in dem die Schopfungslehre eine Rolle spielt,
ist Tertullians Auseinandersetzung mit Markion bzw. mit den Markioniten.
Markion (um 85 vermutlich in Sinope/ Provinz Pontus - um 160) war
zunichst ein erfolgreicher Schiffsreeder, ehe er um 140 nach Rom geht und
sich der dortigen katholischen Gemeinde anschliefit. Im Jahr 144 kommt
es zum Bruch mit dieser Gemeinde und der Griindung einer eigenen Kir-
che. Zu deren inhaltlichen Kernelementen gehéren die Distanzierung vom
Judentum, ein klarer, einfach verstandlicher Dualismus zwischen Gut und
Bose sowie eine rigorose Askese, u.a. mit einer allgemeinen Verpflichtung
zu Ehelosigkeit und sexueller Enthaltsamkeit (Volker Lukas 2015, 7-8).
Verbunden damit postuliert Markion einen fundamentalen Gegensatz zwi-
schen dem guten, barmherzigen Gott des Neuen Testaments und dem un-

20 Wissenschaft und Technik machen uns ,comme maitres et possesseurs de la nature®
- ,wie MeisterInnen und BesitzerInnen der Natur” (René Descartes 1637, Discours de
la méthode VI,2).

177

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

barmherzigen, strengen Gott des Alten Testaments. Folgerichtig gehort fiir
ihn das Alte Testament nicht zur Heiligen Schrift des Christentums. Trotz
mancher inhaltlicher Uberschneidungen mit der Gnosis ist Markion kein
Gnostiker im Vollsinn des Wortes (Volker Lukas 2015, 10-13). Dennoch
hat seine Gemeinschaft bemerkenswerten Erfolg und breitet sich rasch aus,
auch nach Nordafrika.

Aus diesem Grund muss sich Tertullian mit den Markioniten auseinan-
dersetzen. Um 203 verfasst er seine umfangreiche Schrift Adversus Mar-
cionem (Volker Lukas 2015, 19). Tertullian bewertet den Markionitischen
Dualismus, der mit einer Abwertung des Materiellen und Leiblichen ein-
hergeht, als Missachtung des Schépfers und seiner Geschdpfe und fordert
Markion zum Respekt vor den Tieren und ihrem Schépfer auf: ,Sofern du
aber deinen Spott haben willst tiber die kleinen Tiere (animalia minutiora),
die der grofite Kiinstler (maximus artifex) absichtlich so reichlich mit Fer-
tigkeiten und Kréften ausgeriistet hat, indem er lehrt, dass Grof3es sich im
Bescheidenen offenbare, dhnlich wie nach den Worten des Apostels die
Tugend in der Schwiche, so bilde doch einmal die Hauser der Bienen, die
Génge der Ameisen, die Netze der Spinnen, die Gewebe der Seidenraupen
nach, wenn du kannst; ertrage und halte den kleinen Tieren, die sich in
deinem Bette und Hause finden, dem Gifte der Wespen, dem Stachel der
Fliegen, dem Gesumme und Stechen der Stechmiicken Stand, wenn du
kannst. Wie wird es dir erst mit den grofieren Tieren gehen, da du schon
von den kleinen teils Vorteile, teils Nachteile erfahrst, sodass du nicht ein-
mal im Kleinen den Schopfer verachten kannst (ut nec in modicis despicias
Creatorem)?“ (Tertullian, Adversus Marcionem 1, 14, 1-2) Hier wird ein
typischer Gedankengang sichtbar, der sich bei vielen Kirchenvitern findet:
Gerade in den kleinsten Geschdpfen lésst sich der grofle Gott besonders
gut erkennen und bestaunen, denn trotz ihrer Winzigkeit haben diese Tiere
so viele wundervolle Kunstfertigkeiten.

Tertullian verteidigt das Alte Testament aber nicht nur auf Grund sei-
ner Schopfungserzahlungen, sondern auch auf Grund der Tora, die er
als herausragenden Beleg fiir die Sonderstellung des Menschen betrachtet.
Hier sind wir bei den griechischen Philosophen, die die Fahigkeit des Men-
schen zu Recht und Moral als Beweis fiir seine Uberlegenheit betrachten.
Zugleich will Tertullian an der Gutheit (bonitas) des Alten Testaments
festhalten und widerspricht der These vom rachstichtigen, strafenden alttes-
tamentlichen Gott: ,Die Giite [Gottes] stellt den Menschen an die Spitze
von allem, welche er geniefSen und beherrschen, ja sogar benennen sollte
(bonitas praefecit universis fruendis atque regnandis, etiam cognominan-

178

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

dis) [...] Auch das Gesetz [der Tora], welches du so heftig anklagst, welches
du so in Kontroversen herumzerrst, ist von der Glite (bonitas) erlassen,
die dem Menschen rit, Gott anzuhangen, damit er nicht ebenso frei wie
verstofien erscheine. Er gliche dann seinen eigenen Dienern, den iibrigen
Tieren (aequandus famulis suis, ceteris animalibus), die ohne Verbindung
mit Gott, von ihm verschmaht, sich selbst uberlassen sind. Aber er als
Mensch sollte allein den Ruhm haben, allein fiir wiirdig erachtet werden,
von Gott ein Gesetz zu empfangen und als verniinftiges, der Erkenntnis
und Wissenschaft fahiges Lebewesen (animal rationale intellectus et scien-
tiae capax) auch durch die verniinftige Freiheit (libertate rationali) selbst in
Schranken gehalten werden, dem unterworfen, der ihm alles unterworfen
hatte (ei subiectus qui subiecerat illi omnia).“ (Tertullian, Adversus Marcio-
nem 2, 4, 4-6)

Hier begibt sich Tertullian weit in stoisches Fahrwasser. Die Auszeich-
nung des Menschen vor allen Geschopfen zeigt sich demnach in seiner
Befihigung zu Recht und Moral, Erkenntnis (auch Gottes), Wissenschaft
und Willensfreiheit. Die Tiere erachtet er hingegen als von Gott getrennt,
weil sie alle diese Fdhigkeiten nicht besitzen. Kraft seiner Vernunft im
Erkennen und Entscheiden steht der Mensch zwischen Gott und den nicht-
menschlichen Lebewesen, dem einen unterworfen und Herr der anderen.
Tertullian verteidigt hier die stoische Scala naturae und beruft sich dabei
auf die Tora, in der er sie offenkundig zu finden glaubt - hier wird er an
den Herrschaftsauftrag aus Gen 1,28 gedacht haben.

Auch wenn die Schopfungslehre Tertullians noch sehr bruchstiickhaft
bleibt und sicher nicht zu den Kernimpulsen seinen Werks zahlt, ist sie
starker stoisch-anthropozentristisch gepragt als alles, was wir bisher von
den frithen Theologen gelesen haben. Und als wire es die grofite Selbstver-
standlichkeit, beruft er sich dabei offenkundig auf die alttestamentlichen
Schopfungserzahlungen. Auf Grund seiner Vernunftbegabung und kraft
gottlichen Auftrags ist dem Menschen alles unterworfen, er ist der ,Besit-
zer® des Universums. Mit Tertullian kommt der christliche Anthropozen-
trismus deutlich an den Tag.

5.6 Origenes
Origenes (185 Alexandria - 253/254 wahrscheinlich in Tyros) stammt aus

einer wohlhabenden, christlichen alexandrinischen Familie. Seine Mutter
ist vermutlich agyptischer Abstammung, sein Vater Leonides hingegen

179

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

romischer Biirger (Alfons Fiirst 2011, 47 und 51). Leonides wird 202 in
der nordafrikanischen Christenverfolgung unter Kaiser Septimius Severus
(193 - 211) getotet. Die Familie bleibt verarmt zuriick, ihr Eigentum wird
vom Staat eingezogen. Darauthin finanziert eine Frau der alexandrinischen
Oberschicht die Ausbildung des Origenes (Eusebius von Caesarea, Kir-
chengeschichte 6, 2).

Origenes ist also, anders als die meisten Theologen seiner Zeit, von
Jugend an christlich sozialisiert. Auf Grund seiner hohen Qualifikationen
wird er schon bald als Lehrer der Askese geschdtzt und gibt deswegen
den Grammatikunterricht auf, um christliche Philosophie und Theologie
zu lehren, ist aber gleichwohl ,ein theologischer Querdenker von Rang,
der schon zu Lebzeiten Anstofl erregte” (Eberhard Schockenhoff 2012,
46). Einige seiner Schiiler werden inhaftiert, und Origenes begleitet sie
seelsorglich bis zum Martyrium. Nach dem Ende der Christenverfolgung
210 beauftragt ihn Bischof Demetrius von Alexandria mit Offentlichem
Unterricht in christlicher Philosophie, ,.der erste und grofite Laientheologe
der Kirche“ (Eberhard Schockenhoff 2012, 47). Origenes entwickelt eine
intensive Reisetdtigkeit, u.a. nach Rom, Athen, Caesarea und Paldstina.
Wegen eines Konflikts mit Bischof Demetrius verldsst er Alexandria um
231/232 und lédsst sich dauerhaft in Caesarea nieder. In der Zwischenzeit
zum Priester geweiht, leitet er dort eine Hausgemeinde. Er predigt taglich
tiber einen biblischen Text, verfasst Bibelkommentare und steht in einem
fruchtbaren Austausch mit den Rabbinen der jiidischen Gemeinde. Orige-
nes ist einer der wenigen friithchristlichen Theologen, der etwas Hebrdisch
versteht und mit Hilfe griechischer Ubersetzungen auch den Originaltext
der Bibel liest. Wahrend der cyprianischen Pest wird er wie alle BiirgerIn-
nen des Romischen Reichs zum Opfer fiir Apollon aufgefordert. Auf Grund
seiner Weigerung wird er inhaftiert und gefoltert und stirbt nach seiner
Freilassung vermutlich an den Folgen der Tortur.

Die Werke des Origenes sind zu einem grofien Teil nicht im griechischen
Original iiberliefert, sondern nur in einer lateinischen Ubersetzung des
Monchs Rufinus von Aquileia (ca. 345 — 411/412). Viele sind von seinen
Gegnern ginzlich vernichtet worden. Drei sind fiir unsere Frage relevant:
ITept apy®v/ De principiis ist eine Art christliche Dogmatik, die Origenes
swahrscheinlich Anfang der zwanziger Jahre“ in Alexandria verfasst hat
(Herwig Gorgemanns/ Heinrich Karpp 1985, 6). Die beiden anderen Werke
sind in Caesarea entstanden, ndmlich seine Predigten {iber das Buch Gene-
sis um 245 und Contra Celsum, eine Verteidigung des Christentums gegen
Kelsos, den wir bereits kennengelernt haben (Kapitel 3.6.4), um 248.

180

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

Philosophisch vertritt Origenes eine mittelplatonische Weltsicht. ,Diese
Denkrichtung hatte zur Zeit des Origenes bereits stoisches Gedankengut
integriert” (Agnethe Siquans 2016, 58), darunter vor allem den Anthropo-
zentrismus und die Wahrnehmung der Tiere als Aloga (Max Pohlenz 1959,
449; Agnethe Siquans 2016, 59). Zwar sind die Tiere beseelt, stehen aber
in der hierarchischen Scala naturae ganz unten, vor allem die Kriech-
und Wassertiere. Die Methode seiner Bibelauslegung hingegen {ibernimmt
Origenes von Paulus und Philon (Agnethe Siquans 2016, 55), also aus
der Tradition des hellenistisch gepragten Diasporajudentums. Neben die
wortliche Interpretation des biblischen Textes ,secundum litteram® tritt
dabei wie schon bei Clemens von Alexandrien die spirituell-symbolische
Interpretation ,secundum allegoriam® (ausfithrlich dazu Maria Di Pasquale
Barbanti 2003, 85-94). Faktisch gewinnt diese zweite ein enormes Uberge-
wicht, wihrend die erste fast zur Génze verschwindet. Fiir die Wahrneh-
mung der Tiere hat das gravierende Folgen.

5.6.1 Uber die Anfinge

In seiner systematisch-theologischen Abhandlung ,De principiis“ stellt Orige-
nes seine Sicht der Weltordnung streng hierarchisch von oben nach unten
dar. Zuniéchst spricht er iber Gott den Vater, Sohn und Geist, dann iiber
die verniinftigen Wesen und ihre Moralfdhigkeit. Damit ist er bei seinem
Kernanliegen angekommen: Einem tugendhaften Leben, das den vernunft-
losen Wesen unmdglich, fiir die verniinftigen Wesen aber geboten und
Grundlage fiir Lohn und Strafe ist (Origenes, De principiis 1, 5, 2). Selbst
Geistwesen konnen, wenn sie stindigen, ,,vermoge ihrer Lasterhaftigkeit an
den groben Korper des vernunftlosen Viehs gefesselt werden.“ (Origenes,
De principiis 1, 5, 5) Schon hier erkennt man gut, dass Origenes die Leib-
lichkeit zum Tierlichen rechnet und negativ bewertet.

Das zweite Buch von De principiis behandelt sodann die unter dem
Menschen angeordneten Stufen des Seins, ndmlich Tiere, Lebensraume
und Pflanzen (Origenes, De principiis 2, 1, 1; vgl. auch 2, 9, 3). Dabei klingt
die stoische Teleologie an: Der gesamte Kosmos mit allen Geschépfen ist
nur um der verniinftigen Wesen willen geschaffen. Auflerdem interpretiert
Origenes die Vielfalt gut platonisch als Gespaltenheit. Sie ist nicht gewollt
und muss durch einen Prozess der Riickkehr wieder zur Einheit zuriickge-
fithrt werden.

181

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Sodann gelangt Origenes zu seinem Hauptthema, der Seelenlehre. Fiir
seine These, dass alle Tiere beseelte Wesen seien, fiihrt er einerseits die Bi-
bel an, wo Gen 1,20.24 von der Erschaffung ,beseelter Wesen® erzdhlt und
Lev 17,14 das Blut als die Seele alles Lebendigen bezeichnet. Andererseits
beruft er sich auf eine begriffliche Analyse, gemafl der als beseelte Wesen
jene zu gelten haben, die Sinne und Triebe haben. Philosophie und Bibel
stimmten also in dieser Frage vollkommen iiberein (Origenes, De principiis
2,8, 1).

Wenn nun aber die Tiere ebenso wie die Menschen eine Seele haben,
was unterscheidet sie dann? Origenes interpretiert die Seele klassisch als
ein bestimmtes Prinzip der Bewegung von innen. Unbelebte Gegenstinde
werden nur von auflen bewegt, belebte auch von sich selbst. Denn sie brin-
gen eine Vorstellung hervor und diese einen Antrieb. Tiere bringen diese
Vorstellung ,naturgemaf3 hervor: ,Von allem, was sich bewegt, hat einiges
den Grund der Bewegung in sich selbst; anderes wird nur von auflen be-
wegt [...] Aus sich selbst bewegen sich die leblosen Gegenstinde, von sich
selbst die belebten. Von sich selbst namlich bewegt sich das Belebte, wenn
eine Vorstellung (pavtacio) entsteht, die einen Antrieb (6ppr]) hervorruft;
und wiederum entstehen in einigen lebenden Wesen Vorstellungen, welche
einen Antrieb hervorrufen, wenn die Vorstellungskraft (pioig pavtootiki])
den Antrieb planmaflig weckt.“ (Origenes, De principiis 3, 1, 2) Als Beispiele
dafiir nennt Origenes den Netzbau der Spinne und den Wabenbau der
Bienen.

Im Unterschied zu Tieren besitze der Mensch aber zusitzlich einen
kritischen Filter, der seinen durch die Vorstellungskraft erzeugten Antrieb
auf Verniinftigkeit und Moralitat priift: ,Das vernunftbegabte Wesen aber
hat neben der Vorstellungskraft noch Vernunft, welche die Vorstellungen
beurteilt (To pévrtot Aoywdv {hov kar Adyov €xel Tpds T1 QAVTACTIKY
@UoeL, Tov kpivovta Tdg pavtaciag) und einige verwirft, andere annimmt,
damit das Lebewesen von diesen gelenkt werde. Da ferner die Vernunft
die Anlage hat, Gutes und Bdses zu erkennen, vermdge deren wir aus
Uberlegung das Gute wihlen, das Bdse meiden: so sind wir zu loben,
wenn wir uns der Ausiibung des Guten widmen; zu tadeln, wenn wir das
Gegenteil tun. Dabei ist nicht zu {ibersehen, dass die Mehrheit der durch
das All verbreiteten Naturkraft auf gewisse Art, wiewohl in verschiedenem
Mafle in den Lebewesen ist. [..] Dass ndmlich gerade dieser oder jener
Vorwurf von auflen diese oder jene Vorstellung in uns weckt, das liegt
eingestandenermaflen nicht an uns: das Urteil aber, ob wir das Gegebene
so oder anders anwenden wollen, ist doch einzig und allein Sache der

182

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

Vernunft in uns (év fpiv Adyov éotiv), die uns auf Grund der in ihr
liegenden Ursachen zu jenen Antrieben fiihrt, die uns zum Schénen und
Angemessenen veranlassen (Tpog TOG £TL TO KOAOV TPOKOAOUPMEVAS KOl
10 koBfjkov Oppds), oder uns irrefithrt auf den entgegengesetzten Weg.
(Origenes, De principiis 3, 1, 3)

Dass ein bestimmter duflerer Reiz eine bestimmte Vorstellung in einem
Lebewesen weckt, ist naturgegeben und liegt nicht in seiner Hand. Und
dass die Naturkraft, die diese Vorstellung und durch sie den entsprechen-
den Antrieb weckt, in menschlichen wie tierlichen Lebewesen unterschied-
lich stark ausgepragt ist, dafiir konnen sie ebenfalls nichts. Die Urteilsfahig-
keit hingegen, die auf der Vernunft beruht, besitzt prinzipiell jeder Mensch
und kann sich daher zu den inneren Vorstellungen und Antrieben verhal-
ten. Ja, die Urteilskraft entwickelt sogar ,rechtliche und sittliche Triebe
dringt also den Menschen zum Guten. Genau das unterscheidet ihn nach
Origenes und der gesamten griechischen Mainstream-Philosophie von den
Tieren.

Folglich ist ein Mensch, der seine Vernunft nicht zur Geltung bringt,
einem Tier dhnlich: ,Wenn aber die Seele sich nicht zum Geiste gewandt
hat und mit ihm eins geworden ist, sondern noch am Kérper hangt und an
Fleischliches denkt, so lang ist sie [...] einem Tier dhnlich (animali similis).*
(Origenes, De principiis 3, 4, 3) Wie im Platonismus {iblich interpretiert
Origenes ,die Seele als Mitte zwischen zwei widerstreitenden Gesetzen, die
sich entweder dem hoheren Prinzip ihres Daseins, dem mvedpa, oder dem
niederen, der adp€, angleichen kann (Christian Hengstermann 2016, 94
unter Berufung auf Origenes, Commentarius in epistulam ad Romanos 1, 7)
Der Mensch, der in der Seins-Hierarchie zwischen Gott und den Tieren an-
gesiedelt ist, soll dem Geistigen folgen, um Gottes Gleichnis zu sein, nicht
dem Leiblichen, das ihn zum Tier machen wurde. ,Wo der Mensch namlich
nicht dem ,Gesetz des Geistes’ [...] folgt, sondern sich den ,Antrieben’ der
Seele tiberldsst, die er mit dem Tier [...] gemein hat, ist seine Bewegtheit
nicht die eines Menschen, keine selbstbestimmte ,Bewegung durch sich
selbst’ bzw. ,Eigenbewegung;, sondern die instinktgesteuerte ,Bewegung von
sich’ des Tieres. Demgegentiiber gilt es, das Tier im Menschen [...] in einem
,dem Wort geméfien Leben’ gleichsam als Opfer darzubringen.” (Christian
Hengstermann 2016, 105 in Auslegung von Homiliae in Leviticum 2,2) Von
sinstinktgesteuert” spricht Origenes ebenso wenig wie die stoische Traditi-
on, denn in ihr ist von ,naturgemdfl“ die Rede. Auch hat die Biologie die
Instinkttheorie seit Mitte des 20. Jahrhunderts aufgegeben, weil ,Instinkt®
nur eine Black Box fiir Vorgénge im Gehirn war, solange man dessen Funk-

183

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

tionsmechanismen nicht kannte. Abgesehen davon charakterisiert Hengs-
termann jedoch treffend das in De principiis und ,insbesondere in den
Homilien heraufbeschworene Schreckbild einer Tierwerdung der Seele®
(Christian Hengstermann 2016, 104). Zugleich deutet er an, dass Origenes
auch die alttestamentlichen Tieropfer allegorisch deutet: Der Mensch soll
das Tier in sich opfern, um vernunftgemafs zu leben.

In diesen Zusammenhang ist auch die Auslegung von Gen 1,26-27 einzu-
ordnen. Die Aussage der griechischen Bibel, Gott schaffe den Menschen
nach seinem Bild und Gleichnis, interpretiert Origenes so: Bild (eidog)
Gottes sei der Mensch seit seiner Erschaffung. Gleichnis (0poilwatg), wort-
lich das Ahnlich-werden, sei das Potenzial, das der Mensch durch ein
tugendhaftes Leben selbst verwirklichen muss. Sein Ur-Bild dafiir ist der
Logos, Christus selbst. So ist die opoiwotg 6e® ,das hochste Gut, zu dem
die Vernunftnatur insgesamt strebt“ (Origenes, De principiis 3, 6, 1; vgl.
Christian Hengstermann 2016, 96) Das hitten die griechischen Philoso-
phen aus der Bibel erkannt, ohne ihre Quelle zu nennen, so Origenes.

5.6.2 Die Homilien zur Genesis

Die zweite Textgruppe, die fiir unser Thema von Bedeutung ist, sind die
Homilien zur Genesis. Sie sind in einer relativ spaten Lebensphase um 245
n.Chr. in Caesarea gehalten worden. Insgesamt sind sechzehn Homilien
erhalten. ,Sie reprasentieren wahrscheinlich nur einen Ausschnitt einer
urspriinglich weit grofleren Zahl von Homilien. (Peter Habermehl 2011,
7) Wihrend der Abraham-Zyklus (Gen 12-25) vollstandig erhalten ist,
sind vom Zyklus der Urgeschichte (Gen 1-11) und vom Jakob-Josefs-Zyklus
(Gen 26-50) nur je zwei exemplarische Predigten tiberliefert (Peter Haber-
mehl 2011, 8). Das heif$t konkret: Die erste Homilie widmet sich Gen 1, die
zweite Gen 6-8.

Die erste Homilie legt die Erschaffung der Welt als Allegorie fiir das
moralische Leben des Menschen aus. So deutet Origenes die Erschaffung
der Tiere als Bild fiir die Erschaffung der Gedanken im Herzen (Origenes,
Homiliae in Genesim 1, 8-11): Die guten Gedanken steigen wie Vogel zum
Himmel, die schlechten bleiben wie Kriechtiere am Boden (Origenes, Ho-
miliae in Genesim 1, 8). Auf Grund dieser Allegorese stellt sich jedoch fiir
den Literalsinn ein Problem: Warum erachtet Gott die Tiere in Gen 1,21 alle
als gut, auch die Kriechtiere? Origenes erklart das damit, dass das Gute erst
durch das Schlechte als Gutes erkennbar wird und dass das Schlechte eine

184

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

wertvolle Herausforderung ist, an der der Mensch wachsen kann, indem
er sich ihr entgegenstellt: ,Welche Schonheit und Pracht das Licht besitzt,
bliebe verborgen, stellte sich ihm nicht die Finsternis der Nacht entgegen.*
(Origenes, Homiliae in Genesim 1, 10). In derselben Logik liegt auch seine
negative Deutung der Landtiere (Origenes, Homiliae in Genesim 1, 11).

Eine folgenschwere Aussage trifft Origenes iiber die Erschaffung der
Tiere: ,Einzig Himmel und Erde, Sonne, Mond und Sterne, schliefSlich der
Mensch sind von Gott geschaffen; alles andere, so heifSt es in der Schrift,
entstand auf sein Geheify“ (Origenes, Homiliae in Genesim 1, 12) Hier
beruft sich Origenes auf die Schrift, die doch genau das Gegenteil sagt:
Auch die Tiere sind von Gott geschaffen, und zwar unmittelbar und véllig
unabhéngig vom Menschen. ,Dass dem berithmten Genesiskommentator
ein solcher Schnitzer versehentlich unterlief, ist kaum denkbar. Opferte
Origenes hier die philologische Texttreue der theologischen Botschaft?*
(Peter Habermehl 2011, 13) Die Frage Habermehls lasst sich mit Blick
auf den Text der Septuaginta mit ,nein“ beantworten. Origenes liest in
seiner Bibel ,Die Wasser sollen an Lebewesen Kriechtier und Vogel hervor-
bringen (producant)“ (Origenes, Homiliae in Genesim 1, 8; vgl. Gen 1,20
LXX: Efayayétw) und ,Die Erde bringe Lebewesen hervor (producat)
nach ihrer Art“ (Origenes, Homiliae in Genesim 1, 11; vgl. Gen 1,24 LXX:
Efayayétw). Gott gibt also gemiafd der Septuaginta dem Wasser (anders als
im hebriischen Text) und der Erde (wie im hebraischen Text) den Befehl,
die Tiere hervorzubringen, schaftt sie also scheinbar nicht eigenhdndig wie
die Gestirne und den Menschen - jedenfalls wenn man Gen 1,21 und Gen
1,25 tiberliest, wo es auch in der Septuaginta heifSt, dass Gott die betref-
fenden Tiere schuf (¢moinoev 6 Beog). Origenes ist also seinem Bibeltext
philologisch nicht untreu, sondern selektiv treu. Er {iberinterpretiert die
eine Formulierung der Septuaginta, {ibergeht die andere und zieht daraus
den Schluss einer Privilegierung des Menschen, der im hebréischen Text
von Gen I nicht intendiert ist.

Schliefllich tibertragt Gott dem Menschen in Gen 1,28 den ,principatus
bestiarum®, so Origenes, die Herrschaft iiber die wilden Tiere. Origenes
deutet das so, dass der Verstand (mens) die Sinne (sensus) beherrschen
soll und nicht umgekehrt die Sinne den Verstand (Origenes, Homiliae in
Genesim 1, 12 und 1, 16). Die Gottebenbildlichkeit wird damit zum Schliis-
sel der Unsterblichkeit: ,Sie ist unserer innerlicher Mensch, unsichtbar
und unkorperlich, unverderblich und unsterblich (interior homo noster
est, invisibilis et incorporalis, et incorruptus atque immortalis).“ (Origenes,
Homiliae in Genesim 1,13) Letztlich ist der Logos Gottes, Christus, dieses

185

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Ebenbild Gottes im Menschen. Sogar die samenhaltigen Friichte, die den
Menschen in Gen 1,29 zur Nahrung gegeben werden, deutet Origenes al-
legorisch. Sie verkorpern das Zornes- und Begehrvermdgen in uns, das
wir verniinftig zur Gerechtigkeit nutzen konnen (rationabiliter utimur ad
iustitiam; Origenes, Homiliae in Genesim L17).

Insgesamt bringt die konsequente Allegorisierung als Kollateralschaden
eine extrem negative Sicht der Tiere (und in Analogie dazu auch des
Leibes!) mit sich: ,,Obwohl er iber spirituelle Realititen und spirituelle
Kédmpfe im menschlichen Mikrokosmos spricht, bleibt kein Raum fiir eine
positive Einstellung gegeniiber den Tieren im Makrokosmos, d.h. den phy-
sisch vorhandenen Tieren, insofern ja Mikro- und Makrokosmos einander
entsprechen. Natiirlich sind die Tiere von Gott geschaffen, natiirlich sind
sie den Menschen niitzlich, aber sie werden - ausgehend von der Vorstel-
lung einer Stufenordnung des Seins - in der allegorischen Sichtweise [...]
als minderwertig und gefdhrlich gedeutet, sodass sie bekdmpft werden
miissen. Das gibt den Grundtenor von Origenes’ moralischer Interpretation
wieder, die damit eine feindliche Einstellung gegeniiber den Tieren nicht
nur im allegorischen Sinn, sondern auch in der physischen Realitét impli-
ziert.“ (Agnethe Siquans 2016, 64)

In der zweiten Homilie zur Genesis predigt Origenes iiber die Sintfluter-
zahlung Gen 6-8. Nacheinander erklért er den Text im klassischen dreifa-
chen Sinne: In seiner wortlichen bzw. historischen Deutung greift er fast
ausschliefilich die technische Konstruktion der Arche auf - ihre Grofe
und ihre Materialien, jhre Raume und deren Funktion. In der spirituellen
bzw. mystischen Auslegung greift er die seit Justin (Dialogus cum Trypho-
no Judaeo 138) tibliche christologische und ekklesiologische Deutung auf:
Die menschlichen und tierlichen BewohnerInnen der Arche symbolisieren
verschiedene Gruppen von Menschen, die durch den ,spirituellen Noach®
(Origenes, In Genesis homilia 2, 5) durch das Holz des Kreuzes und das
Wasser der Taufe in der einen Arche der Kirche geeint sind. Origenes
vergleicht das Zusammenleben der Tiere in der Arche mit der Vision vom
messianischen Schopfungsfrieden in Jes 11,1-9 und deutet beide als Bilder
tiir das Zusammenleben unterschiedlicher und teilweise sogar sehr wilder
Menschen in der Kirche. Als drittes Bild zieht er dazu die Vision des Petrus
von den unreinen Tieren in Apg 10 heran: Die unreinen Tiere werden
rein, das meint die unerlosten Menschen werden erlost, weil sie im einen
Tuch des Glaubens eingebunden sind, das vier Ecken hat, also von vier
Evangelien gehalten wird. In der dritten, moralischen Deutung schliefSlich
deutet Origenes die Arche als die Bibliothek der ChristInnen, in der in

186

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

den oberen Stockwerken die Heiligen Schriften ihren Platz haben, aber im
Untergeschofd sogar pagane Schriften ihren Platz bekommen kénnen.

Man sieht, dass von der eigentlichen Intention der alttestamentlichen
Geschichte kaum etwas {ibrig bleibt, wenn sie allegorisiert und auf einige
wenige Aussagen kondensiert wird. Die Tiere als solche verlieren komplett
ihre Bedeutung. Und das sogar in der wortlichen Deutung, in der Origenes
sich als sehr technikverliebt zeigt, aber an den Lebewesen keinerlei Inter-
esse hat?. In diesem Punkt steht Origenes in einer langen Tradition: Vor
ihm haben schon Justin der Martyrer (Dialogus cum Tryphono Judaeo
138) und Tertullian (De baptismo 8) die Sintfluterzahlung rein allegorisch
interpretiert. Nach ihm reihen sich hier Cyprian von Karthago (De unitate
ecclesiae 6) und Augustinus (In Ioannis Evangelium Tractatus 6, 2; 6, 19;
7, 3; 9, 11; 11, 7; 120, 2) ein. Die einzigen Kirchenviter aufler dem bereits
erwdhnten Irendus von Lyon (Kapitel 5.3), die die Erzahlung im Blick
auf die Tiere wortlich auslegen, sind Ephrdm der Syrer (Kapitel 5.9) und
Ambrosius von Mailand (Kapitel 5.13), beide allerdings indem sie sie entge-
gen ihrer Intention zur Untermauerung eines starken Anthropozentrismus
verwenden.

5.6.3 Die Abhandlung gegen Kelsos

Die dritte hier zu analysierende Schrift ist Contra Celsum, eine Verteidigung
des Christentums gegen Kelsos, den wir bereits kennengelernt haben (Ka-
pitel 3.6.4), verfasst um 248 n.Chr. Zur Erinnerung: Der Platoniker Kelsos
(Michael Fiedrowicz 2011, 20) lebt in der zweiten Halfte des 2. Jahrhun-
derts. In seiner verschollenen Schrift ,Wahre Lehre® (AAn67,g Adyog), die
er um 180 n.Chr. in Alexandria geschrieben hat, kritisiert er als erster den
stoischen Anthropozentrismus in seiner christlichen Gestalt und vertritt
demgegeniiber einen konsequenten platonischen Kosmozentrismus (eben
die ,wahre®, weil alte Lehre, vgl. Michael Fiedrowicz 2011, 25). Kelsos ist
zur Zeit der Abfassung der Schrift des Origenes ldngst verstorben, doch

21 Ein einziges Mal blitzt im Werk des Origenes eine Faszination fiir das Lebendige auf,
und zwar in Contra Celsum 4, 41. Gegen das Argument des Kelsos, die Sintfluterzah-
lung sei ein ,Mérchen fiir unmiindige Kinder®, betont Origenes zunéchst wie schon
in der zweiten Homilie zur Genesis, die Mafle der Arche seien gemifd agyptischer
Mathematik mit 300 zu multiplizieren, und dann reiche der Platz fiir die Tiere. Dann
aber fragt er seinen Gegner: ,Muss es nicht endlich Staunen erregen, dass durch die
gottliche Vorsehung Tierpaare von jeglicher Art in die Arche hineingebracht wurden,
damit die Erde wiederum Samen von allen Lebewesen hitte..."

187

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

treibt sein Buch die Menschen immer noch um, so dass Origenes die
Auseinandersetzung damit sucht.

Die Schrift des Kelsos ist offensichtlich durch provokante Vergleiche
zwischen Menschen und Tieren — modern kénnten wir sagen: durch einen
biozentristischen Egalitarismus — geprdgt. Schon in der ersten Reaktion
des Origenes spiirt man, wie sehr er sich davon provoziert fithlt: ,Indem
wir nun auf diese Schmahreden gegen uns antworten, richten wir an die-
jenigen, welche daran Gefallen finden, die Frage: Haltet ihr dafiir, dass
alle Menschen ohne Unterschied wegen der iiberragenden Grofie Gottes
,einem Schwarm von Fledermdusen oder Ameisen oder Fréschen oder
Regenwiirmern' gleich seien? [...] Aber kein Verstindiger (ovdeic v €0
ppovoivtwv) wird wohl behaupten, dass diese Vernunftlosen (ta GAoya)
wegen der Grofle ihres Korpers hoher stehen als die Verniinftigen (ta
Moywd), denn die Vernunft hebt das Verniinftige zur Uberlegenheit iiber
alle Vernunftlosen hoch empor (oAb yap eig Umepoynv avayet 6 Adyog TO
AoYkOV Tapo TavTa to dAoya). (Origenes, Contra Celsum 4, 24) Man
spiirt formlich die Sprachlosigkeit des Origenes. An sich ist die These des
Kelsos gut nachvollziehbar: Angesichts der unermesslichen Grofie Gottes
verschwinden die ,Gréflen”-Unterschiede zwischen den Geschépfen. Doch
tiir Origenes hat die Vernunft ein derartiges Gewicht, dass der Graben zwi-
schen Menschen und Tieren fiir ihn ebenso grofd ist wie der zwischen Gott
und Menschen. Mit seinem Wortspiel der direkten Entgegensetzung von
aroya und Aoywd (zu erginzen wire jeweils {@a) brilliert Origenes rhe-
torisch und tberdeckt zugleich seine argumentative Schwéche. Zwischen
Gott, Menschen und Tieren besteht keine Aquidistanz — da hat Kelsos
schon recht.

Im ndchsten Abschnitt fragt Origenes, ob Kelsos die Menschen vielleicht
deswegen so klein wie Tiere erachtet, weil sie in ihrer Seele Siinden, Schwi-
chen und Fehler haben. Doch auch wenn Kelsos so déchte, wiirde Orige-
nes das ablehnen, weil allein die Fihigkeit zu Vernunft und Tugend den
Menschen adle. ,Im Grunde genommen darf wohl kein vernunftbegabtes
Wesen (10 Aoywov), mag es sein, welches es wolle, fliglicher Weise mit
einem ,Regenwurm’ verglichen werden, weil es Anlagen zur Tugend besitzt
(apoppag €xov mpog apetrpv). Denn diese gestatten nicht, dass man die
Personen mit einem ,Regenwurm’ vergleiche, die zur Tugend befahigt sind
und deren Samen (oméppata) nie ganz verlieren kdnnen. Es zeigt sich
also, dass keineswegs die Menschen im allgemeinen Gott gegeniiber nur
,Regenwiirmer* seien. Denn da die Vernunft ihren Ursprung ,dem Worte’
verdankt, ,das bei Gott ist* (Joh 1,1-2), so darf man dem vernunftbegabten

188

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

Wesen die Verwandtschaft mit Gott nicht ganz und gar absprechen (6 yap
AGyog TV dpynv Exwv amo tod apa Be Adyov ovk £G TO Aoykov {dov
TevTy GAAGTpLov vopaBijvon Beod). [...] Wenn die Natur der Vernunft
(1) Tob Abéyov @iaoig) einen solchen Vergleich anzunehmen nicht gestattet,
so werden wir gewiss die zur Tugend angelegte menschliche Natur (tv
TPOG GpeThV KaTtedKevaouévny avBpwtivv @lowv), auch wenn sie aus
Unwissenheit siindigen sollte, nicht entehren und sie nicht mit solchen
Lebewesen ({@o) auf gleiche Stufe stellen“ (Origenes, Contra Celsum 4, 25)

An dieser Stelle ldsst sich gut erkennen, wie zentral fiir Origenes der
Gedanke der Einwohnung des gottlichen Logos, Christus, im Menschen ist.
Sein Anthropozentrismus griindet letztlich in einem Logozentrismus oder
genauer einem Christozentrismus. Im Unterschied zum Logos-Hymnus
des Johannesevangeliums (vgl. Kapitel 4.3.3) interpretiert Origenes jedoch
die Fleischwerdung im stoischen Geist als Menschwerdung und nicht im
biblischen Sinne als Geschépfwerdung. Bis in die Wurzeln stoisch durch-
drungen, kommt er gar nicht auf die Idee, dass auch die nichtmenschliche
Schépfung am gottlichen Logos teilhaben und von ihm erlést werden kann.

Die zentralen Passagen fiir unser Thema finden sich in Contra Celsum
4, 75-93. Sehr strukturiert arbeitet Origenes dort die drei wichtigsten
Themenkreise durch: Die Frage nach der kosmischen Teleologie mit der
Antwort des Anthropozentrismus (Origenes, Contra Celsum 4, 75-80),
die Frage nach der tierlichen Vernunft mit der Antwort der Aloga-These
(Origenes, Contra Celsum 4, 81-87) und die Frage nach der Gottesbezie-
hung besonderer Tiere mit der Antwort ihrer Besessenheit von Ddmonen
(Origenes, Contra Celsum 4, 88-93). Mit diesem letzten Teil ist eine neue
Stufe der Abwertung der Tiere erreicht.

Zur Frage des ersten Themenkreises nach der kosmischen Teleologie
schreibt Origenes bereits in einer fritheren Passage: ,Und was die so vie-
len und verschiedenartigen Pflanzen betrifft, die durch eine unsichtbare,
in ihrem Innern wirkende Naturkraft regiert werden und zu nicht gerin-
gem Nutzen fiir die gesamte Menschheit geschaffen sind (mpog ypeiov
YeYovoTwY 0Vk ebkaTappdvnTov év 1@ TavTi avlpdnwv), und was die
Tiere betriftt, die zum Dienste der Menschen da sind (t@v &vBpwmolg
daxovovpévwy {Dwv), ... (Origenes, Contra Celsum 4, 54). Man spiirt die
Selbstverstandlichkeit, mit der Origenes in den Nebensitzen den Anthro-
pozentrismus konstatiert. Nicht im Geringsten wird er problematisiert. Das
geschieht dann allerdings sehr ausfiihrlich in den Passagen ab 4, 75.

Origenes beginnt mit einem Lobpreis des Schopfers und einem Schrift-
zitat: ,Wir Christen aber, die nur den einen Gott als den Schopfer dieser

189

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Dinge verehren, wir danken ihm auch dafiir, dass er sie geschaffen und
uns eine so herrliche Wohnung zubereitet hat, und unseretwegen auch den
Tieren, die uns dienen (8t Mpuég Toig dovAevovowy Nv {wotg). ,Er lasst
Gras wachsen fiir das Vieh und Pflanzen zum Dienste der Menschen, um
Korn aus der Erde hervorzubringen, und dass der Wein erfreue des Men-
schen Herz, und dass das Antlitz sich erheitere am Ol, und dass Brot des
Menschen Herz starke® (Ps 104,14-15). Wenn Gott aber auch ,den wildesten
Tieren Nahrung’ zubereitet hat, so ist daran nichts Auffallendes. Denn diese
Lebewesen (tadta yap ta {®a) sind, wie auch andere Philosophen gesagt
haben, fiir das verniinftige Lebewesen der Ubung wegen geschaffen worden
(yvpvaoiov Evexa yeyovévor T Aoyik® {Hw). (Origenes, Contra Celsum
4,75)

Im Psalm 104 wird der Schopfer besungen, der allen Lebewesen ihre
Nahrung gibt - den nichtmenschlichen wie den menschlichen. Zwischen
ihnen macht der Psalm nur einen graduellen Unterschied, indem er fiir den
Menschen mehr Nahrungsmittel aufzahlt als fiir die Tiere: Brot, Wein und
Ol die Trias der prestigetrichtigsten (und, notabene, veganen!) Lebensmit-
tel des mediterranen Raums der Antike (vgl. Michael Rosenberger 2014,
353 und 400-401). Dennoch atmet der Psalm eine grofie ,biozentristische
Egalitdt”. Vor Gott sind alle Lebewesen gleich: Gleich bediirftig, gleich
sterblich, gleich geliebt, gleich umsorgt. Von einer Hierarchie der Zwecke
keine Spur. Dass Origenes ihn trotzdem in diesem Sinne liest, zeigt, wie
stark er von der stoischen Teleologie geprigt ist. Er meint sie {iberall zu
entdecken, sogar dort, wo die Bibel das genaue Gegenteil beschreibt.

In der Stoa wird die Tatsache, dass die Tiere korperlich viel besser an
ihre Lebensweise angepasst sind als die Menschen, als Beweis fiir ihre Ver-
nunftlosigkeit interpretiert. Denn beséflen sie Vernunft, wiirde ihnen wie
dem Menschen ein weniger gut geeigneter Korper ausreichen. Sie konnten
Werkzeuge herstellen, Tiere als HelferInnen einsetzen und so die korperli-
chen Defizite ausgleichen. Origenes rezipiert diese These in den folgenden
Satzen: ,Daher diirfte man wohl die Vorsehung (npévota) gerade deshalb
bewundern, weil sie im Vergleich zu den vernunftlosen Lebewesen (ta
aroya {wa) das vernunftbegabte (10 Aoywkév) zu dessen eigenem Vorteil
verhiltnisméflig bediirftig geschaffen hat. Fiir die vernunftlosen Lebewesen
liegt ihre Nahrung bereit, weil sie kein Mittel zur Anwendung von Kiinsten
haben; auch die Kleidung gibt ihnen die Natur, denn sie sind mit Haaren
oder Federn oder Schuppen oder Gehdusen versehen. (Origenes, Contra
Celsum 4, 76) Dass hier eine richtige biologische Einsicht beschrieben
wird, steht aufler Frage. Allerdings bleibt die bindre Entgegensetzung von

190

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

Vernunftlosigkeit und Vernunftbegabung ohne Begriindung - moderne
Biologie geht von einem Kontinuum der Intelligenz aus, wie es manche
tierfreundliche Autoren bereits in der Antike angenommen haben.

Eine wichtiger Priifstein der Teleologie ist die Frage, in welcher Richtung
die Nahrungskette und die Domestikationsdynamik verlaufen. Origenes
schreibt dazu: ,Kelsos halt sich hierauf selbst [...] entgegen, [...] es seien
die vernunftlosen Lebewesen ihretwegen geschaffen, und sagt: Wenn uns
jemand die Herrscher der Vernunftlosen (&pyovtog t@v dAéywv) nennen
wollte, da wir die vernunftlosen Lebewesen jagen und verspeisen, so wer-
den wir fragen: Warum sind nicht wir vielmehr ihretwegen geschaffen, da
sie doch Jagd auf uns machen und uns fressen? Aber wir bediirfen auch
der Netze und der Waffen und zahlreicher Menschen und der Hunde als
Helfer wider die zu erjagenden Tiere; jene dagegen sind von der Natur
sofort und an sich mit den Waffen versehen worden, mit denen wir von
ihnen leicht bezwungen werden?‘ Aber gerade da kann man sehen, ein
wie starkes Hilfsmittel uns in dem Verstand gegeben worden ist, das mehr
Schutz gewidhrt als jede Waffe, die die Tiere zu besitzen scheinen. Obgleich
wir also an Korperstarke den Lebewesen (tév {@wv) weit nachstehen und
an Korpergrofle von einigen gar sehr iibertroffen werden, so herrschen
wir doch mit unserem Verstand iiber die wilden Tiere (kpotodpev S Thv
agOveawy T@v Bnpiwv). Wir verjagen die gewaltigen Elefanten; die Tiere, die
sich zahmen lassen, zwingen wir durch milde Behandlung; gegen diejeni-
gen, die sich nicht zdhmen lassen oder von deren Zédhmung wir uns keinen
Nutzen versprechen kénnen, verhalten wir uns vorsichtig und schiitzen
uns dadurch vor ihnen, dass wir solche Tiere eingesperrt halten, wenn wir
wollen; wenn wir aber ihr Fleisch zu unserer Nahrung brauchen, so toten
wir sie ebenso leicht wie die Haustiere. Alles also hat der Schopfer dem ver-
niinftigen Lebewesen und seinem natiirlichen Verstand dienstbar gemacht
(AoTAa oDV Tévta 10D Aoywol {Pov xal TG PUOoKAS avTol cuVvéoews
kateokevooey 6 dnpovpyds). Und zu dem einen Zwecke brauchen wir
die Hunde, zum Beispiel zum Bewachen unserer Schatherden oder Rinder-
herden oder Ziegenherden oder Hiuser, zu anderen Zwecken die Ochsen,
zum Beispiel zum Feldbau; die Zug- und Lasttiere verwenden wir wieder zu
anderen Dingen. Und so kann man auch sagen, die Léwen, Béren, Panther,
Wildschweine und dhnliche wilde Tiere seien uns gegeben, dass wir die in
uns vorhandene Anlage zu ménnlicher Kraft ausbilden kénnen (Origenes,
Contra Celsum 4, 78)

Kelsos stellt die allumfassende, monolineare Teleologie des stoisch-
christlichen Anthropozentrismus in Frage, indem er sie auf den Kopf stellt:

191

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

So wie Menschen Tiere nutzen, nutzen auch Tiere Menschen - sogar als
Nahrung. Kelsos will die Widerspriichlichkeit der Natur gar nicht auflosen,
sondern in grofler Gelassenheit stehenlassen. Einzig den Anthropozentris-
mus will er als unterkomplex erweisen. Origenes versteht diese Pointe
nicht und will nach der Mehrheit der Beispiele entscheiden. Er ertragt
die Komplexitit der Kelsos-Argumentation nicht, weil sie seinem stoischen
Verstindnis von gottlicher Vorsehung widerspricht. So redet er an Kelsos
vorbei und kommt wieder auf sein ,ceterum censeo” zuriick: ,Demgegen-
tiber beachte man, dass, wenn auch ,Menschen wilde Tiere (6npia) fangen'
und ,wilde Tiere Menschen rauben; doch ein grofier Unterschied zwischen
den Menschen besteht, die durch ihren Verstand (ouvéoel) die Oberhand
gewinnen, und den Tieren, denen ihre wilde und rohe Natur das Uberge-
wicht tiber jene Menschen verleiht, die ihren Verstand nicht anwenden, um
sich gegen die Angriffe der Tiere zu schiitzen.” (Origenes, Contra Celsum 4,
79)

Schliefilich beruft sich Origenes auf Gen 2,18-20, wo die Erschaffung
der Tiere mit der Absicht Gottes unterlegt wird, dem Menschen eine Hilfe
zu geben. Bibel und Philosophie stimmten daher im Anthropozentrismus
iberein: ,,Gott hat nicht die Menschen den Tieren unterworfen, er hat
im Gegenteil bewirkt, dass die Menschen mit ihrem Verstand und mit
den kiinstlichen Hilfsmitteln, die dieser zu erfinden vermag, die Tiere in
ihre Gewalt bringen konnen. Denn ohne géttlichen Beistand hitten die
Menschen nicht die Mittel gefunden, sich gegen die Tiere zu schiitzen und
ihrer Herr zu werden: (Origenes, Contra Celsum 4, 80)

Man wird zugeben miissen, dass die Argumente des Origenes fiir den
Anthropozentrismus deutliche Méngel aufweisen: Naturwissenschaftlich
werden hochstens dafiir gentigend Indizien gegeben, dass der Mensch intel-
ligenter als die Tiere ist — nicht aber dafiir, dass diese vernunftlos wiren.
Kosmologisch wird das Problematische der Monolinearitit der gottlichen
Vorsehung, das Kelsos eindrucksvoll thematisiert, nicht verstanden. Und
biblisch sind die angefiihrten Zeugnisse fiir den Anthropozentrismus diinn,
im Fall von Psalm 104 sogar schlicht falsch.

Die Frage des zweiten Themenkreises nach der tierlichen Vernunft eroffnet
Origenes scheinbar mit einer Uberraschung. Denn er gesteht den Tieren
eine gewisse Analogie zu den Vernunftwesen zu: ,Die Gottheit aber muss
man bewundern, weil sie selbst den vernunftlosen Tieren die Fahigkeit ge-
geben hat, gleichsam ein Abbild der verniinftigen Wesen (10 olovel pog T
AoyKO pipmpa) zu sein, vielleicht in der Absicht, die verniinftigen Wesen
zu beschdmen, damit diese im Hinblick auf die Ameisen arbeitsamer und

192

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

haushélterischer im Gebrauche ihrer Giiter werden, und damit sie, wenn
sie auf die Bienen achten, der Obrigkeit Gehorsam leisten und ihren Anteil
an den notwendigen Staatsgeschéften zum Heile der Stidte iibernehmen.
(Origenes, Contra Celsum 4, 81)

Zunéchst einmal tauchen die beiden Schliisselbegriffe aus Gen 1,26-27
der Septuaginta, ndmlich Bild (eikwv) und Gleichnis (6poiwoig), nicht
auf. Angesichts der sprachlichen Sensibilitit des Origenes diirfte das kein
Zufall sein. Dennoch scheint fiir einen Anthropozentristen die These sehr
gewagt, die Tiere seien ein Abbild (pipnpa) der verniinftigen Wesen. Wenn
die Analogie auch nur ansatzweise berechtigt sein soll, muss es bei aller
Uniahnlichkeit eine Ahnlichkeit hinsichtlich der abgebildeten Sache, also
des Aoywov, geben. Die klassische stoische These, die Tiere hétten eben
durch ihre Natur am Aoywov teil, nicht durch ihren Verstand, die Origenes
in Contra Celsum 4, 87 bemiihen wird, kann da nicht wirklich {iberzeugen.
Denn damit ist die Analogie zerstort. Die Tiere sind dann gerade kein
Abbild der verniinftigen Wesen.

Bereits wenig spater kehrt Origenes jedoch zur reinen Aloga-These zu-
rick: ,Was sage ich aber yernunftlose Tiere, da doch nach der Meinung
des Kelsos die Tiere gar keine vernunftlosen Wesen sind, wie man sie
doch nach allgemeiner Vorstellung bezeichnet? Er ist also der Meinung,
dass auch die Ameisen nicht ohne Vernunft sind, er, der sich anheischig
gemacht hat, ,iiber die ganze Natur® reden zu wollen, und in dem Titel
seines Buches die Wahrheit prahlerisch verheifit. Er duflert sich namlich
tiber ,die Ameisen; die er ,miteinander Gespréche fithren' lasst, folgender-
maflen: ,Und wenn sie sich begegnen, so unterreden (SitaxAéyovtau) sie sich
auch miteinander, deshalb verfehlen sie auch den Weg nicht. Haben sie also
nicht eine vollkommen ausgebildete Vernunft, gemeinsame Vorstellungen
von gewissen allgemeinen [Tatsachen] und eine Sprache und Ereignisse
und Begriffe (o0xoUv kot Adyov cupmAipwais 0Tt Top' adTOTG KOl KOLVol
gvvolon kaBoAMK@V TIVWY Kal QwVT] Kol TUYXAVOVTOL Kol opatvopeva)?’
Denn wenn sich einer mit einem andern unterredet, so geschieht dies in
einer Sprache, die irgendeinen ,Begriff deutlich macht; oftmals aber auch
tiber Dinge, die man zuféllige nennt, Auskunft gibt. Solches aber auch den
Ameisen zuschreiben zu wollen, ist nun doch das Lécherlichste von der
Welt (Origenes, Contra Celsum 4, 84)

Kelsos prisentiert eine exakte Beobachtung: Ameisen kommunizieren
miteinander. Sie haben also eine gemeinsame Sprache und tauschen sich
darin tiber gemeinsame Vorstellungen aus, die sie auf den Begriff bringen
kénnen und durch die sie voneinander lernen. Nun kann man trefflich

193

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

dariiber streiten, ob und in welchem Mafle die Beobachtung des Kelsos
stimmt. Origenes verzichtet jedoch darauf, weil er sie fiir lacherlich und
nicht der Diskussion wiirdig erachtet.

~Br [Kelsos] scheut sich nicht, um auch der Nachwelt die Hasslichkeit
seiner Lehren zu zeigen, folgende Worte hinzuzufiigen: Wohlan nun, wenn
jemand vom Himmel herab auf die Erde hinblickte, was wiirde er wohl
fiir einen Unterschied finden zwischen dem, was wir tun, und dem, was
Ameisen und Bienen treiben?‘ [...] Aber es ware toricht anzunehmen, der,
welcher vom Himmel aus die irdischen Dinge betrachtet, wolle aus so wei-
ter Entfernung nur die Kérper der Menschen und Ameisen beobachten und
nicht vielmehr auf die Beschaffenheit der sie bewegenden Krifte sehen und
die Quelle der Bewegungen, ob sie verniinftig oder vernunftlos sei. Sieht
er aber einmal auf die Quelle aller Bewegungen, so ist klar, dass er wohl
auch den Unterschied und den Vorrang des Menschen nicht nur gegeniiber
den Ameisen, sondern auch gegeniiber den Elefanten wahrnehmen wird.
Denn wer vom Himmel herniedersieht, wird in den Vernunftlosen (év pév
Tolg GAGyolg), wie grofl auch ihr Korper sein mag, doch kein anderes
Prinzip entdecken kénnen als, wenn ich so sagen soll, die Vernunftlosigkeit
(&hoyla); bei den verniinftigen Wesen aber (v 8¢ toig Aoyikoig) wird er
die Vernunft (Aéyog) finden, die die Menschen mit den gottlichen und
himmlischen Wesen gemeinsam haben, ja vielleicht selbst mit dem iiber
allen waltenden Gott. Daher heifft es auch von ihnen, dass sie ,nach dem
Bilde Gottes® (Gen 1,26-27) geschaffen worden seien; denn ,Bild* (gikev)
des tiber allen waltenden Gottes ist sein Wort (A6yog). (Origenes, Contra
Celsum 4, 85)

Mit einem ansprechenden Gedankenexperiment versucht Kelsos, die
ChristInnen aus der Reserve zu locken: Stellt euch vor, ihr wiirdet vom
Himmel aus auf die Erde schauen! Dieses Experiment, das die Perspektive
Gottes imaginiert, ist im Laufe der Philosophie- und Theologiegeschichte
in vielen Kontexten verwendet worden und hat sich bei richtiger Anwen-
dung als sehr fruchtbar erwiesen. Origenes lasst sich auf dieses Experiment
nicht ein. Denn er sieht nur das, was er immer schon gesehen hat, und
weigert sich, wenigstens einmal fiir einen Moment aus seinem eigenen Ge-
dankengebédude auszusteigen. Ein konstruktiver Dialog ist auf diese Weise
nicht moglich. Es handelt sich um eine petitio principii, ein klassisches
Zirkelargument.

Schon bei der Analyse der Stoa (in Kapitel 3.5) hatten wir gesehen, dass
diese die Vielfalt an Verhaltensweisen von Individuen derselben Art als ein
Indiz fiir den Vernunftgebrauch erachtet, die Stereotypie des Verhaltens

194

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

aller Individuen einer Art als ein Indiz dagegen. Dieser Uberlegung schliefit
sich Origenes an: ,Und gesetzt den Fall, den Tieren seien noch weitere
,Heilmittel* bekannt, wie soll damit bewiesen werden, dass es nicht die
Natur, sondern die Vernunft sei, die diese Mittel bei den Tieren erfinde?
Denn ware die Vernunft die Erfinderin, [...] waren bei den Tieren so viele
Heilmittel wie bei den Menschen vorhanden. Weil nun aber jedes Tier
abgesondert von andern seiner Natur entsprechende Hilfsmittel erhalten
hat, so ist klar, dass sie weder Weisheit noch Vernunft besitzen, sondern
nur eine natiirliche (puown), von der Vernunft verliehene (076 tod Adyou
yeyevnpévr) Anlage (xataokevy]) zu solchen Dingen, die fiir das Wohlsein
eines jeden Lebewesens forderlich sind (mpog to Todde cwtnplag Evexev
v {wwv).“ (Origenes, Contra Celsum 4, 87)

Urs Dierauer sieht in dieser Stelle ,die in der antiken Literatur wohl beste
und vollstindigste Umschreibung® dessen, was man seit dem Mittelalter
als ,,Instinkt“ bezeichnet habe (Urs Dierauer 1977, 217): Es handle sich um
eine natiirliche, ,angeborene® Anlage, die zu bestimmten Leistungen befa-
higt und ,der Lebenserhaltung® der Lebewesen dient. Die stoischen und
christlichen Philosophien stuften diese Fahigkeit als irrational ein, fithrten
sie aber wie Origenes auf die gottliche Vernunft zuriick. - Bei aller vorziigli-
chen Interpretation, die Dierauer liefert und von der ich auflerordentlich
profitiert habe, bleiben an dieser Stelle doch erhebliche Einwénde: Erstens
kommt der Begriff ,angeboren® nicht vor, sondern nur der Begriff , natiir-
lich®. Zweitens ist nicht von ,Lebenserhaltung” die Rede, sondern vom
»Heil“ oder ,Wohlergehen“ der Lebewesen, was viel umfassender ist. Drit-
tens ist die Instinkttheorie schon lange vor Dierauers Dissertation iiberholt
gewesen, weil man erste Einblicke in die vormalige ,black box“ Gehirn
gewonnen hat und tierliche Verhaltensweisen damit viel differenzierter be-
schreiben kann. Und viertens hat die moderne Verhaltensforschung mit
dem heuristischen Instrument der Differenzierung von Verhaltensvarianz
und Verhaltensstereotypie, die die Stoiker verwenden, fruchtbare Einsich-
ten gewinnen konnen. Dabei hat sich auch im tierlichen Verhalten eine
enorme Varianz gezeigt, mit der die Stoiker nicht gerechnet haben. Die
stoische Methode zum Beweis der Aloga-These ist zu einem Instrument
ihrer Widerlegung geworden. Origenes konnte das in dieser Klarheit noch
nicht wissen — aber es gab auch in der Antike schon Beobachtungen in
diese Richtung, wie wir verschiedentlich sahen.

Am meisten berithrend und bedriickend zugleich ist freilich jene Passage,
die die tiefere Motivation des Origenes fiir seinen Anthropozentrismus

195

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

aufdeckt: ,Bei den Ameisen ist wohl, da sie vernunftlose Tiere sind, nicht
zu befiirchten, dass sie stolz und hochmiitig werden, wenn man ihr Tun
und Handeln mit dem der Menschen vergleicht, die Menschen aber, die
vermoge ihrer verniinftigen Anlage vernehmen konnen, wie niedrig ihre
Teilnahme fiir andere geschatzt wird, konnten, sofern es auf Kelsos und sei-
ne Worte ankommt, vielleicht Schaden leiden.” (Origenes, Contra Celsum
4, 83) Hier offenbart Origenes seine tiefsten Sorgen und Befiirchtungen:
Die Menschen konnten ihr Selbstwertgefiihl verlieren, sich zuriickgesetzt,
gedemiitigt und gekréankt fithlen, wenn sie mit den iibrigen Tieren auf eine
Stufe gestellt werden. Die Passage erinnert stark an Sigmund Freuds zweite,
»biologische Krankung®, die er durch Darwins Evolutionstheorie verursacht
sieht?2. Relativ prazise beschreibt Freud die Ursachen fiir die Entfremdung
zwischen Menschen und Tieren, die dieser Krankung vorausgehen: An-
thropozentrismus und Aloga-These. Eine Krinkung zu vermeiden, indem
man die Wirklichkeit leugnet, so Freud, ist keine Losung. Origenes verfolgt
die gute Absicht, den Menschen Selbstvertrauen zu geben, mit schlechten
Mitteln. Irgendwann wird die Krankung wirksam.

Es bleibt noch die Frage des dritten Themenkreises nach der Gottesbezie-
hung der Tiere. Sind Tiere womdglich besonders ,gottlich® und fahig zur
Erkenntnis von Dingen, die dem Menschen verborgen bleiben? Gerade
in Alexandria mit seinen dgyptischen Tierkulten ist diese Frage heify um-
stritten. Origenes kann an ihr ebenso wenig vorbeigehen wie Kelsos. Da
sie heute nicht mehr im gleichen Mafle relevant ist wie die ersten beiden
Fragen, kdnnen wir sie relativ gerafft behandeln.

Als Argument gegen die besondere Weissagungskraft der Tiere fiihrt
Origenes ein einfaches, aber nicht von der Hand zu weisendes Faktum
an: ,Wenn ihnen wirklich eine géttliche Kraft innewohnte, die ihnen die
zukiinftigen Dinge vorher bekannt macht, [...] konnte @iberhaupt keines
dieser Tiere von den Menschen gefangen werden.” (Origenes, Contra Cels-

22 ,Der Mensch warf sich im Laufe seiner Kulturentwicklung zum Herren {iber seine
tierischen Mitgeschopfe auf. Aber mit dieser Vorherrschaft nicht zufrieden, begann er
eine Kluft zwischen ihrem und seinem Wesen zu legen. Er sprach ihnen die Vernunft
ab und legte sich eine unsterbliche Seele bei, berief sich auf eine hohe gottliche
Abkunft, die das Band der Gemeinschaft mit der Tierwelt zu zerreiffen gestattete.
Es ist merkwiirdig, dass diese Uberhebung dem kleinen Kinde wie dem primitiven
und dem Urmenschen noch ferne liegt. Sie ist das Ergebnis einer spateren anspruchs-
vollen Entwicklung. [...] Wir wissen es alle, dass die Forschung Ch. Darwins, seiner
Mitarbeiter und Vorginger, vor wenig mehr als einem halben Jahrhundert dieser
Uberhebung des Menschen ein Ende bereitet hat. [...] Dies ist aber die zweite, die
biologische Krankung des menschlichen Narzissmus.* (Sigmund Freud 1917, 4).

196

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.6 Origenes

um 4, 90) Origenes beldsst es aber nicht dabei, die Unfahigkeit der Tiere
zum Weissagen festzustellen. Er geht dariiber hinaus und sieht manche
Tiere - so schrecklich das in heutigen Ohren klingen mag - als Wohnung
von Ddmonen: ,Nach unserer Ansicht haben gewisse bdse und sozusagen
titanische oder gigantische Ddmonen gegen das wahrhaft Gottliche und
gegen die Engel im Himmel gefrevelt, sind deshalb vom Himmel herabge-
fallen (Lk 10,18) und treiben nun auf Erden ihr Wesen in den dickeren
und unreinen Leibern. Dabei haben sie einen gewissen Scharfblick fiir das
Zukiinftige, da sie selbst nicht mit irdischen Leibern bekleidet sind. Weil
nun ihr ganzes Streben und Tun nach ihrer Herabkunft darauf gerichtet
ist, das Menschengeschlecht zum Abfall vom wahren Gott zu bewegen, so
nehmen sie in den Leibern der reiflendsten, wildesten und bésartigsten
Tiere ihren Aufenthalt und lenken diese, wohin sie wollen, und wann es
ihnen gefillt [...], damit sich die Menschen von dieser in den vernunftlosen
Tieren vorhandenen weissagenden Kraft blenden lassen und den das All
umfassenden Gott nicht suchen, auch nicht die wahre Gottesverehrung
ergriinden, sondern ihr Denken dem Irdischen... zuwenden: (Origenes,
Contra Celsum 4, 92)

Dass Tiere zum Bild fiir Laster werden, ist uns schon bei mehreren Auto-
ren begegnet, insbesondere in der Tierallegorese des &lteren Alexandriners
Clemens. In dieser Tradition steht Origenes* allegorische Auslegung von der
Erschaffung der Tiere in der ersten Homilie zur Genesis. Doch manche
Tiere als Wohnungen der Damonen zu betrachten geht noch einen erhebli-
chen Schritt weiter. Bei allem Verstindnis fiir die Angst der Menschen vor
Tigern, Lowen oder Krokodilen: Die Bibel schreibt in Gen 1, dass Gott die
Tiere fiir gut erachtete. Origenes muss den Literalsinn des Bibeltextes vollig
ibergehen, um seine These aufrechterhalten zu kénnen.

Damit aber nicht genug. Auch in den Reinheitsgeboten der Tora und
bei den Propheten meint Origenes Bestatigung fiir seine These finden:
sJedenfalls bestimmte er [Moses] bei der Einteilung der Tiere, es sollten
alle unrein sein, die bei den Agyptern und den iibrigen Volkern fiir weissa-
gende gehalten werden, wihrend die andern im allgemeinen als rein gelten
konnten. [...] Und man wird im allgemeinen finden, dass nicht nur im
Gesetze, sondern auch bei den Propheten diese Tiere immer als Sinnbilder
des Schlechtesten verwendet sind [...] Es scheint nun fiir eine jede Gattung
von Didmonen eine Art von Gemeinschaft mit einer jeden Tiergattung zu
bestehen® (Origenes, Contra Celsum 4, 93). Die im Sinne der biblischen
Reinheitsvorschriften unreinen Tiere sind also angeblich genau die, die
in den &gyptischen Tierkulten als heilig verehrt werden. Und eben jene

197

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

wiirden die Propheten als Bilder fiir moralisch verwerfliche Haltungen
verwenden. Auch hier tut Origenes den Bibeltexten Gewalt an. Die Frage
von rein oder unrein impliziert in der Bibel gerade kein moralisches Urteil,
sondern ordnet die Welt. Die ,unreinen Tiere sind genauso ,gut“ wie die
sreinen’, denn alle sind von Gott geschaffen. Nur dass die einen gegessen
und geopfert werden diirfen und die anderen nicht.

5.6.4 Zusammenfassung

Eine Generation nach Tertullian und Clemens von Alexandrien hat sich
enorm viel geklart und weiterentwickelt. So erreicht Origenes eine vol-
lig neue Stufe der Systematisierung christlicher Anthropologie und Schép-
fungslehre. Dabei konzentriert er sich (gut neoplatonisch) material sehr
stark auf die Beziehung zwischen Gott bzw. Christus und der menschlichen
Vernunftseele. Formal féllt seine (die alexandrinische Neigung verschérfen-
de) nahezu exklusive Interpretation biblischer Texte im allegorischen Sinn
auf. Was Philon (fiir Dtn 22,10) und Paulus (fiir Dtn 25,4) ganz zaghaft
und punktuell begonnen haben, wird nun zumindest fiir die auf Tiere
bezogenen Stellen der Bibel die einzige Auslegungsmethode: Die Tiere sind
nichts als Bilder fiir innerpsychische Vorgéange.

Man erkennt schnell, dass Materialobjekt und Formalobjekt sich perfekt
entsprechen — und darin liegt zweifelsohne die Genialitdt des Origenes.
In sich ist seine Gedankenwelt extrem konsistent. Das fiir die Tiere gleich-
wohl fatale Ergebnis folgt aus den beiden Pramissen zwingend. Origenes
vertritt einen konsequenten Anthropozentrismus, der unter der Oberflache
ein verdeckter Christozentrismus oder Logozentrismus ist, und eine harte
Interpretation der Aloga-These. Tiere haben fiir ihn keinerlei Wert in sich.
Mehr noch, in der Auseinandersetzung mit den Tierkulten seiner agypti-
schen Heimat gerdt er in den Strudel der Ddmonisierung mancher Tiere.
Mir ist keine einzige Stelle in seinem Werk aufgefallen, an der er den
Tieren Einfithlung oder gar Wertschitzung entgegenbringt. Das ist bei den
meisten hier dargestellten Autoren deutlich anders.

5.7 Laktanz

Der ndchste Zeitsprung in unserer Abhandlung betrdgt nicht nur eine,
sondern zwei Generationen. Lucius Caecilius Firmianus Lactantius (um

198

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.7 Laktanz

250 — um 320), im Deutschen kurz als Laktanz bezeichnet, stammt aus
dem westlichen Nordafrika (aus dem Gebiet des heutigen Tunesien). Kaiser
Diokletian beruft ihn als offiziellen Rhetor in seine Residenzstadt Nikome-
dia in Kleinasien (am Ostende des Marmarameers), wo er den Neuplato-
niker Porphyrios kennenlernt, einen scharfen Kritiker des Christentums,
der eine sehr tierfreundliche Philosophie vertritt (vgl. oben Kapitel 3.6.5).
Wihrend der diokletianischen ChristInnenverfolgung im Jahr 303 bekehrt
sich Laktanz zum Christentum und legt sein Staatsamt nieder. Noch in
Nikomedia erlebt er 311 das Toleranzedikt des Galerius. Kaiser Konstantin
beauftragt ihn 314/315 mit der Erziehung seines Sohnes Crispus, weswegen
Laktanz nach ,Gallien’, vermutlich in Konstantins Residenzstadt Augusta
Treverorum (Trier) zieht. Ob er dort oder andernorts gestorben ist, ist
nicht bekannt.

Laktanz ist ein brillanter Kiinstler der lateinischen Sprache. Es ist ein
Genuss, seine Schriften zu lesen. Zwei seiner zahlreichen Werke spielen
im Folgenden eine Rolle: De opificio Dei {iber das Schépfungswerk Gottes
und De ira Dei iiber den Zorn Gottes.

Thema von De opificio Dei, das wihrend der diokletianischen Verfolgung
303/304 geschrieben sein diirfte, ist das Leibliche bei Tieren und Men-
schen (einschliefSlich der leiblichen Korrelate fiir Seele und Geist). Durch
eine stark naturwissenschaftliche Betrachtung will Laktanz den Beweis fiir
die giitige Vorsehung und grofle Weisheit des Schopfers erbringen. Dabei
kommt er ganz ohne Verweis auf die Bibel aus, was in der Auseinander-
setzung mit nichtchristlichen Philosophen sehr hilfreich ist.

Laktanz beginnt mit einem programmatischen Auftakt, der eigentlich
schon alles sagt: ,Gott Vater, unser grofler Schopfer, hat uns Sinn und
Vernunft (sensum atque rationem) gegeben, damit wir erkennen konnten,
dass wir von ihm geschaffen seien, weil er selbst die Einsicht (intelligentia),
er selbst der Sinn und die Vernunft (sensus ac ratio) ist. Fiir die iibrigen
Lebewesen hat er, da er ihnen nun einmal jene Geisteskraft (rationale)
nicht verliehen hat, gleichwohl vorgesehen (providit), wie ihr Leben grofle
Sicherheit habe (Laktanz, De opificio Dei 2, 1-2) Der stoische Anthropo-
zentrismus steht fiir Laktanz also vom ersten Satz an aufler Frage. Doch
anders als die Stoiker sieht er {iberhaupt keinen Grund, die gottliche Fiir-
sorge und Vorsorge fiir die nichtmenschlichen Geschépfe zu bezweifeln.

Als Belege dafiir, dass Gott auch fiir die Tiere sorgt, beschreibt Laktanz
mit viel Liebe und Einfithlungsvermdgen, dass sie ein Fell gegen die Kal-
te haben sowie ,Waffen® zur Verteidigung, die Befihigung zur schnellen

199

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Flucht oder Schlupfwinkel und Verstecke gegen ihre Fressfeinde. So kann
er schlieflen: ,Ein jedes Tier (animans) besitzt seine Schutzmittel.“ (Lak-
tanz, De opificio Dei 2, 4) Wo diese nicht ausreichten und eine groflere
Zahl von Individuen den Beutegreifern zum Opfer fielen, kdnne eine gro-
Bere Fruchtbarkeit die Verluste ausgleichen (Laktanz, De opificio Dei 2, 5).
Das ist fiir die damalige Zeit eine hochst bemerkenswerte und biologisch
sehr zutreffende Beobachtung?.

Den korperlichen Vorteilen der Tiere setzt Laktanz — auch das naturwis-
senschaftlich sehr zutreffend - die geistige Uberlegenheit des Menschen
entgegen. Der bekommt die korperlichen Vorteile nicht, braucht sie aber
auch nicht: ,Dem Menschen aber, dem er die Gabe der Vernunft und
das Vermogen, zu denken und zu reden gegeben hat (ratione concessa, et
virtute sentiendi atque eloquendi data), gewdhrte er keine von diesen den
Tieren verliehenen Eigenschaften, weil demselben die Vernunft verschaffen
konnte, was ihm etwa die Natur versagt hatte. Er setzte ihn blof3 und nackt
in die Welt, weil er durch seinen Geist sich bewaffnen und mit Hilfe seiner
Vernunft sich kleiden konnte.“ (Laktanz, De opificio Dei 2, 6) Hier wird
die zur Zeit des Laktanz bereits einige Jahrhunderte alte und bis heute
uniiberholte These vom ,Mingelwesen Mensch® grofiartig und sprachlich
elegant zusammengefasst.

Nun geht es Laktanz natiirlich nicht um die Feststellung der These
vom Mingelwesen Mensch, sondern um ihre Deutung und Bewertung.
Seine Gegenspieler sind dabei vor allem die Epikureer, die behaupten, es
gebe keine Vorsehung, weil es keinen Gott gebe, vielmehr sei alles durch
natiirliche Zufille entstanden (Laktanz, De opificio Dei 2, 10 - 4, 24).
»Sie beklagen sich namlich dariiber, dass der Mensch im Vergleich zu den
Tieren allzu schwach und gebrechlich (nimis imbecillus et fragilis) auf die
Welt komme, [...] nackt und wehrlos (nudus et inermis) wie nach einem
Schiffbruch in dieses Elend (miseria) hineingestofien [...] Demnach sei die
Natur nicht die Mutter, sondern die Stiefmutter der Menschen, die [...] sich
gegen die Tiere so giitig gezeigt habe (Laktanz, De opificio Dei 3, 1-2).

Laktanz widerlegt die epikureische These in zwei Schritten: Einerseits
sei die Natur auch gegeniiber den Tieren keineswegs immer nur giitig und
miitterlich. Er verweist auf die Vogel, die beim Schliipfen weder laufen
noch fliegen konnen und viel elterliche Fiirsorge brauchen. In gewissem
Sinne seien auch sie nackt und schutzlos zur Welt gekommen. Die elterliche

23 Heute spricht man von den sogenannten r-Strategen, also Tier- und Pflanzenarten,
die die hohere Mortalitdt durch eine hohere Fortpflanzungsrate r ausgleichen.

200

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.7 Laktanz

Fiirsorge der Vigel lasse daher erkennen, dass sie ,etwas von der mensch-
lichen Intelligenz (aliquid humanae intelligentiae) besitzen Andererseits
brauche der Mensch viele natiirlichen Vorteile nicht, weil er die Vernunft
hat: ,Wenn aber ein solches Lebewesen mit Vernunft ausgestattet ist, wozu
bedarf es noch des korperlichen Schutzes, da doch die Vernunft die Natur
ersetzen kann? Die Vernunft dient in solchem Grade zum Schmuck und
zur Auszeichnung des Menschen, dass ihm nichts Grofieres, nichts Besseres
von Gott hitte gegeben werden konnen. (Laktanz, De opificio Dei 3, 14)

Laktanz sieht die Menschen vor die (fiktive) Alternative gestellt, entwe-
der die Vernunft ohne die korperlichen Vorteile oder die kérperlichen Vor-
teile ohne die Vernunft zu wéhlen. Die Epikureer seien jedoch so toricht,
beides zu wollen (Laktanz, De opificio Dei 3, 12-13). Dabei sei die Vernunft
ein so grofler Vorteil, dass er alle korperlichen Vorziige der Tiere weit
tiberwiege: ,,So ist es also der Fall, dass die Vernunft den Menschen mehr
gewidhrt als die Natur den stummen Tieren, weil bei diesen weder ihre
gewaltige Korperkraft noch ihr starker Bau verhindern konnte, entweder
von uns unterdriickt zu werden oder unserer Macht unterworfen zu sein
(aut opprimantur a nobis, aut nostrae subiecta sint potestati). (Laktanz, De
opificio Dei 3, 17)

Im Rahmen seiner Uberlegungen zum Kérperbau (Laktanz, De opificio
Dei 5 - 15) kommt Laktanz auch auf das besondere Merkmal des aufrechten
Gangs des Menschen zu sprechen, das in der griechischen Philosophie
bereits zur guten Tradition gehort, im christlichen Kontext jedoch zum
ersten Mal auftaucht: ,Da es in Gottes Absicht lag, von allen Lebewesen
allein den Menschen himmlisch zu schaffen, alle Gibrigen aber irdisch (ex
omnibus animalibus solum hominem facere coelestem, caetera universa
terrena), so schuf er den Menschen zur Betrachtung des Himmels (ad coeli
contemplationem) aufrecht und stellte ihn auf zwei Fiifle, damit er dorthin
schaue, woher er stammt; die Tiere jedoch schuf er mit dem Blick zur
Erde, damit diese, da sie keine Unsterblichkeit zu erwarten haben (nulla
immortalitatis expectatio est), nur dem Bauch und dem Futter (ventri
pabuloque) zu folgen hitten. Es zeigen also rechte Vernunft und aufrechte
Haltung (recta ratio et sublimis status) allein des Menschen sowie sein ganz
Gott dem Vater dhnliches und nahes Antlitz (vultus Deo patri communis ac
proximus) seinen Ursprung und Schopfer an. Sein fast gottlicher Verstand
(divina mens) hat, da er nicht blof§ die Herrschaft (dominatus) iiber die
Tiere der Erde, sondern auch {iber seinen eigenen Kérper bekommen hat,
seinen Sitz ganz oben im Kopfe, und wie von einer hohen Burg aus sieht
und erschaut er alles.“ (Laktanz, De opificio Dei 8, 2-3)

201

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Der aufrechte Gang belegt fiir Laktanz also nicht nur die Vernunftbega-
bung des Menschen und der erhobene Blick nicht nur seine Gottebenbild-
lichkeit (eine neue Interpretation von Gen 1,26-27!), sondern auch seine
Herrschaft iiber den eigenen Kérper und die Tiere sowie seine alleinige
Berufung zur Unsterblichkeit, die die Tiere, zur Erde blickend, nicht zu
erwarten haben. Der stoisch-christliche Anthropozentrismus ist hier zu
einem hochst stringenten Gedankengebdude herangewachsen, das kaum
noch uberwindbar scheint, wenn man sich auch nur eine seiner Pramissen
zu eigen gemacht hat.

Johannes N. Vorster (2015, 262-265) zeigt in Orientierung an Michel
Foucault, wie Laktanz an dieser Stelle die Darstellung einer Korperdifferenz
zur normativen Forderung einer Raumdifferenz und damit einer sozialen
Ordnung nutzt: Der aufrechte Gang des Menschen (Korpermerkmal) un-
termauert seine Berufung in himmlische Hohen (Merkmal sozialer Ord-
nung), der Blick der Tiere zur Erde (Korpermerkmal) begriindet ihre Ex-
klusion aus der Ewigkeit (Merkmal sozialer Ordnung). Laktanz {ibernimmt
hier ein gingiges Argumentationsmodell der griechischen Philosophie, das
er aber rhetorisch besonders eindrucksvoll auf den Punkt bringt.

In dem zweiten hier relevanten Werk De ira Dei will Laktanz die gegen
Judentum und Christentum vorgebrachte These der griechischen Philoso-
phie widerlegen, Gott ziirne nie. Um in diesem Kontext die Religion als
solche zu verteidigen, stellt er sie als den entscheidenden Unterschied
zwischen Mensch und Tier dar. Zunachst einmal halt Laktanz fest, dass
niemand den grundsitzlichen Unterschied zwischen Mensch und Tier in
Frage stelle: ,Doch hat kein Philosoph jemals behauptet, dass zwischen
Mensch und Tier kein Unterschied ist. Und tiberhaupt hat nie jemand,
der sich nur einigen Anschein von Weisheit geben wollte, das vernunftbe-
gabte Tier mit den stummen und vernunftlosen auf gleiche Stufe gestellt
(rationale animal cum mutis et irrationabilibus coaequavit). Das tun nur
einige Unerfahrene (imperiti), die selbst in die Reihe der Tiere (pecudes)
gehoren (Laktanz, De ira Dei 7, 1-2)

Trotz der Anerkennung dieses Unterschieds wiirden nun aber manche
behaupten, Mensch und Tier hitten die gleiche Bestimmung, ndmlich den
Tod, und damit sei alles aus. Unschwer erkennt man die epikureische
Lehre. Thr gegeniiber sieht Laktanz ,im Menschen etwas Gottliches® und
auf Grund des Geistes ,eine offenkundige Verwandtschaft (cognatio) mit
Gott (Laktanz, De ira Dei 7, 4) Das Tier gehe auf allen Vieren und sei
zum Boden gewandt, der Mensch gehe aufrecht und nach oben schauend.
Er ,tauscht mit Gott den Blick, und Vernunft erkennt die Vernunft (confert

202

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.7 Laktanz

cum Deo vultum, et rationem ratio cognoscit). Darum gibt es, wie Cicero
sagt, kein Geschopf auf Erden aufler dem Menschen, das auch nur die
geringste Kenntnis von Gott (notitia Dei) hitte. Er allein ist mit Weisheit
ausgestattet, um die Religion als einziger zu erkennen, und das ist zwischen
Mensch und Tier der herausragende oder sogar der einzige Unterschied
(vel praecipua, vel sola distantia). (Laktanz, De ira Dei 7, 5-6)

Im Vergleich mit dem stoischen Mainstream beschrinkt Laktanz die
Sonderbegabung des Menschen damit auf eine einzige Fihigkeit, die Reli-
gion. Sprache hitten namlich auch die Tiere, sogar das Lachen und die
vorausschauende Planung fiir die Zukunft. Auf Grund seiner unvoreinge-
nommenen und einfithlsamen Beobachtung der Tiere ldsst er daran keinen
Zweifel. Umso Kklarer tritt dann die Religion als das proprium humanum
hervor - und das verpflichtet: ,Wenn sich nun von allen Eigenschaften,
die man gewohnlich dem Menschen zuschreibt, auch an den Tieren einige
Ahnlichkeit findet, so liegt klar zutage, dass es allein die Religion ist, von
der sich bei den Tieren keine Spur und nicht die geringste Ahnung finden
lasst. Eine Eigenheit der Religion ist die Gerechtigkeit (religionis est propria
iustitia), die kein anderes Tier (animal) erreicht. Denn der Mensch allein
befiehlt (imperat); die Tiere kennen nur die Sorge fiir sich. Zur Gerechtig-
keit rechnet man den Dienst Gottes (Dei cultus); wer sich diesem Dienst
nicht unterzieht, der lebt, von der Natur des Menschen entfremdet, unter
menschlicher Gestalt das Leben der Tiere (a natura hominis alienus, vitam
pecudum sub humana specie vivet). [...] So liegt es auf der Hand, dass die
Religion auf keine Weise aufgehoben werden kann.“ (Laktanz, De ira Dei 7,
12-13)

Man mag aus Perspektive der modernen Naturwissenschaft beméngeln,
dass Laktanz die Gerechtigkeit so eng an die Religion bindet, dass er
auch sie den Tieren absprechen muss. Die komplexen Strukturen sozialer
Organisation bei vielen Tieren hat er offenkundig nicht wahrgenommen.
Wenn man aber diesen kleinen Schonheitsfehler beiseiteldsst, zeugen sei-
ne Uberlegungen von hoher Differenziertheit und dem klaren Bemiihen,
nicht mehr zu behaupten, als er beweisen kann. Laktanz hilt es nicht fiir
zielfithrend, die Sonderstellung des Menschen iiber Gebiihr aufzubauschen
und auf empirisch widerlegbare Behauptungen zu stiitzen. Die anthropo-
logische Pointe wird umso glaubwiirdiger, je mehr Respekt sie auch den
Tieren entgegenbringt.

Dieselbe Absicht leitet Laktanz auch, wo er nochmals auf den Anthropo-
zentrismus zu sprechen kommt. Den Einwand, dass manche Tiere fiir den
Menschen keinen Nutzen haben, ldsst er ndmlich anders als die meisten

203

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Stoiker unumwunden gelten: ,Diesen Einwurf haben die Stoiker aus Un-
kenntnis der Wahrheit ganz ungeschickt zuriickgewiesen. Denn sie sagen:
Es gibt viele unter den Pflanzen und unter der Zahl der Tiere, von denen
der Nutzen zurzeit noch verborgen ist; aber im Fortgang der Zeiten werde
er sich finden, wie bereits vieles, was in fritheren Jahrhunderten unbekannt
war, Notwendigkeit und Nutzen gefunden habe. Was fiir ein Nutzen kann
denn in aller Welt in Méusen, in Motten und in Schlangen gefunden
werden, die alle dem Menschen léstig und verderblich sind?“ (Laktanz,
De ira Dei 13, 11-12) Den Versuch, einen Nutzen der Mause und Motten
fiir den Menschen zu konstruieren, hilt Laktanz also fiir ziemlich abstrus
und unsinnig. So linear sieht er die Teleologie des Kosmos nicht auf den
Menschen zulaufen.

Nicht weil die Natur von sich aus alles zum Nutzen des Menschen
gestaltet habe, sei der Mensch zur Herrschaft {iber die Schépfung berufen,
sondern weil seine von Gott geschenkte Weisheit ihn befdhige, sich die
Welt trotz aller bleibenden Widrigkeiten zunutze zu machen: ,Kiirzer und
wahrer hitten die Stoiker in folgender Weise antworten kénnen: Als Gott
den Menschen schuf, gleichsam als Abbild Gottes und als Hohepunkt des
gottlichen Schopfungswerkes (divini opificii summum), da hauchte er ihm
allein die Weisheit ein, damit er alles seiner Herrschaft und seinem Gebot
unterwerfe und alle Annehmlichkeiten der Welt niitze (ut omnia imperio ac
ditioni suae subiugaret omnibusque mundi commodis uteretur).“ (Laktanz,
De ira Dei 13, 13)

Laktanz beweist, dass der Anthropozentrismus nicht per se tierfeindlich
und ausbeuterisch gedacht werden muss. Die Basis seiner Argumentationen
ist eine unvoreingenommene, genau beobachtende Naturwissenschaft, an
der er spiirbar Freude hat. Philosophische und theologische Argumentatio-
nen miissen sich an dieser empirischen Evidenz messen lassen. Verbunden
damit sind eine grofle Liebe zu den Tieren und eine hohe Wertschitzung
ihnen gegeniiber. Laktanz mag die Tiere und schliefft daraus auf Gottes
Liebe zu ihnen. Wenngleich er die Auferstehung der Tiere mit stoischen
Argumenten ausdriicklich ablehnt, sieht er sie doch im Unterschied zur
Stoa als mit vielen groflartigen Fahigkeiten begabt und sehr weitgehend in
die Fiirsorge des Schopfers einbezogen (wobei Christus hier keine Rolle
spielt, da er sich ja mit NichtchristInnen auseinandersetzt, vgl. Johannes N.
Vorster 2015, 261). Verglichen mit Origenes sorgt Laktanz jedenfalls dafiir,
dass im Christentum auch andere Téne der Mensch-Tier-Beziehung zum
Klingen kommen.

204

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.8 Aphrahat

5.8 Aphrahat

»Die meisten Menschen stellen sich unter frither christlicher Literatur aus-
schlieflich Produkte von Autoren vor, die entweder auf Griechisch oder
Lateinisch schreiben: tertium non datur. Die Realitdt aber ist eine ganz
andere: Neben dem griechischen Osten und dem lateinischen Westen gibt
es eine dritte Komponente, die man ,syrischen Orient’ nennen konnte®
(Sebastian Brock 2004, 7). Die nachsten beiden hier untersuchten Autoren
entstammen diesem ,syrischen Orient®. Der erste von ihnen ist Aphrahat,
der spater mehrfach als der ,Persische Weise® tituliert wird.

Biografisch wissen wir von ihm nicht viel. Erstellt man eine Lehnwdorter-
statistik seiner Schriften, so zeigt sich, dass er kaum von griechischem oder
persischem Vokabular beeinflusst ist, ,so dass als Wohnort nur der Westen
des Sassanidenreichs in Frage kommt“ (Peter Bruns 1991, 43). Aphrahat lebt
nach eigenem Bekunden zolibatir und gehdrt zu den asketischen ,,Bun-
dessohnen’, einer dem Monchtum dhnlichen Gemeinschaft innerhalb der
syrischen Kirche des 4. Jahrhunderts, die asketisches Leben mit aktiver so-
zialer und kirchenpolitischer Titigkeit verbindet. Askese und Ehelosigkeit
sind Voraussetzungen, um zu dieser Gruppe, die das kirchliche Leben der
Region bestimmt, zugelassen zu werden. Ob Aphrahat dariiber hinaus auch
Kleriker war, bleibt ungewiss.

Literarisch kennen wir von Aphrahat vor allem seine 23 Darlegungen,
die gemdf$ seiner eigenen Datierung zwischen 337 und 345 entstanden
sind (Peter Bruns 1991, 36). Sie sind als Einheit konzipiert, da die Anfangs-
buchstaben dem syrischen Alphabet folgen und die 23. Darlegung wieder
mit dem Aleph beginnt. Themen sind ausschliefllich Fragen der gelebten
christlichen Frommigkeit, widhrend dogmatisch-theologische Abhandlun-
gen, etwa zur Christologie oder zur Trinititslehre, fehlen. Aphrahat geht
es um die spirituelle Praxis und nicht um die dogmatischen Streitfragen
seiner Zeit. Da er auf Syrisch schreibt, kann ich seine Darlegungen (ebenso
wie nachfolgend die des Ephrim) nur aus Ubersetzungen zitieren und
diskutieren.

Die Darlegungen offenbaren ,sehr deutlich antijidische Polemik“ (Peter
Bruns 1991, 54), weil offenbar viele ChristInnen angesichts der Verfolgung
unter dem Sassanidenherrscher Schapur II. (309 - 379 n.Chr.) mit der
Konversion zum offiziell geduldeten Judentum liebdugeln. Zugleich bezeu-
gen die Darlegungen jedoch, dass Aphrahat intensiven Kontakt mit Rabbi-
nen gehabt und lebendige Diskurse mit ihnen gefiihrt hat.

205

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Die Tiere kommen in der Darlegung 13 iiber den Sabbat ins Spiel — und
das in der prominenten Rolle der KronzeugInnen. Aphrahats Kernthese ist
gegen die JiidInnen seiner Umgebung gerichtet: Gott hat den Sabbat nicht
gegeben, um die zu belohnen, die ihn halten, und die zu bestrafen, die ihn
nicht halten, sondern um die zu entlasten, die hart arbeiten mussen, und
das sind auch Nichtglaubende und Tiere: ,Der Sabbat ist nicht zwischen
Tod und Leben gestellt, auch nicht zwischen Gerechtigkeit und Siinde,
sondern ist zur Ruhe gegeben [...] aber nicht nur fiir die Menschen, dass sie
sich ausruhen, sondern auch fiir das Vieh. (Aphrahat, Darlegungen 13, 2)

Ausfithrlich erkldrt Aphrahat, dass Tiere an den Arbeitstagen und am
Sabbat weder siindigen noch sich das Heil verdienen konnen. Denn, so
nimmt er auf eine zwischen JiidInnen und ChristInnen geteilte Uberzeu-
gung Bezug: ,Das Tier hat keine Auferstehung, um die Vergeltung fiir das
Halten des Sabbats zu empfangen. Auch geht es nicht zum Gericht. Wie
auch kein anderes Gebot, kein Gesetz, dem Tier gegeben wurde, um es zu
halten, so hat es auch vom Sabbat keinen Gewinn.“ (Aphrahat, Darlegun-
gen 13, 2) Und am Ende dieses Abschnitts fasst er bestitigend zusammen:
»Dies ist der Beweis, den ich aufgeschrieben habe, dass der Sabbat zur
Ruhe gegeben wurde fiir jedes Geschopf, das sich abplagt.” (Aphrahat,
Darlegungen 13, 3)

Aus der Metaperspektive erkennt man leicht die Strategie: Mittels der
Exklusion einer dritten Partei, nimlich der Tiere, aus der Erlésung wird der
Streit zwischen den ersten beiden Parteien, also JidInnen und ChristInnen,
tiberbriickt. Hier konnen sie sich treffen und iibereinstimmen. Zugleich
aber wird deutlich, dass Aphrahat und das syrische Christentum seiner
Region offenbar stirker hellenisiert sind, als man auf den ersten Blick
vermuten mdchte. Denn die klare Betonung der Uberzeugung, dass nur
der Mensch gerichtet werden und zur Auferstehung gelangen konne, ist
typisch hellenistisch — wie auch die Rede vom ,,stummen Vieh® im nichsten
Abschnitt, die die Ubernahme der Aloga-Begrifflichkeit in die syrische
Sprach- und Denkwelt bezeugt. Es ist also ausgerechnet der Hellenismus,
der jiidische und christliche Uberzeugungen verbinden und ihre Auslegung
des Sabbatgebots vereinheitlichen soll.

Zugleich bewahrt Aphrahat aber auch klassisch biblisches Denken, wenn
er von einem Gott spricht, der sich um die Tiere ebenso sorgt wie um
alle anderen Geschopfe. ,Deswegen ist der Sabbat zur Bewahrung gegeben,
dass sich die Knechte ausruhen, die Migde, die Lohndiener, die Fremden
und das stumme Vieh (Ex 23,12), dass sich alle, die sich abplagen, ausru-
hen kénnen. Denn Gott ist um seine ganze Schopfung besorgt, auch um

206

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.9 Ephrdm der Syrer

Tier und Vieh, auch um die Vogel und die Tiere des Feldes.“ (Aphrahat,
Darlegungen 13, 9) Fiir diese Sorge Gottes um die Tiere fithrt Aphrahat
eine beachtliche Liste von Bibelzitaten an und verweist auf zwei tierethische
Gebote der Tora, ndmlich Ex 23,10-11 (im Sabbatjahr diirfen die Tiere
fressen, was auf den Feldern wachst) und Dtn 22,6-7 (man soll nicht die
britende Mutter zusammen mit ihren Eiern aus dem Nest nehmen) sowie
Ps 1479 und 36,7, Jjob 39,5-6.30 und 38,41, Ps 104,27-29 und Jes 34,15-17
- Bibelstellen, in denen ganz allgemein von der Sorge Gottes fiir die Tiere
die Rede ist. Und Aphrahat fasst zusammen: ,Daraus ersieh, dass Gott sich
um all seine Geschopfe kiitmmert und dass er nichts vergisst. (Aphrahat,
Darlegungen 13, 9)

Die Position Aphrahats ist auf diese Weise zwiespaltig: Einerseits schlief3t
er die Tiere — gut hellenistisch — kategorisch von der (himmlischen) Erlo-
sung aus, andererseits bezieht er sie — gut biblisch - in die treue (irdische)
Sorge des Schopfers ein. Es diirfte sich kaum um eine origindr Aphrahat
zuzuschreibende Position handeln, sondern um eine Spiegelung weit ver-
breiteter Uberzeugungen im damaligen syrischen Christentum und seiner
Auseinandersetzung mit dem benachbarten Judentum. Schépfungs- und
Erlosungslehre treten dabei in einen uniiberwindlichen Hiatus. So inkon-
sistent, ja geradezu schizophren diese Position ist, ist sie doch bis heute in
vielen Debatten christlicher Tierethik wiederzufinden.

5.9 Ephrdm der Syrer

Der zweite Autor aus dem ,,syrischen Orient’, Ephrdm der Syrer, wird um
306 in Nisibis, dem heutigen Nusaybin/ Tiirkei direkt an der Grenze zu
Syrien, in einer christlichen Familie geboren und stirbt 373 in Edessa,
dem heutigen Sanlurfa. Anders als Aphrahat lebt Ephrdm also im rémi-
schen Herrschaftsbereich und nicht im persischen. In dieser Grenzregion
zwischen dem griechischen, syrischen und persischen Kulturkreis ist das
Christentum theologisch sehr divers aufgestellt und erlebt starke Ausein-
andersetzungen (Sebastian Brock 1985, 3-5). Ephrdm ist vor allem von
Kontroversen mit den AnhédngerInnen von Markion, Bardaisan und Mani
gepragt (Thomas Kremer 2012, 94). Er lehrt als Asket und Diakon und
ist Berater zahlreicher Bischofe. Als Kaiser Jovian (363 — 364) Nisibis den
persischen Sassaniden tberlassen muss, zieht Ephrdm in die Néhe der
etwas weiter westlich gelegenen Stadt Edessa. Sie ist das romische Zentrum
der Region und zugleich die Stadt mit der grofiten christlichen Gemeinde.

207

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Wie Aphrahat schreibt Ephram seine Werke auf Syrisch. Grundlage sei-
ner Lehre ist die Bibel, die er zumeist paraphrasierend zitiert. Wéhrend
ihm die zeitgendssischen griechischen Theologen und ihre dogmatischen
(christologischen und trinitétstheologischen) Schliisselbegriffe wie Person,
Wesen und Natur weitgehend unbekannt sind, denkt er in Bezug auf die
Wahrnehmung von Mensch, Tier und Schopfung sehr griechisch. Den
Anthropozentrismus und dessen Begriindung tibernimmt er ganz selbst-
verstandlich. Allerdings interpretiert Ephram die Schrifttexte in antiocheni-
scher Tradition weniger allegorisch als die meisten seiner Zeitgenossen und
bringt so zu den vertrauten Denkfiguren manche originellen Argumente
hinzu.

Bevor wir uns mit seinem Genesis-Kommentar beschiftigen, sollen zu-
néchst seine Hymnen zur Sprache kommen. In ihnen wird mehr als deut-
lich, dass der Mensch fiir Ephrdam gemaf3 gottlicher Ordnung weit iiber den
Tieren steht: ,Er hat euch von den Tieren abgesondert® (Ephram, Hymni
de fide 36, 8). Ganz gemif der griechischen Aloga-These haben die Tiere
auch fiir Ephrim keine Sprache und sind stumm. Damit sind sie aber
immer noch besser als die Damonen, die dauernd Boses reden (Ephram,
Hymni de fide 38, 2). Theologisch begriindet Ephram die Sprachunféhig-
keit der Tiere mit einem Unterschied bei ihrer Erschaffung. Wahrend Gott
dem Menschen die Seele eingehaucht und sie damit sprachfahig gemacht
habe, habe er den Tieren die Seele nicht selbst eingehaucht, weswegen sie
stumm seien (Ephram, Carmina nisibena 44, 1-13 in Orientierung an Gen
2,7.19; vgl. Thomas Kremer 2012, 223-224).

Durch den Stindenfall sei der Mensch wie die Tiere geworden. Doch in
der Erlésung biete Gott dem Menschen an, vom tierlichen zum gottahnli-
chen Zustand zuriickzukehren: ,,Sobald wir wie die Tiere geworden waren,
kam Gott herab und wurde wie wir, so dass wir umkehren und wie er
werden konnten. O Gesegneter, dessen Barmherzigkeit uns gerufen hat von
hier nach dort!“ (Ephrdam, Hymni de fide 37, 2)

Vor dem Siindenfall habe es keine unreinen Tiere gegeben: ,Bevor
Adam siindigte, waren alle Geschépfe rein. Und wéhrend sie rein waren,
schmiickte er sie mit ihren Namen. Als dieser Mensch in seinem Willen
stindigte, lehnte der Schopfer [die Geschopfe] wegen [Adams] Siinden
ab. Er erklédrte einige von ihnen fiir unrein, damit er [Adam] durch sie
lehren und zur Reinheit bringen konnte. Wie es geschrieben steht, wurde er
sowohl wie wilde als auch wie domestizierte Tiere (Ps 48,13 LXX). Durch
sie stellte [Gott] [Adams] Unreinheit dar, damit er sehen konne, wie unrein
er geworden war, damit er, wenn er seine Faulheit sihe, sie verachte, dass

208

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.9 Ephrdm der Syrer

er sich schdme, wenn er seine grofle Wunde sdhe, und wenn er sihe, wie
er geworden war, weine und den Glanz suche, den er verschenkt hatte
(Ephram, Hymni de fide 34, 1-2) Ein Teil der Tiere wird also nur um des
péadagogischen Nutzens fiir den Menschen willen unrein gemacht. Gott be-
nutzt die Tiere als Lehrmittel - eine aulerordentlich anthropozentristische
und typisch stoische Vorstellung.

Zu beachten ist auch, dass der Psalm 49,13 in der Septuaginta-Version
(dort unter der Nummerierung 48,13) wiedergegeben wird. Dabei ist es
vollig unerheblich, ob Ephrdm direkt aus der griechischen Bibel zitiert
oder aus einer gleichlautenden und damit ebenfalls hellenisierten syrischen
Ubersetzung. Entscheidend ist die Bedeutungsverschiebung weg vom ster-
benden Menschen, der dem im Tod verstummenden Vieh gleicht, hin
zum unverniinftigen Menschen, der dem vernunftlosen Vieh gleich wird,
wenn er vom Weg der Vernunft abweicht. Und wie zur Verstirkung betont
Ephrdam: Die Tiere werden zum Spiegel fiir den Menschen, weil er seinen
Verstand freiwillig hergegeben hat und ausschliefllich Korper geworden
ist wie sie (Ephrdm, Hymni de fide 34, 4). Einzig weil der Mensch sich
vom Geistigen zum Korperlichen gewandt hat, konnen die Tiere ihn etwas
lehren. Denn sie sind ausschlieSlich Korper.

Waihrend bei manchen Kirchenvitern ein Teil der Tiere fiir gute Eigen-
schaften steht, sind die Tiere bei Ephram ausschliefllich Bilder fiir schlechte
Eigenschaften: ,Mittels der Tiere ermahnt und tadelt sich der Mensch, dass
er nicht gefralig wird wie ein Wolf noch tétet wie ein wildes Tier. Er wird
sich weder das Zischen der Schlange noch das Schweigen des Skorpions
aneignen. Weder wird er wie dieser seinen Freund heimlich schlagen, noch
wird er wie der Hund gegen seinen Schéopfer wiitend werden, noch ,wie ein
Pferd oder ein Maultier sein, die ohne Verstand sind‘ (Ps 32,9).“ (Ephrém,
Hymni de fide 34, 5) So negativ hat bisher nur Origenes tiber die Tiere
gesprochen.

In diesem Duktus ist relativ klar, dass, wie schon bei Aphrahat, allein
die Menschen zur Auferstehung bestimmt, die Tiere hingegen ganz und gar
Teil des Vergéanglichen sind (Ephrdm, Carmina nisibena 44, 14-24). Nach
Ephriam bleibt die Arbeit der Tiere bereits auf Erden ohne Lohn, so dass
sie auch ohne Hoffnung auf einen Lohn in der Ewigkeit sind. Menschliche
Arbeit hingegen werde schon im Diesseits belohnt, weswegen Gott den
Menschen nach diesem Leben mit der Auferstehung belohne (Ephrim,
Carmina nisibena 44, 25-57). Auflerdem praktizierten Tiere keine Askese,
Menschen hingegen schon. Ihr Lohn dafiir sei die Auferstehung (Ephram,
Carmina nisibena 44, 58-68). SchliefSlich diirften Tiere ebenso getétet

209

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

werden wie Pflanzen, Menschen hingegen nicht einmal im Falle schwerer
Krankheit und hohen Alters. Das konne nur bedeuten, dass Tiere und
Pflanzen nicht auferstehen, der Mensch hingegen schon (Ephrdm, Carmina
nisibena 44, 69-134). — Alle drei Argumente Ephrams fiir die Exklusion
der Tiere von der Auferstehung kénnte man trefflich hinterfragen. Fiir uns
geniigt es jedoch, dass sie (in Ubereinstimmung mit Aphrahat, jedoch weit
ausfithrlicher) die fundamentale griechische Dichotomie zwischen Men-
schen und anderen Tieren manifestieren und eine klassische griechische
Uberzeugung untermauern.

Auch aus seiner Bibel liest Ephram (wie schon Origenes, vgl. Kapitel
5.6.2) weniger die Gemeinsamkeiten zwischen Menschen und Tieren als
mehr deren Unterschiede heraus, wie wir in seinem Genesiskommentar
feststellen konnen. Dazu missen wir uns zundchst den hebréischen Text
von Gen 1,20-27 vor Augen fiihren. Dieser lautet in der Einheitsiiberset-
zung von 2016 so: ,Dann sprach Gott: Das Wasser wimmle (379 -
yisrasti) von Schwirmen lebendiger Wesen und Végel sollen iiber der Erde
am Himmelsgewolbe fliegen. Und Gott erschuf (X727 - wayyibra’) die gro-
len Wassertiere und alle Lebewesen, die sich fortbewegen nach ihrer Art,
von denen das Wasser wimmelt (337 - $arasit), und alle gefiederten Vogel
nach ihrer Art. [...] Dann sprach Gott: Die Erde bringe hervor (X3 -
tose’) Lebewesen aller Art, von Vieh, von Kriechtieren und von Wildtieren
der Erde nach ihrer Art. Und so geschah es. Gott machte (y21 — wayya‘as)
die Wildtiere der Erde nach ihrer Art, das Vieh nach seiner Art und alle
Kriechtiere auf dem Erdboden nach ihrer Art. [...] Dann sprach Gott: Lasst
uns Menschen machen (793 — nad$é) als unser Bild, uns dhnlich! Sie sol-
len walten iiber die Fische des Meeres, iiber die Vigel des Himmels, tiber
das Vieh, tiber die ganze Erde und iiber alle Kriechtiere, die auf der Erde
kriechen. Gott erschuf (X337 - wayyibra’) den Menschen als sein Bild, als
Bild Gottes erschuf (%72 - bara’) er ihn. Méannlich und weiblich erschuf
(X72 - bar?’) er sie*

Wir haben es also mit drei Verben fiir das Erschaffen Gottes zu tun, von
denen zwei sowohl auf Tiere als auch auf Menschen bezogen werden:

- bara, ,schaffen’, ein Begriff, der exklusiv fiir das Schépferwirken Gottes
reserviert ist, taucht zunachst in Gen 1,1 auf (Gott schuf Himmel und
Erde), dann aber erst wieder in Gen 1,21 fiir die Wasser- und Lufttiere
und schliefilich in Gen 1,27 dreimal fiir den Menschen.

- asa, ,machen® wird zunédchst in Gen 1,25 fir die Landtiere und dann in
Gen 1,26 fiir die Menschen verwendet.

210

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.9 Ephrdm der Syrer

- Einzig der dritte Begriff, das Hervorbringen von der Erde, wird nur auf
die Landtiere bezogen.

In der Bibel Ephrims sind die Gewichte (wie in der Septuaginta, vgl.
Kapitel 5.6.2) signifikant verschoben. Er liest ndmlich bei der Erschaffung
der Wasser- und Lufttiere denselben Begriff ,hervorbringen® wie bei den
Landtieren: ,Das Wasser bringe alle Arten von Kriechtieren als Lebewesen
hervor, und Vogel sollen iiber der Erde fliegen. Und Gott schuf die gré-
leren Drachen und jede lebende Seele, die die Wasser nach ihrer Art her-
vorbrachten.” (Ephram, Commentarium in Genesim 1, 26). Damit gleicht
Ephrdms Bibel wie die Septuaginta den Erschaffungsvorgang der Wasser-,
Luft- und Landtiere einander an — und zwar im Sinne einer gréfieren
Differenz zwischen ihnen und den Menschen. Der Mensch ist nunmehr
(wenn man Gen 1,21 und 25 tibergeht!) das einzige Lebewesen, das nicht
mittelbar von Wasser oder Erde ,hervorgebracht, sondern unmittelbar
von Gott erschaffen wird. Auflerdem wird der Mensch nach Ephram von
Gott ,geformt“ und nicht einfach ,geschaffen“ (Ephraim, Commentarium
in Genesim 2, 9; vgl. Thomas Kremer 2012, 213) - eine Differenz, die
Ephrdm wohl aus Gen 2 herausliest und in Gen 1 hineinprojiziert. ,Fiir
Ephram besteht demnach ein wesentlicher Unterschied zwischen der Art
und Weise, wie Gott den Menschen ,gebildet; d.h. geformt und geschaffen
hat, und der Art des Hervorgangs der Tiere* (Thomas Kremer 2012, 213) So
lasst sich zusammenfassen, ,,dass bei Ephrdm bereits fast alle Einzelheiten
anzutreffen sind, die in der griechisch-lateinischen Patristik bei der Frage
nach dem imago-Charakter des Menschen von Bedeutung sind“ (Thomas
Kremer 2012, 215). Ephram ist in diesen Fragen sehr hellenistisch gepragt.

Gesteigert wird die Betonung der Differenz zwischen Menschen und
Tieren noch durch Ephrams Feststellung, dass die Landtiere aufSerhalb des
Paradieses, jedoch in dessen Néhe erschaffen worden seien, ,damit sie in
Adams Néhe wohnen (Ephram, Commentarium in Genesim 1, 27). Damit
wird ein tiefer Graben zwischen Menschen und Tieren aufgerissen, den
die Bibel nicht kennt, und zugleich ein maximaler Anthropozentrismus
untermauert: Nur damit sie dem Menschen (nach dem Siindenfall) dienen
kénnen, werden die Tiere {iberhaupt in die Nahe des Paradieses gesetzt.
Solange der Mensch sich im Paradies befindet, braucht er sie nicht.

Dem entspricht auch Ephrdms Auslegung von Gen 1,28. Der Fruchtbar-
keitssegen fiir den Menschen steht ganz im Dienst des dominium terrae. Es
ist ein Segen zur Herrschaft iiber die Tiere, denn Gott denkt bereits an die
Zeit nach dem Siindenfall. Im Paradies, so Ephram, brauche der Mensch

211

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

keinen eigenen Segen, weil das Paradies per se gesegnet ist. Die Segnung
finde zeitlich gesehen statt, bevor der Mensch ins Paradies gesetzt werde,
rdaumlich betrachtet also aulerhalb desselben (Ephrdm, Commentarium in
Genesim 1, 31). Denn dort seien die Tiere, und Umgang mit ihnen habe der
Mensch erst nach dem Siindenfall.

Auch in seiner Auslegung der zweiten Schopfungserzahlung offenbart
Ephrdm einen relativ harten Anthropozentrismus, der nur durch seine
Séitze tiber den paradiesischen Schopfungsfrieden etwas gemildert wird.
So schreibt Ephrdm in Auslegung von Gen 2,19: ,Er [Gott] fiihrte sie
[die Tiere] zu Adam, damit er seine Weisheit zeige und wie der Frieden
zwischen den Tieren und Adam vor der Ubertretung des Gebots beschaffen
sei. Denn jene kamen zu ihm wie zu einem liebenden Hirten [...] und ohne
Angst vor ihm, und sie fiirchteten sich weder vor ihm noch voreinander.
Vorne ging die Schar der wilden Raubtiere, und hinter ihr ging ohne Furcht
die Familie derer, denen sie Schaden zuftigen:“ (Ephrdam, Commentarium
in Genesim 2, 9) Fiir einen Moment blitzt hier die Vision eines friedlichen
Zusammenlebens von fiirsorglichen Menschen und angstfreien Tieren auf.

Doch schon im néchsten Absatz kehrt Ephram zur Sprache harter Unter-
werfung zuriick. Den Akt der Namensgebung fiir die Tiere interpretiert er
als nahezu totale Herrschaftsausiibung: ,Gott machte Adam zu einem Gott
der Schopfung, indem er ihn zu einem Herrscher machte, der die Namen
[der Tiere] genau so festsetzen sollte, wie Er (Gott) diese Wesen etabliert
hatte. Aber wann immer Adam wunschte, ein Gott zu werden, wirde er
auf Grund seines Diebstahls getadelt, gerligt und beschdmt. Da Adam
tatsdchlich ein Partner [Gottes] geworden war, setzte Gott die Namen aller
Geschopfe fest, reservierte fiir Adam jedoch die Namen aller Tiere, so dass
diese vermittels seiner weisen Erkenntnis die Benennung ihrer Namen als
lebende Wesen empfangen wiirden. Denn ohne Namen werden Kinder
und junge Menschen als tot betrachtet. Auf Grund der Namen sind jene,
die angerufen werden, lebendig“ (Ephrdm, Commentarium in Genesim
2, 26, 1) Thomas Kremer (2012, 220) betont, die Idee vom Menschen als
eines zweiten Gottes sei damals auch in der friihjiidischen und persischen
Tradition vorhanden gewesen. Und auch die griechische Positionierung
des Menschen zwischen Gottern und Tieren steht diesem Gedanken nicht
fern. ,Ephrim kommt es in Gen 2,19f demnach allein darauf an, dass
Adam seine Herrschaft tiber die Erde antritt und Herr Gber alles wird. [...]
wird Adam eine universelle Herrschaft zugesprochen.” (Thomas Kremer
2012, 267 in Bezug auf Ephrim, Commentarium in Genesim 2, 9-10)
Die Namensgebung bezeuge fiir Ephram ,eine ungeheure Machtfiille: [...]

212

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.9 Ephrdm der Syrer

Vollmacht, iiber das Wesen des gottlichen Schopfungswerks zu verfiigen.
[...] Und indem er den Tieren Namen verleiht, ruft er sie gleichsam erst
wirklich ins Leben® (Thomas Kremer 2012, 267). Das bekriftigt Ephram
selbst mit folgender Zusammenfassung: ,Weiser als alle Tiere war Adam,
der den Tieren als Herr und Lenker vorangesetzt wurde, und kliiger als
alle war jener, der allen Namen gegeben hat.“ (Ephrim, Commentarium in
Genesim 2, 15)

Zur Untermauerung der gewaltigen Sonderstellung des Menschen in
der Schépfung verwendet Ephrdm eine Metapher, die wir noch nirgends
gefunden haben: Der Mensch sei bekleidet mit Herrlichkeit und Glanz
(vgl. Thomas Kremer 2012, 223). Dass die Tiere nach Ephrdm auflerhalb
und nur der Mensch innerhalb des Paradieses geschaffen werden, hatten
wir bereits in seinem Kommentar zur ersten Schopfungserzéhlung gesehen
(Ephrdm, Commentarium in Genesim 1, 27, 1 und 1, 31, 1). Den Grund
dafiir nennt Ephrdm bei der Auslegung der zweiten Schopfungserzahlung:
Der Mensch wohne im Paradies in einem Raum voll Herrlichkeit, die die
Tiere nicht anschauen konnten und den sie demzufolge nicht betreten
diirften (Ephram, Commentarium in Genesim 2, 15, 2). Der paradiesische
Mensch ist fiir Ephrdm bekleidet mit einer Herrlichkeit, die er mit dem
Stindenfall verliert, so dass er nackt wird (Ephrim, Commentarium in
Genesim 2, 13, 2). Das ist ein Akzent, der sonst kaum begegnet und persi-
sche sowie frithjiidische Wurzeln haben diirfte (Thomas Kremer 2012, 226-
232; ebenso Sebastian Brock 1985, 66-69). Die Metapher eines Kleides der
Herrlichkeit ist dort eine Metapher fiir Konige und Herrscher. Der Mensch
ist fiir Ephrdm also K6nig und Herrscher tiber die Schopfung.

Auch bei der Auslegung der Sintfluterzahlung (Ephrdm, Commentarium
in Genesim 6, 9, 1 und 6, 10, 2) tauchen im Vergleich mit den griechischen
und lateinischen Autoren altbekannte und neue Gedanken gleichermafien
auf. Ephrdm interpretiert die Erzahlung wie in den Carmina nisibena 1, wo
er die Situation des Noach mit seiner eigenen Verfolgung und Vertreibung
vergleicht, ausdriicklich wortlich und nicht allegorisch. Die Arche ist eine
»Zufluchtsstitte fiir Mensch und Tier* (Thomas Kremer 2012, 390 in Bezug
auf Ephrdm, Commentarium in Genesim 6, 9, 3), wihrend sich eine allego-
risch-ekklesiologische Deutung der Arche, wie sie bei den allermeisten Kir-
chenvitern dominiert, bei Ephrdm nur in einigen Hymnen findet (Thomas
Kremer 2012, 399).

Beherrschendes Motiv fiir die Auslegung der Sintfluterzdhlung ist ein
umfassender Tierfrieden. Denn der Schopfer habe den Beutegreifern fiir

213

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

die Zeit der Flut Passivitat in ihre Natur gelegt und ihrer Raubtierhaftigkeit
eine Grenze gesetzt: ,Lowen gehen in die Arche und Rinder, ohne dngstlich
zu hetzen und mit den Lowen Schutz suchend. Gleichzeitig mit ihnen
gehen Wolfe und Lammer hinein, Falken und Spatzen, Tauben und Adler:*
(Ephram, Commentarium in Genesim 6, 9, 3) ,Und das ist wunderbar, we-
der erinnerten sich die Léwen ihrer Wildheit noch ersehnte eine andere Art
der Landtiere oder Vigel ihre Gewohnheiten. (Ephrdm, Commentarium
in Genesim 6, 10, 2) Alle Lebewesen auf der Arche leben in ,Heiligkeit*
(Ephram, Commentarium in Genesim 6, 12, 4). Dieser artiibergreifende
Friede auf der Arche ist damit ein Archetyp des endzeitlichen Schépfungs-
friedens (Ephrdm, Hymni de Ecclesia 51, 2) — sowohl Abbild des Urbilds
im Paradies als auch ,Vorausbild der fiir Mensch und Tier zu erwartenden
Erlésung (Thomas Kremer 2012, 209 und 390%%)

Ein Spezifikum der beiden syrischen Kirchenviter Aphrahat und
Ephréam liegt in ihrer starken Betonung sexueller Enthaltsamkeit, entspre-
chend der Auffassung der ,Bundess6hne®, zu denen sie gehdren. Das
schldgt bei Ephram auf die Sintfluterzahlung durch. Er interpretiert die
Sunde und Gewalt der Menschen, die die Sintflut verursachen, vor allem
sexuell - und im Gegenzug die Askese Noachs und aller menschlichen und
tierlichen BewohnerInnen der Arche vorrangig als sexuelle Enthaltsamkeit.
Noach schildert er als einen Priester, der wihrend seines priesterlichen
Vollzugs enthaltsam leben muss (vgl. Ephram, Carmina nisibena 1, 45-50).
Das ist fiir ihn ein noch gréfleres Wunder als der paradiesische Frieden, der
zwischen Tieren und Menschen auf der Arche herrscht.

Die Erzdhlung vom Noachbund fallt auch bei Ephram sehr verkiirzt aus
(Ephrdm, Commentarium in Genesim 6, 14-15; vgl. Thomas Kremer 2012,
405). Er kommentiert nur die drei noachidischen Gebote: Das Blutgenuss-
verbot, das Verbot der Totung von Menschen und das Gebot der Tétung
jener Menschen, die selbst getStet haben. Wichtig ist Ephram zu betonen,
dass Tiere, die auf Erden Menschen oder Teile von ihnen gefressen haben,
diese bei der Auferstehung von den Toten wieder herausgeben miissen.
Was im umgekehrten Fall mit Tieren passiert, die von Menschen gegessen
wurden, thematisiert er nicht. Wieder wird die Uberzeugung offenkundig,
dass die Auferstehung den Menschen vorbehalten ist. Schliefllich wird

24 Man beachte, dass das Bild der Arche nach Kremer durchaus soteriologische Konse-
quenzen hat. Auch die Tiere werden in der Logik dieses Bildes Erlosung erfahren.
Insofern reibt sich dieser biblische Strang eindeutig mit der von Ephrdam ebenfalls
rezipierten griechischen Uberzeugung, dass es eine Auferstehung der Tiere nicht gibt.

214

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.10 Cyrill von Jerusalem

auch kein Wort dartiber verloren, dass in Gen 9 vier Mal ausdriicklich
festgehalten wird, dass der Bund Gottes allen menschlichen und tierlichen
Lebewesen gilt. Dariiber liest Ephram ebenso hinweg wie alle anderen hier
untersuchten Kirchenvéter aufler Irendus von Lyon (vgl. Kapitel 5.3).

Zusammenfassend ldsst sich festhalten: Die Hoffnung, dass die beiden
syrischen Kirchenviter eine andere, weniger griechisch gepréigte Sicht auf
die Tiere hatten, hat sich nicht erfllt?>. Mégen sie auch punktuell tier-
freundliche Akzente setzen, so sind sie doch fest im griechischen Anthro-
pozentrismus verankert, den Ephrdm mit seinen Metaphern und Topolo-
gien im Genesiskommentar sogar noch steigert. Die Differenz zwischen
Menschen und Tieren erreicht eine Betonung wie sonst bei den Kirchenvé-
tern selten?®.

5.10 Cyrill von Jerusalem

Mit Kaiser Konstantin gelangen wir in eine neue Epoche, in der die friih-
christlichen Theologen zunehmend schon als Kinder christlich erzogen
werden. So ist Cyrill von Jerusalem 313 in der Umgebung Jerusalems als
Sohn christlicher Eltern geboren. Spater wird er Priester und, weil er als
exzellenter Prediger bekannt ist, 350 n.Chr. Patriarch von Jerusalem. 386
stirbt er in Jerusalem.

Cyrill ist kein Wissenschaftler, sondern Seelsorger und Prediger. Schrift-
lich tberliefert sind von ihm 24 Katechesen iiber die einzelnen Artikel
des Glaubensbekenntnisses des Konzils von Nizda 325. Katechesen sind
Predigten oder Vortrdge fiir ein gemischtes, nicht notwendig gebildetes
Publikum, das die Taufe empfangen méchte. Wir haben es also mit einem
andersartigen literarischen Genus zu tun, das jedoch womdglich aussage-

25 Daher muss die These von Sebastian Brock 1985, 2—-3 zumindest fir den Bereich der
Schépfungs- und Tierethik relativiert werden, die sagt: ,here is a genuinely Asian
Christianity which is free from the specifically European cultural, historical and
intellectual trappings that have become attached to the main streams of Christianity
[...] he is the one major representative of Semitic — Asian Christianity in its as yet
unhellenized - uneuropeanized - form.

26 Diesen Aspekt {ibergeht Sebastian Brock vollig und sieht in Ephrdm ,,an appropriate
patron saint for ecologically-minded people. (1985, 136) Dass er diese These dann
noch durch den Vergleich Ephrims mit dem New-Age-Theoretiker Fritjof Capra zu
untermauern versucht (Sebastian Brock 1985, 139-140), ist ein kaum verzeihlicher
Fauxpas. Auch 1985 hitte man die These Lynn Whites schon kennen und ernst
nehmen miissen!

215

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

kréftiger ist als manche wissenschaftliche Abhandlung. Denn auf Grund
der Verschriftlichung diirften die Katechesen Cyrills an vielen Orten des
Nahen Ostens zur Vorbereitung auf die Taufe benutzt worden sein.

In der neunten Katechese spricht Cyrill iiber den Glaubensartikel ,,Schép-
fer des Himmels und der Erde, alles Sichtbaren und Unsichtbaren®. Dabei
geht er Tag fiir Tag das Sechstagewerk aus Gen 1 durch. So kommt er
schliellich auf die Wassertiere zu sprechen und fragt einleitend: ,Wer kann
die Schonheit der Meeresfische beschreiben? Wer kann die Gréfie der Mee-
resungeheuer und die Natur der Amphibien beschreiben, welche bald auf
dem Festland, bald im Wasser leben?* (Cyrill von Jerusalem, Procatechesis
et Catecheses ad illuminandos 9, 11) Ahnlich leitet er auch die Betrachtung
iber die Vogel ein und fragt schliefflich: ,Wenn du den diimmsten Vogel,
der sich in die Hohe erhebt, nicht erkennen kannst, wie willst du den
Schopfer des Weltalls verstehen?“ (Cyrill von Jerusalem, Procatechesis et
Catecheses ad illuminandos 9, 12) Im dritten Schritt kommt er auf die
Landtiere zu sprechen und fragt: ,Welcher Mensch weif von allen Tieren
auch nur die Namen? Oder wer kann eine spezielle Naturgeschichte schrei-
ben? Wenn wir aber von den Tieren nicht einmal die Namen kennen,
wie werden wir jhren Schopfer verstehen?* (Cyrill von Jerusalem, Procate-
chesis et Catecheses ad illuminandos 9, 13) Die Vielfalt, Schonheit und
Angepasstheit der Tiere ist fiir Cyrill ein guter Grund, den Schépfer und
seine Weisheit zu bewundern.

Cyrill bewundert die ungeheuren Fahigkeiten der Tiere, noch mehr aber
die Kreativitat Gottes, der sie geschaffen hat: ,Gott sprach das eine Wort:
,Die Erde bringe wilde, zahme und kriechende Tiere (Bnpio) nach ihrer
Art hervor® (Gen 1,24). Und auf das eine Wort sind aus der einen Erde
verschiedene Arten von Tieren geworden: das so fromme Lamm und der
fleischfressende Lowe. Es sind geworden die verschiedenen Bewegungen
der vernunftlosen Lebewesen ({pwv dAéywv xwvfioelg), um die AuBerun-
gen der menschlichen Willensentschliisse nachzuahmen (puprjoeig éxovoou
drapdpwv mpoatpéoewv avBpwmivwv): der Fuchs bekundet menschliche
Schlauheit, die Schlange zeigt das Gift menschlicher Freundschaften, das
wiehernde Pferd die Ausgelassenheit der Jugend. Geworden ist die gar
emsige Ameise, um den trigen und faulen Menschen zu wecken. Verbringt
einer seine Jugend in Faulheit, dann wird er von den vernunftlosen Lebe-
wesen belehrt; denn die gottliche Schrift weist ihn zurecht mit den Worten:
,Gehe hin zur Ameise, du Fauler, sieh ihre Wege und ahme sie nach und
sei weiser als sie!* (Spr 6,6) Achte namlich darauf, wie sie zu rechter Zeit
ihren Unterhalt sammelt, und mache es ebenso: sammle dir als Schitze fiir

216

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.10 Cyrill von Jerusalem

die Zukunft Friichte guter Werke! Und wiederum heifdt es: ,Gehe hin zur
Biene und lerne, wie fleiflig sie ist!‘ (Spr 6,8) Auf verschiedenen Blumen
fliegen sie umher, um dir zu deinem Nutzen Honig zu sammeln. So sollst
du die gottlichen Schriften durchwandern, um dein Heil zu wirken und,
von ihnen gesittigt, zu sprechen: Wie siif§ sind meinem Gaumen deine
Worte; mehr als Honig sind sie meinem Munde.’ (Ps 118,103 LXX)“ (Cyrill
von Jerusalem, Procatechesis et Catecheses ad illuminandos 9, 13)

Natiirlich versteht Cyrill die Tiere hier anthropozentristisch als Lehrmit-
tel Gottes fiir die Menschen. Aber zum einen kommen die meisten Tiere
dabei kognitiv wie moralisch hervorragend weg, zum anderen betont Cyrill
sogar, dass sie menschliche Entschliisse ,nachahmen’, dass ihr Verhalten
also eine gewisse Analogie zum menschlichen Verhalten aufweist. Und das
muss ja auch so sein, wenn man ein Lernen des Menschen von den Tieren
postulieren will. SchliefSlich ist Cyrill mit vier Bibelzitaten in einem einzi-
gen Absatz wesentlich néher an biblischen Texten als alle Autoren, die wir
bisher untersucht haben. Das mag dem Genus der Predigt mitgeschuldet
sein. Und doch verstarken die biblischen Beziige die iiberaus positive Sicht
Cyrills auf die Tiere.

So schliefit er die Abhandlung {iber die Tiere mit einigen Fragen: ,Ist
also der Kiinstler nicht wiirdig der Lobpreisung? Ist etwa die Schopfung
schon deshalb bose, weil du nicht in das Wesen alles Geschaffenen ein-
dringst? Kannst du die Krifte aller Pflanzen kennen? Kannst du wissen,
welchen Nutzen dir jedes Tier bringt? [...] Aus der verschiedenen Einrich-
tung in der Schopfung sollst du auf die Kraft des Schopfers schlieflen:
(Cyrill von Jerusalem, Procatechesis et Catecheses ad illuminandos 9, 14)

Nach einem Lob des menschlichen Kérpers im Bezug auf den sechsten
Schopfungstag schliefit Kyrill seine Katechese folgendermaflen ab: ,Aus-
fithrlich habe ich dich jetzt iiber die Schépfung belehrt. Tausenderlei aber
habe ich noch iibergangen, vor allem aus der unkérperlichen, unsichtbaren
Schépfung. Hassen sollst du nun diejenigen, welche den weisen, guten
Kiinstler lastern. Aus dem Gesagten und Gelesenen, aus dem, was du durch
Selbstbeobachtung finden und wissen kannst, der Groéf3e und Schonheit der
Schépfung, sollst du entsprechend den Schopfer erkennen. Ehrfurchtsvoll
sollst du vor dem Weltschopfer, der das Sinnliche und Geistige, alles Sicht-
bare und Unsichtbare gemacht hat, das Knie beugen und in dankbaren,
lob-preisenden Worten, mit unermiidlichen Lippen Gott verherrlichen und
sprechen: Wie bewundernswert sind deine Werke, o Herr, alles hast du
mit Weisheit gemacht® (Ps 104,24), dir gebiihrt Ehre, Herrlichkeit, Grofle

217

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

jetzt und in alle Ewigkeit. Amen.“ (Cyrill von Jerusalem, Procatechesis et
Catecheses ad illuminandos 9, 16)

Cyrill zitiert hier denselben Psalm 104 wie Origenes in Contra Celsum
4,75 (vgl. Kapitel 5.6). Doch wihrend Origenes den Psalm als (vermeintli-
chen) Beweis fiir den Anthropozentrismus heranzieht und erklart, die Tiere
seien nur zur Ubung fiir den Menschen geschaffen worden, ldsst Cyrill den
Psalm als Lobpreis Gottes einfach stehen. Er lddt zum Staunen ein, zur
Freude, zum Lob. Denn jedes Geschopf ist fiir ihn ein einziges Wunder.

Gleichwohl kommt auch Cyrill an einer anderen Stelle nicht um ein
ausdriickliches Bekenntnis zum Anthropozentrismus herum, und das im
Rahmen eines Themas, das auf den ersten Blick keinen Bezug zu den
nichtmenschlichen Geschépfen zu haben scheint. Es ist seine zwdlfte Kate-
chese iiber den Glaubensartikel ,der Fleisch angenommen hat und Mensch
geworden ist Hier stellt Cyrill zwangsldufig zuallererst die klassische dog-
matische Frage ,,cur Deus homo?“ und fiithrt dazu aus: ,,Zuerst wollen wir
die Frage untersuchen: Weshalb ist Jesus auf die Erde herabgestiegen? Achte
nicht auf Griinde, welche mein eigener Verstand ersinnt! [...] Willst du nun
nach dem Grunde fir die Menschwerdung Christi forschen, dann greife
zuriick zum ersten Buch der Schrift! In sechs Tagen hat Gott die Welt er-
schaffen, die Welt aber wegen des Menschen (6 k6opog 810 TOv avBpwov).
Die Sonne, leuchtend in glanzendsten Strahlen, wurde erschaffen, um uns
zu scheinen. Alle Tiere wurden ins Leben gerufen, um uns zu dienen.
Pflanzen und Bidume wurden erschaffen zu unserem Nutzen. Herrlich sind
alle Geschopfe, doch keines von ihnen ist ein Ebenbild Gottes, der Mensch
allein ausgenommen (00d&v eikmv Oeod, pdvog 8¢ avBpwmog). Die Sonne
wurde durch das blofle Wort, der Mensch aber wurde gebildet von den
Hénden Gottes: ,Lasst uns den Menschen machen nach unserem Bild und
Gleichnis!* (Gen 1,26) Man ehrt das holzerne Bild eines irdischen Konigs;
um wieviel mehr verdient das geistige Abbild Gottes Ehre?“ (Cyrill von
Jerusalem, Procatechesis et Catecheses ad illuminandos 12, 5)

Die Schopfungslehre kdme nach Cyrill ohne die Festlegung auf den
Anthropozentrismus aus. Christologie und Soteriologie, die hinter der Fra-
ge ,cur Deus homo?“ stecken, hingegen nicht. Alles in der Schopfung
Gottes muss auf den Menschen hinauslaufen, damit alles in der Schopfung
Gottes auf Christus, den Logos Gottes hinauslaufen kann - schon vor
dem Stindenfall. Denn Gen 1,26 deutet Cyrill wie nach ihm viele andere
Kirchenviter so, dass der Plural Gottes ,lasst uns den Menschen machen®
auf Gott Vater und Gott Sohn gemeinsam bezogen sei (Cyrill von Jerusa-
lem, Procatechesis et Catecheses ad illuminandos 10, 6; 11, 23). Der Mensch

218

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

als logos-begabtes Wesen ist also auch ein Bild Christi, und Christus ist
nicht nur ein besonderer géttlicher Mensch, wie die Arianer behaupten,
sondern Gott von Ewigkeit her. Man spiirt, wie sehr die christologische und
trinitarische Frage im 4. Jahrhundert in den Vordergrund drangen und alles
andere {iberdecken, gerade auch die Schépfungslehre.

Um Christus herausheben zu kénnen, muss Cyrill wie schon Origenes
den Menschen herausheben. Im Unterschied zu Origenes spielt fiir ihn
allerdings die zweite, biologische Kriankung Freuds keine Rolle. Das Selbst-
wertgefithl des Menschen sieht Cyrill nicht in Gefahr. Daher kann er sehr
unbefangen von der Schénheit und Zweckmifligkeit der Tiere sprechen, ihr
Wunder bestaunen und ihnen hervorragende Eigenschaften zuerkennen.
Wie Laktanz vertritt er einen sympathischen, tierfreundlichen Anthropo-
zentrismus.

5.11 Basilius von Caesarea

Basilius, 330 in der kappadokischen Metropole Caesarea (dem heutigen
Kayseri) geboren und 379 dort gestorben, ist in mindestens dritter Genera-
tion seiner Familie Christ. Sein Grofivater ist in der diokletianischen Chris-
tInnenverfolgung als Martyrer umgekommen, was das religiose Selbstbe-
wusstsein der Familie starkt. Basilius, dessen jlingerer Bruder Gregor von
Nyssa wir im folgenden Unterkapitel kennenlernen, studiert in Caesarea,
Konstantinopel und Athen und erwirbt sich breite wissenschaftliche Kennt-
nisse. Beeinflusst von seiner &lteren Schwester Makrina, die schon Nonne
ist, beschlielt er Ménch zu werden, griindet im Jahr 355 in Kappadokien
ein Kloster und lebt dort fiinf Jahre, wahrend denen er die bis heute in
der Orthodoxie mafigebliche Monchsregel verfasst. In diese Zeit, ndmlich
in das Jahr 356, fallt seine Taufe, die noch eine Erwachsenentaufe ist. Als
Ménch lebt Basilius streng vegetarisch und behilt diese Lebensweise auch
bei, als er das Kloster verldsst, um Erzbischof Eusebius von Caesarea zu un-
terstiitzen. 364 empfangt er die Priesterweihe, 370 wird er zum Nachfolger
des Eusebius als Erzbischof von Caesarea gewidhlt. Dieses Amt hat er bis zu
seinem Tod inne.

Basilius steht mitten in der Auseinandersetzung zwischen ArianerInnen
und NizdnerInnen um die angemessene Christologie und Trinitétslehre, in
der die romischen Kaiser aus politischen Griinden erheblich mitmischen.
In zahlreichen Predigten befasst er sich jedoch auch mit der Schépfung
und den Tieren. Eine neue Literaturgattung geht auf ihn zuriick: Das He-

219

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

xaemeron, wortlich tbersetzt ,das Sechstigige, also eine Predigtreihe zu
den sechs Schopfungstagen in Gen 1. Schon Philon von Alexandrien und
Theophilos von Antiochien haben dazu ausfiihrlich geschrieben. Nun aber
gewinnt die Auslegung von Gen 1 eine weit grofiere Bedeutung, nicht nur
fiir Basilius, sondern auch fiir etliche der noch folgenden frithchristlichen
Autoren. Basilius hat die Predigtreihe in der Fastenzeit 378 gehalten, also im
letzten Jahr seines Lebens.

Ein volliges Novum ist die intensive Nutzung der paganen naturwissen-
schaftlichen Literatur. ,Dieses Vorgehen ist alles andere als selbstverstdnd-
lich. Seine Vorgianger haben sich offenbar noch gescheut, diesen Weg zu
beschreiten. Zu erkldren ist das Verfahren des Kappadokiers nur auf dem
Hintergrund christlicher Chrésis, d.h. der Nutzung der auflerchristlichen
Geistes- und Kulturgiiter (Rainer Henke 2000, 39) Diese wird mit zwei
Argumenten begriindet: Systematisch geht die christliche Theologie davon
aus, dass auch heidnische Autoren manches Wahre erkannt haben, da sie
von dem einen Gott erschaffen und mit Vernunft begabt wurden. Und
biblisch legt man die drei Verse Ex 3,22; 11,2; 12,36 allegorisch aus, in de-
nen die aus Agypten fliehenden Israelitinnen aufgefordert werden, goldene
und silberne Kunstgegenstinde der AgypterInnen mitzunehmen. In dieser
Deutung sind die AgypterInnen die paganen Philosophen und Gold und
Silber ihr angesammeltes Wissen. Damit ist zugleich die Notwendigkeit des
Auswihlens angedeutet: Nicht alles, was in der griechischen Philosophie
glinzt, ist Gold und damit wert, in die christliche Tradition {ibernommen
zu werden.

Denken wir an das Schaubild zur Zusammenfassung des stoischen An-
thropozentrismus und seiner Kerngedanken zuriick (Kapitel 3.5.6), dann
kénnen wir an diesem Beispiel gut nachvollziehen, was die Methode der
Chrésis fiir Basilius bedeutet. Er iibernimmt Aussagen tiber die Tiere und
die Mensch-Tier-Beziehung (Quadrant rechts unten) dann und nur dann,
wenn es

- dem Beweis der kosmischen Teleologie und der giitigen Vorsehung des
Schopfers (mpévorar) dient (Quadrant links oben): Naturwissenschaftli-
che ,Informationen sind kein Selbstzweck, sondern dienen dem Prediger
als augenfilligen Beweise dafiir, dass alle Naturvorginge der Providenz
des Schopfers unterliegen, dass es ;weder Uberfliissiges... noch Mangel-
haftes’ (Hex 9,5: 154,20) gibt.“ (Rainer Henke 2000, 59)

- der Klarung der Gott-Mensch-Beziehung forderlich ist, also den Men-
schen als mit dem gottlichen Adyog begabtes Ebenbild Gottes und Chris-

220

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

tus als den Adyog Gottes in Person und damit als Mittler zwischen Gott
und Mensch darstellt (Quadrant rechts oben). Die Zuschreibung der
Vernunft allein an den Menschen bezweckt ,die theozentrische Ausrich-
tung der Zoologie. (Rainer Henke 2000, 46) oder

— der ethisch-spirituellen Reifung des Menschen dient (Quadrant links un-
ten): ,,Der christliche Homilet... greift... die von den heidnischen Zoolo-
gen angefiithrten Eigenschaften der Tiere nur dort auf, wo er die Weisheit
des Schopfergottes auf Grund der zweckméfligen Einrichtung der Fauna
demonstrieren oder den Menschen zu sittlichem Fortschritt ermuntern
bzw. von schlechten Verhaltensweisen abschrecken will“ (Rainer Henke
2000, 47)

Hinter all dem verbirgt sich die Uberzeugung, dass das tierliche Verhalten
durch den Schépfer so angelegt ist, dass es dem Menschen zum ethischen
und spirituellen Fortschritt in diesen drei Hinsichten dienen kann. Zu-
gleich kann seine Darstellung an Hand von Bibeltexten den heidnischen
Intellektuellen die Weisheit der Bibel aufzeigen (Rainer Henke 2000, 49).

Man sieht den epochalen Wandel, der sich ungefdhr eine Generation
vor Basilius abgespielt hat: Das Christentum sitzt nun gesellschaftlich und
staatlich fest im Sattel. Die harten Auseinandersetzungen finden nicht mehr
mit den paganen Gétter- und Kaiserkulten statt, sondern innerchristlich
zwischen einzelnen Gruppierungen und Stromungen - zur Zeit des Basilius
zwischen arianischem und nizdnischem Christentum. Das erlaubt einen
viel freieren, souverdneren Umgang mit naturwissenschaftlichen Erkennt-
nissen {iber Tiere — ohne dass das stoisch geprigte theologisch-ethische
Grundgeriist des Anthropozentrismus prinzipiell angegriffen wiirde. Wir
werden allerdings sehen, dass Basilius die eigentliche anthropozentristische
These, dass alle Geschopfe einzig dazu da sind, dem Menschen zu dienen,
erheblich abschwiécht und relativiert. Er gibt sie nicht ganz auf, doch weit
davon entfernt ist er nicht.

5.11.1 Predigten zu verschiedenen Themen und Anlédssen

In seiner achten Predigt ,gegen die Zornigen® vergleicht Basilius die giftigen
und wilden Tiere mit der menschlichen Leidenschaft des Zorns: ,Haben
wir selbst einmal dem Zorn Raum gegeben, ihm wie einem gewaltigen
Strom freien Lauf gelassen oder in Ruhe die héssliche Verzerrung der von
dieser Leidenschaft Erfassten beobachtet, dann wurde uns ja in der Tat die
Richtigkeit des Wortes klar: ,Ein zornmiitiger Mann hat kein anstdndiges

221

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Aussehen’ (Spr 11,25). Hat namlich diese Leidenschaft (mdfog) einmal die
verniinftigen Uberlegungen (Aoyiopét) verdringt und die Herrschaft iiber
die Seele (duvaateia tHjg Yuxiig) erhalten, so verliert sie den Menschen
vollstandig und ldsst ihn iiberhaupt nicht Mensch sein, da ihm ja die
Vernunft (Aéyog) nicht mehr zu Gebote steht. Was bei giftigen Tieren das
Gift, das ist bei gereizten Menschen der Zorn. Sie wiiten wie die Hunde,
schnellen vorwirts wie die Skorpione, beiflen wie die Schlangen. Auch
die Schrift weifl die von der Leidenschaft Erfassten mit den Namen der
Tiere zu benennen, denen sie mit ihrer schlimmen Eigenschaft gleichen.
Sie nennt sie namlich ,stumme Hunde® (Jes 56,10), ,Schlangen; ,Natternbrut*
(Mt 23,33) und dergleichen. Denn die, die zur Schadigung des Néchsten
und zur Vernichtung ihrer Verwandten bereit sind, diirfen mit Recht zu
den wilden und giftigen Tieren gerechnet werden, die von Natur aus
(éx @Voewg) einen unversdhnlichen Hass gegen die Menschen tragen.
(Basilius von Caesarea, Homilia 8, 1) Wenn also die Leidenschaft (ré&6og)
statt der Vernunft (Aéyog) die Herrschaft uiber die Seele (Suvooteio Ti|g
Yuyfig) tibernimmt, wird der Mensch wie ein Tier, und zwar wie ein sehr
schadliches. Basilius argumentiert stoisch, ganz anders als Aristoteles, der
dem Zorn auch Positives abgewinnen kann, verbindet seine Gedanken aber
mit etlichen biblischen Zitaten. Bibel und Philosophie stimmen in dieser
Wahrnehmung iiberein.

Dass Tiere jedoch auch iiber sehr bertihrende Verhaltensweisen verfii-
gen, zeigt Basilius in einem personlich gehaltenen Beispiel der vierten
Predigt ,auf die Mdrtyrin Julitta®. An sich geht es in der Predigt um den
gemafs stoischen Idealvorstellungen richtigen Umgang mit dem Tod eines
nahestehenden Menschen. Dieser ist gepragt von der Leidenschaftslosigkeit
(amdBeiar), dem gleichmiitigen Hinnehmen dessen, was Gott in seiner
unerforschlichen Weisheit fiir die Menschen bestimmt hat. So schreibt
Basilius: ,Der Verlust eines geliebten Kindes, einer treuen Gattin, eines
lieben Freundes oder eines Verwandten voll lauteren Wohlwollens fallt
einem Einsichtsvollen nicht schrecklich schwer, der die rechte Vernunft zur
Fihrerin des Lebens hat (tov 0pBov Adyov fyepdva g {wrig éxovt).
(Basilius von Caesarea, Homilia 4, 4) Um die entscheidende Rolle der Ver-
nunft deutlicher herauszustellen, vergleicht Basilius nun die menschliche
mit der tierlichen Trauer. Diese ist dadurch gekennzeichnet, dass Tiere
viel schwerer vom gewohnten Umgang mit verstorbenen ArtgenossInnen
loskommen: ,Ich sah selbst einmal einen Ochsen an einer Futterkrippe
weinen, da ihm sein Weide- und Jochgefdhrte gestorben war. Auch bei

222

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

anderen Tieren kann man sehen, dass sie sehr an der Gewohnheit hdngen.*
(Basilius von Caesarea, Homilia 4, 4)

Die Botschaft ist also angesichts der Trauer dieselbe wie angesichts des
Zorns: Beherrsche deine Gefiihle, denn das allein ist deiner wiirdig! ,Reg
dich nicht auf tiber das Ungliick! Sprich nicht von einem blinden Zufall der
Dinge, als wire kein Lenker, der die Welt regiert. Mutmafie auch keinen
bosen Weltenschopfer und briite nicht in unméfiiger Trauer verderbliche
Lehren aus; fall nicht ab vom wahren Glauben! [...] Denk daran, dass Gott,
der uns gestaltet und beseelt hat, jeder Seele eine eigene Lebensdauer gege-
ben und den einen Menschen diese, den anderen eine andere Sterbestunde
bestimmt hat.“ (Basilius von Caesarea, Homilia 4, 5)

Auf der inhaltlichen Ebene weicht Basilius keinen Millimeter von der uns
heute fremd gewordenen stoischen Lehre ab, den Tod mit Gleichmut zu
ertragen. Interessant ist jedoch, welche Zwischentone er sendet. Wahrend
er namlich zundchst aus der Perspektive des unbeteiligten Beobachters in
der dritten Person formuliert, wechselt er bei der Erwahnung des Ochsen
schlagartig in die Perspektive des betroffenen Teilnehmers und spricht in
der ersten Person: ,Ich sah selbst einmal...“ Offensichtlich ist ihm die
Trauer des Ochsen sehr zu Herzen gegangen. Doch schon der nichste Satz
wechselt wieder in die unpersonliche Form des ,kann man sehen® oder ,,ist
sehr zu sehen® Es scheint, als wollte Basilius das Mitgefiihl mit dem Ochsen
gleich wieder verdringen, nachdem er sich bei einer starken Emotion er-
tappt hat. Doch in Wirklichkeit zeigt er ausgerechnet hier sehr personliche
Gefiihle, die ihn menschlich erscheinen lassen. Die Begegnung mit dem
Tier rithrt seine Seele an — und er erkennt etwas von sich selbst. Zugleich
begreift er, wie rithrend die Trauer des Tieres {iber seinen Artgenossen ist.

In seiner zweiten Predigt iiber Dtn 15,9 ,Hab acht auf dich selbst!* fiithrt
Basilius die klassische stoische Argumentation vor, dass Tiere das ihnen
Forderliche von Natur aus erkennen und tun, wahrend Menschen dies
aus verniinftiger Einsicht heraus tun sollen: ,Es heifit: ,Hab acht auf dich
selbst!* Ein jedes Tier hat von Haus aus (oikoBev), von Seiten Gottes, der
alles erschaffen, die Fahigkeiten (dgoppag) zum Schutze seines eigenen
Daseins. Du kannst bei aufmerksamer Beobachtung finden, dass die meis-
ten Tiere ohne Belehrung (adiSaxtov) das Schadliche zu meiden wissen
und anderseits durch irgendein natiirliches Ziehen (Quowij Tt 6Axf]) zum
Genuss des ihnen Niitzlichen angetrieben werden. Deshalb hat auch der
uns erziehende Gott (mtoudedwv Npag Oeog) dieses grofle Gebot gegeben,
damit, was jenen von Natur, uns mit Hilfe der Vernunft zuteilwerde, (6mep
éxelvolg éx QUoews, TohTo NIV €k THg ToD Adyou Pondeing), damit von

223

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

uns mit Aufmerksamkeit und anhaltendem Nachdenken geschehe, was
bei den Vernunftlosen uniiberlegt (dvemotdtwg) richtig zuwege kommt,
damit wir ferner gewissenhafte Verwalter der uns von Gott gegebenen
Fihigkeiten seien, indem wir die Siinde flichen wie die Vernunftlosen das
giftige Futter, und nach Gerechtigkeit streben, wie jene nach geniefSbaren
Krautern suchen. ,Hab also acht auf dich selbst!* damit du imstande seiest,
das Schadliche vom Heilsamen zu unterscheiden. (Basilius von Caesarea,
Homilia 2, 2)

Wiederum dient der Kontrast zwischen Vernunftbegabten und Vernunft-
losen der ethischen Ermahnung. Um der Ermutigung zu einem vernunftge-
leiteten Leben willen fithrt Basilius dann auch den Anthropozentrismus
an: ,Du hast eine verstandige Seele erhalten (Yvynv €\oafeg voepav), mit
der du Gott erkennst, die Natur der Dinge ergriindest, die so stiffe Frucht
der Weisheit pfliickst. Alle Landtiere, die zahmen wie die wilden, und alle
Tiere, die im Wasser leben und die Luft durchfliegen, sind dir dienstbar
und untertan (SoUAd €0t kal Umoxeipiar). (Basilius von Caesarea, Homilia
2, 6) Die Herrschaft iiber die Tiere ist fur Basilius also einerseits ein Erweis
der Giite Gottes und andererseits ein Beleg fiir die spezifisch menschlichen
Fahigkeiten.

Dass die Vernunftbegabung verpflichtet, ist auch Grundlage eines Ge-
dankens der siebten Predigt in Zeiten einer Hungersnot. Basilius geiflelt die
menschliche Praxis, angesichts der Not nur auf den eigenen Vorteil zu
schauen, und verweist auf die Tiere, die stets zum Teilen bereit sind: ,,Zei-
gen wir Vernunftbegabte uns doch nicht grausamer als die vernunftlosen
Tiere! Diese leben vom natiirlichen Wachstum der Erde wie von einem
Gemeingut (xowi]). Schatherden weiden auf einem und demselben Berg;
viele Pferde suchen ihr Futter auf einer und derselben Wiese, und alle Tiere
gestatten so einander den Genuss des notigen Futters. Wir aber bergen in
unserem Schofle, was allen gemeinsam ist und behalten allein, was vielen
gehort.“ (Basilius von Caesarea, Homilia 7, 8)

Auch in seiner elften Predigt gegen die Alkoholiker fithrt Basilius (wie
vor ihm schon Irendus von Lyon und Clemens von Alexandrien) die Tiere
als die ,verniinftigeren“ Vorbilder an. Denn der Alkohol fordere sexuelle
Zigellosigkeit und Perversion, und so seien Betrunkene noch unverniinf-
tiger als die Vernunftlosen: ,Ja, ich mochte sagen, dass die Berauschten
unverniinftiger (dAoywtépot) sind als Vieh: alle Vierfiiligen, auch die wil-
den Tiere (Bnpia), haben ihre geregelten Antriebe (0ppcu) zur Begattung.
Diejenigen aber, die im Banne der Trunkenheit stehen und deren Leib mit
unnatiirlicher Hitze gesittigt ist, werden jeden Augenblick und jede Stunde

224

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

zu unlauteren und schamlosen Umarmungen und Liisten gereizt. (Basilius
von Caesarea, Homilia 11, 3) ,Die Vernunftlosen kennen die Grenzen der
Natur (tovg 6poug ¢ @UTewS); die Betrunkenen aber suchen im Manne
das Weib und im Weibe den Mann.* (Basilius von Caesarea, Homilia 11, 4)

Das natiirliche Streben nach dem Guten haben Menschen und Tiere
oft gemeinsam, etwa die Liebe zu den Eltern oder zu WohltiterInnen.
Ausdriicklich vergleicht Basilius daher die menschlichen Kinder mit den
Tieren. Der Clou seiner Mahnung in der zweiten seiner 55 ,ausfiihrlichen
Regeln® ist dann aber selbstverstindlich die Liebe zu Gott als unserem
Vater, als unserer Mutter sowie als unserem unermesslichen Wohltater.
Hier kommt Basilius auch auf das berithmte Jesaja-Zitat zu sprechen, dem
gemaf’ Ochs und Esel ihren Herrn kennen, Israel aber nicht.

»Es liegt demnach schon natiirlicherweise (guow®c) in uns, was aus
freier Wahl (npoaipeois) vervollkommnet wird, wenn wir nicht aus Bosheit
in unseren Gesinnungen verkehrt sind. Daher wird die Liebe gegen Gott
als eine notwendige Schuld von uns gefordert, deren Mangel fiir die Seele
das unertriglichste aller Ubel ist. [...] Wenn aber schon die Kinder zu ihren
Eltern eine natiirliche Liebe (puowy| otopyr) haben, wie es sowohl das
Benehmen der Vernunftlosen als auch die Zuneigung der Menschen in
den ersten Jahren zu ihren Miittern zeigt, so diirfen wir uns doch nicht
dadurch unverniinftiger (dAoywtépor) als die Unmiindigen und wilder als
die Tiere erweisen, dass wir uns lieblos und fremd gegen unsern Schopfer
benehmen. [...] Unter denjenigen, die ein natiirlicher Zug zu lieben nétigt,
steht der Wohltéter oben an, und dieser Zug findet sich nicht ausschlief3lich
bei den Menschen, sondern auch bei fast allen Tieren, dass sie sich zu
denen hingezogen fiihlen, die ihnen Gutes erwiesen haben. ,Es kennt, heif3t
es, ,der Ochs seinen Eigentiimer und der Esel die Krippe seines Herrn!
Es sei aber ferne, dass uns das Folgende gesagt werde: ,Israel aber kennt
mich nicht, und mein Volk versteht mich nicht. (Jes 1,3) Denn was soll ich
vom Hunde und vielen anderen derartigen Tieren sagen, die eine so grofe
Erkenntlichkeit gegen ihre Erndhrer zeigen? Fiihlen wir uns aber von Natur
in Wohlwollen und Liebe zu den Wohltdtern hingezogen und unterziehen
wir uns jeder Anstrengung, um die uns zuvor bewiesenen Wohltaten zu
vergelten, welche Rede konnte dann wohl die Geschenke Gottes wiirdig
schildern?“ (Basilius von Caesarea, Regulae fusius tractatae 2)

Tiere werden zornig und Tiere trauern. Tiere sorgen fiir sich selbst und
teilen die Nahrung miteinander. Sie praktizieren die Sexualitdt in Maflen
und kennen und lieben ihre Eltern und WohltiterInnen. Basilius weif§ eine
Menge von den Tieren, er mag und schitzt sie und nimmt sie viel haufiger

225

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

als Vorbild denn als abschreckendes Beispiel. Dariiber hinaus halt er sich
als Monch an die Abstinenz von Fleisch und lebt vegetarisch. Dazu rit er
auch in seiner ersten Predigt iiber das Fasten.

In der Spiritualitdt der frithen Monche ist das Fasten einschliefSlich der
Fleischabstinenz wie die sexuelle Enthaltsamkeit Teil einer frei gewéhlten
Praxis, die dem Paradies nahekommen und ein Leben wie die Engel fithren
mochte. ,Das Fasten war schon im Paradies ein Gebot. Das erste Gebot,
das Adam erhielt, lautete: Vom Baume der Erkenntnis des Guten und des
Bosen sollt ihr nicht essen! (Gen 3,17) [...] Ja selbst das Leben im Paradies
ist ein Vorbild des Fastens, nicht nur insofern der Mensch engelgleich wan-
delte und durch Geniigsamkeit die Ahnlichkeit mit den Engeln bewahrte,
sondern auch, weil alles, was Menschenverstand danach ersann, wie das
Weintrinken (oivonooia), das Schlachten der Tiere ({woBvoia), iiberhaupt
alles, was den Menschengeist triibt, den im Paradiese Lebenden noch nicht
bekannt war. (Basilius von Caesarea, Homilia 1, 3) Es ist bemerkenswert,
dass Basilius hier vom ,Schlachten® bzw. ,,Opfern® der Tiere schreibt und
nicht vom ,Fleischgenuss, wie es in Analogie zum Weintrinken nahege-
legen hatte. Wahrend es beim Weintrinken um dessen alkoholisierende
Wirkung und damit um ein menschliches Problem geht, dreht sich die
Fleischabstinenz um das Leiden der Tiere, die ihr Leben lassen missen.
Das wird in der Formulierung sehr deutlich, die noch dazu im Griechi-
schen poetisch klingt, weil oivomocia und {woBvaoio denselben Rhythmus
und dieselbe Endung haben und sich reimen. Strikt anthropozentristisch
lieBe sich eine solche Uberlegung kaum begriinden. Hier weitet sich der
Blick des empathischen Predigers und begreift die Tiere als eigenstindige
Teloi und sensible Lebewesen.

Die paradiesische Pflicht zur Fleischabstinenz in Gen 1 gilt jedoch auch
fir die Tiere. Auch sie sollen sich rein pflanzlich erndhren. Deswegen wird
Daniel, der vom babylonischen K6nig Nebukadnezar in eine Lowengrube
geworfen wird, zu einem Prototyp der Fastenden. Denn die Lowen nehmen
ihn zum Vorbild und verspeisen ihn nicht: ,Daniel sodann, der ,Mann des
Wohlgefallens‘ (Dan 9,23; 10,11), der drei Wochen lang kein Brot af3 und
kein Wasser trank (Dan 10,2), lehrte, in die Grube geworfen, selbst die L6-
wen fasten (Dan 6,16-22). [...] denn sie 6ffneten gegen den Heiligen ihren
Rachen nicht.“ (Basilius von Caesarea, Homilia 1, 7) Die ganze Schopfung
verzichtet darauf, andere Lebewesen zu verzehren - so das Ideal von Gen I,
das Basilius mit dem frithen Monchtum aufgreift und verwirklicht.

Eindringlich fasst Basilius schliefllich die Vorziige des Fleischfastens zu-
sammen: ,Kein Tier beklagt seinen Tod; kein Blut wird vergossen; kein To-

226

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

desurteil wird von dem unerbittlichen Bauche gegen die Tiere gesprochen;
es ruht das Messer der Schlachter. Der Tisch begniigt sich mit dem, was
von selbst wichst.“ (Basilius von Caesarea, Homilia 1, 7) Viel deutlicher
kann man seine Verantwortung fiir das Wohl der Tiere kaum ansprechen.
Basilius zeichnet ein Friedensbild, wie es Gen 1 und Jes 11 nicht treffender
geschildert haben. Natiirlich verpflichtet er die Christinnen nicht, sich
fleischlos zu erndhren, sondern réit ,nur® im Sinne einer freien Entschei-
dung dazu - die Fleischabstinenz aber und der damit signalisierte mafivolle
Fleischverzehr sind allen ChristInnen aufgetragen (Ian Jones 2013, 28-29).
Doch sein Blick ist fest auf das Wohlergehen der Tiere gerichtet. Man mag
diskutieren wie man will: Anthropozentrismus ist das definitiv nicht mehr.
Obgleich Basilius diesen in der Theorie nie bezweifelt, wendet er sich doch
praktisch von ihm ab.

5.11.2 Die neun Homilien zum Hexaemeron

Mit den Opuhion eig v E€arjpepov erdffnet Basilius eine lange und illus-
tre Reihe von Werken einer neuen literarischen Gattung. Der Begriff to
eCarjpepov, der das sechstigige Schopfungswerk bezeichnet, findet sich
erstmals bei Philon, Legum allegoriae 2, 12, und in der christlichen Litera-
tur erstmals bei Theophilus von Antiochien, Ad Autolycum 2, 12. Die Lite-
raturgattung der Auslegung der ersten Schopfungserzahlung begegnet uns
ebenfalls zuerst bei Philon, ndmlich De opificio mundi. Basilius verwen-
det dann 7| é€arjpepog, die sechstigige Schopfungsgeschichte, ausdriicklich
im Buchtitel. ,,Das Hexaemeron Basilius® des Grofien ist das fritheste, aus-
schliellich dem Schopfungsbericht gewidmete Werk, das iiberliefert ist;
es ist zugleich das einflussreichste der nicht allegorisch zu deutenden.
(Jacobus C.M. van Winden 1988, 1260) Es hat direkten Einfluss auf die
beiden nichsten Autoren dieser Gattung, ndmlich Gregor von Nyssa, der
die Schrift seines Bruders gegen Missverstandnisse verteidigt (Kapitel 5.12),
und Ambrosius von Mailand, der die Predigten seines bischoflichen Kolle-
gen Basilius 386 fast wortlich tibernimmt (Kapitel 5.13).

Basilius hat die Predigten wohl zu Beginn der Fastenzeit seines letzten
Lebensjahres 378 gehalten - und zwar innerhalb von fiinf Tagen, Montag
bis Freitag, wobei an allen Tagen zwei, ndmlich morgens und abends, nur
am Mittwoch eine einzige der neun Homilien gehalten wurden (Stig Y.
Rudberg 1997, XVI). Andrew Louth (2009, 44) vermutet, dass es eine alte

227

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Tradition gewesen sein diirfte, wihrend der Fastenzeit das gesamte Buch
Genesis zu lesen.

Schon im Aufbau distanziert sich Basilius sichtbar von der stoischen
Scala naturae. Wihrend Philon seine Gliederung von De opificio Dei der
stoischen Hierarchie des Seienden anpasst, bleibt Basilius strikt bei der bib-
lischen Reihenfolge. So gliedert er die drei Tierhomilien in Hexaemeron 7-
9 folgendermafien: Wassertiere (7) — Lufttiere (8) — Landtiere und Mensch
(9) (vgl. Basilius von Caesarea, Hexaemeron 8, 2, wo er dies ausdriicklich
betont). Man spiirt das gegeniiber der griechisch-romischen Philosophie
deutlich gewachsene christliche Selbstbewusstsein.

Methodisch weist Basilius eine allegorische Auslegung der Schopfungs-
erzdhlung klipp und klar zuriick: ,Ich kenne die Gesetze der Allegorese
(vépoug aAAnyopliag), obschon ich sie nicht aus mir selbst geschopft habe,
auf die ich vielmehr in den Arbeiten anderer gestoflen bin. Sie nehmen
die Schriftworte nicht in ihrem gewdhnlichen Sinne und nennen Wasser
nicht Wasser, sondern verstehen darunter irgendeine andere Natur; auch
Pflanze und Fisch deuten sie willkiirlich, verdrehen und deuten auch die
Entstehung der kriechenden und anderen Tiere (87p{wv) ganz nach ihrem
Geschmacke, wie die Traumdeuter die Traumerscheinungen ganz nach
ihrem Kopfe auslegen. Wenn ich aber von Gras hore, dann denke ich an
Gras, und Pflanze, Fisch, Wildtier, Haustier, tiberhaupt alles verstehe ich so,
wie es gesagt wird.“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 9, I; vgl. auch 3, 9)
Damit distanziert sich Basilius von einer Tradition, die bei Theophilus von
Antiochien (Ad Autolycum 2, 16-18, vgl. Kapitel 5.2) beginnt und bei den
Alexandrinern Clemens und Origenes (vgl. Kapitel 5.4 und 5.6) zur Bliite
gelangt.

Im Gegensatz zur Allegorese verwendet Basilius in enormem Maf3
und mit grofler Selbstverstandlichkeit das Wissen der antiken Naturwis-
senschaft (Andrew Louth 2009, 53). Doch steht dieses immer im Dienst
theologischer und ethischer Aussagen. Die wichtigsten von ihnen sollen im
Folgenden prasentiert werden:

Es gibt einen durchdachten und vollkommenen géttlichen Plan zum Woh-
le aller Lebewesen, aber besonders des Menschen: Basilius beschreibt den
gottlichen Schopfungsplan als vollkommen und alle Geschdpfe umfassend:
sJedes aber der geschaffenen Wesen (éxaotov 8¢ t@v yevopévwv) hat ir-
gendeinen eigenen Zweck (1516v tiva. Adyov) in der Schopfung zu erfiillen.
(Basilius von Caesarea, Hexaemeron 5, 4) ,Nichts Uber das Nitzliche
hinaus (mepirtétepov Tijg ypelag) hat unser Gott erschaffen, aber auch
nichts von den notwendigen Dingen (t@v avorykaiwv) vergessen. (Basilius

228

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

von Caesarea, Hexaemeron 8, 7) Zwei Beispiele, die die Perfektion der
Schépfung belegen sollen, sind die Beobachtung, dass Beutetiere hohere
Fortpflanzungsraten haben, um Fressverluste auszugleichen (Basilius, He-
xaemeron 9, 5; so auch schon Laktanz, vgl. Kapitel 5.7), und der Kérperbau
der Tiere: ,,Auch wenn du auf die Glieder der Tiere siehst, wirst du finden,
dass der Schopfer kein iiberfliissiges gegeben, kein notwendiges fortgelas-
sen hat (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 9, 5) Einmal geht es um das
Tierverhalten, das andere Mal um die Tiermorphologie. Beide zeigen, wie
gut die Tiere an ihre Lebensbedingungen angepasst sind.

Bemerkenswert ist, dass Basilius einen vergleichsweise schwachen An-
thropozentrismus vertritt: ,Wenn also eine Grasart auch nur Tieren niitz-
lich ist, so kommt doch der Nutzen, den diese davon haben, auch uns zu-
gute...“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 5, 2) Das ist weit vorsichtiger
formuliert als bei manchem Autor vor ihm. Dabei kennt Basilius durchaus
dreierlei Niitzlichkeit der nichtmenschlichen Schépfung fiir den Menschen,
namlich materiell, religios und ethisch: ,Das eine ist fiir die Menschen
da zur Nutznieflung, das andere zur Betrachtung des Schépfungswunders.
Wieder andere Dinge sind schrecklich, um unserm Leichtsinn zu wehren.
(Basilius von Caesarea, Hexaemeron 7, 6) Dennoch betont Basilius, dass
Gott fiir alle Geschopfe sorgt: ,Der Herr itber Wind und Meer hat dem
kleinen Lebewesen eine Spur seiner groflen Weisheit eingesenkt. Nichts,
was Gott nicht vorausgesehen, wofiir er nicht vorgesorgt hitte (O0&v
ampovénTtov, ovdev fpernuévov mapa O=ol). Alles schaut sein nie schla-
fendes Auge (Spr 15,3). Allen ist er nahe, sorgt fiir eines jeden Wohl
(éxmopilwv éxdotw v owtnplav).” (Basilius von Caesarea, Hexaemeron
7, 5) Der Begrift cwtnpia ist hier durchaus doppeldeutig - er kann auch
mit ,,Heil“ Gibersetzt werden. Gott sorgt also fiir das ,,Heil“ aller Lebewesen,
sogar der kleinsten. Das ist eine starke Ansage!

Die naturwissenschaftliche Betrachtung der Schopfung fiihrt zum umso
grofferen Lob des Schopfers (vgl. Domenico Ciarlo 2007, 144): So mahnt
Basilius: ,,Lerne in allem die Weisheit Gottes kennen, und hore nie auf,
sie zu bewundern und in jeder Kreatur den Erschaffer zu verherrlichen
(8w éomg Tiig kTioews do&alerv Tov mowmnTiv)!“ (Basilius von Caesarea,
Hexaemeron 8, 7) Als besondere Beweise fiir Gottes Grofe und Kreativitat
sieht er die Vielfalt der Arten und ihrer Beschaffenheit und sagt: ,Alle
Fischarten einzeln aufzahlen wollen, hief3e aber die Wogen des Ozeans zah-
len oder das Wasser des Meeres mit hohler Hand messen wollen.” (Basilius
von Caesarea, Hexaemeron 7, 1) Auch die Angemessenheit der natiirlichen
Verhaltensweisen zeige Gottes Grofie, etwa die Wanderung der Fische und

229

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Meerestiere von Laich- zu Futterpldtzen und von Winter- zu Sommerauf-
enthalten: ,Wer ist es, der sie treibt? Wo ist ein koniglicher Befehl? Welche
offentliche Bekanntmachung gibt ihnen die bestimmte Zeit an? Wer ist ihr
Fihrer in die Fremde? Du siehst iiberall die gottliche Anordnung, wie sie
selbst die kleinsten Dinge beherrscht.” (Basilius von Caesarea, Hexaemeron
7,4) Analog deutet Basilius auch den Zug der Vigel (Basilius von Caesarea,
Hexaemeron 8, 5).

Man spiirt die Begeisterung des Bischofs, wenn er am Ende eines Tages
seine Predigt so beschliefit: ,Die Schriftworte, nur so gelesen, sind ein paar
kurze Silben. ,Es bringen die Wasser hervor gefliigelte Tiere, die iiber der
Erde am Firmament des Himmels dahinfliegen. (Gen 1,20) Erforscht man
aber den Sinn dieser Worte, dann wird das grofle Wunder der Weisheit
des Schopfers offenbar. Wie vielerlei Gefliigel hat er doch vorgesehen! Wie
hat er sie doch nach Art und Gattung geschieden, und wie jede Art durch
Eigentiimlichkeiten charakterisiert! Der ganze Tag reichte nicht aus, euch
die Wunder der Luft zu schildern (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 8,
8)

Manche Tiere dienen dem Menschen als negatives Vorbild: Die moralana-
loge ,,Schlechtigkeit” (koxio) der Tiere spielt bei Basilius eher eine geringe
Rolle und betrifft vor allem die Beutegreifer. So beschreibt er die ,List*
des Krebses, der sich von Austern erndhrt, folgendermafien: ,Den Krebs
geliistet nach dem Fleisch der Auster; aber wegen der harten Schale kann
er der Beute schwer habhaft werden. [...] Wenn er sieht, wie die Auster
sich an windstillen Plitzchen behaglich wirmt und ihre Schalen gegen
die Sonnenstrahlen 6ffnet, dann wirft er unversehens ein Steinchen dazwi-
schen, verhindert so das Verschlieffen und ersetzt damit, wie man sieht,
mit List das, was thm an Kraft fehlt. Das ist die Schlechtigkeit derer, die
keine Vernunft und keine Stimme besitzen (AUty ] koxio T@V prjte Adyov
pite Qwviig petexévtwv). — Ich mochte dir den Erwerbssinn und die
Geschicklichkeit der Krebse wiinschen, ohne dass du dabei dem Néchsten
schadest. (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 7, 3) Ein zweites Beispiel ist
noch bemerkenswerter: Der Polyp passt sich farblich seiner Umgebung an,
damit seine Beute sich in Sicherheit wiegt und ihm so nahe kommt, dass
er sie fangen kann. So gleiche der Polyp jenen Menschen, die sich ihrer
Umgebung anpassen, selbst wenn diese moralisch verdorben ist (Basilius
von Caesarea, Hexaemeron 7, 3). Es gibt also tierliches Verhalten, das mo-
ralisch gesehen nicht nachahmenswert ist. Insgesamt {iberwiegen aber die
Beispiele positiven tierlichen Verhaltens bei weitem.

230

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

Viele Tiere dienen dem Menschen als positives Vorbild: Zunéchst einmal
sieht Basilius einige Vorbildmdglichkeiten im Blick auf Tugenden, die die
Beziehung des Menschen zu sich selbst betreffen. So soll die natiirliche
Selbstbegrenzung der Tiere fiir die Menschen ein Vorbild der MafShaltung
sein: ,Wie haben sich doch die Fischarten je einen entsprechenden Ab-
schnitt zugeteilt, betreten kein fremdes Gebiet, sondern bleiben in ihren
Grenzen! [...] Aber wir sind nicht so. Woher kommt das? Weil wir die
ewigen Grenzen verriicken, die unsere Viter gesetzt haben. Wir verteilen
die Erde, fiigen Haus an Haus, Acker an Acker, um dem Néchsten etwas zu
nehmen. [...] Der Fisch widerspricht dem Gesetz Gottes nicht (Ix0Ug ovx
avtiAéyel vouw Oeod), doch wir Menschen wollen uns nicht an die heil-
samen Lehren halten (&vBpwmot cwtpiwv Sidaypdtwyv ok dvexduedo).
Verachte die Fische nicht, weil sie sprach- und vernunftlos (Gpwva xai
aAoya) sind! Fiirchte dich vielmehr, unverniinftiger (GAoywtepog) als sie
zu sein, wenn du dich der Anordnung Gottes nicht fugst!“ (Basilius von
Caesarea, Hexaemeron 7, 3-4) Die abschlieflende Mahnung ist bemerkens-
wert. Einerseits, weil es um Achtung und Respekt vor den Tieren geht -
ein Ton, den wir bisher in der frithchristlichen Literatur kaum so gehort
haben - und andererseits, weil dieser Respekt ausgerechnet gegeniiber den
Fischen eingefordert wird, die gemidfl der stoischen Scala naturae unter
allen Tieren den niedrigsten Rang einnehmen. So gesehen kommt Basilius
den Tieren sehr weit entgegen!

Die konsequente Ausrichtung der Tiere auf ihre Zukunft kann fiir Ba-
silius zum Vorbild menschlicher Hoffnung werden: Er spricht von der
»Begabung der Tiere mit einem Blick fiir die Zukunft, auf dass auch wir
nicht an diesem gegenwirtigen Leben héngen, sondern unsere ganze Sorge
auf das kiinftige Leben verwenden.“ (Basilius von Caesarea, Hexaemeron
9, 3) Wiederum sieht er ausgerechnet die Fische als besonders vorbildhaft:
»Die Fische wissen um eine gewisse Vorsorge fiir die Zukunft; wir aber ver-
geuden aus Mangel an Zukunftshoffnung in tierischer Wollust unser Leben.
Der Fisch wechselt so viele Meere, um irgendeinen Vorteil zu finden; was
willst du sagen, der du im Miifliggang dahinlebst?“ (Basilius von Caesarea,
Hexaemeron 7, 5) Aber auch die Beharrlichkeit der Schwalbe, die sich von
Riickschldgen beim Nestbau oder bei der Aufzucht der Brut nie entmutigen
lasst, beeindruckt den Bischof (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 8, 5).

Vorbilder fiir die sozialen Tugenden findet Basilius eher bei den Tieren
der Luft und des Landes - ihr Sozialverhalten ldsst sich leichter beobach-
ten. So rithmt er die Gastfreundschaft der Krahen (Basilius von Caesarea,
Hexaemeron 8, 5), die Sorge der Storche fiir die alten Eltern (Basilius,

231

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Hexaemeron 8, 5), also den legendéren, noch heute so genannten und auf
die Menschen iibertragenen ,Storchendank® (avtimehopywoig), die gren-
zenlose Treue der Hunde zu ihrem Herrn, neben dem sie nach dessen Tod
so lange sitzen bleiben, bis sie selbst verhungern (Basilius von Caesarea,
Hexaemeron 9, 4), und generell die Liebe der Tiere zwischen Eltern und
Jungen: ,,Unbegreiflich grofd ist bei den Tieren die gegenseitige Liebe der El-
tern und Jungen, weil Gott, der sie erschaffen hat, den Mangel an Vernunft
durch ein Ubermaf sinnlicher Gefiihle ersetzt hat (81611 6 Snpovpyroag
adTa ®e0g TNV ToD AGyou ENAewyty S Tiig TV aloBnTrplwv Teplovaiog
nopepvBrioato). (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 9, 4)

Bleibt noch die Frage nach den intellektuellen Fihigkeiten der Tiere:
Zunidchst einmal unterscheidet Basilius in stoischer Tradition die Tiere
als beseelte von den Pflanzen als unbeseelten Lebewesen (Basilius von
Caesarea, Hexaemeron 7, 1). Zwischen den einzelnen Tieren gibt es fiir
ihn unterschiedliche Grade der Beseelung: Landtiere haben mehr vom Le-
bensprinzip der Seele als Wassertiere (Basilius von Caesarea, Hexaemeron
8,1). In jedem Fall aber ist die Seele der Tiere irdisch und damit sterblich:
»Da nach der Schrift die Seele eines jeden Tieres sein Blut ist (Lev 17,11),
das Blut aber sich verdichtet und in Fleisch verwandelt, das Fleisch aber
verwest und in Erde sich auflost, so ist die Tierseele natiirlich erdhaft. [...]
Glaub nicht, sie sei alter als ihre kérperliche Substanz oder sie werde nach
der Auflésung des Fleisches fortbestehen! (Basilius von Caesarea, Hexae-
meron 8,2) Damit negiert Basilius nicht nur die Priexistenz der Tierseele
(und damit auch die Seelenwanderung), sondern ebenso deren Postexistenz
in der Ewigkeit. Trotz aller Tierliebe bleibt er mit einem (fragwiirdigen)
Verweis auf die Bibel ganz bei der klassischen stoisch-christlichen Position.

Dabei erkennt Basilius in manchen Tieren sehr wohl eine Fahigkeit,
die dem menschlichen syllogistischen Schlussfolgern hochst dhnlich ist.
Zwei Beispiele dafiir sind Geier und Hunde. Die Geier folgen ziehenden
Heeren, weil sie sich davon Leichen erhoffen — und das konnen sie nicht
von Geburt an wissen, sondern nur aus Anschauungen lernen. Basilius fasst
das vieldiskutierte Beispiel so zusammen: ,,Du siehst ja unzahlige Scharen
Geier den Heeren folgen, die aus der Waffenriistung auf den Ausgang
schlielen. Das ist aber menschlichem Uberlegungen nicht fern (o0 paxpdv
¢oTL Aoylop@v avBpwrivwv). (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 8, 7)
Die Aloga-These steht wie ein Dogma im Raum, das Basilius nicht in Frage
stellen will. Und doch fragt man sich, warum das Verhalten der Geier dem
menschlichen Uberlegen nur ,nicht fern“ sein soll und wie es sich dann
eigentlich erklaren lasst.

232

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.11 Basilius von Caesarea

Das zweite Beispiel stammt von Chrysipp — wir haben es bereits bei
Sextus Empiricus (Kapitel 3.6.3) und Tiberius Iulius Alexander, dem Neffen
Philons (Kapitel 3.6.1), kennengelernt: ,Was die Weltweisen nach langen
Jahren des Studiums kaum gefunden haben, namlich die Kettenschliisse
(tag TV guAAoylop@v TAoKOG), das weifl, wie man sieht, der Hund, nur
von der Natur belehrt (mapa g @Uoews Temoudevpévos). Wenn er ndm-
lich ein Wild aufspiirt und dabei auf verschiedene Fahrten stof3t, dann den
iberallhin fithrenden Spuren nachgeht, so spricht er doch mit solchem
Verhalten nur den Syllogismus aus (t1jv cuAhoyloTikny ewvnv): ,.Das Wild
hat sich dahin oder dorthin oder nach einer dritten Seite hin gewendet;
aber es ist weder dahin noch dorthin gelaufen; folglich muss es nach dieser
Seite hin gelaufen sein. So findet er nach Ablehnung des Unrichtigen das
Richtige. (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 9, 4) Der Hund vollzieht
also nach Basilius keinen syllogistischen Schluss, sondern wird ,von der
Natur belehrt. Hier bleibt der Bischof ganz bei der traditionellen stoischen
Lehre.

Wie schon Laktanz (Kapitel 5.7) fithrt auch Basilius den aufrechten
Gang des Menschen als zentrales biologisches Korrelat zur Vernunftbega-
bung an. Den Halbsatz in Gen 1,24 ,Die Erde bringe hervor® legt er so aus:
»Die Tiere sind erdgeboren und zur Erde geneigt. Aber das ,himmlische
Gewachs' (Platon, Timaios 90 A-B), der Mensch, zeichnet sich ebenso sehr
durch den Korperbau wie durch den Adel seiner Seele aus. Welche Gestalt
haben die Vierfiifler? Ihr Kopf ist der Erde zugekehrt, sieht auf den Bauch
und sucht auf jede Weise dessen Lust zu befriedigen. Dein Haupt ist dem
Himmel zugewandt; deine Augen schauen nach oben.” (Basilius von Cae-
sarea, Hexaemeron 9, 2) Die Vernunftbegabung dient also vor allem dazu,
den Menschen auf Gott hin zu orientieren, damit er seiner Verwandtschaft
mit Gott gerecht wird. Wie bei Laktanz werden die Kérpermerkmale des
aufrechten Gangs und des erhobenen Blicks zum Code sozialer Ordnung.

Dennoch wird das Fehlen der Vernunft bei den Tieren durch ein Uber-
maf3 der Gefiihle ausgeglichen (Basilius von Caesarea, Hexaemeron 9, 4).
So wird trotz allem die giitige Fiirsorge Gottes fiir seine Geschopfe sicht-
bar: ,Dass Gott den Mangel an Vernunft in der Tierwelt ausgleicht, offen-
bart zugleich die Giite des christlichen Schopfergottes und seine Liebe zu
jeglicher Kreatur, ein entscheidend neues Moment in der Sicht der Natur,
vor allem gegeniiber der Stoa. Basilius hat diesen revolutiondren Gedanken
in den Homilien des Hexaemeron immer wieder hervorgehoben.* (Rainer
Henke 2000, 46)

233

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Zusammenfassend ist Basilius® grof3e Liebe zu den Tieren und sein ein-
fithlsames Reden {iber sie ein uniibersehbares und starkes Merkmal seiner
Predigten. Sie entspricht auch seiner Begeisterung fiir die detaillierte Tier-
beobachtung der Naturwissenschaft. Dass er die ménchische Fleischabsti-
nenz so stark mit der Vermeidung von Tierleid begriindet und Mitgefiihl
mit einem trauernden Ochsen empfindet, ist ebenfalls neu. Auf der Ebene
des praktischen Umgangs ist Basilius also ein grofler Tierfreund. Auf der
Ebene der theologisch-ethischen Theorie jedoch hegt er an den tiberkom-
menen Positionen des stoisch-christlichen Anthropozentrismus und der
Aloga-These keinen grundsitzlichen Zweifel. So tief und fest sind diese in
der spatantiken Kultur verwurzelt, dass sie gar nicht mehr als fragwiirdig
wahrgenommen werden. Dennoch bleibt die Kernposition des Anthropo-
zentrismus, dass alles einzig und allein zum Nutzen des Menschen geschaf-
fen sei, bei Basilius aulerordentlich schwach. Wenn er sie tiberhaupt er-
wihnt, und das tut er eher selten, dann schwicht er sie soweit wie méglich
ab. Basilius gehort ohne Zweifel zu den ,am wenigsten anthropozentristi-
schen® Autoren der frithen Kirche.

5.12 Gregor von Nyssa

Gregor von Nyssa, geboren um 335/ 340 in Caesarea und gestorben nach
394 in Nyssa, ist das zweitjiingste von zehn Kindern, nach seiner Ausbil-
dung zunéchst verheiratet und schon bald verwitwet. Beeinflusst von seiner
altesten Schwester, der Nonne Makrina, und dem Zweitéltesten, seinem
Bruder und Bischof Basilius von Caesarea (Kapitel 5.11), wird er Monch
und 372 Bischof des neu errichteten Bistums Nyssa, des heutigen Nevsehir
in Kappadokien. Theologisch denkt und schreibt er systematischer als sein
Bruder und fithrt dessen trinitarische Ideen fort, vor allem auf dem Konzil
von Konstantinopel 381, wo sie in das Glaubensbekenntnis aufgenommen
werden. Gregor hat ein umfangreiches literarisches Werk geschaffen, je-
doch im Gegensatz zu seinem Bruder Basilius viel weniger iiber die Tiere
geschrieben.

Seine Schrift De hominis opificio, ,eines der Hauptwerke patristischer
Anthropologie in griechischer Sprache® (Giovanni Mandolino 2018, 416),
das den Grofiteil der hier darzustellenden Inhalte liefert, versteht Gregor
als Vollendung dessen, was Basilius im Hexaemeron aus Zeitgriinden nicht
mehr ausgefiihrt hat, nimlich die Erschaffung und Gottebenbildlichkeit
des Menschen. Dabei greift Gregor wie schon sein Bruder intensiv auf

234

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.12 Gregor von Nyssa

die zeitgendssische Naturwissenschaft zuriick. Der Deutung der leiblichen
Beschaffenheit des Menschen wendet er mehr Aufmerksamkeit zu als der
Deutung der Seele und des Geistes. Manche Gedanken entfalten Impulse,
die schon Basilius gesetzt hat, manche tauchen zum ersten Mal auf.

Die leitende Frage von De hominis opificio ist, warum der Mensch
gemaf3 der Schopfungserzidhlung als letztes Werk Gottes geschaffen wird.
Entlang seiner Antwort untermauert Gregor von Beginn an einen starken
Anthropozentrismus, indem er mit poetischen Sitzen eine Welt schildert,
die perfekt fiir den menschlichen Nutzen vorbereitet wird: ,,Schon war also
alles zu seinem Ende gelangt. [...] Und voll war die Erde von den Jahrzeit-
friichten, indem sie zugleich mit den Bliiten die Friichte trieb, voll waren
die Wiesen von allem, was auf den Wiesen wichst, und alle Riffe und Ho-
hen, und alles Flach- und Higelland und alle Talgriinde waren mit frisch
grilnendem Grase und der bunten Pracht der Baume geschmiickt, die
sich soeben aus der Erde erhoben, aber schnell zur vollendeten Schonheit
emporwuchsen. Lustig aber war alles, natiirlich, und das auf Geheif$ Gottes
zum Leben gelangte Getier sprang umher, herden- und artenweise in den
Gebiischen geborgen, von den Liedern der Singvogel ertonte allenthalben
jeglicher Strauch und Schatten spendende Busch. [...] und der gesamte
Reichtum der Schépfung zu Land und zu Wasser war fertig, aber der
Teilhaber (6 petéywv) war nicht. Noch war ndmlich dieses grofle und ehr-
wiirdige Ding (10 péya todto xat tipov xpfjpa), der Mensch, nicht in der
Welt der Dinge ansdssig. Denn es war auch nicht billig, dass der Herrscher
(&pxwv) vor den Beherrschten erschien, sondern erst nach Zubereitung des
Herrschergebietes war es an der Zeit, dass der Konig (Paoileds) auftrat.
(Gregor von Nyssa, De opificio hominis 1-2) Noch nirgends haben wir
die anthropozentristische Deutung des Sechstagewerks in einer so reichen
und phantasievollen Ausschmiickung gelesen wie hier. Und noch nirgends
wurde die menschliche Kénigswiirde so direkt mit der Teilhaberschaft oder
Stakeholderschaft gleichgesetzt. Konig zu sein heif$t Nutznief8er zu sein -
eine Gleichung, die sich durchaus hinterfragen lasst. ,Gregory imagines the
scene of creation as a lavish banquet laid out for a guest who has yet to
arrive — a world made for human consumption” (Eric Daryl Meyer 2018,
43)

Als entscheidenden Unterschied des Menschen zu den Tieren und als
konstitutives Merkmal fiir die menschliche Gottebenbildlichkeit betrachtet
Gregor den freien Willen. So schreibt er in seiner Abhandlung iiber die
Jungfraulichkeit: ,Er war Bild und Gleichnis (eix@v v xai opoiwpa) [...]
der Kraft, die iiber alles Seiende Konig ist (Pactievovar), und deswegen

235

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

erhielt er in der Selbstmichtigkeit der Entscheidung die Ahnlichkeit mit
dem, der die Macht zu allem hat...“ (Gregor von Nyssa, De virginitate
12) Daraus folgt sehr klassisch: ,Die Selbstmachtigkeit des Menschen ist
[...] fir Gregor der wesentliche Zug der Gottebenbildlichkeit [...] Sie ist
notwendig mit der Vernunftbegabung des Menschen verbunden (Martin
Streck 2005, 132-133)

Wie schon Basilius fragt Gregor vor allem nach den Kopermerkmalen,
die den Menschen als Herrscher der Schopfung pradestinieren und seine
Fithrungsrolle ermdglichen. Hierzu gehort zunichst seine mangelnde Aus-
stattung mit korperlicher Stédrke, die ihn hilfsbediirftig macht, weshalb er
die Tiere zu dominieren und domestizieren beginnt. Er braucht das, kann
es aber auch (Gregor von Nyssa, De opificio hominis 7). Das zweite, uns
ebenfalls schon bekannte Merkmal ist der aufrechte Gang: ,,Aufrecht aber
ist die Gestalt des Menschen und zum Himmel gerichtet, und in die Hohe
blickt er. Fiirstlich ist auch dies und bezeichnet die koniglichen Wiirde
(Apywo xol TadTa, kal TV Pacthkny a&lav emonpaivovtar). Denn dass
unter den Geschopfen allein der Mensch so beschaffen ist, allen anderen
aber die Korper sich nach unten neigen, zeigt deutlich den Unterschied
der Wiirde zwischen den unter die Herrschaft Gebeugten und der iiber
ihnen stehenden Macht (t7v t¥jg &&log Stapopary, TV Te VTOKVTTOVTWY TH
duvaoTteln, kal T7g VTEpavETT® o1)¢ avT®V eSovaiag). (Gregor von Nyssa,
De opificio hominis 8)

Schliellich kommen bei Gregor als drittes spezifisch menschliches Kor-
permerkmal iiber seinen Bruder Basilius hinausgehend die freigespielten
Hénde hinzu, die erst die Sprachfihigkeit des Menschen ermdglichten.
In De hominis opificio 8 ,wird dargestellt, wie die korperlichen Charakte-
ristika des Menschen miteinander zusammenhingen und wie sie alle auf
den Dienst am Logos ausgerichtet seien: Der aufrechte Gang entbindet
die Vorderglieder von ihrer Funktion als Stiitzorgane, ist also die Voraus-
setzung fiir die Bildung der Hénde. Die Hinde wiederum befreien den
Mund von der Aufgabe, sich die Nahrung direkt zuzufithren; dadurch aber
kénnen Mund und Zunge eine Gestalt annehmen, die die Gliederung der
Stimme ermdglicht. Miissten wir ndmlich gleich den Tieren die Pflanzen
mit dem Mund abrupfen, so hitten wir eine Schnauze, schwielige, dicke
Lippen und eine raue, tierische Zunge bekommen und konnten folglich
auch allerhdchstens tierische Laute dufSern. (Urs Dierauer 1977, 236) Was
Dierauer kompakt zusammenfasst, belegt die lange und anspruchsvolle
Gedankenkette Gregors vom aufrechten Gang bis zur Sprachfahigkeit, die
auch der modernen Biologie zur Ehre gereichen wiirde. Der menschliche

236

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.12 Gregor von Nyssa

Organismus wird als perfekt auf die Ausbildung der Sprache ausgerichtet
dargestellt.

Auf die hermeneutische Problematik, dass aus diesen kategorialen, kon-
tingenten Unterschieden der Kérperbeschaffenheit ein kategorischer, prin-
zipieller Unterschied in der Wiirde konstruiert wird (Eric Daryl Meyer
2018, 46), hatten wir schon andernorts hingewiesen. Das Problem ist nicht
spezifisch fiir Gregor, sondern betrifft die gesamte stoische Naturphiloso-
phie. Der Schluss vom Sein auf das Sollen, so unumganglich er ist, bleibt
ethisch betrachtet immer prekér und bedarf einer sehr differenzierten und
vorsichtigen Darlegung. Bei Gregor bleibt er hingegen (wie insgesamt in
der Stoa) weitgehend unreflektiert.

Dass die Aloga-These in einem Werk iiber die Erschaffung des Menschen
nicht eigens erldutert wird, kann nicht verwundern. In seiner Predigt iiber
die dritte Seligpreisung ,Selig die Trauernden® kommt Gregor jedoch auf
sie zu sprechen, denn auf Grund der Vernunftlosigkeit spricht er den Tieren
die Fahigkeit zu trauern ab: ,.... wer in den Liisten dieses Lebens versinkt,
von dem kann man nicht annehmen, dass er trauere. Letzteres beweisen
auch die vernunftlosen Tiere; diese befinden sich zwar von Natur aus
in einem bedauernswerten Zustand - denn was ist jammervoller, als der
Vernunft beraubt zu sein? —, aber ein Gefiihl ihres Ungliickes haben sie
nicht; vielmehr verlduft ihr Leben in einer gewissen Freude: das Pferd ist
voll Ubermut, der Stier tummelt sich, dass der Staub auffliegt, das Schwein
straubt seine Borsten, die jungen Hunde scherzen, die Kélber hiipfen; jedes
Lebewesen kann auch durch mancherlei Zeichen seine Freude ausdriicken.
Hitten sie jedoch eine Vorstellung von der Freude (xdpic) der Vernunft,
die sie entbehren, sie verbrachten ihr stumpfes, niedriges Leben nicht in
Freude (n80v1}).“ (Gregor von Nyssa, De beatitudinibus 3, 4)

Trauer im eigentlichen Sinne, da ist Gregor ganz stoisch, kann nur
gegeben sein, wenn jemand eine klare Vorstellung von dem Verlust und
den Moglichkeiten seiner Bewiltigung hat, wenn jemand sich also dazu
verhalten kann. Diese Moglichkeit spricht er den Tieren ab, weil sie fiir
ihn keine Vernunft besitzen. Die Vernunftlosigkeit ihrerseits wertet Gregor
zwar objektiv als Ungliick der Tiere, das diese jedoch subjektiv nicht emp-
finden wiirden und kénnten - und schildert ausfithrlich ihre sinnlichen
Freuden. - Inhaltlich war sein Bruder Basilius vollig derselben Meinung.
Wenn wir uns aber an die Darstellungsweise erinnern, mit der er den
trauernden Ochsen schildert, den er beobachtet hat, dann wird gleichwohl
ein Unterschied deutlich. Zumindest performativ lasst Basilius anklingen,
dass er mit dem stoischen Konzept der Unféhigkeit der Tiere zu wahrer

237

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Trauer nicht gliicklich ist. Gregor hingegen schildert zwar anschaulich die
Freuden der Tiere — aber es beriihrt ihn offenkundig nicht, ihnen die echte
Freude abzusprechen, die den Vernunftbegabten vorbehalten ist. Wo Basili-
us empathische Néhe zu den Tieren zeigt, bleibt Gregor in indifferenter
Distanz zu ihnen.

Insgesamt sieht Gregor die Tiere im Rahmen der stoischen Scala naturae
den Pflanzen nédher als den Menschen, was fiir ihn die Legitimation be-
griindet, Tiere wie Pflanzen als Nahrung zu verzehren: ,Darum hat der all-
gemeine Gesetzgeber auch die Natur der Tiere, als nicht weit entfernt vom
Pflanzenleben, in gleicher Weise dem Gebrauch des Menschen iibergeben,
um statt des Krautes ihren Besitzern zu dienen; denn ,alles Fleisch, sagt er,
,esset wie Krauter des Feldes® (Gen 9,3); nur wenig scheint sie ja durch ihre
Empfindungsfahigkeit voraus zu haben vor dem, was ohne diese wichst
und sich mehrt. Zur Lehre sei dies den fleischlich Gesinnten, das Denken
nicht zu sehr an die sinnlichen Dinge zu fesseln, sondern in den seelischen
Vorziigen geschiftig zu sein, da die wahre Seele sich in diesen zeigt, die
Sinnesempfindung aber auch in den Tieren ist.“ (Gregor von Nyssa, De
hominis opificio 15) Gregor vollzieht die iibliche Unterscheidung zwischen
rein vegetarischer Erndhrung vor und fleischlicher Erndhrung nach dem
Stindenfall nicht mit. Denn die Empfindungsfahigkeit der Tiere ist fiir
ihn keine ethisch relevante Begabung. Stattdessen kommt er sofort auf die
Mahnung, die diese Einschétzung fiir den Menschen enthalt, ndmlich sich
vom Tier abzuheben.

Die menschliche Vernunftbegabung bleibt also auch fiir Gregor eine Ver-
pflichtung zur Moralitdt. In De opificio hominis 18 beschreibt er gut stoisch,
dass die Natur des Menschen aus zwei Halften zusammengesetzt ist, der
gottlichen und der tierlichen. Die moralische Aufgabe des Menschen beste-
he nun darin, die zweite durch die erste zu beherrschen. Wahrend namlich
die Tiere durch natiirliche Impulse zur Selbstfiirsorge getrieben wiirden,
miisse der Mensch diese Krifte durch die Anleitung der Vernunft zum Gu-
ten fithren. An anderer Stelle bemiiht Gregor das vertraute platonische Bild
vom Wagenlenker und den wildgewordenen Zugtieren: ,Wenn dagegen die
Vernunft wie irgendein Wagenlenker (tig rjvioyog) die Ztigel fallen lasst, der
alsdann selbst unter das Fuhrwerk kommt und hinter demselben geschleift
wird, wohin die Zugtiere in ihrer vernunftlosen Bewegung (1) &Aoyog
kivnotg) das Gespann gerade reifSen, dann verwandeln sich die Antriebe
in Leidenschaft, deren Unwesen auch an den Vernunftlosen zu sehen ist
(t6te €ig MGBog al Oppol KaTaoTPéPovTaL, olov 81 Kol £TL TOlG AAGYOLS
£oTv i0elv).“ (Gregor von Nyssa, Dialogus de anima et resurrectione 8,

238

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.13 Ambrosius von Mailand

7) Dieses Bild aus Platons Phaidros (vgl. Kapitel 3.3), das noch heute in
vielen Redewendungen anklingt — etwa wenn von ,ziligellosem Verhalten®
die Rede ist -, illustriert deutlich wie kaum ein anderes das Bemiihen der
griechischen Ethik, das Tier im Menschen zu domestizieren und sowohl
unschédlich als auch niitzlich zu machen. Es illustriert das tiefe Misstrauen
der Griechen gegeniiber den Gefiihlen - das seinen langen Schatten dann
auch auf die Tiere wirft.

Gregor orientiert sich theologisch wie spirituell stark an seinem alteren
Bruder Basilius, hat aber nicht dessen Esprit und tibernimmt vor allem
nicht dessen grofle Liebe zu den Tieren. Den Anthropozentrismus macht
er ungewohnlich stark, indem er das Konigtum des Menschen, das er in
der Gottebenbildlichkeit erkennt, ausdriicklich mit der Erméchtigung zur
Nutzung der Schopfung gleichsetzt. Genuin ist auflerdem seine biologische
Herleitung der Sprachfihigkeit des Menschen aus dem aufrechten Gang.
Insgesamt ist ihm die nichtmenschliche Schopfung kein grofies Anliegen.

5.13 Ambrosius von Mailand

Ambrosius wird 339 in Augusta Treverorum (Trier) geboren und stirbt 397
in Mediolanum (Mailand). Seine Eltern gehoren zur romischen Senatsa-
ristokratie, sein Vater Aurelius Ambrosius ist Prafekt der Provinz Gallia
Narbonensis (im heutigen Siidfrankreich) und stirbt frith. Ambrosius erhalt
eine gute juristische Ausbildung, um wie sein Vater die Beamtenlaufbahn
einzuschlagen. 372/373 wird er Préfekt der Provinz Aemilia-Liguria mit Sitz
in Mailand, einer der damaligen Kaiserresidenzen. Doch schon 374 wird er
vom Volk zum Maildnder Bischof gewahlt, obwohl er noch Katechumene
ist. Nach Riicksprache mit dem Kaiser nimmt er das Amt an und empfangt
innerhalb einer Woche die Taufe sowie die Weihen zum Diakon, Priester
und Bischof. Auf Grund seiner neuen Aufgabe befasst er sich nun erstmals
mit Theologie. Er wird kein grofier Theologe, sondern eher ein Kirchenpo-
litiker, der seine Theologie von Basilius von Caesarea (Kapitel 5.11) und
anderen grofien Theologen seiner Zeit {ibernimmt und aus der griechisch-
sprachigen in die lateinisch-sprachige Welt transferiert.

Uber die Hilfte seiner Schriften widmen sich der Bibelauslegung und
gehen vermutlich auf Predigten zuriick. Ambrosius hat, soweit ich sehe als
einziger der Kirchenviter, eine eigene Abhandlung tiber die Noacherzah-
lung geschrieben: De Noe et Arca aus dem Jahr 378. Sonst wird die Arche
oft nur erwdhnt. Das Holz der Arche und das Wasser der Flut werden

239

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

als Bild fiir das Kreuz Christi und das Wasser der Taufe verstanden, und
manchmal ist noch von den beiden Végeln, dem Raben und der Taube die
Rede, die Noach aussendet. Vor allem aber wird die Arche als Bild fur die
Kirche verwendet, in der ein regelrechter ,,Zoo“ von Menschen friedlich
vereint ist und harmonisch zusammenlebt. Ambrosius legt hingegen einen
Grofiteil der Erzdhlung aus, und zwar in einem doppelten Verfahren: Zu-
ndchst erkldrt er den Wortsinn des Textes, anschliefSend den ,,sensus altior,
den hoheren, also allegorischen Sinn. Den erkennt er konsequent in der
Auseinandersetzung des Menschen mit seinem Begierden und Leidenschaf-
ten. Noach ist der Gerechte, also der Verstand (mens), der alle irrationalen
Leidenschaften unterwirft und sie gleichsam in die Arche seiner Vernunft
einsperrt (Ambrosius, De Noe et Arca 9, 30).

Nicht alles, was Gen 6-9 {iber die Tiere zu sagen hat, wird von Ambrosi-
us interpretiert. Oft iiberspringt er theologisch bedeutsame Verse und halt
sich dafiir bei Detailfragen auf. Fiir unsere Fragestellung scheint mir nur
eine ldngere Passage bedeutsam, ndmlich die Abhandlung der Frage, war-
um die Tiere in der Flut sterben miissen, obwohl sie doch nicht gesiindigt
haben. Ambrosius zieht zur Erklarung mehrere Argumente heran. Zunéchst
ist es fiir ihn wie bei einem Heer, das sterben muss, wenn der Heerfiihrer
einen Fehler gemacht hat und selber stirbt: ,Wenn der Mensch untergeht,
dem Gott der Herr eine konigliche Macht (regalis potestas) iiber jedes Ge-
schlecht der Tiere gegeben hat“ (Ambrosius, De Noe et Arca 10, 31), dann
miissen alle Tiere mit dem Menschen untergehen. Auch bei einer Pest wiir-
den schliefilich die Tiere zusammen mit den Menschen infiziert. Das zweite
Argument ist die Analogie zum Korper: Wenn der Kopf stirbt, sterben alle
tibrigen Korperteile mit, was umgekehrt nicht der Fall sein muss. ,Das
Haupt und gewissermaflen das Fithrungsorgan der {ibrigen Tiere ist der
Mensch (caput et principale quoddam caeterorum animalium homo est).
(Ambrosius, De Noe et Arca 10, 32) Schliefillich fiihrt Ambrosius als drittes
und wichtigstes Argument den Anthropozentrismus an. Unter Berufung auf
Ps 8,8 halt er fest, dass die Tiere um des Menschen willen geschaffen seien.
Wenn also der Mensch ausgeldscht werde, habe ihre Existenz keinen Zweck
mehr: ,Wegen ihm sind jene alle; manche aus Griinden der Niitzlichkeit,
manche um der Freude willen, manche um der Lust willen. Es war also
folgerichtig, dass, wenn der Mensch von der Oberfldche der Erde ausge-
16scht wird, auch jene, die seinetwegen geschaffen wurden, gleichermafien
ausgeloscht werden.“ (Ambrosius, De Noe et Arca 10, 33)

Nicht nur die allegorische Auslegung der Noacherzéhlung, sondern auch
die wortliche muss aus tiertheologischer Perspektive enttduschen. Dass die

240

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.13 Ambrosius von Mailand

Tiere iiberhaupt gerettet werden; dass ihnen ebenso wie den Menschen der
Bund Gottes gilt; dass sie eine Schicksals-, aber auch eine Rechtsgemein-
schaft mit Gott und den Menschen erleben, wird von Ambrosius nicht
thematisiert. Hier ist der gelernte Verwaltungsbeamte offenbar schlicht
tiberfordert.

Die vermutlich wichtigste und bekannteste Schrift des Ambrosius, die
auf die Schopfung Bezug nimmt, ist das Hexaemeron, mit dem wir uns
im Folgenden befassen. Es ist stark an der Vorlage des Basilius orientiert
und interpretiert die Schopfungserzahlungen wortlich, nicht allegorisch.
Im Unterschied zu dieser werden die naturwissenschaftlichen Beispiele
jedoch erheblich ausgeweitet, wiahrend die theologischen und philosophi-
schen Reflexionen auf ein Minimum zuriickgefahren sind (vgl. dazu auch
Maria Pia Ciccarese 2016, 103-110). Das parédnetische Anliegen des Ambro-
sius bleibt freilich dasselbe wie bei Basilius: Das Staunen iiber das Wunder
der Schopfung und die Grofle des Schopfers. Unzdhlige Male verwendet
der Maildnder Bischof das Verb ,mirari“ (vgl. Maria Pia Ciccarese 2016,
96-98). Treffend formuliert er: ,Mirabilis natura in maximis [...] mirabilis
etiam in minimis“ (Ambrosius, Hexaemeron 6, 6, 37).

Inhaltlich liegt der Schwerpunkt auf der Vorbildhaftigkeit der Tiere als
sexempla“ (Maria Pia Ciccarese 2016, 98-103). Wie Basilius fithrt Ambrosi-
us einzelne negative Beispiele an, die das Verhalten der Pradatoren betref-
fen, etwa wenn er ermahnt, der Mensch solle nicht zum Raubfisch werden
(Ambrosius, Hexaemeron 5, 5, 13-14). Viel umfangreicher sind jedoch wie
bei Basilius die Beispiele, in denen Tiere als positive Vorbilder gelten. So
mahnen die Fische, die ihre Gebiete von Natur aus kennen und sich da-
mit zufrieden geben, zur Maf8haltung und zum Respektieren von Grenzen
(Ambrosius, Hexaemeron 5, 10, 26-27). Zahlreiche Vogel sind ein Vorbild
der Gastfreundschaft (Ambrosius, Hexaemeron 5, 16, 54). Ebenfalls die
Vogel werden zur Illustration von Milde und Barmherzigkeit herangezogen
(Ambrosius, Hexaemeron 5, 16, 55). Ein haufiges Thema ist die Liebe der
Tiere zwischen Kindern und Eltern, etwa bei den Wassertieren (Ambrosius,
Hexaemeron 5, 3, 7) und den Krihen (Ambrosius, Hexaemeron 5, 18, 58).
Die Tauben schlieSlich werden als Vorbild fiir die Treue tiber den Tod des
Partners hinaus genannt (Ambrosius, Hexaemeron 5, 19, 62).

Natiirlich taucht auch wieder das Beispiel des Hundes auf, der das Wild
verfolgt und scheinbar syllogistisch schliefit. Es stammt wie erwahnt von
Chrysipp und ist uns bei Sextus Empiricus (Kapitel 3.6.3), Tiberius Iulius
Alexander (Kapitel 3.6.1) und Basilius von Caesarea (Kapitel 5.11.2) begeg-
net. Ambrosius kommentiert es so: ,Niemand zweifelt wohl, dass der Hund

241

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

keine Vernunft besitzt (exsortem rationis canem esse nemo dubitaverit).
Und doch, wenn man seinen Scharfsinn (sensus eius vigorem) beobachtet,
mochte man meinen, er bediene sich bei seinem feinen Spiirsinn der Ver-
nunft. Was beispielsweise die wenigsten an den Schulen fertig zu bringen
vermdogen, selbst wenn sie ihr ganzes langes Leben im Lernen zubringen,
syllogistische Kettenschliisse (coniunctiones syllogismorum) zu vollziehen,
darauf verstehen sich, wie sich leicht einsehen lassen wird, die Hunde kraft
natlirlicher Belehrung (naturali eruditione). [...; hier folgt das bekannte
Beispiel, Anm. MR] Was Menschen trotz langen, regelrecht geschulten
Denkens kaum fertig bringen, ergibt sich fiir die Hunde auf natiirliche Wei-
se (ex natura suppetit): Erst iberzeugen sie sich vom Unrichtigen, sodann
gelangen sie nach Ausscheidung des Falschen zur Wahrheit.“ (Ambrosius,
Hexaemeron 6, 4, 23) Die Erklirung des Ambrosius bleibt also ganz in
den Kklassischen stoischen Erklarungsmustern, die die Differenz zwischen
erlernten und naturhaften Fahigkeiten ausleuchten und die erlernten den
Menschen vorbehalten.

Die ambrosianische Kommentierung der Erschaffung des Menschen un-
terscheidet streng zwischen dem Abbild Gottes, das allein Christus ist, und
der menschlichen Seele, die nach dem Abbild Gottes, also nach Christus,
geschaffen ist: ,So ist also unsere Seele gemdfl dem Abbild Gottes (ad
imaginem Dei). In ihr, Mensch, bist du ganz; denn ohne sie bist du nichts,
sondern bist Erde und wirst in Erde aufgel6st. [...] Sie ist es, durch welche
du herrschst (per quam dominaris) iiber alle iibrigen Wesen der Tier- und
Vogelwelt. Sie ist gemédfl dem Abbild Gottes, der Leib aber ist nach Art
der Tiere geformt (haec est ad imaginem Dei, corpus autem ad speciem
bestiarum). Diese tragt das fromme Siegel der Nachahmung Gottes (pium
divinae imitationis insigne), jener teilt das Los (consortium) mit den Tie-
ren und Ungeheuern (Ambrosius, Hexaemeron 6, 7, 43) Ambrosius ist
es wichtig, zwischen dem Menschen und Christus einen klaren hierarchi-
schen Unterschied zu signalisieren. Aulerdem schreibt er die Abbildhaftig-
keit allein der Seele zu, nicht dem Korper, denn der ist sterblich wie bei den
Tieren.

Erstaunlich ist jedoch, dass sich im gesamten Hexaemeron kaum eine
Anspielung auf den Herrschaftsauftrag aus Gen 1,28-29 findet. Der Neben-
satz in dem eben referierten Zitat ist eine der seltenen Ausnahmen. Folgt
man hingegen dem Gesamtaufbau der Abhandlung iiber die Erschaffung
des Menschen, dann geht Ambrosius von der Morphologie des menschli-
chen Korpers und der Bedeutung der Seele direkt zum Sabbat (Gen 2,1-4)
tiber. Dass es einen géttlichen Plan fiir die Schopfung gibt, klingt allenthal-

242

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.14 Johannes Chrysostomus

ben einmal an. Dass alles seinen Sinn und seine Funktion hat, ebenfalls.
Aber dass alles fiir den Menschen da wire, liest man bei Ambrosius nicht.
Und dass der Mensch die Herrscherrolle habe, wird nur vorsichtig ange-
deutet. So bleibt der Maildnder Bischof in der Frage der Teleologie und
des Anthropozentrismus auflerordentlich zuriickhaltend. Eine Reflexion
der Beziehung zwischen Menschen und nichtmenschlichen Geschépfen
kommt im ambrosianischen Hexaemeron nicht vor.

5.14 Johannes Chrysostomus

Johannes von Antiochia, dem auf Grund seiner rhetorischen Begabung im
6. Jahrhundert der Beiname Xpuoéotopog, Goldmund, gegeben wird, ist
um 348 in Antiochia geboren und 407 in Komana Pontika gestorben. Sein
Vater, ein hoher Offizier, stirbt bald nach Johannes® Geburt, so dass dieser
von seiner christlichen Mutter allein erzogen wird. Er studiert Rechtswis-
senschaft und lasst sich im Jahr 371 taufen. Nach dem Tod seiner Mutter
372 geht er als Monch in die syrische Wiiste, muss allerdings auf Grund
seines schlechten Gesundheitszustands 378 nach Antiochia zuriickkehren.
381 wird er zum Diakon, 386 zum Priester geweiht und schliefSlich 397 zum
Patriarchen von Konstantinopel ernannt. Ab 403 muss er mehrfach in die
Verbannung, weil seine scharfe Kritik an den Reichen Kaiserin und Kaiser
missféllt. Auf dem Weg von einem Verbannungsort zum nichsten stirbt er
407.

Chrysostomus ist derjenige frithchristliche Theologe, von dem die meis-
ten Publikationen erhalten sind. Sein Werk ist enorm. Es besteht aus wis-
senschaftlichen Abhandlungen, Bibelkommentaren, Predigten sowie Brie-
fen aus dem Exil. Dennoch halten sich seine Ausfithrungen iiber die
Schépfung in Grenzen. Vorwiegend finden sie sich in seinen Predigten
an die Bevolkerung von Antiochia. Diese haben ein ganz konkretes Ereignis
im Hintergrund: In der Fastenzeit 387 zerstort die antiochenische Bevélke-
rung aus Protest gegen neue Steuern die auf Sdulen stehenden Statuen des
Kaisers und seiner Familie. Schon am darauffolgenden Tag werden zur
Vergeltung einige EinwohnerInnen getétet, darunter auch Kinder. In dieser
extrem angespannten Situation halt Chrysostomus zwanzig Predigten ,iiber
die Sdulen’ die auch auf die pagane Bevolkerung grofien Eindruck machen
und die Lage spiirbar beruhigen.

Zunichst einmal wird es nicht verwundern, dass der begnadete Prediger
die Sprache als das besondere, exklusiv menschliche Merkmal und Geschenk

243

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

betrachtet. In einer weder lokalisierbaren noch datierbaren Predigt iiber die
Bufle sagt er: ,Eben deswegen haben wir einen Vorzug vor den wortlosen
Lebewesen (t@v aAdywv {wwv), weil wir ein Wort haben (év 1@ Adyov
g€xew), miteinander durch das Wort reden konnen und das Wort lieben
(AOyou épav); denn ein Mensch, der das Wort nicht liebt, ist unverniinfti-
ger als die Tiere (GAoywtepog T@V kTNV®V), weil er nicht weifl, warum
er geehrt worden ist und woher er diese Ehre empfangen hat. Deshalb
spricht der Prophet mit Recht: ,Der Mensch, da er in Ehren war, verstand
es nicht, hat sich verhalten wie die unverstindigen Tiere und ist ihnen
gleich geworden (AvBpwmog év Tipf] Wv oV ouvijke: TopacuvePAr|On tolg
KTHVeTL Tolg GvorjTols, kal wpotdn avtoig). (Ps 48,13 LXX)“ (Johannes
Chrysostomus, De paenitentia homiliae 3, 1) Chrysostomus deutet den
Logos in dieser Predigt also vorrangig auf die Sprache, die Aloga sind
in seiner Wahrnehmung vor allem sprachlos. Das Wort ist der besondere
Glanz und Schmuck des Menschen, es ehrt ihn, sprechen zu kdnnen. Zum
Beleg beruft sich Chrysostomus auf ein uns bereits bekanntes Schriftwort,
das er irrtimlich einem ,Propheten® zuschreibt, obwohl es aus einem
Psalm stammt (und damit, wenn er es einer Person zuschreiben wollte,
David zugeschrieben werden miisste). Dieses legt er anders aus als jene
Autoren, die es bisher zitiert haben: Der Mensch hat nicht verstanden, was
seine Ehre ist, namlich das Wort, und ist damit den unverstandigen Tieren
gleich geworden. Obgleich die Septuaginta nicht von dAoya, sondern von
avomta spricht und damit das Wortspiel des Chrysostomus verunmdoglicht,
interpretiert er den Psalmvers ganz in seinem Sinn: Wer den Logos, die
Sprache nicht zu schitzen weif3, wird zum Tier.

In seiner siebten Homilie an die AntiochenerInnen iber die Bildsdulen
fragt Chrysostomus, was den Menschen in dieser prekdren Lage Trost
schenken konnte. Und hier kommt er auf den Anthropozentrismus als
stirksten Beweis der gottlichen Liebe und Fiirsorge zu sprechen, den er
ganz stoisch mit der These der der Herrschaft des Menschen iiber die
Schopfung, symbolisiert in seiner Gottebenbildlichkeit, verbindet: ,Wenn
du namlich hérst, dass Gott den Himmel und die Erde, das Meer, die Luft,
die Wasser, die vielen Sterne, die beiden groflen Lichter, die Pflanzen, die
vierfiifligen Tiere, das schwimmende und fliegende Getier, kurz alles Sicht-
bare deinetwegen und um deines Heiles und deiner Ehre willen (310 o kot
TNV o7y owtnplay kol Tipr)v) gemacht hat, erhaltst du da nicht reichlichen
Trost und empféangst hierin den gréfiten Beweis der géttlichen Liebe, wenn
du bedenkst, dass Gott eine Welt von solcher Grofle und Beschaffenheit,
von solcher Schénheit und solchem Umfang deinetwegen, der du so klein

244

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.14 Johannes Chrysostomus

bist, ins Dasein gerufen hat? Wenn du demnach hérst, dass Gott im Anfang
den Himmel und die Erde gemacht hat, so gehe iiber das Gesagte nicht eilig
hinweg, sondern iiberschaue im Geist die Weite der Erde und iiberlege,
wie Er uns einen so kostlichen und reichlichen Tisch vorgesetzt und uns
aller Orten viele Freude bereitet hat. Und das Grof3te ist, dass er uns diese
so grofle und herrliche Welt nicht etwa als Lohn fiir unsere Arbeit oder
als Vergeltung fiir gute Werke gab, sondern dass er uns zugleich mit ihr
bildete und mit diesem Konigtum (PoactAeinr) unser Geschlecht beehrte.
Denn ,Lasst uns einen Menschen machen, sagte er, ,nach unserem Bild
und Gleichnis (kat' eixéva Npetépav kol ko' opoiwov). (Gen 1,26 LXX)
Was bedeutet: ,Nach unserem Bild und Gleichnis?‘ Ein Bild der Herrschaft,
sagt er (tf]g apyf|s eikéva @not), und wie im Himmel keiner hoher ist als
Gott, so sei auf der Erde keiner hoher als der Mensch! Dies also ist die eine
und erste Ehre, die er ihm erwies, dass er ihn nach seinem Bilde machte.
Die zweite, dass er uns die Herrschaft nicht als eine Vergeltung unserer
Miihen verlieh, sondern als ein reines Geschenk seiner Menschenfreund-
lichkeit und Gnade. Die dritte, dass er uns diese als natiirliche geschenkt
hat; denn manche Herrschergewalt ist natiirlich, manche kommt aus einer
Abstimmung; [...] das, was nicht von Natur besessen wird, verdndert sich
leicht und geht auf andere iiber; [...] Hier wird also die Wiirde des Konig-
tums stets mit der Geburt erlangt, und niemand hat je einen Lowen seine
Herrschaft einbiifien sehen. Ein solches Kénigtum hat Gott nun auch uns
von Anfang gespendet und uns allen vorgesetzt. Und nicht allein dadurch
hat er unsere Natur geehrt, sondern auch durch den Vorrang des Ortes,
indem er uns das Paradies zum auserwihlten Wohnsitz anwies und uns
Vernunft gab und eine unsterbliche Seele spendete (xai Adyov dovg wai
Yoy aBdvatov yapiodpevos). (Johannes Chrysostomus, Ad populum
Antiochenum homiliae 7, 2)

Interessant ist zundchst dieser letzte Satz, in dem Chrysostomus die Ver-
nunftbegabung des Menschen von der Gottebenbildlichkeit unterscheidet.
Die Vernunft kommt zur Gottebenbildlichkeit als Additum dazu wie Para-
dies und Unsterblichkeit. Das ist durchaus ungewd6hnlich. Meist werden
bei den frithchristlichen Theologen Gottebenbildlichkeit und Vernunftbe-
gabung gleichgesetzt. Chrysostomus denkt da anders. Wichtiger aber sind
die beiden Hauptargumente, durch die er die Menschen trdsten will. Denn
angesichts der kaiserlichen Strafmafinahmen fiihlen sich die Antiochene-
rInnen ziemlich klein und verangstigt. Nach Herrschaft fiihlt sich ihre
Situation absolut nicht an. Da trostet sie Chrysostomus durch zwei Gedan-
ken: Einerseits durch die Botschaft des Anthropozentrismus: Der kleine

245

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Mensch wird zum Ziel und Zweck der grofien Schopfung erklart. Einen
groferen Beweis der gottlichen Liebe konnte es gar nicht geben, ist Chry-
sostomus iiberzeugt. Letztlich gewinnt hier die stoische Idee der Pronoia
eine neue Aktualitdt und existenzielle Tiefe. Schon die Stoiker haben sie als
Beweis fiir die géttliche Fiirsorge gesehen und aus ihr Selbstbewusstsein zu
schopfen versucht. Genau das tut Chrysostomus im Moment der Angst und
Verzweiflung in seiner Heimatstadt.

Andererseits trostet Chrysostomus die AntiochenerInnen mit dem Ver-
weis darauf, dass sie eine konigliche Wiirde in der Schépfung haben -
und das von Natur aus, nicht durch Wahl; dauerhaft, nicht voriibergehend;
von Gott geschenkt, nicht durch Leistung verdient. Der Kaiser hingegen
hat seine Wiirde nur durch Wahl und voriibergehend - sie kann ihm
schon morgen genommen werden. Die Gottebenbildlichkeit aus Gen 1 wird
hier also soziopolitisch aufgeladen, ohne zum Aufruhr gegen den Kaiser
anzustiften. Noch dazu wird sie mit einem Ort (dem Paradiesesgarten)
und einer Zeit (der Ewigkeit) in Beziehung gesetzt, die alle kaiserlichen
Anspriiche tbertreffen. Weder der Kaiserpalast in Konstantinopel noch
die Dauer einer kaiserlichen Regierung konnen da mithalten. — Diese Ko-
nigswiirde des Menschen taucht auch in seinen Homiliae in Genesin auf.
Dort schreibt er auf die uns schon bekannte Frage, warum die Schépfung
vor dem Menschen geschaffen sei, das habe den Sinn, dass der Mensch
wie ein Konig in seine festlich geschmiickte Konigsstadt einziehen kénne
(Johannes Chrysostomus, Homiliae in Genesin 8, 2).

Offensichtlich hat das erste Argument des Anthropozentrismus nicht alle
Zuhorenden tberzeugt. Insbesondere heterodoxe Kritiker wie Manichder,
Markioniten, Valentinianer bezweifeln tibereinstimmend die anthropozen-
tristische Teleologie der kirchlichen Orthodoxie. Thre Bedenken und Zwei-
fel greift der Prediger ausdriicklich auf: ,Viele machen namlich aufSer dem,
was bereits gesagt worden ist, noch folgenden Einwurf: Wenn der Mensch
der Konig der Vernunftlosen (Paocihevg tov odoywv) ist, warum wird
er denn von vielen derselben an Stirke, Gewandtheit und Schnelligkeit
ubertroffen?*“ (Johannes Chrysostomus, Ad populum Antiochenum homi-
liae 11, 4) Auch hier antwortet Chrysostomus ganz klassisch: Der Mensch
mache sich die Tiere kraft seiner Vernunft zunutze, so dass sie ihm dienen
(vgl. Blake Leyerle 2019, 279-281). Gleichzeitig, so seine Fortfithrung des
Arguments, sei der menschliche Leib so beschaffen, dass er ebenfalls der
Vernunft gehorchen kann und soll.

Ein Jahr vor den Homilien an die AntiochenerInnen tiber die Bildsaulen,
in der Fastenzeit des Jahres 386, hat Chrysostomus seine Sermones in

246

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.14 Johannes Chrysostomus

Genesim gehalten, Predigten tiber die ersten Kapitel der Genesis. Darin
spielt, passend zur Fastenzeit, nicht die Schopfung, sondern die Stinden-
fallerzahlung die Hauptrolle. Diese wird vorbereitet durch den Sermo 3
iber die Frage, was ,nach seinem Gleichnis (xaf' opoiwaorv)“ in Gen 1,26
heif3t, namlich Ahnlichkeit der Herrschaft. Chrysostomus antwortet mit be-
merkenswert pointierten Formulierungen: ,Nicht eine Gleichheit des We-
sens, sondern eine Ahnlichkeit der Herrschaft (o0« ovaiog &maparha&ia,
AAN dpyfis OpoldTyG). Jenes ,nach seinem Gleichnis® heiflt aber mild und
sanftmiitig sein und Gott durch die Kréfte gemafs der Vernunft der Tugend
(kato 6V TG dpetiig Adyov) dhnlich werden, wie Christus sagt: ,Seid
ahnlich meinem Vater im Himmel. (Mt 5,45) Wie niamlich auf dieser
weiten und gerdumigen Erde manche der Lebewesen (twv {wwv) weniger
verniinftig (dAoywtepa) und manche wilder sind, so sind manche der
Gedanken (t@v Aoyop®v) in der Weite unserer Seele weniger verniinftig
und tierlicher (GAoy®tepot kot kTnvwdels), manche wilder und schreckli-
cher. Sie sind daher zu unterwerfen und zu zahmen, und der Vernunft
die Herrschaft (&pyr|) iiber sie anzuvertrauen. [...] Wir unterwerfen Lowen
und geben ihre Seelen zahm zuriick, und du zweifelst, ob du die Wildheit
der Gedanken in Sanftmut iiberfithren kannst?“ (Johannes Chrysostomus,
Sermones in Genesim 3, 1)

Die Passage enthilt eine Menge interessanter Aspekte: Zunichst einmal
wird die Gottebenbildlichkeit nicht ontologisch im Sinne einer ,Gleichheit
des Wesens® interpretiert, sondern ethisch im Sinne des Nachahmens der
Herrschaftsausiibung. Sie bedeutet eine Verpflichtung und Aufgabe, was
der Intention der hebriischen Bibel durchaus entspricht. Anders als die
hebriische Bibel versteht Chrysostomus die Herrschaft jedoch nicht als Be-
ziehungssetzung, und schon gar nicht in Bezug auf die realen Tiere. Es geht
ihm vielmehr um die Herrschaft iiber das ,Tier in uns®, d.h. die Herrschaft
iber die eigenen Gedanken und Gefiihle. Mild und sanftmiitig wie Gott
soll der Mensch werden und das Tier in sich zdhmen und domestizieren,
dann ist er Gleichnis Gottes.

In seinen Homilien zur Genesis finden wir allerdings auch eine negative
Interpretation der Herrschaft. Die Namensgebung der Tiere durch Adam in
Gen 2,19-20 deutet Chrysostomus als ,,Symbol der Herrschaft (cUpporov
deomotelag)“ Er vergleicht sie mit dem Brauch, dass ein Herr, der einen
neuen Sklaven gekauft hat, ihm sofort einen neuen Namen gibt (Johannes
Chrysostomus, Homiliae in Genesin 14, 5, 19) - eine harte, identitétszer-
storende Machtdemonstration, die weit von der Intention des biblischen

247

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Textes entfernt ist, der ndmlich nicht von einem Namenswechsel, sondern
einer Namensgebung spricht?’. Chrysostomus scheint also zu schwanken:
Einerseits sieht er die menschliche Herrschaft iiber die Tiere als ein Nach-
ahmen des guten, flirsorglichen Schépfergottes, andererseits als eine pure
Machtdemonstration. Und wieder an einer anderen Stelle bezeichnet er die
harte, Angst einfloflende Herrschaft des Menschen iiber die Tiere (ebenso
wie die Angst des Menschen vor manchen Tieren) als eine Folge der Siinde
(Johannes Chrysostomus, Homiliae in Genesin 9, 4). So ganz klar ist sich
Chrysostomus in dieser Frage offensichtlich nicht geworden.

Auch fiir Chrysostomus kénnen die Tiere in vielféltiger Weise als Vorbild
dienen. Manchmal sind sie ein negatives Vorbild fiir die Leidenschaften
(Johannes Chrysostomus, Homiliae in Genesin 12, 10), meistens jedoch
ein positives Vorbild: ,Lerne von den Vernunftlosen (ouded6ntt mapo tév
aA6ywv) [...] und staune tiber deinen Gebieter nicht allein darum, weil er
die Sonne und den Himmel erschaffen, sondern auch darum, weil er die
Ameise ins Leben gerufen hat; denn ist sie auch ein kleines Tier (Bpoyv
T0 (@ov), so ist sie doch ein voller Beweis von der Grofle der Weisheit
Gottes (tob peyéBoug tijc coglog To0 @e0D). (Johannes Chrysostomus,
Ad populum Antiochenum homiliae 12, 2) Gerade die kleinen Tiere wie
Bienen, Ameisen, Spinnen, Vogel und viele andere fithrt Chrysostomus als
Beispiele an. Wie schon bei Basilius und Ambrosius {iberwiegen auch bei
ihm die positiven Beispiele. Allerdings kennt er ebenfalls negative Vorbilder
und mahnt daher zur Unterscheidung: ,Ist etwas Gutes an ihnen, so nimm
es an, und haben sie einige natiirliche Vorziige, so trachte dir diese durch
deinen Willensentschluss (3w tfjg Tpoatpéaews) zu eigen zu machen; denn
Gott hat dich mit [der Féhigkeit zum] Willensentschluss begabt, damit du
dir durch ihn ihre natiirlichen Vorziige (t&t puoiko a0T@v TAEOVEKTY|pOTA)
aneignen und so auch belohnt werden kannst; denn ihre richtigen Verhal-
tensweisen kommen nicht aus einem Willensentschluss und aus Vernunft,
sondern blof$ von ihrer Natur her (ovx éx mpoaipéoews kot Adyou, GAN
amo pvoews pévne). (Johannes Chrysostomus, Ad populum Antiochenum
homiliae 12, 2) Was den Tieren von Natur aus gegeben ist, muss sich der
Mensch durch die mpoaipeoig autonom aneignen. Das ist seine Fahigkeit,
aber auch seine Aufgabe. So schliefit Chrysostomus mit der Mahnung:

27 Man beachte die extrem prézise Analyse von Benjamin H. Dunning 2015, 71-95.
Dunning zeigt u.a. auch auf, dass es bei Chrysostomus eine ausdriickliche Verbin-
dung zwischen der Herrschaft des Menschen iiber die Tiere und der Herrschaft des
Mannes iiber die Frau gibt. Diese Verbindung braucht hier nicht im Detail aufgezeigt
werden.

248

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.15 Nemesius von Emesa

»Sammle also das Beste und schmiicke dich damit; denn du bist der Konig
der Vernunftlosen (Paciievg tv dAdywv). (Johannes Chrysostomus, Ad
populum Antiochenum homiliae 12, 3)

Wenn der Mensch bei dieser moralischen Aufgabe fehlgeht, ist er, das
ist mittlerweile eine feststehende Wendung, unverstindiger als die Tiere:
~Womit werden wir uns also entschuldigen, was werden wir zu unserer
Verteidigung sagen, wenn wir unverstandiger (&vontétepot) sind als die
Vernunftlosen? Denn ein Vogel, der einmal in die Schlinge geraten und
dann entwischt ist, und ein Hirsch, der dem Netz, in das er geraten, ent-
sprungen ist, lassen sich durch dieselben Mittel nicht leicht wieder fangen;
denn die Erfahrung belehrt sie alle, behutsam zu sein. Wir aber fallen
in dieselben Netze, in die wir schon ofter verstrickt waren, und ahmen
die Vorsicht und Sorgfalt der Vernunftlosen (t@v &Adywv T0 TpOVONTIKOV
Kal pepeppvnpévov) nicht nach, die wir doch mit Vernunft begabt sind.*
(Johannes Chrysostomus, Ad populum Antiochenum homiliae 15, 2)

Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass die Schopfung im Denken
des Chrysostomus keine besonders grof3e Rolle spielt. Gemessen an seinem
gigantischen Oeuvre taucht sie nur in homdopathischen Dosierungen auf.
Die wenigen vorhandenen Stellen lassen jedoch eine bewusste und origina-
re Konzeption erkennen. Die Schépfung in ihrer Unermesslichkeit und
Vielfalt demonstriert die Fiirsorge Gottes und die Grof3e des Menschen und
kann ihm Selbst- und Gottvertrauen geben. Auflerdem ist die Schopfung
vor allem in Gestalt der Tiere Beispiel im moralischen Sinn. Daher werden
der Ebenbild-Begriff und der biblische Herrschaftsauftrag vorrangig allego-
risch auf innerpsychische Vorgange gedeutet.

5.15 Nemesius von Emesa

Uber das Leben des Nemesios, Bischof von Emesa (dem heutigen Homs
in Syrien), ist sehr wenig bekannt. Fiir die Datierung seiner ungeheuer
weit und breit rezipierten Schrift (Moreno Morani 1987, V) ,Uber die
Natur des Menschen® (kepotaindng mept pioews dvOpwmov/ De natura
hominis) kurz vor 400 n.Chr. ergeben sich jedoch etliche Anhaltspunkte
aus dem Werk selbst. Nemesios ist sowohl philosophisch als auch medizi-
nisch gebildet. De natura hominis ist die erste systematische Abhandlung
christlicher Anthropologie (David Lloyd Dusenbury 2021, xv und 202la,
45) und hat zwei prominente Vorldufer: Sowohl Hippokrates als auch Ze-
non haben Werke desselben Titels verfasst (David Lloyd Dusenbury 2021a,

249

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

46). Nemesios argumentiert weitgehend auf Basis der griechischen Philoso-
phie, vor allem des Neuplatonismus und der Stoa. Zugleich ist er der erste
christliche Autor, der in groflerem Mafle die medizinischen Schriften des
Galen (Galenos von Pergamon, ca. 130 - 210 n.Chr.) rezipiert und fiir die
Anthropologie fruchtbar macht. Fast noch erstaunlicher ist jedoch, dass er
in entscheidenden Aspekten Aristoteles rezipiert — auch wenn er ihn nicht
ausdriicklich zitiert, sondern dort, wo er seine Gedanken {ibernimmt, nur
wstille Anleihen macht (Martin Streck 2001, 559 und 2005, 21). Aristoteles
gilt im frithen Christentum nicht als rezipierbar, ja er ist geradezu verpont,
unter anderem weil er der menschlichen Seele keine Unsterblichkeit zu-
spricht. Umso bemerkenswerter ist die positive Rezeption etlicher seiner
Gedanken bei Nemesios.

Insgesamt ist Nemesios von einer optimistischen Weltsicht geprigt, zu
der sein Anthropozentrismus, der stark mit der Idee der géttlichen Vor-
sehung verbunden ist, erheblich beitrdgt. Das wird schon in den ersten
beiden Kapiteln seines Werks iiberdeutlich, die auferordentlich lang und
sehr programmatisch konzipiert sind. Nemesios beginnt folgendermafien:

~Bekanntlich steht der Mensch mit den Unbeseelten in Gemeinschaft
(Tolg a0l kovwvel), er nimmt am Leben der vernunftlosen Lebewesen
teil (tfic TV dAdywv {Dwv petéxet Lwic), er beteiligt sich am Denken
der Verniinftigen (t7jg t®v Aoyw®dv peteidnge vorjoews). [...] Durch die
Vernunft verbindet sich der Mensch mit den kdrperlosen und verniinfti-
gen Naturen (cuvdamtetor i T00 AoykoD TOIG AOWUATOLG KoL VOEPOIS
@Uoeoty): er iliberlegt, er denkt, er beurteilt jedes einzelne, er strebt nach
den Tugenden, er begriifit den Gipfel der Tugenden, die Frommigkeit
(Aoyilopevog kal vo@v Kal Kpivewv EKOOTO KU TOG GPETOG LETASIOKWV
KAl TAV APETOV TOV KOAOQ@VOL TNV eVoéPetay domaldpevog). Darum steht
er auch gleichsam auf der Grenzlinie zwischen geistiger und sinnlicher
Wesenheit (Oomep év peBoploig éativ vontiig kal aicOntiig ovaiag); durch
den Korper und die korperlichen Anlagen steht er mit den vernunftlosen
und unbeseelten Lebewesen in Verbindung, durch die Vernunft dagegen
mit den kdrperlosen Wesen, wie bereits frither bemerkt. Der Schépfer hat
offenbar die verschiedenen Naturen allméhlich miteinander verkniipft, so
dass die ganze Schopfung eine einzige und verwandte ist (bote plav eivon
Kol ouyyevi] thv mooav ktiow). Daraus folgt besonders dies: es gibt nur
einen Schopfer aller Dinge (eic 0v 6 TavTwy TV vtwv dnpovpyds). Er
verband nicht blofl die Existenz der einzelnen Atome zu einer Einheit.
Er fugte auch die Einzeldinge passend aneinander. [...] Er verkniipfte sie
durch die kleine Verwandtschaft und Verschiedenheit ihrer Natur mitein-

250

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.15 Nemesius von Emesa

ander (ocuvamtwy aAMAOLS T1] kaT OAlyoV oikeldTNTL Kol TopaAAayT] THS
¢@Voews). Daher unterscheiden sich die ganzlich unbeseelten Wesen nicht
viel von den Pflanzen mit ihrer Nahrkraft. Andrerseits sind diese Wesen
nicht von den vernunftlosen und gefiihlbegabten Lebewesen verschieden.
Auflerdem sind die vernunftlosen Wesen nicht ganz von den verniinftigen
abgesondert, sie stehen nicht ohne Beziehung zueinander, sie sind mit
einem natlirlichen Band verwandtschaftlich vereinigt (8eopod Tivog eivon
auppuols kal puatkod).“ (Nemesius von Emesa, De natura hominis 1)

Wie in einem programmatischen Prolog eréffnet Nemesios seinen Trak-
tat itber den Menschen mit der Betonung seines Eingebundenseins in die
nichtmenschliche Schopfung. Das ist alles andere als selbstverstidndlich.
Harmonisch sieht er den Menschen in die kosmische Schopfungsgemein-
schaft alles Seienden eingebettet. Mit allen Geschopfen hat er etwas ge-
meinsam (kxowvwvel) und ist mit ihnen verwandt, und ebenso diese unter-
einander, denn sonst konnte keine Verbindung zwischen ihnen entstehen.
Vorab zu seiner Sonderstellung ist der Mensch also ein Mitgeschopf unter
vielen anderen. Die Schopfung ist eine organische Einheit, alles ist mit
allem verbunden und untereinander verwandt (vgl. Urs Dierauer 1977,
246). Die Gemeinsamkeiten iiberwiegen bei weitem die Verschiedenheiten.
Die stoische Scala naturae wird entgegen ihrer urspriinglichen Intention
zuallererst als verbindend interpretiert (David Lloyd Dusenbury 2021, 159),
indem der peripatetische Begriff der xowvwvia mit der stoischen oikeiwoig
korreliert wird (David Lloyd Dusenbury 2021, 46 und 202la, 52). Das sind
(aristotelische) Tone, die in der gesamten vorangehenden Patristik nicht
zu horen waren — ein Novum, das den Anthropozentrismus zwar nicht
abschafft, aber doch deutlich relativiert.

Der Mensch befindet sich in dieser kosmischen Vision - ganz in der
Tradition griechischer Philosophie - in der Mitte bzw. im Grenzland zwi-
schen den Lebewesen, mit denen er den Korper gemeinsam hat, auf der
einen Seite, und den Geistwesen, mit denen er die Vernunft gemeinsam hat,
auf der anderen Seite. Er ist gleichsam ein Briickenwesen zwischen zwei
Welten. Ausfiihrlich beschreibt Nemesios, welche Fahigkeiten die Vernunft-
begabung mit sich bringt. Der Mensch kann iiberlegen, denken, urteilen.
Doch all diese Fihigkeiten laufen auf Moral und Frommigkeit hinaus.
Wenn sie dazu nicht genutzt werden, sind sie umsonst.

Gleichwohl bemiiht sich Nemesios, den Graben zwischen den Vernunft-
losen und den Vernunftbegabten so klein wie mdglich, ja nahezu unsicht-
bar zu machen. Denn auch den nichtmenschlichen Lebewesen gesteht er
einige Fdhigkeiten zu, die der Vernunft nahestehen. So schreibt er gleich

251

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

im nachfolgenden Abschnitt: ,Danach wandte sich Gott von den vernunft-
losen zum verniinftigen Lebewesen, dem Menschen. Auch ihn erschuf er
nicht mit einem Mal; vielmehr pflanzte er schon vorher auch den anderen
Wesen gewisse natiirliche Verstdndigkeiten ein (puowkdg Tivag ouvéoels),
er verlieh ihnen Handfertigkeit und Féhigkeiten, alles Mogliche zu ihrem
Wohlergehen (npog owtnpiav) zu tun. Infolgedessen schienen sie eng bei
den Verniinftigen (£yyVg Aoyw@v) zu stehen. So erschuf er das wahrhaft
verniinftige Lebewesen, den Menschen (10 dAnBdg Aoywov {dov TOv
avBpwmov). Die gleiche Art fortschreitender Entwicklung wird man ferner
bei der Untersuchung der Stimme finden...“ (Nemesius von Emesa, De
natura hominis 1)

Naturwissenschaftlich ist Nemesios geniigend aristotelisch gebildet, dass
er das Kontinuum der Natur vom vo6llig vernunftlosen zum sehr vernunft-
begabten Lebewesen (und ebenso, wie die letzte Bemerkung andeutet, vom
vollig stummen zum umfangreich sprechenden Lebewesen) erkennt. Urs
Dierauer (1977, 249-251) legt in einer diffizilen Analyse von Textfragmen-
ten nahe, dass Nemesios sich hier an dem Stoiker Poseidonios orientiert
haben diirfte. Dessen vollstindige Texte fehlen allerdings, so dass die Re-
konstruktionsméglichkeiten begrenzt bleiben.

Auffallend oft verwendet Nemesios Begriffe, die eigentlich einen Wider-
spruch in sich enthalten: ,natiirliche Verstandigkeit®, das ist im Grunde
~vernunftlose Verniinftigkeit. Man spiirt, wie Nemesios ringt, da er mit
den klassischen Termini kein Kontinuum, sondern nur eine binar exklu-
dierende Differenz ausdriicken kann. Letztlich kommt er dann doch auf
diese bindre Logik zuriick, wenn er vom Menschen als dem ,wahrhaft®
verniinftigen Wesen redet. Alle anderen Lebewesen sind offenbar doch
nicht ,wahrhaft® verniinftig. Hier kommt die Sprache der griechischen
Philosophie an ihre Grenze, und das spiirt man in De natura hominis mehr
als in anderen frithchristlichen Schriften.

Die anthropozentristische Teleologie fithrt Nemesios dann mit der bei
Gregor von Nyssa (Kapitel 5.12) stark gemachten Beobachtung ein, dass
der Mensch in Gen 1 als letztes Geschopf erschaffen wird: ,Der Mensch
ist zuletzt erschaffen worden. War es doch folgerichtig, nicht nur dass nach
Erschaffung aller Dinge um seinetwillen (mévtwv o' avtov yevopévawv)
zunidchst die Dinge zu seinem Bedarf (mpog v ypfjowv adTod) besorgt
wurden und erst danach er selbst herangefithrt wurde, um sie zu gebrau-
chen, sondern auch, weil es, als eine mit Verstand und Sehsinn erfassbare
Natur geschaffen war, auch ein Band fiir beide zusammen geben musste;
das All sollte eine Einheit sein, mit sich selbst mitfiihlen und sich selber

252

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.15 Nemesius von Emesa

nicht fremd sein (iva €v 7] T0 Tav kol cupTabEg £QVT@ Kal ) AAAGTPLOV
o070 £avtol). Da wurde das Lebewesen geschaffen, das die beiden Natu-
ren verbindet: der Mensch (10 cuvdéov appotépas tas gioelg {Dov O
avBpwmog). So sind, kurz gesagt, die Werke der Weisheit des Schopfers:
(Nemesius von Emesa, De natura hominis 1) Es ist gleichsam wie beim Bau
eines Gewodlbes: Der Schlussstein, der die beiden Bogenhilften miteinander
verbindet und eine stabile Einheit schafft, wird, wie sein Name sagt, ganz
zum Schluss eingesetzt.

Dass der Mensch die Bithne des Kosmos erst betritt, als alles, was ihm
niitzen soll, bereitgestellt ist, scheint fiir Nemesios zwar selbstverstandlich,
jedoch im Gegensatz zu Gregor von Nyssa nicht das eigentliche Hauptar-
gument zu sein. Vielmehr geht es ihm darum, dass mit dem Menschen
das einheitsstiftende Wesen in die Welt kommt. Nur ein Wesen, das {iber
Vernunft und Korper verfiigt, kann das All zu einer Einheit zusammenbin-
den. Nur durch dieses Wesen bleibt die Vernunft dem Kérperlichen und
das Korperliche der Vernunft nicht fremd. Nur in diesem Wesen kann
das All mit sich selber Mitgefiihl empfinden. Nemesios verschiebt hier die
stoische, stark von Zwecksetzungen her gedachte Teleologie erheblich. Die
Frage nach einem individuellen Titular von Zwecken oder Nutzen riickt
weit nach hinten. Das letzte Telos ist die Einheit des Kosmos, des Ganzen.
Fast konnte man Nemesios einen Okozentristen oder Holisten nennen.

Die einheitsstiftende Funktion des Menschen legt ihm allerdings eine
grofle Biirde und Verpflichtung auf: ,Auf der Grenze zwischen der ver-
nunftlosen und der verniinftigen Natur steht der Mensch (Ev peBopioig
oDV Tijg aAdyou kol Aoywkiis poews O avBpwtog toBeic); wenn er sich
dem Korper zuwendet und die leiblichen Geniisse mehr liebt, zieht er die
Lebensart der Vernunftlosen vor (tov t@v dAdywv domaletor Biov). [...]
Wenn der Mensch siamtliche Freuden korperlicher Art verachtet und sich
der Vernunft zuwendet, gelangt er zum gottlichen, gottgefilligsten Leben,
zu dem Leben, das sich besonders fiir den Menschen schickt; er wird dann
wie der Himmlische (olog 6 émoupdviog) sein [...] Das ist der Grundsatz
der verniinftigen Natur (Aoywiig @Uoews 10 kepdiaiév): das Schlechte
meiden und abwehren, das Gute aufsuchen und annehmen.“ (Nemesius
von Emesa, De natura hominis 1)

Von einem ganzlich anderen Ausgangspunkt beginnend, kommt Neme-
sios auf die klassische Mahnung zuriick, die Leidenschaften durch die Ver-
nunft zu beherrschen und ein sittlich gutes Leben zu fithren. Ein Mensch,
der dies beherzigt, wird ,wie der Himmlische® sein — wobei hier in keiner

253

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Weise auf die Gottebenbildlichkeit aus Gen 1 angespielt wird. Nemesios,
obgleich Bischof, argumentiert rein philosophisch.

Die Tiere haben fiir Nemesios keine Vernunft, sie brauchen aber auch
keine: ,Denn keine der verniinftigen Bewegungen zeigt sich bei den ver-
nunftlosen Tieren; sie haben namlich keine Kunste, keine Wissenschaf-
ten, keine Willenshandlungen, keine Tugenden, und auch nichts anderes
von Verstandestitigkeiten (otte téxvou olte poabripata olite Pfovdal olite
apetal ote dAA0 TL T@V StavonTik®v) steckt in ihnen. Daraus folgt klar:
die Tiere haben keinen Anteil an einer verniinftigen Seele (o0 péteott
AoYwkiis Yuyfig avtois). Es wire auch wirklich toricht, die vernunftlosen
Tiere als vernilinftig zu bezeichnen (Gtomov Aéyewv T GAoyo Aoyikd).
Wenn auch den ganz jungen Knaben nur die vernunftlose Bewegung zu-
kommt, so sagen wir doch: sie haben eine verniinftige Seele; denn wenn sie
herangewachsen sind, offenbaren sie die Titigkeit ihrer Vernunft. Das ver-
nunftlose Wesen dagegen, das zu keiner Zeit seines Lebens den Vernunftteil
an den Tag legt, hitte eine verniinftige Seele umsonst; denn die Fahigkeit zu
denken wird ihm keinen Nutzen bringen. Alle Menschen haben einstimmig
zugegeben: Gott hat nichts Uberfliissiges geschaffen. Stimmt dies, dann ist
die verniinftige Seele den zahmen wie den wilden Tieren (toig xtvjveatv
kal Toig Onpilotg) wohl uberflissigerweise eingepflanzt worden, denn sie
vermag ihr eigenes Werk bei diesen Tieren nie zum Ausdruck zu bringen.
Es wire ein Vorwurf gegen den, der dem Korper eine unpassende Seele gab
(tod d6vTog avdppooTtov Yuxny @ cwpott). (Nemesius von Emesa, De
natura hominis 2)

Nemesios argumentiert hier mit dem Sparsamkeitsprinzip: Gott hat die
Welt so geschaffen, dass nichts fehlt, aber auch nichts zu viel vorhanden
ist. Allem gab er im Blick auf die genuinen Zielsetzungen das optimal an-
gemessene Maf3. Den Tieren eine Vernunftseele zuzusprechen, obwohl sie
deren Potenziale doch gar nicht entfalten konnten, wére daher ein Vorwurf
gegen den Schépfer, der dann offensichtlich seinen Grundsatz maximaler
Effizienz nicht eingehalten hitte. — Hier unterliegt Nemesios einem Zirkel-
schluss: Tier haben keine Kiinste und Wissenschaften, also brauchen sie
keine Vernunft und sind vernunftlos. Weil sie vernunftlos sind, konnen sie
keine Kiinste und Wissenschaften entwickeln. Damit verldsst Nemesios sein
eigenes zuvor etabliertes Prinzip, zwischen Vernunftlosigkeit und ,voller®
Vernunft ein Kontinuum zu beschreiben. So bleibt er hinter den eigenen
Moglichkeiten zuriick.

Man spiirt jedoch, wie sehr Nemesios an dieser Stelle mit sich selber
ringt, wenn man den folgenden Absatz analysiert: ,Es ist somit besser,

254

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.15 Nemesius von Emesa

folgendes anzunehmen: jedem Korper ist eine passende Seele eingefiigt
worden; ferner: die Tiere haben ihrer Anlage entsprechend nichts weiter als
die natiirliche Einfachheit, die sich bei ihren Tatigkeiten bemerkbar macht.
Jede einzelne Art der Vernunftlosen bewegt sich aus eigenem Antrieb (xat'
oikelov Opprv); jede Art ist zum Gebrauch und zur Betitigung des Antriebs
von Anfang an geschaffen worden. [...] Nicht ganz hilflos hinterlief§ sie der
Schopfer, vielmehr verliech er jedem einzelnen eine natiirliche, keine ver-
standesmaflige Einsicht (puaikrjv, o0 Aoywkny, évépaiev aiveowy). Einigen
gab er sogar List (tavovpyia), gleichsam ein Abbild der Kunstfertigkeit und
einen Schatten der Vernunft (domep téxvng eikOvo Kal KAV AOYIKT|V).
Aus diesen zwei Griinden tat er das: die Tiere sollten den augenblicklichen
Gefahren ausweichen und sich vor den zukiinftigen schiitzen; er wollte
auflerdem wie bereits dargelegt die ganze Schopfung unter sich verbinden
(ouvayon v xtiow maoov auti)). (Nemesius von Emesa, De natura
hominis 2)

Nemesios schwankt hin und her und kommt doch nicht zum Ziel.
Einerseits spricht er gut stoisch von einem ,Antrieb” (6ppn) der Tiere -
eine Vorstellung, die weitreichende Folgen hatte und die Biologie noch vor
einem halben Jahrhundert dominierte. Andererseits kommt er nochmals
auf das Oxymoron zuriick, das uns schon begegnet ist: Die ,natiirliche,
nicht verniinftige Einsicht (¢uowi}, o0 Aoywn oUveoig) oder, wie ich es
pointiert zugespitzt habe, die ,vernunftlose Verniinftigkeit Nemesios will
damit vor allem erklaren, warum Tiere Gefahren ausweichen und ihr Le-
ben schiitzen konnen und dabei einige Kunstfertigkeit (téxvr), ja sogar List
(mavovpyie) anwenden. Aus der modernen Verhaltensforschung wissen
wir, dass der Einsatz einer List in der Tat extrem viel an intellektuellen
Fahigkeiten voraussetzt, etwa eine ,theory of mind‘, also das Wissen um
das, was das Gegeniiber denkt. Bewusst tduschen kann nur der, der die
Gedanken seines Gegeniibers lesen kann. Manche Tiere konnen das in der
Tat. Und es ist womdglich mehr als nur ein ,Schatten der Vernunft® (oxiwa
AOYIKN).

Schliellich begriindet Nemesios die Vernunftlosigkeit der Tiere empi-
risch noch damit, dass ihr Verhalten stereotyp sei, wiahrend das mensch-
liche Verhalten eine enorme Varianz aufweise. Auch dieses stoische Argu-
ment, das vor allem bei Seneca Verwendung findet, haben wir bereits
mehrfach kennengelernt: ,Doch dass diese Tiere nicht verniinftig handeln,
ergibt sich mit Deutlichkeit daraus: jedes einzelne Tier derselben Art tut
dieselben Dinge dhnlich; die Téatigkeiten der Tiere unterscheiden sich in
der Herde nur so, dass das eine Tier mehr, das andere weniger tut; aber

255

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

die ganze Art der Tiere bewegt sich nur nach einem einzigen natiirlichen
Antrieb (xata piav oppnv). [...] Das trifft beim Menschen nicht zu. Gibt
es doch unzahlige Arten der menschlichen Betétigungen (pvpiat yop 680t
@V avBpwtivwv Tpd&ewv). Etwas Selbstandiges und Freiwilliges ist ja die
Vernunft (¢éAedBepov yap Tt kai adtegovotov T0 Aoyk6v). Daher vollfithren
alle Menschen nicht ein und dieselbe Titigkeit, wie das bei jeder einzelnen
Art der vernunftlosen Lebewesen der Fall ist. Diese bewegen sich allein
von Natur aus (¢voet yap uévy). Die natiirlichen Bewegungen dagegen
finden sich bei allen dhnlich (0poilwg mapa maotv). Die Betatigungen der
Vernunft vollziehen sich bei verschiedenen Menschen verschieden; sie sind
nicht notwendig bei allen die gleichen.” (Nemesius von Emesa, De natura
hominis 2; vgl. dazu Urs Dierauer 1977, 216)

Gleichwohl sieht Nemesios die Tiere ebenso wie die Menschen als Adres-
satlnnen der gottlichen Vorsehung: ,Alle Dinge hingen vom gottlichen
Willen ab, von dorther schopfen sie ihren dauernden Bestand und ihr
Wohlergehen. Auch die Grundlage der Atome und der vervielfachten Dinge
ist zur Aufnahme der Vorsehung fahig. Das sieht man deutlich an den
Tieren, die sich durch Befehle und fithrende Wesen leiten lassen; von
diesen Tieren gibt es viele Arten. So sind z.B. Bienen, Ameisen und die
meisten Tiere, die sich zu Scharen sammeln, unter einige Fithrer gestellt,
denen sie gehorsam folgen. Vorziiglich kann man das feststellen, wenn man
auf die Staatsverfassung der Menschen hinsieht. Die Staatsverfassung ist
offensichtlich fiir die Sorgen und Verwaltungsmafiregeln ihrer Gesetzgeber
und ihrer Vorsteher empfanglich. Ist die Verfassung fiir diese Handlungen
aufnahmefahig, warum sollte sie dann nicht fiir die Vorsehung des Schop-
fers empféanglich sein?“ (Nemesius von Emesa, De natura hominis 43)

Am Ende seiner Abhandlung iiber den Menschen kehrt Nemesios also
zur Sicht der ganzen Schopfung zuriick. Hier bringt er einen Aspekt ein,
der die antike Reflexion stets fasziniert hat: Dass auch Tiere Staaten bilden.
Tiere bilden ,Tier-Welten“ oder ,Quasi-Stadte“ (David Lloyd Dusenbury
2021, xviii) mit ihren je eigenen Regeln und Machtverhiltnissen. Die
menschlichen Poleis sind in die Zoopoleis hineingesetzt. Sie {ibertreffen
diese graduell durch ihre enorme Empfinglichkeit fiir Gesetze, sind aber
nach analogen Prinzipien konstruiert. Und ebenso analog sind beide offen
fiir die gottliche Vorsehung, die nicht allein auf den Menschen beschrankt
ist. Das Besondere des Menschen ist, dass er der Regent der Kosmopolis ist
und gleichsam ,,global governance® in der Schopfungspolis ausiibt (David
Lloyd Dusenbury 2021a, 57-58).

256

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.16 Pseudo-Athenagoras

Insgesamt diirfte Nemesios derjenige von den frithchristlichen Autoren
sein, der denkerisch (und das heif’t in seinem Fall: rein philosophisch!) die
grofiten Anstrengungen unternimmt, den Anthropozentrismus zu iiberwin-
den - und dennoch kurz vor dem Ziel scheitert. Er betont die organische
Verwandtschaft aller Geschopfe und das Zusammenhéngen aller geschaffe-
nen Dinge miteinander. Er reflektiert intensiv das Kontinuum zwischen
volliger Vernunftlosigkeit und maximaler Vernunftbegabung und ringt um
Begriffe, die den Tieren so etwas wie Vernunft zuerkennen kénnen. Die
stoische Form des Anthropozentrismus, dass alles zum Nutzen des Men-
schen geschaffen sei, ist ihm nicht wichtig. Vielmehr lduft seine Teleologie
auf die Einheit des Kosmos hinaus und hat damit holistische Anklange.
Und doch bleibt er letztlich sowohl im Anthropozentrismus als auch in der
Aloga-These gefangen. Man ahnt, wie tief sie in der damaligen Gesellschaft
verankert gewesen sein miissen, dass er sie nirgends grundsétzlich in Frage
stellt.

5.16 Pseudo-Athenagoras

Athenagoras von Athen war ein frithchristlicher Apologet der zweiten Half-
te des 2. Jahrhunderts. Das Werk ,,De resurrectione mortuorum®, das unter
seinem Namen veréffentlicht worden ist, stammt jedoch nicht aus seiner
Feder, sondern ist wesentlich spdter unter einem Pseudonym geschrieben
worden. Das ist in der patristischen Forschung weitgehend unbestritten.
Allerdings erzeugt die Datierung dieses Werks Diskussionen, die erst vor
wenigen Jahren wieder aufgeflammt sind.

Aus Aufbau und Argumentation der Abhandlung zieht Nikolai Kiel
namlich den Schluss, dass De resurrectione ,direkt auf die Einwande des
Celsus beziglich der Auferstehung® (Nikolai Kiel 2016, 177) reagiert. In
der weit verbreiteten Widerlegung des ebenso weit verbreiteten Kettennah-
rungs-Arguments (die Auferstehung von den Toten ist unmdoglich, weil die
Tiere Teile des menschlichen Korpers gefressen haben) nimmt Kiel eine
Abhingigkeit von Galen an (Nikolai Kiel 2016, 371 und 388) und folgert
daraus wie vor ihm schon Jacques Schwartz (1914 - 1992 Strasbourg) und
Jean-Marie Vermander (1978, 125-134) eine Entstehung in der ersten Halfte
des 3. Jahrhunderts (Nikolai Kiel 2016, 390).

Horacio E. Lona (2017, 184-188) hilt hingegen einen viel spéteren Zeit-
punkt fiir plausibel: Erstens sei der Alethes logos des Kelsos in Athen zwar
eher nicht bekannt gewesen, die darin von ihm vorgebrachten Argumente

257

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

aber schon, da sie weit verbreitet waren. Zweitens sei die von Kiel behaup-
tete Ndhe zwischen Origenes und De resurrectione bei genauer Analyse so
nicht gegeben. Und drittens — ganz entscheidend - beginne die christliche
Galen-Rezeption erst Ende des 4. Jahrhunderts mit Nemesios von Emesa.
Dies sei daher der terminus post quem und begriinde das Pladoyer fiir
eine spite Datierung (Horacio E. Lona 2017, 188). — Als Nicht-Patristiker
traue ich mir in dieser Frage kein eigenes Urteil zu. Die Argumente von
Lona scheinen mir jedoch sehr plausibel, weswegen ich mich seiner Datie-
rung anschliefle und ,,De ressurectione® direkt nach Nemesios von Emesa
einordne.

De resurrectione ist wie auch De natura hominis von Nemesios eine
rein philosophische Abhandlung. Die Bibel kommt darin nicht vor, nicht
einmal mit einem einzigen Zitat. Vielmehr unternimmt der anonyme Ver-
fasser den Versuch, die Auferstehung von den Toten als denknotwendig zu
beweisen. Die Darlegung ist von ungeheurer Klarheit und besitzt einen fast
schon scholastischen Systematisierungsgrad. Gleichzeitig vertritt sie eine
Klar stoische Ontologie und Teleologie, wahrend das konkrete Telos in
Abgrenzung von Stoa und Epikur beschrieben und positioniert wird.

De resurrectione ist wie gesagt aufSerordentlich systematisch angelegt. In
den Kapiteln 1 bis 10 wird zunéchst im Sinne einer via negativa nachgewie-
sen, dass die Auferstehung der Menschen erstens nicht der menschlichen
Natur widerspricht, zweitens fiir Gott nicht unméglich und drittens auch
nicht ungerecht gegeniiber irgendeiner Gruppe von Individuen ist. Den Be-
weis fur die erste These fithrt der Autor in den Kapiteln 5 bis 7. Dort vertritt
er die in heutiger Wahrnehmung bizarre Uberzeugung, Menschenfleisch
kénne im Unterschied zu Tierfleisch nach seinem Verzehr nicht assimiliert
werden, und folgert daraus, ,the human species seems to be biologically
engineered for resurrection in a way that animals are not.” (Janet E. Spittler
2010, 360)

Bei seinem Beweis der dritten These kommen die nichtmenschlichen
Geschopfe ins Spiel: ,Das Ungerechte (10 &dwov) kdme in der Auferste-
hungsfrage in Betracht entweder in Hinsicht auf den Auferstehenden selbst
oder auf irgendeinen andern neben ihm. Dass kein auflerhalb der Mensch-
heit stehendes und zur Welt gehoriges Wesen dadurch ein Unrecht erleidet,
ist von vornherein klar. Den rein geistigen Naturen (vontai ¢uoelg) wird
durch die Auferstehung der Menschen schwerlich ein Unrecht geschehen;
denn die Auferstehung der Menschen bringt ihnen weder eine Einschran-
kung ihrer Existenz noch Schaden noch Unehre. Aber auch weder der

258

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.16 Pseudo-Athenagoras

vernunftlosen noch der unbeseelten Natur (008¢ t@v aAdywv 1| pUais 00de
v aYiywv) wird dadurch ein Unrecht widerfahren, denn diese wird
nach der Auferstehung nicht mehr sein, gegen ein Nichtseiendes aber gibt
es kein Unrecht (mept 8¢ 10 pr) 6v 008&v ddikov); angenommen jedoch,
sie bestehe in Ewigkeit fort, auch dann wiirde ihr durch die Erneuerung
der Menschenleiber kein Unrecht geschehen; denn wenn ihr jetzt kein
Unrecht geschieht, indem sie sich der menschlichen Natur und den Bediirf-
nissen der auf sie angewiesenen Menschen fiigen muss (meikovta) und
unterjocht und vielfach geknechtet ist (016 e Luyov fypéva kol dovAeiov
movtolov), so wird dies noch viel weniger der Fall sein, wenn einmal die
Menschen unsterblich und bediirfnislos geworden sind und ihre Dienste
nicht mehr notig haben, so dass sie dann von aller Knechtschaft befreit
ist (¢AevBepwbévta 8¢ maong dovAeing). Auch wiirde sie, wenn sie reden
konnte, gewiss nicht den Schopfer (8novpyog) verklagen, als habe er sie
gegen die Gerechtigkeit unter die Menschen erniedrigt, da er ihr nicht
dieselbe Auferstehung wie diesen gewéhrt habe; denn ungleiche Naturen
bestimmt ein Gerechter nicht zu gleichem Ziele (Qv yap 7 @ioig ok
o1, TovTolg 0VBE TO TéEAOG (o0V O Sikatog émpetpel); aullerdem konnen
Wesen, denen der Begrift der Gerechtigkeit fehlt, nicht den Vorwurf der
Ungerechtigkeit erheben?8. Ferner kann man auch nicht behaupten, dass
sich im Hinblick auf den auferstehenden Menschen selbst eine Ungerech-
tigkeit zeigt...“ (Athenagoras, De Resurrectione 10)

Streng systematisch bedenkt die Schrift alle denkmdoglichen Szenarien:
Die Auferstehung konnte ungerecht sein gegeniiber den rein geistigen
Wesen, gegeniiber anderen Menschen oder gegeniiber nichtmenschlichen
Lebewesen. Dieser letzte Fall interessiert uns. Der anonyme Verfasser zieht
zwei Moglichkeiten in Betracht: Entweder, was er offenbar selbst annimmt,
existieren die nichtmenschlichen Lebewesen nicht mehr, und gegen Nicht-
seiendes gibt es per definitionem kein Unrecht. Oder, was er zwar fiir
faktisch nicht gegeben, aber prinzipiell denkmdoglich halt, die nichtmensch-
lichen Lebewesen werden auferstehen. Dann werden sie befreit sein, weil
die Menschen keine Bediirfnisse mehr haben und die Knechtschaft damit
beendet ist - ein scharfsinniger Gedanke, mit dem sich Pseudo-Athenago-
ras deutlich von Irendus von Lyon abhebt, der auch in der Ewigkeit eine

28 Auf diesen Aspekt werde ich hier nicht ndher eingehen. Siehe dazu vor allem Janet
E. Spittler 2010, 359: ,In De resurrectione Athenagoras introduces one of the most
important aspects of the Stoic assessment of animals, that is, the impossibility of
doing injustice to animals.”

259

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Dienst-Hierarchie annimmt (Kapitel 5.3). In diesem zweiten Fall kénnten
sich die nichtmenschlichen Lebewesen auch nicht beschweren, falls ihre
Auferstehung anders ist als die der Menschen, weil es zu den Prinzipien der
Gerechtigkeit gehort, dass Ungleiches ungleich behandelt werden muss.

Nachdem sich die Auferstehung von den Toten also per viam negativam
als nicht denkunmdglich erwiesen hat, beschreitet Pseudo-Athenagoras in
den Kapiteln 11 bis 24 die via positiva: ,Es handelt sich jetzt darum, die
Auferstehungslehre als wahr zu beweisen unmittelbar aus der Ursache, nach
welcher und aus welcher der erste Mensch entstanden ist.“ (Peudo-Athena-
goras, De Resurrectione 11) Der Autor mochte die Auferstehung also nicht
auf Grund einer Offenbarung plausibilisieren, sondern aus schopfungsphi-
losophischen Uberlegungen als denknotwendig erweisen. Folgendes sehr
lange Zitat schildert seine wiederum auflerordentlich systematischen Uber-
legungen:

»Den Grund der Entstehung (0 &mo tf¢ aitiog Adyos) bekommen wir,
wenn wir uns fragen, ist der Mensch von ungefahr und zwecklos erschaffen
worden oder zu einem bestimmten Zwecke (métepov amA®dg kol PtV
yéyovev avBpwmog 7] Tivog €vekev); und wenn zu einem bestimmten Zwe-
cke, ist er dann da, um nach seiner Erschaffung fiir sich selbst zu leben
und in der ihm geschaffenen Natur fortzubestehen oder weil ein anderes
Wesen seiner bedarf (i xpelav Tivdc); wenn er aber in Hinsicht auf ein
Bediirfnis erschaffen wurde, ist es dann der Schopfer (tod mowjoavtog)
oder irgendein anderes Wesen, das diesem nahe steht und sich hoher
Firsorge erfreut. — Was wir schon bei einer allgemeineren Betrachtung
finden konnen, ist die Tatsache, dass jeder Verstindige, jeder, der sich
durch verniinftiges Urteil zu einer Titigkeit bewegen ldsst, nichts von
dem, was er vorsdtzlich ins Werk setzt, zwecklos tut, sondern entweder
um ein eigenes Bediirfnis zu befriedigen oder einem anderen Wesen, fiir
das er besorgt ist, zu niitzen oder wegen des Werkes selbst, wenn ihn
namlich ein natiirlicher Zug und eine natiirliche Liebe (6Axf] Tt guoiki
kal otopyfj) zu dessen Hervorbringung bewegt. So baut der Mensch (ein
Beispiel moge die Sache erldutern) ein Haus, weil er selbst dessen bedarf;
er baut aber auch fur Rinder, Kamele oder fur die anderen Lebewesen,
die er bendtigt (tolg GAlowg {Wotg, v éoTv évderc), das einem jeden
derselben passende Obdach; wenn man nach dem Augenschein urteilt,
tut er dies nicht zu eigenem Gebrauche, wohl aber, wenn man den End-
zweck beriicksichtigt (o0« idiog Evexev yprioews KoTh TO POUVOPEVOY, AANG
KOTO PEV TO TENOG); zundchst tut er es aus Firsorge (émipédeln) fiir seine
Pfleglinge. [...] So machen es die Menschen. Indes hat auch Gott den

260

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.16 Pseudo-Athenagoras

Menschen wohl nicht zwecklos erschaffen; denn er ist weise; kein Werk
der Weisheit aber entbehrt des Zweckes (008&v 8¢ cogiag Epyov pdtatov).
Auch hat er ihn nicht erschaffen, weil er selbst seiner bediirfte; denn er
bedarf {iberhaupt nichts; einem Wesen aber, das vollstindig bediirfnislos
ist, kann keines seiner Werke zu eigenem Bedarfe dienen. Er hat aber auch
den Menschen nicht um eines andern Geschopfes willen gemacht. Denn
kein verniinftiges und urteilsfdhiges Wesen, sei es nun ein hcéheres oder
ein geringeres, wurde oder wird ins Dasein gesetzt, um einem anderen
zum Gebrauch zu dienen, sondern um, wenn es einmal geworden ist,
selbst eigenes Leben und eigenen Fortbestand zu haben (O¥8&v yop t@v
Aoyw kol kpioel xpwpévwy olite T@V pelldvwv olte T@V KatodeeaTEpwy
yéyovev 1] yivetan mpog £tépou xpelav, dAAd S TNy dlav adT®V T@V
yevopévwy {wfiv te kot Stapoviv). Auch kann die Vernunft die Entstehung
des Menschen nicht auf irgendein Bediirfnis zuriickfithren; denn die un-
sterblichen Wesen sind bediirfnislos und brauchen zu ihrer Existenz in
keiner Weise eine menschliche Hilfe; die vernunftlosen Wesen dagegen
miissen sich nach dem natiirlichen Lauf der Dinge beherrschen lassen und
dem Menschen die ihrer Natur entsprechenden Dienste leisten, wahrend
sie selbst nicht fahig sind, sich der Menschen zu bedienen; denn recht war
es nicht und ist es nicht, das Herrschende und Fuhrende in den Dienst
eines Geringeren zu stellen oder das Verniinftige dem Vernunftlosen unter-
zuordnen (0 Gpxov Kol Nyepovolv VTIAYEL eig Xpflowv TOlg EAGTTOOW, 1)
TO AoykOv UTOTATTEWY dAdyOoLS), das doch zum Herrschen ungeeignet ist.
Wenn also der Mensch nicht grund- und zwecklos geschaffen ist (denn
kein gottliches Werk ist zwecklos), wenn ferner seine Entstehung weder auf
ein Bedirfnis des Schopfers selbst noch auf ein Bediirfnis eines anderen
von Gott geschaffenen Wesens zuriickzufiihren ist, so ist es klar, dass in
erster und allgemeinerer Hinsicht Gott den Menschen geschaffen hat, weil
er eben Gott ist und weil {iberhaupt aus dem Schopfungswerke seine Giite
und Weisheit hervorleuchtet; betrachtet man jedoch die Sache mehr vom
Standpunkt der geschaffenen Menschen aus, dann deswegen, weil er das
Leben derselben will, und zwar nicht ein Leben, das nur fiir kurze Zeit
entfacht wird, dann aber génzlich erléschen soll. Den Reptilien freilich, den
Luft- und Wassertieren, iitberhaupt allem Vernunftlosen hat Gott ein kurzes
Leben beschieden, dagegen hat er den Menschen, die den Schopfer selbst in
sich tragen (év éavtolg dyaipatopopodot Tov Towtiv) und mit Vernunft
und unterscheidendem Verstande begabt sind (voiv te cuvempepopévorg
Kal Aoyiki|s kploewg pepotpapévols), ewige Fortdauer verliehen. Denn ihre
Bestimmung ist es, in der Erkenntnis ihres Schopfers und seiner Macht

261

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

und Weisheit und in der Erfiillung des Gesetzes und Rechtes die ganze
Ewigkeit hindurch ohne alles Leid in jenen Giitern zu leben, durch die
sie auch schon ihrem vorausgehenden Leben Festigkeit und Halt gegeben
haben, obwohl sie in sterblichen und irdischen Leibern wohnten. Alles,
was um eines anderen Willen entstanden ist, muss, sobald das, wofur es
entstanden ist, aufhort, ebenfalls zu sein authdren...“ (Pseudo-Athenagoras,
De Resurrectione 12)

Der unbekannte Verfasser entwirft hier zunachst die Idee eines ,Reichs
der Zwecke, wie wir es in der Neuzeit vor allem bei Immanuel Kant
kennen: Nichts ist zwecklos, alles hat seinen Zweck — und zwar in einer
logischen Verkniipfung der Zwecke untereinander auf das grofie Gesamt-
ziel, das Telos hin. Man darf, so argumentiert Pseudo-Athenagoras, nicht
zu sehr auf den unmittelbaren Zweck einer Handlung schauen, sondern
muss auf das umfassende Telos blicken, auf das hin sie entworfen ist. Erst
dann versteht man den Sinn dieser Handlung. Das, so betont der Autor,
gilt schon zwischenmenschlich, zum Beispiel beim Bau eines Hauses oder
Stalles, aber erst recht, wenn nach dem Grund der Erschaffung der Welt
und des Menschen und damit nach dem Zweck des gottlichen Handelns
gefragt wird. Der Schopfer hat einen verniinftigen, erkennbaren Plan mit
seiner Schopfung.

Allerdings folgt der gottliche Plan zwei je eigenen Logiken, je nach
dem, ob man ihn aus der Perspektive Gottes oder aus der Perspektive des
Menschen betrachtet — auch das konnte direkt von Kant stammen. Vom
Standpunkt Gottes aus betrachtet ist klar, dass er keine Bediirfnisse hat.
Er kann den Menschen also nicht zu seiner eigenen Bediirfnisbefriedigung
erschaffen haben, sondern nur, ,weil er Gott ist“ und weil er seine Giite und
Weisheit zeigen mochte. Aus seiner Sicht geschieht die Schopfung einzig
aus Freiheit und Liebe.

Anders, so Pseudo-Athenagoras, sieht das ,vom Standpunkt der geschaf-
fenen Menschen® aus: Der Mensch hat das Bedurfnis zu leben, Gotteser-
kenntnis zu erwerben und das Gute zu tun. Dieses Bediirfnis ist auf Dauer
angelegt, und daher kann es nur sinnvoll sein, wenn es auch dauerhafte
Erfillung finden kann. Deswegen muss (!) der Mensch notwendig fiir
das ewige Leben bestimmt sein. Denn sonst wire sein Bediirfnis nicht
zweckmiflig, und dann wire der Schopfer als nicht rational erwiesen. Das
aber kann nicht sein.

Das Argument des Pseudo-Athenagoras funktioniert natiirlich nur unter
der Voraussetzung, dass das Reich der Zwecke tatsichlich auf ein einziges
grofies und rationales Telos zulduft. Bezweifelt man diese Voraussetzung,

262

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.16 Pseudo-Athenagoras

und viele wiirden das heute tun, dann féllt das Argument wie ein Karten-
haus in sich zusammen. Fiir unsere Fragestellung ist jedoch der Kollateral-
schaden fiir die nichtmenschlichen Geschdpfe relevanter: Tiere und Pflan-
zen haben zwar ein Bediirfnis zu leben, aber kein Bediirfnis zur Erkenntnis
des Ewigen und damit auch kein Bediirfnis, ewig zu leben. Gemif} dem
Sparsamkeitsprinzip wiére es daher nicht rational, dass ihnen ein ewiges
Leben geschenkt wird, wenn sie danach doch gar nicht streben. Nein, sie
existieren allein um des Menschen willen, der als vernunftbegabtes Wesen
die Selbstzwecklichkeit besitzt und die Tiere fiir sich verzwecken kann.
Sobald der Mensch die nichtmenschlichen Kreaturen jedoch nicht mehr
braucht (und das ist in der Ewigkeit so), gibt es keinen Grund mehr, dass
sie weiterhin existieren sollten.

sWenn also der Weltschopfer den Menschen dazu geschaffen hat, dass
er ein verstindiges Leben habe und, nachdem er einmal Gottes Herrlich-
keit und Schopferweisheit geschaut, immerdar in der Schau dieser Dinge
bleibe, wie es der Absicht des Schopfers und der Natur des Menschen
entspricht, so ergibt sich aus der Entstehungsursache die Gewissheit der
ewigen Fortdauer, aus dieser aber die Gewissheit der Auferstehung, ohne
die es eine Fortdauer des Menschen nicht geben kdnnte. So wird also die
Auferstehung, wie aus dem Gesagten ersichtlich ist, durch die Entstehungs-
ursache und durch des Schopfers Absicht klar bewiesen.“ (Pseudo-Athena-
goras, De Resurrectione 13)

Nachdem Pseudo-Athenagoras damit die Tatsache der Auferstehung als
denknotwendig und damit aus seiner Sicht als existent bewiesen hat, folgen
Reflexionen iiber die Kontinuitdt zwischen irdischem und himmlischem
Leben angesichts des Todes und der Verwesung des Korpers.

,Glaubt man an Gott als den Schopfer dieses Alls, so muss man, sofern
man seinen eigenen Prinzipien nicht untreu werden will, aus seiner Weis-
heit und Gerechtigkeit den Schluss ziehen, dass er fiir alles Geschaffene
wacht und sorgt (tf] ToUtov copig kol dwkaoaOvy TV TOV YeVOUEVWY
amavtwv avotl@évar euiakiv te kol mpévotav); auf Grund dieser Er-
kenntnis muss man dann iiberzeugt sein, dass nichts von den irdischen und
himmlischen Dingen ohne Aufsicht (&vemitpémevtos) und ohne Fiirsorge
(ampovémnTog) gelassen ist und dass sich die Aufmerksamkeit des Schépfers
auf alles in gleicher Weise erstreckt, auf Unsichtbares und Sichtbares, auf
Kleines und Grofleres. Denn sowohl die Gesamtheit der Geschopfe bedarf
der Vorsehung (mpdvoua) des Schopfers als auch jedes einzelne je nach
seiner Natur und seinem Zwecke (xaf 6 mépuke kol Tpog 6 MéPukev). Es
wire jedoch ein unniitzer Eifer, jetzt alle einzelnen Arten anzufiithren oder

263

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

das einer jeden Natur Zutrédgliche aufzuzahlen; nur iiber den Menschen
miissen wir hier reden; denn er ist der Gegenstand unserer Untersuchung.
(Pseudo-Athenagoras, De Resurrectione 18)

Die Fiirsorge und Vorsehung Gottes gilt, so der Autor, grundsitzlich al-
len Lebewesen. Allerdings, so schrinkt er ein, jedem ,nach seinem ZweckeS,
wortlich ,,geméfl dem, zu dem es geworden ist” Das konnte man aus Sicht
der Tiere als ziemlich zynisch interpretieren. Denn da die Vernunftlosen
gut stoisch als Zwecke fiir andere aufgefasst werden, zielt die Sorge des
Schépfers letztlich nur darauf, dass die Tiere (und Pflanzen) ihren Zweck
fiir den Menschen erfiillen. Haben sie ihre Schuldigkeit getan, kénnen sie
gehen. Die kiihle Rationalitét einer streng philosophischen Argumentation
lasst an dieser Stelle keine Abmilderung durch positive Emotionen zu, die
theologische Argumente bieten wiirden.

Warum aber braucht es ein Jiingstes Gericht? Pseudo-Athenagoras sieht
ein solches deswegen als notwendig an, weil es sonst besser wire, ganz der
Lust zu leben wie die Tiere: ,Ist es nicht viel sicherer anzunehmen, dass
der Schopfer seine Werke lenkt und leitet, auf alles irgendwie Seiende oder
Werdende hinschaut und iiber Werke und Gedanken Gericht hélt? Denn
gibe es iiber die Werke der Menschen nicht irgendwo ein Gericht, so hitten
diese den Vernunftlosen nichts voraus; ja sie wiren noch ungliicklicher
daran als diese, da sie ihre Leidenschaften bezwingen miissen und nach
Frommigkeit, Gerechtigkeit und sonstigen Tugenden zu streben haben;
am besten wire dann die Lebensweise der zahmen und wilden Tiere (6
8¢ ktvdng Plog kol Bnpddng aplatog); die Tugend wire unverniinftig
(apetr) Ot dvdnrog), die Androhung von Strafen eine platte Lacherlichkeit.
Der uneingeschrankte Genuss wiére das hochste der Giiter (To 8¢ maoav
Bepomeey 3oV ayabov to péyotov)...“ (Pseudo-Athenagoras, De Re-
surrectione 19)

Aus all dem folgert der Autor, dass es ein Gericht geben muss, und zwar
nicht in diesem irdischen Leben und auch nicht unmittelbar nach dem
Tod, wenn Seele und Leib getrennt sind, sondern in der Ewigkeit, wo der
ganze Mensch wieder vereinigt ist und als ganzer gerichtet werden kann.
- Die wiederum stark an Immanuel Kant erinnernde Argumentation hinkt
jedoch erheblich. Denn man kann durchaus fragen, ob es nicht auch ohne
Gericht sinnvoll und erfiillend wire, moralisch zu leben. Und tiberhaupt:
Ist ein tugendhaftes Leben nur ein Mittel zum Zweck der Erlangung der
ewigen Seligkeit? Oder heifft Tugend nicht gerade, allein (!) deswegen
tugendhaft zu leben, weil man es als richtig erkannt hat?

264

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.16 Pseudo-Athenagoras

Nun steht der Pseudo-Athenagoras natiirlich in ganz konkreten Ausein-
andersetzungen seiner Zeit. Von den beiden Populédrphilosophien, dem
Stoizismus und dem Epikureismus, will er sich gleichermaflen absetzen
und der christlichen Botschaft aus philosophischen Griinden den Vorrang
geben. Das Ideal der Stoiker ist die Leidenschaftslosigkeit, das der Epikure-
er die geistige Lust. Beiden stellt der Autor die christliche Vorstellung der
ewigen Seligkeit entgegen. Denn Leidenschaftslosigkeit haben die Pflanzen
bereits vom Schopfer mitbekommen und natiirliche Lust die Tiere. Im
einen Fall wiren also die Pflanzen besser dran als der Mensch, im anderen
die Tiere. Der Glaube an das Jiingste Gericht und das ewige Leben erweisen
sich daher als der goldene dritte Weg, der den Vorzug vor den beiden
anderen verdient:

»Es ware doch nicht recht anzunehmen, dass Wesen, die nach immanen-
ten Sitten- und Vernunftgesetzen handeln und daher auch ein verstindiges
und moralisches Leben fithren, kein hoheres Ziel hitten als jene Geschopfe,
die der logischen Unterscheidung entbehren (émel pnde Oepitov tavTov
umoBéaBan Téhog TV TE AoYwkilg kploewg ApolpolvVTWY Kol TV KOTO
TOV EpQuTov VOpov Kol Adyov évepyolvtwy, Epppovi te {wi] kai diky
xpwpévwv). Somit diirfte fiir die Menschen nicht die Schmerzlosigkeit
(to dAvmov) als Endziel bestimmt sein; diese kdme ja auch den ganz
empfindungslosen Wesen zu. Aber auch nicht im Genuss dessen, was den
Leib nahrt und ergétzt, und in einer Fiille sinnlicher Lustgefiihle (mA#}60¢
ndov®v) kann das Endziel der Menschen liegen; sonst hatte das Leben des
Viehs (xt#jvog) notwendig den Vorrang und das tugendhafte Leben wire
zwecklos; solches mag fiir Vieh ein geeignetes Endziel sein, aber nicht fiir
Menschen, die eine unsterbliche Seele haben und logischer Unterscheidung
tahig sind (ovx avOpwmwy abavitw Yuyxf kol Aoywi] kpioel xpwpévwv).*
(Pseudo-Athenagoras, De Resurrectione 24)

So zieht der unbekannte Autor abschlieflend sein Fazit: ,Das Endziel
eines verstindigen Lebens und logischen Unterscheidens wird man aber,
ohne fehlzugehen, darin erblicken diirfen, dass der Mensch unzertrennlich
und ewig mit dem zusammenlebt, wozu ihm der natiirliche Verstand haupt-
sachlich und zunéchst verliehen ist, und dass er in der Anschauung des
Gebers und seiner Ratschliisse unauthérliche Wonne empfindet. Freilich
werden die meisten Menschen dieses hohe Ziel nicht erreichen, weil sie
sich mit allzu grofler Leidenschaft und Heftigkeit an die Dinge dieser Welt
anschlieflen. Aber die grofle Zahl derer, die von ihrem Ziele abirren, kann
die gemeinsame Bestimmung nicht umstof3en. Indes findet hieriiber ein
besonderes Gericht statt und erhdlt jeder einzelne fiir sein Gutes oder

265

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Boses, das er im Leben vollbracht hat, in angemessener Weise Lohn oder
Strafe.” (Pseudo-Athenagoras, De Resurrectione 25)

Der Pseudo-Athenagoras ist zweifelsohne das beste Beispiel dafiir, wo-
hin ein konsequenter christlicher Anthropozentrismus fithrt. Teilt man
die Grundannahmen eines gottlichen, vollkommen durchrationalisierten
Schépfungsplans einerseits und der exklusiven Vernunftbegabung des Men-
schen andererseits, ergibt sich alles andere ganz von selbst: Nichtmenschli-
che Geschopfe sind nur um der Menschen willen erschaffen, und sobald sie
ihre Aufgabe fiir diese erfiillt haben, konnen sie gehen. So scharfsinnig die
Argumentationen des unbekannten Autors auch sind und so perfekt syste-
matisiert sein Gedankengang, so eiskalt werden die Tiere und Pflanzen
abserviert. Nicht die geringste Freude {iber ihr Dasein, nicht das mindeste
Mitgefiihl fiir ihre Sorgen, nicht das kleinste Anzeichen von Verbundenheit
und Zuneigung wird sichtbar. Analog ist der Gott des Pseudo-Athenagoras
ein bis ins Letzte kiithl und rational kalkulierender Gott. Vom christlichen
Gottesbild iiberflielender, sich gratis verschenkender Liebe ist weit und
breit nichts zu sehen. Wer den Anthropozentrismus verstehen will, wird
hier bestes Anschauungsmaterial sowohl fiir seine immanent brillante Kon-
sistenz als auch fiir seine erschreckend einseitige Addquanz im Bezug auf
die Schopfungswirklichkeit finden.

5.17 Hieronymus

Sophronius Eusebius Hieronymus wird im Jahr 347 in Stridon in der ro-
mischen Provinz Dalmatia geboren. Als Kind wohlhabender christlicher
Eltern geht er zum Studium nach Rom und lésst sich dort auch taufen.
Nach Aufenthalten in Trier und Aquileia reist er um 373 nach Syrien, wo er
einige Zeit als Eremit lebt. In Antiochia lernt er Griechisch und Hebréisch
und wird um das Jahr 379 zum Priester geweiht. Anschlieflend geht er nach
Konstantinopel und von 382 bis 384 erneut nach Rom. Als sich eine junge
Witwe, die er geistlich begleitet, zu Tode fastet, fliecht Hieronymus 385 aus
Rom, um gemeinsam mit der Witwe Paula und ihrer Tochter Eustochium
zu den biblischen Stitten zu pilgern. 386 lassen sie sich in Bethlehem nieder
und griinden aus Paulas Erbe mehrere Kloster und ein Pilgerhospiz. Hier
stirbt Hieronymus im Jahr 420.

Hieronymus hat ein reiches literarisches Werk hinterlassen. So ist er der
Autor der Vulgata, der lange Zeit maf3geblichen lateinischen Bibeliiberset-
zung. Wie viel er dabei aus dem Hebréischen {ibersetzt hat und wieweit

266

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.17 Hieronymus

er doch eher auf die griechische Septuaginta zuriickgriff, ist schwer zu
sagen — man vermutet eher letzteres. Daneben hat er weitere Ubersetzun-
gen, Lebensbeschreibungen grofler Personlichkeiten, Kommentare zu den
Prophetenbiichern, Evangelien und Paulusbriefen und eine umfangreiche
Briefsammlung verfasst.

Hieronymus ist, wie man an der Aufzdhlung seiner Werke sehen kann,
ein Bibelausleger. Systematische theologische oder philosophische Abhand-
lungen hat er nicht geschrieben. Und da er das Buch Genesis ebenso wenig
wie die anderen Biicher der Tora ausgelegt hat, sind die Gelegenheiten zur
Rekonstruktion seiner Schopfungs- und Tiertheologie, sofern er eine solche
gehabt hat, schmal. Deswegen werden uns nur zwei eher kleine Themen
beschiftigen: Seine Auslegung des Schopfungsfriedens im Buch Jesaja und
seine Ermahnungen zum Fleischverzicht.

Seine Auslegung von Jes 11,6-8 beginnt Hieronymus mit der Feststellung,
jidische und ,judaisierende” christliche Interpreten wiirden die Stelle oft
wortlich auslegen und auf die Wiederkunft Christi beziehen, dergestalt,
»dass in der Klarheit Christi [...] alle wilden Tiere zur Zahmheit zuriickkeh-
ren und, nachdem sie die frithere Wildheit abgelegt haben, Wolf und Lamm
zusammen weiden.“ (Hieronymus, Commentarjium in Isaiam prophetam 4
ad Is 11,6ss) Doch solche Interpretationen miissten sich zwei Fragen stellen
lassen: Erstens, ob wirklich alles wortlich und nicht vielmehr spirituell zu
verstehen sei, und zweitens, ob die wortliche Auslegung der Majestit Gottes
wiirdig sei, da sie doch sehr einer erdichteten Fabel dhneln wiirde. Eine
solche Vollendung der Welt mit einem Frieden zwischen Menschen und
Tieren gebe es nicht, sondern nur die Vollendung des Menschen in der
Tugend. ,Hieronymus ist sich bewusst, hier einer philosophischen Maxime
der Stoiker zu huldigen, beruft sich aber fiir die Richtigkeit zundchst we-
nig iberzeugend auf den Psalmisten, um dann doch bei der Philosophie
Zuflucht zu suchen [...] Erst jetzt bezieht er sich auch auf die Stoiker, die er
schon die ganze Zeit im Auge hat“ (Vinzenz Buchheit 1990, 33)

Damit ist fiir Hieronymus klar, dass die ,judaisierenden ChristInnen
einem schwerwiegenden Trugbild erliegen. In Wirklichkeit sei die Vision
des Jesaja in spirituell-allegorischer Auslegung ein Bild fiir die Menschen
in der Kirche: Der Christenverfolger Paulus als Lowe und der friedliebende
Hananias als Lamm wiirden sich gemeinsam in der Kirche Christi ndhren,
»damit das, was Noachs Arche einst bei der Sintflut, jetzt die Kirche in der
Welt darstellt (ut quod Arca in diluvio, hoc Ecclesia praestet in mundo).
(Hieronymus, Commentarium in Isaiam prophetam 4 ad Is 11,6ss) Das
vorausgesetzt sei die ethische Botschaft der Stelle nicht, dass das ,Rind“

267

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

aggressiv wird, sondern der ,Léwe" zahm: ,non bos vertatur in rabiem, sed
leo mutetur in mansuetudinem. (Hieronymus, Commentarium in Isaiam
prophetam 18 ad Is 65,25s) Oder etwas anders formuliert, ,,nicht, dass Ein-
fachheit in Wildheit @ibergeht, sondern Wildheit die Einfachheit lernt (non
ut simplicitas in feritatem transeat, sed ut feritas discat simplicitatem).
(Hieronymus, Epistula 106, 1)

Wihrend Irendus von Lyon (Kapitel 5.3) die wortliche Auslegung des
jesajanischen Tierfriedens betont, 16st sich Hieronymus wie schon die
meisten Kirchenviéter vor ihm mit Verweis auf stoische Argumente klar von
dieser Tradition. Man versteht dies bei ihm allerdings nur, wenn man die
Hintergriinde der ,judaisierenden® ChristInnen kennt, gegen die Hierony-
mus Stellung bezieht. Diese Gruppen vertreten offensichtlich immer starker
einen messianischen Chiliasmus, gehen also von einem Zeitraum von exakt
tausend Jahren bis zum Anbrechen des endgiiltigen messianischen Reichs
Christi aus - und gegen diese Gruppen will sich Hieronymus positionieren
(Vinzenz Buchheit 1990, 31). Die stoische Exklusion der nichtmenschlichen
Geschopfe aus der Ewigkeit wird also als Mittel gebraucht, um die hoch-
emotionalen Botschaften der ChiliastInnen zu entkréften. Den Kollateral-
schaden haben Tiere und Pflanzen.

In einer anderen Hinsicht jedoch erweist sich Hieronymus als ,tier-
freundlicher: Mit Verweis auf das Paradies in Gen 1, in dem sich alle
Lebewesen rein pflanzlich erndhren, propagiert er wie das gesamte frithe
Monchtum mit Entschiedenheit einen vegetarischen Lebensstil oder zu-
mindest eine weitgehende Fleischabstinenz (vgl. dazu Michael Rosenberger
2014, 156-157 und 330 sowie 2016, 64-65). Paradoxerweise ist dieser Impuls
viel griechischer und viel weniger biblisch als man denken mé&chte: Wih-
rend die JidInnen zuriickhaltend und sehr differenziert fasten (Veronika E.
Grimm 1996, 13-31), propagieren zahlreiche Philosophen der griechischen
und romischen Antike auf Grund ihrer dezidierten Leibfeindlichkeit ein
relativ strenges und radikales Fasten (Veronika E. Grimm 1996, 32-56).
Die frithen ChristInnen fasten zunichst wie ihre Mutterreligion und wie
Jesus von Nazaret relativ wenig (Veronika E. Grimm 1996, 57-84). Doch
mit der zunehmenden gesellschaftlichen und staatlichen Anerkennung des
Christentums dndert sich das. Clemens von Alexandrien, Tertullian, Orige-
nes und Eusebius bahnen Schritt fiir Schritt den Weg (Veronika E. Grimm
1996, 85-147), Hieronymus und Augustinus vollziehen den Durchbruch zu
einer Fastenpraxis, die ,anorektische Ziige“ hat (Veronika E. Grimm 1996,
148-179).

268

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.17 Hieronymus

Das frithchristliche Monchtum in Syrien und Agypten lebt von Beginn
an einen strikten Vegetarismus. Wenn die MénchInnen nicht fasten, essen
sie nur Brot und Salz (Apophtegmata Patrum 217; 226), also trockene
Speisen im Gegensatz zu frischem Obst, gekochtem Gemiise und fettem
Fleisch, trinken absolut keinen Wein (Apophtegmata Patrum 566; 593; 787;
974-975) und verzichten fast vollstindig auf Ol (Apophtegmata Patrum
169). Sie betrachten die Abstinenz als privilegiertes Mittel, um die leiblichen
Begierden zu iiberwinden (Apophtegmata Patrum 318; 919). Ihre Xeropha-
gie (§epogayia), das ,Essen von Trockenem’, dessen zentrale Merkmale
die Enthaltsamkeit von Fleisch und Wein sind, muss im Zusammenhang
der Sexualmoral verstanden werden: Nach antiker Vorstellung fordert der
Verzehr trockener Nahrung die Enthaltsamkeit, weil das Verspeisen von
feuchtem Obst oder gekochtem Gemiise die Produktion sexueller Korper-
fliissigkeiten anregt und der Verzehr von Fleisch sexuell ,heifl macht. Als
leuchtendes biblisches Beispiel dienen die drei Jiinglinge am Konigshof
Nebukadnezzars in Babylon, die Xerophagie praktizieren (Dan 1,4-16) und
im Feuerofen (in allegorischer patristischer Deutung in der sexuellen Ver-
suchung) nicht verbrennen (Dan 3; vgl. Johannes Cassian, Unterredungen
mit den Vatern 12, 11).

Insgesamt bleibt das frithe Christentum aber seinen Wurzeln treu und
ibernimmt die Zuriickhaltung Jesu und des Judentums gegeniiber zu stren-
gen Abstinenzgeboten. Vor allem mahnt es, Fasten und Xerophagie nicht
zur Ideologie zu machen, innerhalb der jede Freude am Essen und Trinken
verteufelt wird.

Entscheidend fiir die starke Verbreitung des Gedankens von der Ver-
bindung sexueller und kulinarischer Enthaltsambkeit ist der Brief des Hie-
ronymus an die junge rémische Witwe Furia, der um 395 geschrieben ist
(Hieronymus, Epistula 54). Furia hat an den ihr personlich unbekannten
Hieronymus brieflich die Frage gestellt, wie sie ihr Vorhaben am besten ver-
wirklichen konne, Witwe zu bleiben und nicht ein zweites Mal zu heiraten.
In seiner Antwort mahnt Hieronymus sie zunéchst zu einfacher Bekleidung
und einem bescheidenen Leben. Dann kommt er auf die Erndhrung zu
sprechen: Bei aller Wertschitzung der Lebensmittel als Gottesgaben (1 Tim
4,3-4) animierten diese die jungen Leute doch zum sexuellen Begehren
und seien schlimmer als Atna, Vulcano, Vesuv und Olymp (Hieronymus,
Epistula 54, 9). Das habe schon Galen in seinem Buch zum Schutz der
Gesundheit geschrieben.

Hieronymus warnt daher unter Berufung auf zwei uns bereits bekannte
Bibelstellen vor ,hitzigen® Speisen, die das sexuelle Begehren anfachen:

269

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

»Meide beim Essen alle hitzigen Speisen! Ich denke hierbei nicht nur an
Fleisch, tiber welches das Gefaf3 der Auserwahlung [gemeint ist Paulus,
MR] sich in folgenden Worten duflert: ,Es ist zu empfehlen, keinen Wein zu
trinken und kein Fleisch zu essen.” (Rom 14,21) [...] Der Glut des Korpers
muss man mit Speisen entgegenwirken, die nicht reizen. Auch Daniel und
die drei Jiinglinge nahrten sich von Gemiise (Dan 1,4-16).“ (Hieronymus,
Epistula 54, 10) Hier taucht einerseits der beliebte Hinweis auf die drei
Jinglinge im Feuerofen auf, andererseits wird Rom 14,21 wie schon bei
Clemens von Alexandrien (Kapitel 5.4) verkiirzt zitiert und aus der pauli-
nischen Mahnung, mit Riicksicht auf die Schwachen auf nicht-koscheres
Fleisch zu verzichten, eine generelle Empfehlung zur Fleischabstinenz her-
ausgelesen.

Abschlieflend empfiehlt Hieronymus der jungen Witwe eine strenge Di-
at: Kulinarische Abstinenz fordere die sexuelle Kontinenz. Sie sei eine gute
Vorbereitung auf die Schriftbetrachtung, die ihrerseits sehr zu empfehlen
sei (Hieronymus, Epistula 54, 11). - Natiirlich hat die von der griechischen
Philosophie und Medizin wahrgenommene Verbindung von sexueller und
kulinarischer Lust einen wahren Kern. Doch wird beides von Hieronymus
in einer Weise negativ gewertet, wie es der biblischen Schopfungstheologie
widerspricht.

Die Abhandlung Adversus Iovinianum wendet sich gegen Iovinian, einen
Moénch, der ,Epikur der Christlnnen® genannt wird (Hieronymus, Adver-
sus Iovinianum 1, 1). Hieronymus kennt ihn nicht personlich, jedoch wer-
den ihm einige Schriften Iovinians iiberbracht, auf die er antwortet. Dabei
greift er ohne grofle Systematik einzelne Thesen Iovinians auf und versucht
sie zu widerlegen. In Adversus Iovinianum 1, 18 reflektiert er die Frage
der Erlaubtheit des Fleischverzehrs. Dabei bestitigt er zunéchst, dass Gott
den Menschen beim ,zweiten Segen® nach der grofien Flut (Gen 9) die
Erlaubnis zum Fleischverzehr gegeben hat, die er beim ,ersten Segen® im
Paradies (Gen 1) nicht gegeben hatte. Diese Erlaubnis gibt Gott jedoch, so
Hieronymus, allein ,wegen unserer Herzenshirte (propter duritiam cordis
nostri). Allerdings gilten die dementsprechenden Regelungen (wie z.B.
auch die alttestamentliche Erlaubnis der Ehescheidung oder das Gebot der
Beschneidung) nur bis zum Kommen Christi: ,Nachdem aber am Ende der
Zeiten Christus gekommen ist, dreht er das Omega zuriick zum Alpha [...]
und wir werden kein Fleisch essen.” (Hieronymus, Adversus Iovinianum
1, 18) Wieder beruft sich Hieronymus auf die verkiirzte Version von Rém
14,21, um seine These auch biblisch zu untermauern.

270

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.17 Hieronymus

In Adversus Iovinianum 2, 5-17 kommt Hieronymus nochmals ausfiithrli-
cher auf die Frage zu sprechen. Dabei rekapituliert er zundchst die These
des Iovinian, die dessen klassischen stoischen Anthropozentrismus illus-
triert: ,Alles ist geschaffen worden, um den Sterblichen zu dienen. Und
wie der Mensch, das vernunftbegabte Tier (animal rationale), gleichsam Be-
wohner und Besitzer der Welt (quasi quidam habitator et possessor mun-
di), Gott untersteht und seinen Urheber verehrt, so sind alle Tiere entweder
zur Speise der Menschen oder zur Kleidung oder zum Pfliigen der Erde
oder zum Transport der Friichte oder des Menschen selbst geschaffen.
(Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 5) Sodann lésst er Iovinian Psalm
8,5-6 zitieren, aus dessen hierarchischer Unterordnung der Tiere unter den
Menschen Iovinian die menschliche Ermiachtigung zur freien Tiernutzung
herausliest (die der Text nicht hergibt!). ,Es sei, sagt er [Iovinian], das
Rind zum Pfliigen, zum Sitzen das Pferd, der Hund zum Helfen, die Ziegen
fur die Milch, die Schafe fiir die Wolle bereitet. Und was ist der Nutzen
der Schweine, abgesehen vom Essen des Fleischs?“ (Hieronymus, Adversus
Iovinianum 2, 5) Und nach einer langen Aufzahlung von Tieren schliefit
er: ,Wenn sie nicht gegessen werden, sind all diese vergebens von Gott
geschaffen worden.“ (Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 5) Das belegt
er schliefilich noch biblisch, indem er Rém 14,20 genau im gegenteiligen
Sinn liest wie Hieronymus und daraus folgert, dass fiir ChristInnen nichts
unrein sei und daher prinzipiell alles gegessen werden konne (was der
paulinischen Intention in diesem Text viel ndher kommt als die Lesart des
Hieronymus). SchliefSlich fiihrt Iovinian auch 1 Tim 4,4-5 an: ,Alles, was
Gott geschaffen hat, ist gut und nichts ist verwerflich, wenn es mit Dank
genossen wird. Und er betont, Jesus sei schliellich ,Fresser und Saufer®
(Lk 7,34; Mt 11,19) genannt worden, und das sei gut so.

Die Antwort des Hieronymus beginnt ebenso wie die Darlegung Iovini-
ans mit philosophischen Uberlegungen: ,Ich bezeuge, dass wir nicht dem
Dogma des Empedokles und Pythagoras folgen, die alles, was sich bewegt
und lebt, wegen der petepyiywots [hier steht im lateinischen Text das grie-
chische Wort fiir Seelenwanderung, MR] nicht essen zu konnen glaubten,
und diejenigen desselben Verbrechens fiir schuldig hielten, die eine Tanne
oder Eiche fillen, die ihre Morder und Giftmischer sind, sondern dass wir
unseren Schopfer verehren, der alles zu unserem Gebrauch geschaffen hat.
Und so wie das Rind zum Pfliigen, zum Sitzen das Pferd, der Hund zum
Helfen, die Ziegen fiir die Milch, die Schafe fiir die Wolle bereitet sind, so
die Schweine und Hirsche und Ziegen und Hasen etc. Aber jene sind nicht
sofort zum Essen geschaffen, sondern zu anderem Nutzen der Menschen.

271

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

(Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 5) Viele Tiere hitten einen medizini-
schen Nutzen, und analog gebe es viele andere Nutzungsmdoglichkeiten der
Tiere. Ihre Nutzung zu bejahen heifle also noch lange nicht ihren Verzehr
zu bejahen.

Diese Antwort ist insofern interessant, als Hieronymus den stoischen An-
thropozentrismus seines Gegners nicht ablehnt, im Gegenteil, er bestatigt
ihn ausdriicklich. Und er erklart auch, warum: Die Seelenwanderungslehre
der Platoniker und Pythagoreer lehnt er dezidiert ab - sie vertrégt sich
nicht mit der christlichen Botschaft von der Auferstehung. Noch dazu
wiirde diese ja auch das Toten von Pflanzen als Mord bewerten - eine
Auffassung, von der sich Hieronymus deutlich distanziert. Die Bekraftigung
der stoischen Teleologie scheint ihm offensichtlich die einzige Moglichkeit,
diese Distanzierung zu vollziehen. Wihrend die Stoiker (und offenbar
auch Iovinian) ihren Anthropozentrismus demonstrativ durch reichlichen
Fleischverzehr bekunden, will Hieronymus diesen Schluss jedoch gerade
nicht ziehen. Die Nutzung von Tieren ldsst fiir ihn viel mehr Spielraum als
nur den Verzehr. Aus dem Anthropozentrismus ergibt sich nicht zwingend
der Fleischverzehr.

Wie in Iovinians These werden auch in der Antwort des Hieronymus die
biblischen Texte an zweiter Stelle angefithrt. Zundchst betont Hieronymus
wiederum, dass der Mensch im Paradies vegetarisch gelebt hat: ,Solange
er [Adam] fastete, war er im Paradies; er afl und wurde hinausgeworfen.*
(Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 15) Erst nach der groflen Flut ,gab
er [Gott] ihnen, die hochst begierige Kehle des Menschen anerkennend,
die Erlaubnis Fleisch zu essen (Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 15)
Schliefllich fithrt Hieronymus Ex 16,3 und Num 31,4-5 an, wo sich die Is-
raeliten wihrend der Wiistenwanderung nach den Fleischtopfen Agyptens
sehnen: ,Die Speise der Engel verachtend, sehnten sie sich nach dem
Fleisch Agyptens:“ (Hieronymus, Adversus lovinianum 2, 15) Aus all dem
zieht er den Schluss, dass eine vegetarische Erndhrung zwar nicht absolut
verpflichtend, jedoch dringend angeraten sei: ,Wie wir die Jungfraulichkeit
der Ehe vorziehen, so der Sattheit und dem Fleisch das Fasten und das
Geistige.“ (Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 17)

Die Positionen des Hieronymus zusammenfassend fallt zunédchst eine
erhebliche inhaltliche und sprachliche Differenz zwischen dem Lehrbuch
gegen lovinian und den Briefen auf. In seinen Briefen (und das ldsst sich
auch tiber den hier untersuchten hinaus sagen) neigt Hieronymus zu gro-
f3er Radikalitat. Mitunter ist es fast schon obsessiv, wie er die sexuellen und
kulinarischen Versuchungen schildert und geifSelt. Von innerer Freiheit und

272

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

Gelassenheit ist da wenig zu spiiren. Man ahnt, warum Hieronymus unter
seinen ZeitgenossInnen nicht wenige erbitterte FeindInnen hatte.

Die Abhandlung gegen Iovinian hingegen ist wesentlich niichterner,
sachlicher und objektiver. Sie ldsst besser nachvollziehen, dass und warum
Hieronymus den stoischen Anthropozentrismus festhélt - die Seelenwan-
derungslehre will er definitiv ausschlieffen. Sie lasst zweitens einen klugen
Gedanken erkennen, der zum allerersten Mal begegnet: Anthropozentris-
mus heif3t nicht automatisch Tiere zu schlachten und Fleisch zu essen. Die
Tiernutzung lasst sich auch differenzierter denken. Schliefllich aber zeigt
sich insbesondere im Vergleich mit Basilius von Caesarea (Kapitel 5.11),
dass Hieronymus an den Tieren als solchen keinerlei Interesse hat. Die
Erzihlung vom Tierfrieden in Jes 11 deutet er allegorisch — Tiere haben fiir
ihn im Himmel nichts verloren. Und sein Eintreten fiir den Fleischverzicht
hat nichts, aber auch gar nichts mit den realen Tieren zu tun. Es geht
allein um den Menschen, der den Versuchungen der Welt widerstehen
soll. Basilius hat das ganz anders geschildert. Er bejaht die Welt und die
irdischen Realitdten aus ganzem Herzen, hat aber gleichzeitig eine grofle
Empathie fiir die nichtmenschlichen Geschopfe. Sein Plidoyer fiir den
Fleischverzicht hat mit dem des Hieronymus zwar die biblischen Verweise
gemeinsam, ist in den systematischen Uberlegungen jedoch ganz anders
aufgebaut.

5.18 Augustinus von Hippo

Wir kommen zum letzten Autor unseres Durchgangs durch die frithe Kir-
chen- und Theologiegeschichte. Aurelius Augustinus wird im Jahr 354 im
nordafrikanischen Tagaste (heute Souk Ahras/ Algerien) geboren. Sein Va-
ter Patricius ist ein paganer stidtischer Beamter und ldsst sich erst kurz
vor seinem Tod taufen, die Mutter Monnica hingegen ist Christin. Ab 371
studiert Augustinus Rhetorik in Karthago und lebt in einer nichtehelichen
Lebensgemeinschaft. Seine Lebensgefdhrtin, deren Namen er nie nennt,
gebiert ihm 372 den gemeinsamen Sohn Adeodatus. Ab 373 unterrichtet
Augustinus an verschiedenen Orten Rhetorik. Zu dieser Zeit verbreitet sich
in Nordafrika der Manichdismus, eine noch sehr junge Religion, die im
3. Jahrhundert n.Chr. in Babylon gegriindet worden ist und radikal dualis-
tisch und leibverachtend denkt und lebt. Von 373 bis 382 geh6rt Augustinus
dieser Weltreligion an, deren letzte Aktivitdten sich noch im 17. Jahrhundert

273

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

in China nachweisen lassen. Spuren seiner manichiischen Zeit sind im
Denken Augustins auch nach der Hinwendung zum Christentum zu finden.

383 iibersiedelt Augustinus mit Frau und Sohn nach Rom und 384 in
die damalige Kaiserresidenzstadt Mailand. Dorthin folgt ihm 385 seine
verwitwete Mutter Monnica, die ihn zur Trennung von seiner nicht stan-
desgemiéflien Lebensgefdhrtin bewegt und eine standesgeméfle Verlobung
arrangiert. Unter ihrem Einfluss néhert er sich der christlichen Religion an.
386 hat er sein entscheidendes Bekehrungserlebnis. Er beschlief3t, ehelos
zu leben, und ldsst sich gemeinsam mit seinem Sohn in der Osternacht
387 von Bischof Ambrosius von Mailand (Kapitel 5.13) taufen. Auf dem
Riickweg nach Afrika stirbt seine Mutter noch vor der Einschiffung in
der romischen Hafenstadt Ostia. 391 griindet Augustinus in Hippo Regius
(heute Annaba/ Algerien) ein Kloster, wird Priester und 396 Bischof der
Stadt. Dieses Amt bekleidet er bis zu seinem Tod im Jahr 430. Er stirbt
wiahrend der Belagerung der Stadt durch die Vandalen.

Augustinus hat ein umfangreiches Werk an systematisch-theologischen
Schriften, Bibelkommentaren und Predigten geschaffen, das eine breite
und nachhaltige Rezeptionsgeschichte gefunden hat. Schépfung und nicht-
menschliche Geschopfe spielen darin keine Hauptrolle, sind aber doch
reichlich prdsent. Dabei hat Augustinus die Wahrnehmung der Tiere viel-
fach von seinem grofSen Vorbild Ambrosius von Mailand iibernommen. Da
er nur wenig Griechisch versteht, ist das in Latein verfasste ambrosianische
Hexaemeron fiir ihn besonders bedeutsam, das seinerseits eine Ubertra-
gung des griechischen Prototypen des Basilius von Caesarea (Kapitel 5.11)
in die westliche Reichshalfte darstellt. Auch von anderen griechischen Tex-
ten besitzt Augustinus lateinische Ubersetzungen (Matthias Baltes/ Dieter
Lau 1994, 362), so dass ihm die Gedanken der 6stlichen Theologie nicht
vollig fremd sind.

Von der Terminologie her nennt Augustinus die Tiere selten animalia,
aber auch kaum irrationalia. Eher verwendet er die spezifizierten Begriffe
fir domestizierte (pecus) und wilde (belva, bestia) Tiere (Gillian Clark
1998, 68). Er favorisiert also weder den naturwissenschaftlich-neutralen
Begriff animalia noch den philosophisch-abwertenden Begriff irrationalia,
sondern orientiert sich an lebensweltlichen Bezeichnungen.

274

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

5.18.1 Erste Anndherung an die Unterschiede zwischen Menschen und
Tieren

Dennoch tibernimmt Augustinus sehr selbstverstandlich die zu seiner Zeit
anerkannte Seinshierarchie: Unsterbliche Vernunftwesen (Engel) stehen
iber den sterblichen Vernunftwesen (Menschen), diese tiber den vernunft-
losen, aber empfindungsfiahigen Lebewesen (Tieren), diese ihrerseits iiber
den empfindungslosen, aber strebefihigen Lebewesen (Pflanzen) und die
schliefllich iiber der unbelebten Materie (Augustinus, De civitate Dei 7, 3;
9, 13; 11, 16; 12, 22; Enarrationes in Psalmos 144, 13; vgl. Agnethe Siquanas
2016, 68). An zwei Stellen widmet sich Augustinus sogar eigens der Frage,
welchen Beleg es dafiir gibt, dass Menschen héher stehen als Tiere, und
antwortet mit dem klassischen Verweis darauf, dass Tiere von Menschen
gezahmt werden, aber nicht umgekehrt Menschen von Tieren (dhnlich
auch Augustinus, De diversis quaestionibus 13; De libero arbitrio 1, 7, 16).
Dabei hilt er es nicht fiir notig zu begriinden, warum die Vernunft der ent-
scheidende Gradmesser der Ranghdhe ist und warum er diese den Tieren
abspricht (Gillian Clark 1998, 68). Das ist fiir ihn und seine AdressatInnen
iiberhaupt keine Frage.

Die Aloga-These findet sich auch sonst recht haufig (z.B. Augustinus,
De ordine 2, 11, 31; De libero arbitrio 1, 53; dazu Gillian Clark 1998, 69).
Meist handelt es sich um einfache Feststellungen wie diese: ,Denn auch
die Seelen der wilden Tiere leben, aber konnen nichts einsehen (vivunt,
sed non intelligunt).“ (Augustinus, De trinitate 10, 4, 6) Gelegentlich wird
jedoch eine lingere und differenzierte Begriindung gegeben: ,Ich baue
ein Haus [...] Aber damit bin ich nicht besser als eine Schwalbe oder
eine kleine Biene, denn auch jene baut ihr Nest und diese ihre Waben
kunstvoll. Aber ich bin besser als sie, weil ich ein vernunftbegabtes Tier
bin (his melior, quia rationale animal sum). Wenn es jedoch die Vernunft
ist, die die Proportionen beachtet, sind dann die Proportionen weniger
geeignet und iibereinstimmend bei dem, was die Vogel bauen? Aus tiefstem
Herzen: Sie sind vollkommen {ibereinstimmend. Denn ich bin nicht besser
im Herstellen der Zahlenverhaltnisse, sondern darin, dass ich die Zahlen
kenne (Non ergo numerosa faciendo, sed numeros cognoscendo melior
sum). Was also? Konnen jene mit Zahlenverhiltnissen arbeiten, ohne sie
zu kennen? Sie konnen es in der Tat. Wie wird ihnen das beigebracht? So
wie auch wir die Bewegungen der Zunge den Zdhnen und dem Gaumen
anpassen, damit aus dem Mund Buchstaben und Worte kommen, und nicht
dariiber nachdenken, mit welcher Bewegung des Mundes wir das machen

275

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

miissen. Welcher gute Sdnger, auch wenn er musikalisch unerfahren ist,
behdlt nicht beim Singen sowohl den Rhythmus als auch die Melodie
durch den natiirlichen Sinn selbst (ipso sensu naturali) im Gedéichtnis?
Kann etwas besser geregelt sein? Wenn er auch nichts erkennt, handelt
er dennoch unter dem Eindruck der Natur (operante natura). Wann ist
er also den Tieren iiberlegen und vorzuziehen? Wenn er weif, was er tut.
Nichts anderes erhebt mich iiber das Tier als dass ich ein verniinftiges Tier
bin (nihil aliud me pecori praeponit, nisi quod rationale animal sum).
(Augustinus, De ordine 2, 19, 49)

In dieser Passage macht Augustinus zunédchst einmal den entscheidenden
Unterschied zwischen dem ,sensus naturalis“ und dem ,cognoscere® deut-
lich: Auch beim Menschen geschehen viele Aktivititen unbewusst, vom
Gedichtnis gesteuert, das eine sinnenhafte Erinnerung an das richtige Tun
enthdlt und diese ohne Nachdenken abruft. Erst wenn der Mensch sein
Tun rational zu analysieren beginnt, wenn er sich also den Rhythmus und
die Melodie des Liedes als solche bewusst macht, handelt er anders als das
Tier. - Die Frage bleibt offen, ob Tiere solche Abstraktionen tatsichlich
tiberhaupt nicht vollziehen kénnen. Daran hétten wir heute manche Zwei-
fel. Umgekehrt macht das Beispiel jedoch sehr schon deutlich, dass der
Mensch viel seltener rational handelt, als er sich einbildet. Die meisten
menschlichen Vollziige geschehen genau nach dem Muster, das Augustinus
»operante natura“ nennt.

Das zentrale korperliche Unterscheidungsmerkmal sieht Augustinus wie
schon viele vor ihm im aufrechten Gang. Das Innere, ndmlich die Vernuntft,
habe allein der Mensch. Das Auflere jedoch, also den Leib und das Leben,
hatten Menschen und Tiere gemeinsam. Korperlich unterschieden sie sich
nur durch den aufrechten Gang. Der ist fiir den Menschen folglich eine
markante Erinnerung an seine moralische Verpflichtung: ,In all dem unter-
scheiden wir uns vom Tier nur dadurch, dass wir keine gebeugte, sondern
eine aufrechte Leibesgestalt haben. Diese Tatsache ist fiir uns eine uns von
unserem Schopfer gegebene Mahnung, dass wir nicht mit unserem besse-
ren Teil, das heifSt mit der Seele, den Tieren &hnlich seien, von denen wir
uns durch den aufrechten Korper unterscheiden.“ (Augustinus, De trinitate
12,1,1)

Augustinus sieht den menschlichen Korper perfekt fiir die Vernunftseele
geeignet, die nach oben, zum Himmel streben soll - ein Zeichen fiir die
wunderbare Vorsehung des Schépfers: ,Wie herrlich zeigt sich ferner Gottes
Gtite, wie herrlich die Vorsehung des grofien Schopfers (Quanta dei boni-
tas, quanta providentia tanti creatoris apparet) an unserem Leibe, obwohl

276

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

dieser, was das Sterben betrifft, dem der Tiere nichts voraus hat und im
Ubrigen schwicher ist als der vieler Tiere. Schon die Stellung der Sinnesor-
gane und die Verteilung der iibrigen Glieder, dazu die Erscheinung, Gestalt
und Haltung des ganzen Korpers verraten, dass er zum Dienste einer ver-
nunftbegabten Seele gemacht ist (ad ministerium animae rationalis factum).
Denn nicht wie wir es an den vernunftlosen Tieren (animalia rationis ex-
pertia) sehen, zur Erde gebeugt, ist der Mensch erschaffen; vielmehr mahnt
ihn die zum Himmel emporgereckte Leibesgestalt, nach dem zu trachten,
was oben ist (Kol 3,2). (Augustinus, De civitate Dei 22, 24; dhnlich De
Genesi ad litteram 6, 12, 22)

5.18.2 Wiirdigung der tierlichen Fahigkeiten

Obgleich Augustinus die Aloga-These in Einzelfillen aktiv begriindet, er-
kennt er bei den Tieren zahlreiche beachtliche Fahigkeiten. So denkt er am
Beginn des zweiten Buchs von De doctrina christiana tiber die Bedeutung
von Zeichen (signa) nach. Dabei kommt er auch auf die Tiere zu sprechen,
deren Fahigkeit, miteinander zu kommunizieren, er anerkennt. Als Beispiel
nennt er ein Huhn, das Futter findet, und die anderen Hiihner durch Rufe
dariiber informiert. Die entscheidende Frage, ob die Tiere bewusst kommu-
nizieren oder ob es sich um die unbewusste Wiederholung eines in der
Erinnerung abgespeicherten Verhaltens handelt, lasst Augustinus an dieser
Stelle offen, weil es nicht zu seinem Thema gehort: ,Gewisse Zeichen un-
tereinander haben auch die Tiere (Habent etiam bestiae quaedam inter se
signa), um dadurch das Verlangen ihrer Seele kundzutun. [...] Ob nun diese
Zeichen wie etwa die Miene oder das Geschrei eines Schmerzgequilten
ohne den Willen, etwas zu bezeichnen (sine uoluntate significandi), einfach
der Gemiitsbewegung (motum animi) folgen, oder ob sie wirklich zum
Bezeichnen gegeben werden (an uere ad significandum dentur), das ist eine
andere Frage, die nicht zur hier verhandelten Sache gehort.” (Augustinus,
De doctrina christiana 2, 2, 3) Damit bleibt zumindest offen, ob bestimmte
Tiere etwas absichtlich und bewusst bezeichnen wollen.

Das Erinnerungsvermdigen, das auch fiir ein nur unbewusstes, sinnlich
induziertes Zeichengeben vorausgesetzt werden muss, schreibt Augustinus
im Unterschied zu Origenes (Kapitel 5.6) sogar den nach damaliger Vorstel-
lung niedersten Tieren zu, den Fischen (Augustinus, De Genesi ad litteram
3, 12; vgl. Agnethe Siquans 2016, 66). In einem anderen Zusammenhang
macht er jedoch deutlich, dass er diese tierliche ,Intelligenz, so erstaunlich

277

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

sie manches Mal sein mag, letztlich in sinnlichen und nicht in denkeri-
schen Begabungen verortet. In diesem Sinne behandelt er die klassische
Frage, wie Argos, der Hund des Odysseus, seinen Herrn bei der Riickkehr
nach Ithaka wiedererkennen konnte, wihrend die Menschen einschlieflich
seiner Frau Penelope ihn auf Grund seiner korperlichen Verdnderung nicht
erkannten. Seine Antwort auf diese Frage lautet: ,Was, glaubst du, ist das,
wenn nicht eine gewisse Fahigkeit zu fithlen, nicht zu wissen (vis sentiendi,
non sciendi)? An Gespiir (sensu) namlich tibertreffen uns die Tiere, wobei
hier nicht der Ort ist, dafiir die Ursache zu suchen; an Geist, Vernunft,
Wissenschaft jedoch (mente autem, ratione, scientia) hat Gott uns ihnen
vorgezogen.“ (Augustinus, De quantitate animae 28, 54: vgl. Gillian Clark
1998, 76) Der Hund Argos hat also eine so exzellente sinnenhafte Erinne-
rung an seinen Herrn, dass er ihn lange vor den Menschen wiedererkennt.
Denken braucht er dazu nach Augustinus jedoch nicht.

Im Kontext der Frage, wie wir Gott lieben kénnen, kommt Augustinus
auch auf die Frage zu sprechen, wie wir uns eigentlich vorstellen konnen,
was in der Seele eines anderen Menschen oder Tieres vor sich geht. Die
unabdingbare Voraussetzung dafiir sieht er in einer tiefen Seelenverwandt-
schaft: ,Was die Seele betrifft, so sprechen wir uns ihre Kenntnis (nosse)
nicht unpassend deshalb zu, weil auch wir eine Seele haben. Wir haben ja
nie eine Seele gesehen und haben nicht aus der Ahnlichkeit mit anderen
Dingen, die wir sahen, einen Gattungs- oder Artbegriff von ihr gebildet,
vielmehr wissen wir, wie gesagt, um ihr Wesen, weil wir selbst eine Seele
haben. [...] Die Bewegungen der Korper namlich, durch welche wir das
Leben anderer Wesen aufSer uns wahrnehmen, beurteilen wir auf Grund
der Ahnlichkeit mit uns (ex nostra similitudine). [...] Und das ist nicht eine
Eigentiimlichkeit etwa der menschlichen Klugheit und des menschlichen
Verstandes (Neque quasi humanae prudentiae rationisque proprium est).
Auch die Tiere spiiren, dass sie leben (sentiunt vivere), nicht nur von sich
selbst, sondern auch voneinander und von uns. Auch sie sehen unsere
Seelen nicht, sondern erfahren sie aus den Bewegungen des Leibes, und
zwar schnell und leicht durch einen gewissen Naturzusammenhang (con-
spiratione naturali). Wir kennen also die Seele eines anderen aus unserer
eigenen, und von unserer eigenen her glauben wir, was wir nicht kennen
(Animum igitur cuiuslibet ex nostro novimus, et ex nostro credimus quem
non novimus).“ (Augustinus, De trinitate 8, 6, 9)

Sowohl die Vorstellung, was eine Seele ist, als auch die Vorstellung da-
von, was in einem anderen beseelten Wesen, ob Mensch oder Tier, vorgeht,
gewinnen wir nach Augustinus einzig und allein durch Analogiebildung zu

278

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

unseren innersten Erfahrungen. Wir beobachten die korperlichen Verdnde-
rungen an uns selbst und anderen und schlieflen daraus ,ex similitudine®
auf die unsichtbare Seelenverfassung. Allerdings bleibt das immer eine un-
bewiesene und unbeweisbare Annahme, ein Glauben (credimus). Entschei-
dend ist fiir uns, dass Augustinus diese Féhigkeit Tieren und Menschen
gleichermafien zuschreibt, weil sie der anima sensibilis zugeordnet ist und
nicht der anima rationalis. Und weil Menschen und Tiere dieselbe Féhig-
keit desselben Seelenvermdgens besitzen, konnen sie sich auch ineinander
einfiihlen - Tiere in Menschen, Menschen in Tiere. Augustinus prasentiert
hier eine brillante Analyse der Empathiefihigkeit!

Insgesamt ldsst sich gut erkennen, dass Augustinus der sinnlichen Vor-
stellungs- und Erinnerungskraft relativ viel und der Vernunft vergleichs-
weise wenig zuschreibt. So kann er den Tieren zahlreiche Fahigkeiten
zugestehen, die sie mit dem Menschen gemeinsam haben. Die Barriere
der Aloga-These wird damit zwar nicht ibersprungen, aber doch merklich
niedriger gehingt.

5.18.3 Die spezifisch menschlichen Fahigkeiten

Trotz dieser Weite der augustinischen Einschitzung tierlicher Fihigkeiten
bleiben zwei Fahigkeiten dem Menschen vorbehalten: Urteilskraft und freie
Willensentscheidungen. So betont er, Tiere hdtten zwar Sinneswahrneh-
mungen, kénnten diese aber nicht von einer hoheren Warte aus beurteilen
(Augustinus, Confessiones 7, 17, 23). Die Vorstellungskraft hatten Menschen
und Tiere zwar gemeinsam, die Urteilskraft hingegen habe nur der Mensch
(Augustinus, De trinitate 10, 5, 7; De civitate Dei 19, 14). Er allein kénne Gut
und Bose, Gerecht und Ungerecht unterscheiden (Augustinus, Enarrationes
in Psalmos 29, 2, 2). Der entscheidende Unterschied ist fiir Augustinus
namlich, und das ist durch und durch stoisch, dass die Vorstellungskraft
ein passives und damit ein Vermogen des Fithlens ist, wahrend Urteilskraft
und Willensentscheidung aktive und damit Vermogen des Denkens sind.
Die Trennlinie wird messerscharf gezogen, und aktive Vermdgen, so die
stoische These, hat nur der Mensch. So argumentiert auch Augustinus:
»Denn jede lebende Seele, nicht nur die rationale wie in den Menschen,
sondern auch die irrationale wie in Tieren, Vogeln und Fischen, wird von
Eindriicken bewegt. Aber die rationale Seele stimmt den Eindriicken auf
Grund einer Entscheidung des Willens (voluntatis arbitrio) entweder zu
oder nicht zu; die irrationale Seele hat dieses Urteil (iudicium) jedoch

279

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

nicht; dennoch wird sie entsprechend ihrer Art und Natur (pro suo genere
atque natura) angetrieben, sobald sie von einem Eindruck beeinflusst wur-
de. Und es liegt nicht in der Macht (in potestate) irgendeiner Seele, welche
Eindriicke zu ihr kommen, sei es im korperlichen Sinnesvermdgen, sei es
im inneren Geist selbst [d.h. der Vorstellungskraft, MR]; doch wird das
Streben eines jeden Tieres (appetitus cuiuslibet animantis) durch solche
Eindriicke bewegt.” (Augustinus, De Genesi ad Litteram 9, 14, 25)

Sarah Byers geht davon aus, dass Augustinus mit der redundanten For-
mel ,voluntatis arbitrium® die Zugehdrigkeit zur Vernunft so deutlich wie
mdoglich herausstellen mdchte, um jedes Missverstandnis im Keim zu ersti-
cken (Sarah Byers 2006, 182). Denn eigentlich wiirde einer der beiden
Begriffe vollkommen ausreichen - sei es voluntas, sei es arbitrium.

Noch deutlicher wird die aktive Leistung der menschlichen Vernunft
im folgenden Zitat: ,Es konnen aber auch die Tiere durch das duflere
Sinnesvermégen des Korpers Korperliches wahrnehmen und sich daran,
wenn es dem Gedachtnis eingefiigt ist, erinnern und daran das Zutrigliche
erstreben, das Unpassende fliehen. Dies indes festzustellen und es nicht
nur in naturhaftem Begehren an sich zu reiflen, sondern auch mit Absicht
(de industria) dem Gedichtnis anzuvertrauen und auf diese Weise dort zu
behalten, und wenn es nach und nach in die Vergangenheit versinken will,
es durch Erinnern und Besinnen wiederum einzuprigen, so dass, wie aus
dem, was das Geddchtnis mit sich fiihrt, der Gedanke geformt wird, ebenso
auch das, was im Gedédchtnis ist, durch den Gedanken befestigt wird; ferner
kiinstlich hervorgebrachte Anschauungen zu bilden und zu iberblicken,
indem man hier und dort ein Erinnerungsstiick hervorholt und gleichsam
zusammentflickt; zu sehen, wie bei dieser Art von Dingen das Wahrschein-
liche sich vom Wahren unterscheide: nicht im geistigen, sondern eben
im korperlichen Bereiche solches und dhnliches tun ist, wenngleich es im
Bereich des Sinnfilligen (in sensibilibus) und dessen, was die Seele hieraus
durch den Leibessinn zu sich heranzog, geschieht und verbleibt, doch
nicht [v6llig] ohne Verstand (rationis expertia) und ist Menschen und Tie-
ren gemeinsam (hominibus pecoribusque communia). Auf einer héheren
Stufe des Verstandes aber liegt es, {iber diese korperlichen Dinge gemaf3
unkoérperlichen und immerwéhrenden Griinden zu urteilen (sublimioris
rationis est iudicare de istis corporalibus secundum rationes incorporales et
sempiternas).“ (Augustinus, De trinitate 12, 2, 2)

Vier Aspekte scheinen mir an dieser Passage bemerkenswert: Erstens be-
schreibt Augustinus groflartig, was es heif$t, Erinnerungen gezielt, wortlich
»mit Fleifl“ (de industria), zu reaktivieren, damit sie nicht in Vergessenheit

280

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

erraten, sondern sich im Gedéchtnis verstarken. Davon unterscheidet er
zweitens die gezielte Rekombination von Sinneseindriicken oder Erinne-
rungsbildern, die den Menschen zu neuen Erkenntnissen fithren kann.
Drittens gesteht er zu, dass selbst im Bereich des Sinnenhaften bei Men-
schen und Tieren (!) solche Rekombination ,nicht [véllig] ohne Verstand®
geschieht. Ein Minimum an Rationalitdt gesteht er den Tieren damit zu,
wie immer man sich das genauer vorstellen mag. Schliellich, und da ist
er wieder ganz auf stoischem Boden, betont er, dass ein menschliches
Urteil nach unveranderlichen Grundsétzen geféllt wird, die noch tiber dem
Menschen stehen, an denen er aber kraft seiner Vernunft Anteil hat. - Die
introspektive Analyse des eigenen Denkens, die Augustinus hier vorlegt,
ist bestechend. Einzig die Frage bleibt offen, woher er denn weifs, dass
die Vorginge bei Tieren nicht dhnlich ablaufen wie bei Menschen. Hier
vertraut er ohne kritisches Hinterfragen dem stoischen Dogma.

Eine Gemeinsamkeit zwischen Menschen und Tieren sieht Augustinus
auch darin, dass beide nach Harmonie und Frieden streben. Allerdings sei
der Friede des Menschen ein anderer als der Friede des Tieres: ,Waren
wir also vernunftlose Tiere (irrationalia animantia), so wiirden wir weiter
nichts anstreben als das geordnete Zusammenstimmen der Kérperteile und
die Ruhe der Strebungen (requiem appetitionum); also weiter nichts als
Ruhe des leiblichen Daseins und Gelegenheit zu Geniissen, damit der
Friede des Leibes den Frieden der Seele fordere. Denn wenn der Friede
des Leibes fehlt, wird auch der Friede der vernunftlosen Seele (inrationalis
animae pax) verhindert, weil sie die Ruhe der Strebungen (requiem adpeti-
tionum) nicht gewinnen kann. Beides zumal aber, das Zusammenstimmen
der Teile und die Ruhe der Strebungen, dient dem Frieden, den Seele und
Leib miteinander haben, d.h. dem Frieden des geordneten Lebens und
Wohlergehens. Wie ndmlich die Tiere ihre Liebe zum Frieden des Leibes
bekunden, indem sie dem Schmerz aus dem Wege gehen, und ihre Liebe
zum Frieden der Seele, indem sie zur Befriedigung der Forderungen ihrer
Strebungen dem Genuss nachgehen, so geben sie auch durch die Flucht
vor dem Tode deutlich zu erkennen, wie sehr sie den Frieden lieben, durch
den Seele und Leib zusammengehalten werden. Weil indes dem Menschen
eine verniinftige Seele innewohnt (rationalis anima inest), so ordnet er
das Ganze, was er mit den Tieren gemein hat, dem Frieden der vernunftbe-
gabten Seele unter (totum hoc, quod habet commune cum bestiis, subdit
paci animae rationalis), in der Weise, dass er die Dinge geistig betrachtet
und danach sein Handeln so ausrichtet, dass sich die geordnete Uberein-
stimmung zwischen Erkennen und Tun ergibt, die wir als den Frieden

281

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

der verniinftigen Seele bezeichnet haben (ordinata cognitionis actionisque
consensio, quam pacem rationalis animae dixeramus).“ (Augustinus, De
civitate Dei 19, 14)

Tiere und Menschen, so Augustinus, streben gleichermaflen korperlich
nach dem Zusammenstimmen der Korperteile, also nach Schmerzfreiheit
und Wohlbefinden, und seelisch nach der Erfiillung ihrer sinnlichen Stre-
bungen. Wahrend die Tiere jedoch mit der Erfilllung dieser beiden Ziele
vollig zufrieden sind, kommt fiir den Menschen auf Grund seiner Vernunft
ein drittes Ziel hinzu, das die beiden anderen reguliert und mitunter auch
suspendiert: Der ,Frieden der verniinftigen Seele als ,die geordnete Uber-
einstimmung zwischen Erkennen und Tun". Dieses Ziel zu erreichen steht
tiber allen niedrigeren Zielen des Korpers und des sinnenhaften Seelenver-
mogens.

Das Urteilsvermdgen ist letztlich die Voraussetzung einer im umfassen-
den Sinn freien Willensentscheidung (Augustinus, De Genesi ad litteram
8, 23, 44; Contra Felicem Manichaeum 2, 3). Dennoch zdgert Augustinus,
den Tieren den freien Willen voéllig abzusprechen, wie das folgende Zitat
belegt: ,Die freigewollten Ursachen (causae voluntariae) endlich gehen ent-
weder von Gott oder von Engeln oder von Menschen oder von sonstigen
beseelten Wesen (animalium) aus, sofern man tiberhaupt bei vernunftlosen
Seelen (animarum rationis expertium) jene Bewegungen, mit denen sie
sich ihrer Natur gemaf} (secundum naturam suam) betdtigen, wenn sie
etwas erstreben oder meiden, als Willen (voluntates) bezeichnen kann.”
(Augustinus, De civitate Dei 5, 9)

Man merkt: In De trinitate gesteht Augustinus den Tieren zu, dass sie
»nicht vollig ohne Vernunft® sind, in De civitate Dei spricht er vom ,Willen®
der Tiere, ,sofern man das so bezeichnen kann® Daraus resultiert noch kei-
ne prinzipielle Bestreitung, aber doch eine gewisse Relativierung der Aloga-
These. Der garstige Graben der bindren stoischen Logik scheint Augustinus
jedenfalls nicht zu behagen. Er hitte den Ubergang vom Menschen zum
Tier gerne etwas flieflender gestaltet.

5.18.4 Die Gottesbeziehung von Menschen und Tieren
So wie schon bei Vernunft und Willen 6ffnet Augustinus die Tur auch
in puncto Gottesbeziehung einen winzigen Spalt breit, ohne dass er die

stoische Differenz grundlegend in Frage stellen wiirde. So deutet er den
Logos-Hymnus in Joh 1 einerseits so, dass alle Geschdpfe durch Christus,

282

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

das ewige Wort Gottes, geschaffen sind und in ihm existieren - in ihrer
Korperlichkeit ebenso wie in ihrer Lebendigkeit und Beseeltheit, also mit
ihrer ganzen geschopflichen Existenz. Doch nach der Wortmetapher taucht
im Logos-Hymnus des Johannesevangeliums noch die Lichtmetapher auf,
und hier macht Augustinus Unterschiede. Wahrend zwar alle Geschopfe
das Licht Christi schauen, tun dies die Tiere nur sinnenhaft, die Menschen
hingegen sinnenhaft und geistig. Das genau mache das Menschsein aus, das
Licht Christi im vernunftbegabten Geist zu schauen:

JWeil es also ein einziges Wort Gottes gibt, durch das alles geworden
ist, das selber die unwandelbare Wahrheit ist, so ist alles urspriinglich und
unwandelbar allzumal in ihm, [...] Zu den Dingen, die durch das Wort
geschaffen wurden, gehort auch der Korper, der kein Leben ist. Er wiirde
nicht durch das Wort geschaffen, wenn er nicht in ihm, bevor er wird,
Leben wire. Denn was geworden ist, war schon ,Leben in ihm' (Joh 1,3-
4), und zwar nicht irgendein Leben; auch die Seele ist ja das Leben des
Leibes; aber auch sie ist geschaffen, weil sie wandelbar ist. Wodurch wire
sie geschaffen, wenn nicht durch das unwandelbare Wort Gottes? Denn
,alles ist durch das Wort geworden, und ohne das Wort ist nichts geworden:
Was also geworden ist, war schon ,Leben in ihm; und zwar nicht irgendein
Leben, sondern jenes Leben, welches ,das Licht der Menschen' ist (Joh
1,9), das Licht ndmlich des vernunftbegabten Geistes, durch welchen sich
die Menschen von den Tieren unterscheiden und durch den sie eben Men-
schen sind (lux utique rationalium mentium per quas homines a pecoribus
differunt et ideo sunt homines). Es ist also kein kdrperliches Licht, kein
Licht des Fleisches, mag es vom Himmel herunterleuchten oder mag es
an einer irdischen Flamme entziindet werden, fiir die Sinne nicht nur der
Menschen, sondern auch der Tiere bis zum kleinsten Gewiirm herab; denn
alle diese sehen jenes Licht. Jenes Leben aber ist ,das Licht der Menschen’®
(Augustinus, De trinitate 4, 1, 3)

Eine dhnliche Dynamik finden wir auch in der Auslegung von Ps 145,10,
dessen hebraischen Wortlaut ,,Danken sollen dir, HERR, all deine Werke,
deine Frommen sollen dich preisen® die lateinische Ubersetzung als Ps
144,10 so wiedergibt: ,confiteantur tibi, domine, omnia opera tua, et sanc-
ti tui confiteantur te® Aus dem ,danken“ und ,preisen“ des hebriischen
Textes wird also ein ,bekennen® Die Latte wird damit im lateinischen
Text deutlich héher gelegt. Und daher bekommt Augustinus dann doch
Hemmungen, den Tieren die Fahigkeit eines ausdriicklichen Bekenntnisses
zuzuschreiben: So ,sind die Adressaten der Aufforderung zum ,confiteri;
,Jbenedicere’ und ;hymnum dicere® gerade nicht alle Kreaturen, sondern

283

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

ausschliefSlich die vernunftbegabte: ,nemo hoc sentiat, quod mutus lapis
aut mutum animal habeat rationem intellegendi deum; hoc qui putauer-
unt, multum a ueritate aberrauerunt’ (Enarrationes in Psalmos 144, 13).
Die bereits [...] zu Rém 8,19-23 festgestellte anthropologische Engfiihrung
bestimmt auch die Auslegung der zur ,Confessio’ anhaltenden Schopfungs-
psalmen. So wenig die vernunftlose Kreatur ,seufzen' kann, so wenig kann
sie auch jubeln. Der Mensch hingegen - Augustinus nennt ihn vielsagend
,creatura laudatrix® (Sermo 29, 1) — vermag die geordnete Schonheit jedwe-
den Geschopfes zu beurteilen und dies zu wiirdigen, denn ,uox quaedam
est mutae terrae, species terrae. [...] et hoc quod in ea inuenisti, uox confes-
sionis ipsius est, ut laudes creatorem’ (Enarrationes in Psalmos 144, 13).°
(Cornelius Petrus Mayer 2002, 108)

Pointiert driickt es Augustinus so aus: ,Sie haben keine Stimme zum
Bekennen... sie haben keine Stimme zum Predigen (uocem non habent
confitendi... uocem non habent praedicandi). (Augustinus, Enarrationes
in Psalmos 144, 13) Und in der Auslegung des Psalms 147 wiederholt er:
»Denkt blof$ nicht, dass die vernunftlose Seele Gott anruft; die Seele kann
Gott nicht anrufen, es sei denn die vernunftbegabte allein (Ne hoc cogitetis,
irrationalem animam invocare Deum; non novit anima invocare Deum,
nisi sola rationalis).“ (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 146, 18)

Man muss es so klar sagen: Augustinus beurteilt hier nicht die grie-
chisch-romische Philosophie am Mafistab der Bibel, sondern die Bedeu-
tung der Bibel am Mafistab der griechisch-romischen Philosophie. Wo die
Bibel Menschen und Tiere unterschiedslos zum Lob Gottes aufruft, fithrt
Augustinus von auflen einen Unterschied ein. Dabei kann er sich am helle-
nistisch geprigten Paulus orientieren, an Philon und vielen anderen. Und
doch ist es frappierend, wie wenig der sonst so textsensible Rhetoriker die
biblischen Formulierungen hier ernst nimmt.

Konsequenterweise ist fiir Augustinus ebenso wie fiir die grofie Mehrheit
der Kirchenviter allein der Mensch zum ewigen Heil berufen. Denn die
Tiere ,haben weder die Fahigkeit zur Siinde noch zur Tugend; aber sie
leben nach einer geheimnisvollen, wunderbaren Ordnung (occulta pro suo
genere moderatione); sie geben dem Menschen eine Lektion, und er ver-
steht angesichts ihrer Aktivititen die Verpflichtung, nach dem geistlichen
und ewigen Heil zu streben, dieses grofle Privileg, das seine Uberlegen-
heit Gber alle vernunftlosen Tiere ausmacht (qua omnibus irrationalibus
animantibus antecellit). (Augustinus, De Genesi ad litteram 3, 16, 25)
Wohlgemerkt ist das menschliche Privileg nicht das ewige Heil, sondern
die Verpflichtung, nach diesem zu streben. Die Logik des Augustinus ist

284

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

klassisch: Wer nicht siindigen kann, kann auch nicht tugendhaft leben;
wer nicht tugendhaft leben kann, kann auch nicht nach dem ewigen Heil
streben; wer nicht nach dem ewigen Heil strebt, der braucht es auch nicht
empfangen. Nach dieser Logik wird den Tieren nichts weggenommen - sie
werden nichts vermissen.

Dennoch ,gehorchen sie Gott auf ihre Art: ,in suo ... genere obtemperant
deo, non rationali uoluntatis arbitrio’ (De Genesi ad litteram 9, 14, 24).
(Matthias Baltes/ Dieter Lau 1994, 364-365) Sie folgen von Natur aus der
gottlichen Ordnung und sind damit ein Vorbild fiir den Menschen, der dies
auf Grund eigener Uberlegung und Entscheidung tun soll.

Augustinus nutzt die von der stoischen Heilsarithmetik eroffneten Frei-
rdume fir die Tiere maximal aus. Die Grunddaten der Stoa zieht er jedoch
nicht in Zweifel. Im Kontext moderner tier- und schopfungsethischer De-
batten muss das defizient wirken. Im Kontext seiner Zeit muss man ihm
trotzdem Sympathie und Respekt entgegenbringen.

5.18.5 Ethische Konsequenzen fiir Menschen und Tiere

Was sind nun die ethischen Konsequenzen aus den vorangehenden Uberle-
gungen? Es diirfte nicht {iberraschen, dass sie, gemessen an der philosophi-
schen und patristischen Vorgeschichte, weitgehend traditionell ausfallen -
allerdings mit einzelnen bemerkenswerten Akzentsetzungen. So verbindet
Augustinus in einer Passage von De trinitate die Auslegung gleich dreier
Schriftstellen miteinander, um zu zeigen, dass der Mensch, der sich nur
um sich selbst und seine eigenen Begierden dreht, dem Tier &hnlich wird
und damit einen schmerzlichen Abstieg vollzieht: ,Indem man mit einem
verkehrten Streben nach Gottihnlichkeit anfingt, gelangt man zur Ahn-
lichkeit mit den Tieren. So kommt es, dass jene, die ihres ersten Kleides
entbl6fit werden, durch ihre Sterblichkeit Kleider aus Tierfellen verdienten
(Gen 3,21). Die wahre Ehre des Menschen heif$t nimlich: Bild und Gleich-
nis Gottes (Gen 1,26); sie lasst sich nur bewahren in der Hinordnung auf
jenen, von dem sie eingepriagt wurde. [...] Da er [der Mensch] also wie
jener [Adam] unter keinem stehen will, wird er zur Strafe auch von der
Mitte, die er selbst ist, weiter getrieben nach unten, das heifit zu dem,
woran das Vieh sich freut; und so hat ,der Mensch; da seine Ehre das
Gleichnis Gottes, seine Unehre die Ahnlichkeit mit dem Tiere ist, ,in Ehren
gestellt, es nicht eingesehen, ist gleich geworden dem vernunftlosen Vieh,

285

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

und ihm ist er dhnlich geworden® (Ps 48,13 lat.).“ (Augustinus, De trinitate
12, 11, 16)

Die erste biblische Erzdhlung, die Augustinus in diesem Abschnitt re-
flektiert, ist die Siindenfallerzéhlung Gen 3. Wenn der Mensch danach
strebt, Gott nicht nur dhnlich, sondern gleich zu werden und somit auf
der stoischen Scala naturae eine Stufe nach oben zu steigen, geschieht das
Gegenteil: Er féllt hinunter auf die Stufe des Tieres. Anstatt Gott wird er
den Tieren ahnlich. Dann braucht er einen Schutz aus Tierfellen, der im
Vergleich mit der vorherigen Bekleidung abfallt, weil das Kleid der Tugend
ihn besser schiitzte und schmiickte. Die zweite biblische Erzahlung ist Gen
1: Eigentlich hitte der Mensch Gottes Gleichnis auf Erden sein sollen -
durch verantwortungsvolles Verhalten und Nachahmen seines Vorbilds in
Liebe und Tugend. Doch da er sich anders verhalten hat, ist eingetroffen,
was die lateinische Ubersetzung von Ps 48,13 (hebriisch 49,13) sagt: Auf
Grund fehlender Einsicht ist er dem vernunftlosen Tier gleich geworden.

Spiegelbildlich ergibt sich daraus der ethische Imperativ, das ,Tier im
Menschen mit der Vernunft zu beherrschen. In diesem Sinne werden
der flinfte und sechste Tag des Schopfungswerks im dreizehnten Buch
der Confessiones ausgedeutet, das im Gegensatz zu De Genesi ad litter-
am durchgehend eine allegorische Interpretation der Schopfungserzéhlung
prasentiert. Dort heift es: ,Enthaltet euch des unbédndigen, wilden Stolzes,
der erschlaffenden Lust der Sinnlichkeit und des triigerischen Scheines der
Wissenschaft, damit die wilden Tiere zahm, die Haustiere sanft und die
Schlangen unschédlich werden. Denn die leidenschaftlichen Regungen der
Seele sind in ihnen symbolisch verkorpert. (Augustinus, Confessiones 13,
21) In der Epistula 22 an Casulanus bezeichnet Augustinus das mafilose
Essen als Alogia, weil einem dabei die Vernunft verloren gehe. Insgesamt
folgt er dem stoischen Ideal der Beherrschung der eigenen Leidenschaften
durch die Vernunft (Augustinus, De libero arbitrio 1, 8, 18).

Um das Tier im Menschen geht es auch bei der Auslegung des hebréi-
schen Ps 36,7-8: ,Du rettest Menschen und Tiere, HERR. Wie kostlich ist
deine Liebe, Gott! Menschen bergen sich im Schatten deiner Fliigel.“ In der
lateinischen Ubersetzung des Augustinus heif3t er als Ps 35,7-8: ,Homines
et iumenta saluos facies, Domine; sicut multiplicata est misericordia tua,
Deus. Filii autem hominum sub tegmine alarum tuarum sperabunt.

In einer ersten Reflexion betrachtet Augustinus das, was Menschen und
Tieren gemeinsam ist, ndmlich dass beide in die gottliche Sorge um ihr ir-
disches Wohlergehen eingeschlossen sind: ,,Grof3 ist deine Barmherzigkeit,
und vielfiltig ist deine Barmherzigkeit, Gott, und du erweist sie sowohl

286

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

Menschen als auch Tieren. Denn von wem kommt das Heil der Menschen?
Von Gott. Kommt das Heil der Tiere etwa nicht von Gott? Der ndmlich
den Menschen geschaffen hat, derselbe hat auch die Tiere geschaffen. Wer
beide geschaffen hat, rettet (saluat) auch beide. Doch das Wohl der Tiere
ist zeitlich (salus iumentorum temporalis). [...] Vielfaltig ist deine Barmher-
zigkeit, Gott, damit nicht nur den Menschen, sondern auch den Tieren
gegeben wird, was den Menschen gegeben ist, dieses fleischliche und zeitli-
che Wohlergehen (carnalis et temporalis salus). (Augustinus, Enarrationes
in Psalmos 35, 11)

Im zweiten Schritt reflektiert Augustinus dann jedoch die spezifische
Berufung des Menschen, die ihn nach seiner Uberzeugung von den Tieren
unterscheidet, nimlich die Berufung zur Hoffnung auf das ewige Heil.
Dazu stiitzt er sich auf eine Unterscheidung des lateinischen Textes. Darin
wird einmal von Menschen (homines), einmal von Menschenkindern (filii
hominum) gesprochen. Fiir Augustinus sind nun homines jene Menschen,
die sich wie Tiere verhalten und nur nach dem leiblichen Wohlergehen
streben, filii hominum jene, die sich wie Menschen verhalten und ,sich
unter den Schatten der Fliigel Gottes hoffen So kann er unterscheiden:
»Jene Menschen (homines) aber freuen sich gemeinsam mit den Tieren in
der Sache (in re), die Menschenkinder (filii hominis) aber in der Hoffnung
(in spe). Jene verfolgen mit den Tieren gegenwirtige Giliter (praesentia
bona), diese erhoffen mit den Engeln zukiinftige Giiter (futura bona). [...]
Wenn wir das Bild des irdischen Menschen tragen, sind wir Menschen
(homines). Wenn wir das Bild des himmlischen Menschen tragen, sind wir
Menschenkinder (filii hominum), weil Christus Menschensohn genannt
wird. Adam war namlich Mensch, aber nicht Menschensohn. Daher ge-
héren jene zu Adam, die die fleischlichen Giliter und das zeitliche Wohl
ersehnen. Wir ermahnen sie, Menschenkinder zu sein, die sich unter den
Schatten seiner Fliigel hoffen...“ (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 35,
12) Wieder begegnet uns der stoische Imperativ, das Tier im Menschen zu
unterwerfen und den geistigen Strebungen zu folgen, die den Menschen in
die Sphére der Engel hinauftragen.

Wie aber soll der Mensch mit den realen Tieren umgehen? Darauf
kommt Augustinus bei der Auslegung von Ps 146,6 zu sprechen: ,Er ist
es, der Himmel und Erde erschafft, das Meer und alles, was in ihm ist.
Er halt die Treue auf ewig“ Zunéchst betont er, dass Gott, der alle Tie-
re gemacht hat, auch Spatz, Heuschrecke und Wurm, ihnen allen seine
Sorge zukommen lasst: ,Keines von ihnen hat er nicht geschaffen, und
seine Sorge (cura) gilt allen (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 145,

287

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

13) Doch die Gebote Gottes sind nur an den Menschen adressiert: ,Die
Sorge erstreckt sich nicht auf das Gebot, denn das Gebot hat er nur dem
Menschen gegeben (non ad praeceptum cura est, nam praeceptum soli
homini dedit).” (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 145, 13) Was aber
heiflt das nun konkret? Fiir seine Antwort bringt Augustinus zwei einan-
der scheinbar widersprechende Bibelverse miteinander ins Gespréch: Den
Vers aus Ps 36,7 ,Du rettest Menschen und Tiere, HERR® und den uns
bereits hinreichend bekannten Satz des Apostels Paulus in 1 Kor 9,9-10,
mit dem dieser Dtn 25,4 ,Du sollst dem Ochsen zum Dreschen keinen
Maulkorb anlegen® interpretiert. Paulus schreibt: ,Liegt denn Gott etwas an
den Ochsen? Spricht er nicht allenthalben unseretwegen? Ja, unseretwegen
wurde geschrieben: Der Pfliiger wie der Drescher sollen ihre Arbeit in der
Erwartung tun, ihren Teil zu erhalten.

Augustinus fragt, ob sich die beiden Schrifttexte nicht widersprechen.
Seine Antwort darauf lautet so: ,Gott sorgt sich nicht darum, dich zu er-
mahnen, was du mit dem Ochsen tun sollst. Das tut die menschliche Natur
selbst (natura ipsa humana). Der Mensch ist so geschaffen, dass er seine
Tiere zu fiittern pflegt. Nicht dafiir hat er von Gott Gebote empfangen,
sondern es wird ihm von Gott in seinen Geist hineingelegt (insinuatum
est illi in mentem a Deo), damit er es auch ohne Gebot tun kann. Denn
so hat ihn Gott geschaffen. [...] In Bezug auf den Verlauf des Gebots
also ,sorgt Gott sich nicht um den Ochsen® (1 Kor 9,9). In Bezug auf die
Vorsehung fiir das Universum (ad prouidentiam uniuersitatis), durch die er
alles geschaffen hat und die Welt regiert, ,rettest du Menschen und Tiere,
HERR! (Ps 35,7 lat.)* (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 145, 13; eine
ganz dhnliche Argumentation in Augustinus, De agone christiano 8, 9)

Der Text ist bestechend in seiner Redlichkeit. Sehr direkt und voéllig
transparent stellt Augustinus ein biozentristisches Zitat des Alten Testa-
ments einem anthropozentristischen Zitat des Neuen Testaments gegen-
iber und fragt, ob der Widerspruch aufgelst werden kann. Dabei versucht
er, zwei Anliegen miteinander zu vereinen: Einerseits das Wort Gottes in
der Bibel nicht zu diskreditieren, denn das wire fiir ihn eine Unmdglich-
keit. Andererseits die im Alten Testament so klar bezeugte Sorge Gottes fiir
die Tiere nicht zu leugnen oder abzuwerten. Sein Lsungsvorschlag arbeitet
mit einem rhetorischen Kunstgriff: Dass die Tiere gut behandelt werden
sollen, wisse der Mensch doch schon von Natur aus, dazu brauche er keine
Gebote. Gebote brauche er nur fiir den rechten Umgang mit den Mitmen-
schen. — Natiirlich kdnnte man diese Losung schnell in Frage stellen, und
zwar von beiden Seiten: Einerseits ist es leider nicht so, dass der Mensch

288

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

die Tiere ganz spontan und ohne Gebot gut behandelt, und andererseits
gibt die menschliche Natur sehr wohl auch Impulse, anderen Menschen mit
Fiirsorge zu begegnen. Sachlich gesehen stimmt die augustinische Losung
also nicht. Doch sie zeigt, wie redlich er ringt - einerseits darum, die ganze
Bibel ernst zu nehmen und nicht nur einen ihm gefalligen Ausschnitt, und
andererseits darum, Gottes Liebe zu und Fiirsorge fiir die Tiere nicht unter
den Tisch zu kehren.

Im nachfolgenden Abschnitt geht Augustinus sogar noch einen Schritt
weiter. Manche seiner ZeitgenossInnen wenden offensichtlich ein, dass das
Neue Testament im Zweifelsfall das Alte tibertrumpfe. Paulus schlage in
diesem Fall also den Psalm, der Anthropozentrismus den Biozentrismus.
Dem hélt Augustinus ein Wort aus dem Mund Jesu entgegen, der hochsten
Autoritét des christlichen Glaubens: ,,Seht euch die Vogel des Himmels an:
Sie sden nicht, sie ernten nicht und sammeln keine Vorrite in Scheunen;
euer himmlischer Vater ernghrt sie (Mt 6,26) Daraus schliefit Augustinus:
,Und aufler dem Menschen gehoren die Tiere zur Sorge Gottes, dass sie
erndhrt werden, nicht dass sie das Gesetz empfangen. Was also das Gesetz-
geben betrifft, ,sorgt Gott sich nicht um den Ochsen’ (1 Kor 9,9). Was
aber das Erschaffen, Erndhren, Leiten und Regieren betrifft, kiimmert sich
Gott um alle Geschopfe (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 145, 14)
Wie gesagt, fiir Augustinus ist es undenkbar, dass das Wort Gottes irren
kann. Deswegen hilt er den von seinen GegenspielerInnen behaupteten
Widerspruch zwischen Paulus und dem Psalm fiir nicht existent. Aber
wenn es ihn denn gibe, wiirde das Herrenwort Paulus schlagen, und das
Herrenwort ist biozentristisch. Einem uneingeschrankten Anthropozentris-
mus redet Augustinus offenkundig nicht das Wort.

Letztlich unterliegt Augustinus in dieser Passage einem klassischen Ka-
tegorienfehler: Weil die Gebote einzig an den Menschen als moral agent
adressiert sind, konnen sie sich inhaltlich auch nur auf Menschen als mo-
ral patients beziehen. Zwischen Rechten und Pflichten muss nach dieser
Uberlegung eine Symmetrie bestehen: Nur wer Pflichten hat, kann auch
Rechte haben. Das wird in dieser Passage nirgends ausdriicklich gesagt,
es ist aber die unausgesprochene Voraussetzung, die Augustinus machen
muss, damit seine Argumentation funktioniert. Und: Es ist die unreflektier-
te Voraussetzung des gesamten Theoriegebaudes rund um den stoischen
Anthropozentrismus. Ein klassischer Sein-Sollens-Fehlschluss.

Dass Augustinus genau diese Uberlegung im Hinterkopf hat, lisst sich
mit einer Stelle aus seiner Abhandlung iiber die Sitten der katholischen
Kirche und der Manichder belegen. Denn in der Auseinandersetzung mit

289

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

dem Manichéismus, dem er immerhin ein Jahrzehnt angehort hat, greift
er ausdriicklich auf die stoische Uberzeugung zuriick, dass es zwischen
Menschen und nichtmenschlichen Lebewesen keine Rechtsgemeinschaft
gibt: ,Infolge des Fehlens der Vernunft bei den Tieren besteht ferner keine
Rechtsgemeinschaft (societas iuris/ societas legis) zwischen ihnen und den
Menschen (Augustinus, De moribus ecclesiae catholicae 2, 17, 54.59). Wohl
aber gibt es eine Gemeinschaft aller vernunftlosen Lebewesen, so wie es
eine Gemeinschaft zwischen den vernunftbegabten Wesen (Menschen und
Engeln) gibt. (Matthias Baltes/ Dieter Lau 1994, 359) Augustinus fiihrt
als Beispiele an, dass Jesus die Legion der Déamonen, die er aus einem
Besessenen austreibt, in eine Schweineherde schickt, die darauthin im See
ertrinkt (Mt 8,32), und einen Feigenbaum verflucht, der darauthin verdorrt
(Mt 21,19). Diese beiden Ereignisse deutet er so: ,Christus [...] zeigt, dass
es fiir uns keine Rechtsgemeinschaft (societas iuris) mit den Tieren und
Baumen gibt... Denn auch beziiglich der Menschen, mit denen wir in einer
Rechtsgemeinschaft verbunden sind (sumus iuris societate coniuncti), gibt
er gewisse Zeichen, aber die Menschen heilend und nicht tétend. Das hitte
er auch beziiglich der Tiere und Bdume getan, wenn er geurteilt hitte,
dass wir mit jenen in derselben Gemeinschaft verbunden sind, die wir
euch zuschreiben.” (Augustinus, De moribus ecclesiae catholicae 2, 17, 54)
Diese Argumentation unter Berufung auf die Bibel bzw. Jesus von Nazaret
selbst erganzt Augustinus im Folgenden unter Berufung auf die Aloga-The-
se durch eine philosophische Argumentation: Dort spricht er vom ,Tier,
mit dem keine Verbindung einer Rechtsgemeinschaft besteht, weil es kei-
ne Vernunftseele hat (bestia, cum qua scilicet rationalem animam non
habente nulla legis societate copulatur).“ (Augustinus, De moribus ecclesiae
catholicae 2, 17, 59) Schliefllich ergidnzt Augustinus seine Argumentation
durch ein lebenspraktisches Argument: Gibe es eine Verwandtschaft aller
kérperlichen Wesen (cognatio omnium corporum) untereinander, wie die
Manichéer behaupten, miisste das Tétungsverbot fiir sie alle gelten, und
dann kénnte der Mensch nicht mehr leben, weil er nicht einmal Pflanzen
toten diirfte, um sich zu erndhren (Augustinus, De moribus ecclesiae catho-
licae 2, 17, 61).

Grundsatzlich lasst Augustinus auf Grund des alttestamentlichen Biozen-
trismus eine grofie Tierfreundlichkeit spiiren. Die Liebe und Fiirsorge Got-
tes gilt Menschen und Tieren. Dadurch mildert er den stoischen Anthropo-
zentrismus erheblich ab, den er gleichwohl nicht in Frage stellt. Denn nach
dem ewigen Heil streben nur die Menschen. Das verpflichtet sie, schlieft

290

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

aber die Tiere definitiv vom ewigen Heil aus. Zur Rechtsgemeinschaft von
Gott und den Menschen gehdren sie nicht dazu.

5.18.6 Die Frage des Fleischverzehrs

In Confessiones 10, 30-34 geht Augustinus entlang der fiinf Sinne die
menschlichen Versuchungen durch und kommt in 10, 31, 43-47 zum Ge-
schmackssinn und zur Frage des rechten Umgangs mit Essen und Trinken
(vgl. dazu auch Gillian Clark 1998, 74-75). Unter anderem thematisiert
er hier auch den Fleischverzehr. Zunichst verweist er auf verschiedene
biblische Beispiele: Auf Noach, dem der Fleischverzehr erlaubt wird (Gen
9,2-3), auf Elia, der sich am Bach Kerit mit Fleisch starkt (1 Kon 17,6),
und auf Johannes den Taufer, der sich von Heuschrecken ernihrt (Mt
3,4). Umgekehrt sei Esau durch die Begierde nach einem Linsengericht
korrumpiert worden (Gen 25,34), David habe sein Begehren nach Wasser
iberwunden (2 Sam 23,15-17) und Jesus sein Verlangen nach Brot (Mt 4,3).
Auch das Volk Israel sei in der Wiiste nicht wegen seines Verlangens nach
Fleisch, sondern wegen seines Murrens und Aufbegehrens gegen Gott geta-
delt worden (Num 11,1-20). Aus all dem folgert Augustinus: ,Ich fiirchte
nicht die Unreinheit der Speisen, sondern die Unreinheit der Begierde:
(Augustinus, Confessiones 10, 31, 46) Nicht die Art der Speise, sondern das
Einhalten des notwendigen Mafles (meta necessitatis) sei entscheidend.

Auch wenn es in den Confessiones nicht ausdriicklich gesagt wird, rich-
tet sich die Frage des Fleischverzehrs bei Augustinus immer gegen die
Manichéer, zu denen er ein Jahrzehnt lang gehort hat und die eine strikte
Fleischabstinenz praktizieren. So betont Augustinus im Gottesstaat, das
V. Gebot ,Du sollst nicht toten“ beziehe sich nicht auf Lebewesen ohne
Sinneseindriicke wie die Pflanzen und auch nicht auf Lebewesen ohne
Vernunft wir die Tiere, sondern einzig und allein auf die vernunftbegabten
Lebewesen. Die Uberzeugung der Manichier, dass die Tétung aller Lebe-
wesen verboten sei, erachtet er hingegen als ,albernes Zeug (deliramenta)“
(Augustinus, De civitate Dei 1, 20).

Eingehender setzt er sich mit der verpflichtenden Fleischabstinenz der
Manichéer in seiner Abhandlung iiber die Brauche der katholischen Kirche
und der Manichaer auseinander: ,Dass ihr euch vom Toten der Tiere (ab
animalium nece) und vom Abreifien der Pflanzen enthaltet, hat Christus als
aufSerst abergldubisch aufgezeigt, der beweist, dass wir keine Rechtsgemein-
schaft (societas iuris) mit Tieren und Baumen haben, Diamonen in eine

291

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Schweineherde schickt (Mt 8,32) und den Baum, an dem er keine Friichte
findet, verdorren lasst (Mt 21,19). [...] Aber sicher ging es dem Sohn Gottes
nicht darum, ein Zeichen fiir einen Mord zu geben, wenn einen Baum oder
Tiere zu tdten, wie ihr sagt, ein Mord ist. [...] Es gibt einen sehr sicheren
Grund, keinen Menschen zu toten, damit du namlich nicht den totest,
dessen Weisheit und Tugend anderen aufs hochste niitzt, oder den, der
vielleicht zur Weisheit gelangen kann. [...] Wer daher einen Baum verwirft,
befreit eine Seele von ihrem Korper, die nicht in der Weisheit voranschrei-
tet (animam nihil in sapientia proficientem). [...] Jene Seelen in derartigen
Korpern konnen die gottlichen Gebote nicht erfassen. (Augustinus, De
moribus ecclesiae catholicae 2, 17, 54-56)

Unterstiitzt von den Beispielen aus dem Leben Jesu ist es also wiederum
die mangelnde Zugehdrigkeit zur Rechtsgemeinschaft, die das T6ten von
Pflanzen und Tieren legitimiert. Und diese wiederum ist auf die fehlende
Vernunft zuriickzufithren. Am Ursprung steht folglich die Aloga-These.

Im Weiteren kommt Augustinus auch auf die zweiklassige Organisation
der manichdischen Gemeinschaft zu sprechen, in der die Auserwiéhlten
(electi) weder eine Kartoffel aus dem Boden pfliicken noch Krauter abrei-
f3en, die von den HorerInnen (auditores) geernteten Pflanzen jedoch gerne
entgegennehmen und verspeisen. Augustinus weist diese Theorie der sau-
beren Hénde eindringlich zuriick: ,Es macht keinen Unterschied, ob du
selbst das Verbrechen begehst oder ob du willst, dass es jemand anders
wegen dir begeht.“ (Augustinus, De moribus ecclesiae catholicae 2, 17, 57)

Abschlieflend thematisiert Augustinus das manichédische Argument,
einen Floh diirfe man zerdriicken, weil das auf Grund seiner geringen
Korpergrofie keine Siinde sei. Dem hilt Augustinus das Kontinuum der
Korpergrofie zwischen sehr kleinen und sehr grofien Tieren entgegen: Vom
Floh geht er zur Fliegenlarve, die nur minimal grofier ist, von dieser zur
ausgewachsenen Fliege, dann zur Bienenlarve und zur erwachsenen Bie-
ne, zur Heuschreckenlarve und zur Heuschrecke, zum Miusejungen und
zur erwachsenen Maus und schliellich immer so weiter bis zum Elefan-
ten. Zwischen zwei Lebewesen liegt jeweils nur ein winziger GrofSenunter-
schied. Wenn die Manichder die Totung eines Flohs wegen seiner geringen
Korpergrofie nicht als Siinde betrachteten, wo wollten sie dann die Grenze
zum Elefanten ziehen (Augustinus, De moribus ecclesiae catholicae 2, 17,
64)?

Augustinus war nach allem, was iiber ihn berichtet wird, kein grofler
Fleischesser. Doch von der Radikalitit der Manichéder will er sich klipp
und klar distanzieren. Deren tier- und pflanzenethische Argumentationen

292

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

scheinen ihm weder konsistent noch angemessen. Dass sie auch positive
Impulse enthalten, kann er auf Grund seiner fritheren Mitgliedschaft und
der daraus resultierenden negativen Befangenheit nicht eingestehen.

5.18.7 Wertschétzung auch der geringsten Geschopfe

Gleichwohl ist das Werk Augustins voll von Bewunderung und Wertschét-
zung auch der winzigsten Geschopfe. Den Verweis auf das Kontinuum der
Korpergrofie vom Floh bis zum Elefanten muss man also auch riickwarts
lesen. Nicht nur der Elefant ist groflartig, sondern auch der Floh. Das
fithrt zu zaghaften ersten Ansdtzen eines (nicht weiter durchgefiihrten)
Biozentrismus: ,,Und wenn [...] sie mich fragen, ob ich der Meinung sei,
dass sogar die Seele einer Miicke noch besser ist als das Tageslicht, werde
ich antworten: Ja, auch sie. Es wiirde mich nicht abschrecken, dass eine
Mucke so klein ist, sondern nur darin bestarken, dass sie lebt. Denn man
fragt sich doch, was diese winzigen Glieder belebt, was den kleinen Kérper
nach dem Wunsch seines naturhaften Begehrens dahin und dorthin fiihrt,
was das laufende Tier nach Mafigabe seiner Fiifle bewegt, was die Fliigel
des fliegenden Geschopfs zum Schwingen bringt und lenkt. Was immer das
auch bewirkt, es tritt fiir den, der es richtig tiberlegt, in diesem kleinen
Wesen als etwas so Grofles in Erscheinung, dass man es selbst dem Licht-
strahl vorziehen muss, der unsere Augen blendet. (Augustinus, De duabus
animabus 4, 4)

Augustinus beweist hier eine hohe Sensibilitét fiir die Faszination und
das Wunder des Lebens. Seine Liebe fiir die kleine Miicke ldsst ihn
aufmerksam ihr Verhalten beobachten und beschreiben und nach dem
Grund ihrer Bewegungen zu suchen, den er mit dem damaligen Stand der
Naturwissenschaft noch nicht erkennen kann. Dennoch verteidigt er die
kleinen Tiere, die oft abgewertet werden, weil sie sich von Abfall, Aas oder
Fakalien erndhren: ,Nicht unwesentlich fragt man sich auch bei gewissen
sehr kleinen Lebewesen, ob sie unter die ersten Erschaffungen zu zdhlen
oder eine Folge der Verderbnis sterblicher Dinge sind. Entsteht doch die
Mehrzahl von ihnen aus Gebrechen lebender Korper, aus dem Unrat, der
Ausdiinstung oder der Verwesung der Kadaver, manche auch aus abgestor-
benen Bdumen und verfaulten Pflanzen und Friichten. Und doch haben
wir von ihnen allen nicht das Recht zu sagen, Gott sei nicht ihr Schopfer.
Thnen allen wohnt ein gewisser Schmuck der Natur ihrer Art inne, und
das in solchem Mafle, dass sie dem, der sie richtig betrachtet, eine umso

293

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

grofiere Bewunderung, ein umso reicheres Lob des allmachtigen Kiinstlers
nahelegen, ,der alles in jener Weisheit schuf* (Ps 103,24 lat.). [...] Sie, die
Weisheit, ist es vielmehr, die auch das an Korperlichkeit Kleinste erschaftt
und mit einem so scharfen Sinn beseelt, dass wir mit einer weitaus tieferen
Bewunderung die Beweglichkeit einer fliegenden Miicke bestaunen als die
Grofle eines schreitenden Lasttiers und uns mehr iiber die Bauten der
kleinen Ameisen wundern als tiber die Lasten der Kamele.“ (Augustinus, De
Genesi ad litteram 14)

Schon bei etlichen Kirchenvitern haben wir die Bewunderung gerade
fiir die kleinen und kleinsten Tiere festgestellt. Dass auch diese Geschopfe
Gottes sind und nicht erst nach der Erschaffung der Welt sekunddr vom
Aas oder Kot hervorgebracht wurden, ist ihnen extrem wichtig. Wenn man
diese Einschitzung mit dem platonischen Timaios korreliert, nach dem
die Tiere insgesamt erst nachtraglich von Untergéttern erschaffen werden,
wird der Kontrast deutlich. Die gleichrangige und ebenso unmittelbare
Erschaffung der Tiere wie des Menschen relativiert den Graben der Aloga-
These und des Anthropozentrismus doch erheblich: ,Die Erlduterungen
des Augustinus {iber die Tiere erscheinen beinahe wissenschaftlich oder
gar naturalistisch. Er legt eine hohe Wertschitzung fiir Gottes Schopfung
an den Tag und fragt nicht stindig nach dem Nutzen der Tiere fiir die
Menschen. Er nimmt die Tiere auch unabhingig von den Menschen, aber
nicht unabhéngig vom Schopfer wahr! (Agnethe Siquans 2016, 65)

5.18.8 Schwacher Anthropozentrismus und vorsichtige
Anthropozentrismus-Kritik

An der teleologischen Frage ist Augustinus wenig interessiert. Zudem weist
er auf die Fragwiirdigkeit des stoischen Schlieflens von der Vernunftbega-
bung auf die Stellung in der Hierarchie der Zwecke hin. Okonomische Nut-
zenkalkiile folgen, so Augustinus, einer anderen Logik als die Frage nach
der Ontologie. Ein Pferd zum Beispiel habe einen hoheren Geldwert als
ein Sklave. Der Nutzwert bemesse sich also nicht am Maf3 der Vernunftbe-
gabung, sondern an Umfang und Dringlichkeit der Bediirfnisse, die man zu
verwirklichen erhofft (Augustinus, De civitate Dei 11, 16). Das ist eine un-
konventionelle, sehr scharfsinnige Bemerkung, die noch der heutigen Wirt-
schaftswissenschaft und der aktuellen Ethik zur Freude gereichen konnte.
Denn Wiirde und Preise folgen, wie Immanuel Kant betont, je eigenen
Logiken und diirfen nicht miteinander vermischt werden. Uberhaupt ist die

294

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

Wiirde eine non-skalare Idee, die nicht gestuft werden darf. Wiirde wird
nicht dadurch gewonnen, dass man andere Wesen hierarchisch unterordnet
und ihnen die Wiirde verweigert.

Augustinus widmet daher Nutzenfragen und kosmischer Teleologie we-
nig Aufmerksamkeit. ,He does not dedicate much space in his writings to
the practical and common use of animals, for example as sources of labour
and food” (Midori E. Hartman 2017, 72) Mehr noch, er kritisiert, dass viele
Menschen die gesamte Schopfung nur nach dem Nutzen fiir sich selbst
beurteilen und nicht als etwas in sich Seiendes und in sich Wertvolles,
indem sie ,nicht sie selbst betrachten, sondern nur ihre Niitzlichkeit (non
eas considerantes, sed utilitatem suam)“ (Augustinus, De civitate Dei 12, 4).

Die Nutzenfrage ist so gesehen eine Frage der Perspektive: Geht es um
den Nutzen fiir den Menschen oder den Nutzen fiir Gott? ,Die Manichder
pflegen diese Frage zu bewegen, indem sie sagen: Wozu war es nétig, dass
Gott so viele Tiere erschuf, sei es im Wasser, sei es auf der Erde, die fur
die Menschen unnétig sind? Viele von ihnen sind zudem schidlich und
furchtbar. Aber wenn sie so etwas sagen, verstehen sie nicht, wie schon
sie alle fir thren Schopfer und Kiinstler sind, der sie alle zur Leitung des
Universums niitzt* (Augustinus, De Genesi contra Manichaeos 1, 16, 25)
An dieser Stelle vergleicht Augustinus diejenigen, die nur nach dem Nutzen
fir den Menschen fragen, mit Laien, die die Werkstatt eines Handwerkers
betreten und dort Werkzeuge herumliegen sehen, die sie fiir tiberfliissig
halten. Der Handwerker wisse jedoch genau, wofiir er seine Werkzeuge
brauche, und verlache die Laien. So mache es auch Gott, der Schopfer
und Verwalter der Welt, mit jenen, die einige seiner Geschépfe fiir unniitz
hielten.

Der Niitzlichkeitsfrage setzt Augustinus die Frage nach der Schénheit
und Ordnung entgegen: ,Ich aber bekenne, dass ich nicht weifl, warum
Schnecken und Frosche erschaffen wurden, oder Fliegen und Wiirmer.
Doch ich sehe, dass alle in ihrer Art schon sind [...]. Denn ich betrachte
keines Tieres Korper oder Glieder, an denen ich nicht entdecke, dass Maf3e
und Zahlen und Ordnung zu einer harmonischen Einheit gehéren. Woher
sie kommen, weif$ ich nicht, es sei denn vom hochsten Maff und Zahl
und Ordnung, die in der unveranderlichen und ewigen Erhabenheit Gottes
besteht (Augustinus, De Genesi contra Manichaeos 1, 16, 26) Und er
schliefit: ,Was also ist uns aufgetragen, tiber die tberfliissigen [Tiere] zu
erfragen? Wenn es dir missfillt, dass sie nicht niitzen, moge es dir gefallen,
dass sie nicht schaden; denn auch wenn sie fiir unser Haus nicht notig
sind, wird durch sie dennoch die Ganzheit dieses Universums erfillt (eis

295

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

tamen completur huius universitatis integritas), die viel grofier und besser
ist als unser Haus. Denn sie verwaltet Gott viel besser als ein jeder von
uns sein Haus (Augustinus, De Genesi contra Manichaeos 1, 16, 26) Mit
diesem Verweis auf die Integritit des Universums steht Augustinus schon
mit einem Bein in der Perspektive des Holismus.

Fassen wir daher mit Agnethe Siquans zusammen: ,Eine anthropozen-
trische Perspektive ist [...] in der Interpretation der Tierschopfung in De
Genesi ad litteram nur sehr ansatzweise zu erkennen. In De civitate Dei
12, 4 beschreibt Augustinus die Schopfungsordnung, deren Teil auch die
Tiere sind, die keinen Nutzen haben, und iiberschreitet damit die Grenzen
einer engen anthropozentrischen Weltsicht: ,Non ex commodo vel incom-
modo nostro sed per se ipsam considerata natura dat artifici suo gloriam.
Augustinus steht damit der Ansicht des Celsus, die Welt sei nicht fiir den
Menschen geschaffen, sondern sei als ganze Welt Gottes (vgl. Origenes,
Contra Celsum 4, 99) naher als dem Anthropozentrismus des Origenes.*
(Agnethe Siquans 2016, 68)

Was Agnethe Siquans pointiert herausstellt, weil es im Kontext der Pa-
tristik wirklich bemerkenswert ist, sollte allerdings nicht dazu verleiten,
Augustinus im Vollsinn als Okozentristen einzuordnen. Er hat Ansitze in
diese Richtung und relativiert den Anthropozentrismus spiirbar. Obgleich
er nicht vollstindig aus dem stoischen Gedankenkonstrukt herauskommt,
schwicht er es doch so gut wie moglich ab. Das wird auch an seiner
Interpretation des gottlichen Herrschaftsauftrags an den Menschen in Gen
1,28 sichtbar: ,Das schreibt die natiirliche Ordnung vor, so hat Gott den
Menschen erschaffen. Denn er hat gesagt (Gen 1,26): ,Er soll herrschen
tiber die Fische des Meeres und iiber die Vogel des Himmels und tiber
alle Tiere, die auf der Erde dahinkriechen: Vernunftbegabt, nach Gottes
Ebenbild erschaffen, sollte der Mensch nur iiber die vernunftlosen Wesen
herrschen, nicht itber Menschen, sondern iiber das Tier. Darum sind die
ersten Gerechten mehr als Hirten der Tiere denn als Konige der Menschen
eingesetzt worden (primi iusti pastores pecorum magis quam reges homi-
num constituti sunt), damit Gott auch dadurch nahelege, was die Ordnung
der Geschopfe (ordo creaturarum) erfordere und was das Verdienst der
Siinder (meritum peccatorum).“ (Augustinus, De civitate Dei 19, 15)

Vor dem Siindenfall, so Augustinus, war den Menschen weniger eine
Konigsherrschaft iiber Menschen als vielmehr eine Hirtensorge fiir die
Tiere anvertraut. So gehort es zur Schopfungsordnung. Eine ungerechte,
unterwerfende und versklavende Herrschaft wird daraus erst nach dem

296

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.18 Augustinus von Hippo

Stindenfall. Die Gottebenbildlichkeit im Sinne der similitudo verpflichtet
also zu einem guten, Gott nachahmenden und damit liebevollen und fiir-
sorglichen Umgang mit Menschen und Tieren (Isabelle Bochet 2010, 509
und 514). Ein Recht zur Tiernutzung begriindet sie nicht®°.

In seinem Genesiskommentar gegen die Manichder bewegt sich Augusti-
nus starker in klassischen stoischen und das heifSt ontologischen Bahnen.
Dort fiihrt er tiber die Gottebenbildlichkeit des Menschen folgende Ge-
danken aus: ,Dass gesagt wird, der Mensch sei nach dem Bild Gottes
erschaffen, wird vom inneren Menschen gesagt, wo Vernunft und Verstand
sind (ubi est ratio et intellectus). [...] Denn alle {ibrigen Lebewesen sind
dem Menschen unterworfen (omnia enim animalia caetera subiecta sunt
homini), nicht wegen des Korpers, sondern wegen des Verstands (propter
intellectum), den wir haben und jene nicht haben, obgleich auch unser
Korper so geschaffen ist, dass er zeigt, dass wir besser sind als die wilden
Tiere und deswegen Gott dhnlich (Deo similes). Denn die Korper aller
Tiere [...] sind zur Erde geneigt und nicht aufgerichtet wie der Korper des
Menschen. Dadurch wird angezeigt, dass auch unser Geist zu seiner Hohe,
das heift zu den ewigen geistlichen Dingen aufgerichtet sein muss. So ist
einsichtig, dass der Mensch besonders durch den Geist nach dem Bild und
Gleichnis Gottes geschaffen ist, was die aufrechte Gestalt des Korpers be-
zeugt.“ (Augustinus, De Genesi contra Manichaeos 1, 17, 28) Der aufrechte
Gang des Menschen wird hier in gut stoischer Tradition als Zeichen fiir die
Berufung des Menschen zur Herrschaft iiber die Erde gesehen.

Doch wie kann es sein, so fragen die Manichder, dass der Mensch die
Tiere beherrscht, wenn so viele von ihnen Menschen toten oder ihnen
schaden, ohne dass diese sich dagegen wehren konnten? Zwar habe der
Mensch, so Augustinus, mit dem Stindenfall die Vollkommenheit der Got-
tebenbildlichkeit verloren (amisit perfectionem illam qua factus est ad
imaginem Dei). Auf Grund der Zerbrechlichkeit seines Korpers konne er
daher von vielen Tieren getStet (a multis feris propter fragilitatem corporis

29 Einmal verwendet Augustinus den Verweis auf die Gottebenbildlichkeit als Argument
gegen die Seelenwanderung: ,Die menschliche Seele ist nach dem Bild Gottes ge-
schaffen (Gen 1,26). Er wird sein Bild nicht dem Hund und dem Schwein geben
(Anima humana facta est ad imaginem Dei; non dabit imaginem suam cani et
porco).“ (Augustinus, Enarrationes in Psalmos 146, 18) Aus dem Kontext gerissen
klingt der Satz sehr hart und tierverachtend, und sicher ist die Formulierung nicht
besonders gliicklich (Gillian Clark 1998, 71-72). Dennoch sollte man vorsichtig sein,
aus diesem einen Satz zu viele Folgerungen zu ziehen. Der augustinische Gesamtduk-
tus ist wesentlich tierfreundlicher.

297

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

possit occidi), von keinem aber beherrscht werden (a nullis tamen doma-
ri potest), obwohl er selbst so viele beherrsche (Augustinus, De Genesi
contra Manichaeos 1, 18, 29). Hier nimmt Augustinus das faktische Macht-
Ungleichgewicht zwischen Menschen und Tieren wahr und ernst. Anders
als in De civitate Dei ldsst er es bei der Feststellung bewenden, ohne nach
dem Idealbild eines fiirsorglichen Herrschens zu fragen.

Allerdings betont Augustinus, dass die Herrschaft tiber die Tiere und
die Herrschaft tiber das Tier in uns, also iiber die menschlichen Leiden-
schaften, zusammen betrachtet werden miissen: Recht verstanden meine
der Herrschaftsauftrag aus Gen 1,28 auch, dass wir ,alle Affekte und See-
lenbewegungen, die wir dhnlich wie die Tiere haben, unterwerfen und
beherrschen lassen durch Mafthaltung und Bescheidenheit (dominaremur
per temperantiam et modestiam). Denn wenn diese Bewegungen nicht be-
herrscht werden, reifen sie uns heraus, fithren zu scheufflichsten Gewohn-
heiten, verleiten uns zu verschiedenen schidlichen Geniissen und machen
uns allen Arten von wilden Tieren dhnlich (similes omni generi bestiarum).
Wenn sie aber beherrscht und unterworfen werden, werden sie ganzlich
zahm und leben mit uns im Einklang“ (Augustinus, De Genesi contra
Manichaeos 1, 20, 31) Auch hier bewegt sich Augustinus stark in stoischem
Fahrwasser und pladiert fiir die klassische griechische Unterordnung der
Gefiihle unter die Vernunft.

5.18.9 Zusammenfassung

Als Liebhaber der Bibel und rhetorischer Sprachkiinstler ist Augustinus in
einem so hohen Mafl von der Heiligen Schrift inspiriert wie kaum ein
anderer Kirchenvater — und kommt daher oft auf die Fiirsorge Gottes fiir
und seine Liebe zu den nichtmenschlichen Geschdpfen zu sprechen. Sie ge-
héren fiir ihn zum selbstverstandlichen Fluidum des Glaubens. ,Mit seiner
theozentrischen Sichtweise, die auch den nichtmenschlichen Geschopfen
im Hinblick auf den Schépfer mit Wertschétzung begegnet, steht Augusti-
nus deutlich in der Tradition des Basilius, wihrend er Origenes” anthropo-
zentrischer Ausrichtung entgegensteht.” (Agnethe Siquans 2016, 70)

Aus dieser grundsatzlich tierfreundlichen Haltung heraus dehnt Augus-
tinus die tierlichen Fdhigkeiten so weit aus, wie dies im Rahmen der stoi-
schen Ontologie tiberhaupt méglich ist. So viele Fahigkeiten wie moglich
spricht er Menschen und Tieren gemeinsam zu. Das gelingt ihm dadurch,
dass er viel mehr Fahigkeiten dem Sinnes- und Erinnerungsvermdgen und

298

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

viel weniger dem Vernunftvermdgen zuschreibt als dies zu seiner Zeit
iblich ist. Letztlich werden damit auch die Menschen ,tierlicher” - viele
ihrer alltdglichen Vollziige finden ohne die Vernunft statt, weil sie auf Sin-
neseindriicken und Erinnerungen beruhen. Dennoch setzt fiir Augustinus
die stoische Ontologie die entscheidende Grenze: Urteilsvermdgen und
Willensfreiheit kommen auch bei ihm nur den Menschen zu.

Den Anthropozentrismus kann Augustinus gleichwohl sehr abschwi-
chen, weil er die Nutzenperspektive nicht fiir die entscheidende hélt. Hier
distanziert er sich spiirbar von der stoischen Teleologie, die fiir Nicht-Niitz-
liches keinen Platz ldsst und auf Grund ihres strikten Rationalismus alles
dem Effizienzdenken unterwirft. Fiir Augustinus stehen Nutzeniiberlegun-
gen im Kontext seines Glaubens an einen Gott iiberflielender Liebe stets
an zweiter Stelle. Und auch wenn er den entscheidenden letzten Schritt
einer ausdriicklichen Abwendung vom Anthropozentrismus nicht vollzieht,
lasst sich doch festhalten: ,Die Tiere erfahren bei Augustinus Achtung
als Gottes Kreaturen, als Teile der gottlichen Weltordnung. Dies fiihrt
zu Respekt gegeniiber der nichtmenschlichen Schopfung - aufgrund des
Schopfers. Der Mensch hat einen herausragenden Platz in dieser Schop-
fungsordnung, aber er ist nicht der Mittelpunkt der Welt. Dieser ist Gott,
der Schopfer. Menschen sind Geschépfe wie die Tiere und ebenfalls Teil
von Gottes Welt.“ (Agnethe Siquans 2016, 71)

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des
Hellenismus. Eine Zusammenfassung

Am Ende dieses Kapitels ist es Zeit, aus der Analyse der achtzehn Auto-
ren einige allgemeine Beobachtungen herauszuarbeiten. Vorab dazu sei
nochmals daran erinnert: In den ersten 250 Jahren seiner Existenz ist das
Christentum im Romischen Reich eine verschwindend kleine Minderheit.
Gegeniiber einer nicht- oder andersglaubenden Umwelt hat es mehr als
genug damit zu tun, seine zentralen Kernbotschaften abzukldren, zu plau-
sibilisieren und nach innen und auflen zu verteidigen. Dazu zdhlen der
Glaube an die Auferstehung und ein ewiges Leben, an Jesus Christus als
den Retter der Welt, an einen Gott, der sich auf dreierlei Weise erfahren
lasst sowie die Gestaltung und Bedeutung der zentralen liturgischen Feiern
und sakramentalen Zeichenhandlungen. Eine ausgearbeitete Tierethik ist
vor diesem Hintergrund nicht zu erwarten und auch nirgends sichtbar
geworden. Dennoch hat sich die frithchristliche Theologie nicht véllig ohne

299

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

tierethisch relevante Positionierungen entwickelt. Ohne es zu ahnen und zu
wollen, hat sie damit bis heute entscheidende Weichen gestellt.

Zwei Fragen haben unsere Untersuchung im zuriickliegenden Kapitel
geleitet. Erstens: Wie positionieren sich die frithchristlichen Theologen zu
den tier- und schépfungsethisch relevanten Paradigmen der griechisch-ré-
mischen Philosophie und Kultur? Und zweitens: Wie rezipieren und inter-
pretieren sie die tier- und schopfungsethisch relevanten Passagen der Bi-
bel? Erst aus der Verbindung beider Fragen wird sich ein Gesamtbild jener
tierethischen Weichenstellungen ergeben, die sich in den ersten christlichen
Jahrhunderten ereignen.

5.19.1 Die Kirchenviter und die Fixpunkte der stoisch-hellenistischen
Philosophie

Bei der Analyse der Tierethik in der griechischen Mainstream-Philosophie
und namentlich in der Stoa hatten sich fiinf Kernaspekte herauskristalli-
siert, die das Ideen-Netz des Anthropozentrismus ausspannen und dort un-
trennbar miteinander verwoben sind (vgl. Kapitel 3.5.6): Die gottliche Vor-
sehung und Fiirsorge, die Vernunft- und Sprachbegabung des Menschen als
sein exklusives Proprium, der durch die Vernunft ,beherrschende® Umgang
mit den Gefiihlen als den ,Tieren in uns’, der ebenfalls vernunftbeherr-
schende Umgang mit den realen Tieren sowie im Zentrum die Teleologie
des Anthropozentrismus.

Die frithchristlichen Theologen iibernehmen diese fiinf Aspekte weitge-
hend im Paket. Allerdings gewichten sie sie jeweils sehr unterschiedlich —
im Vergleich mit anderen Theologen ebenso wie im Vergleich der Aspekte
untereinander.

- Die Idee der gottlichen Vorsehung (mpévoio/ providentia) finden wir
nur bei Origenes unmittelbar mit einem starken Anthropozentrismus
verbunden. Augustinus untermauert sie mit dem Verweis auf die be-
sonderen Begabungen des Menschen (geistig die Vernunft, korperlich
entsprechend der aufrechte Gang). Gerade bei etlichen Autoren des 4.
Jahrhunderts wird jedoch betont, dass die géttliche Vorsehung allen Le-
bewesen gilt, auch den nichtmenschlichen - so Laktanz, Nemesius von
Emesa und Pseudo-Athenagoras. Das ist im Grunde eine Relativierung,
wenn nicht gar eine indirekte Neutralisierung des Anthropozentrismus.
Insgesamt wird die Idee der Vorsehung nicht so stark betont wie in der
jungeren Stoa. Das geschieht einzig bei Nemesius von Emesa, der sie

300

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

auch umfassend unter dem Rationalititsgedanken subsumiert (nichts,
was Gott vorsieht, ist Giberfliissig oder nutzlos, denn das wiirde Gott als
reine Vernunft in Frage stellen). Dieser Rationalitdtsgedanke seinerseits
wird bei Augustinus hinterfragt — er bezweifelt, dass alle Geschopfe unter
der Maxime der Niitzlichkeit stehen. Dennoch wird man sagen miissen,
dass der Gedanke einer géttlichen Vorsehung aus dem frithchristlichen
Schopfungsglauben nicht zu eliminieren ist. Im Hintergrund schwingt er
immer mit, ja man geht wohl nicht fehl zu behaupten, dass die stoische
mp6voto/ providentia mit dafiir verantwortlich ist, dass das frithe Chris-
tentum sich zu dieser philosophischen Stromung hingezogen fiihlt.

- Die Aloga-These, die die griechisch-romische Philosophie seit dem 5.
Jahrhundert v.Chr. prigt, wird von den Kirchenvitern als selbstverstind-
lich vorausgesetzt. Eine klare Distanzierung finden wir nur bei dem
als Haretiker betrachteten Tatian. Thre ausdriickliche Bestitigung und
Untermauerung finden wir hingegen bei Clemens von Alexandrien,
Origenes, Ephram dem Syrer, Gregor von Nyssa und Johannes Chrys-
ostomus. Immerhin zwei Kirchenviter, ndmlich Basilius von Caesarea
und Augustinus von Hippo, ringen aber spiirbar um ihre Abmilderung
und Relativierung - freilich ohne sie prinzipiell in Frage zu stellen. Die
bei den Stoikern mit der Aloga-These eng verbundene Vorstellung einer
steilen, hierarchischen Scala naturae wird hingegen nur von wenigen
Kirchenvitern aufgegriffen. Stark bejaht sie Tertullian, eher schwach
Origenes. Zuriickhaltend bis distanziert zeigt sich Irendus von Lyon,
auflerordentlich kritisch Basilius von Caesarea. Nemesius von Emesa
schliefllich deutet die Scala naturae um und versteht sie vor allem als
Beweis einer Verbundenheit aller Geschopfe untereinander. Damit stellt
er die stoische Idee auf den Kopf. Betont werden muss aber vor allem,
dass keiner der Kirchenviter so weit geht wie Philon, der die Verteilung
der Schépfungswerke auf die sechs Schopfungstage der stoischen Scala
naturae anpasst. Hier schldgt die Bibel die griechische Ontologie - das ist
so sonnenklar, dass es nie in Frage gestellt wird. SchlieSlich fallt auf, dass
die meisten Kirchenviter betonen, wie wunderbar und wertvoll selbst die
kleinsten und ,niedrigsten Geschopfe sind. In den Ohren orthodoxer
Stoiker muss das wie eine Provokation geklungen haben.

- Im Mittelpunkt des stoischen Koordinatensystems steht der Anthropo-
zentrismus, der die griechisch-romische Mainstream-Philosophie seit
dem 5. Jahrhundert v.Chr. prigt. Kein einziger Kirchenvater stellt ihn
ausdriicklich in Frage oder leugnet ihn gar. Jedoch sind die zustimmen-
den Aussagen von sehr unterschiedlichem Gewicht. Eine nur schwache

301

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Betonung finden wir bei Ambrosius von Mailand. Eine im Vergleich
dazu deutlichere Betonung haben wir bei Tertullian, Origenes, Laktanz
und Cyrill von Jerusalem gefunden. Stark und sehr entschlossen fllt die
Betonung bei Ephram dem Syrer, Gregor von Nyssa und Pseudo-Athen-
agoras aus. Vielfach wird der Anthropozentrismus aus einem Christo-/
Logozentrismus abgeleitet: Christus, der Logos, kann nur von den ver-
nunftbegabten Lebewesen aufgenommen und erkannt werden. Und weil
die Schopfung auf die Inkarnation des Logos (verstanden als Mensch-
und nicht als Geschopfwerdung) hin angelegt ist, ist sie nur um der
Menschen willen da. So argumentieren ausdriicklich Theophilus von
Antiochien, Irendus von Lyon, Clemens von Alexandrien, Origenes und
Cyrill von Jerusalem. Dass der Anthropozentrismus gegeniiber den Tie-
ren jedoch nicht notwendig arrogant daherkommen muss, zeigen insbe-
sondere Laktanz und Cyrill von Jerusalem, deren Sympathie fiir die Tie-
re uniibersehbar ist. Dariiber hinaus gibt es erkennbare Bemiithungen um
eine Relativierung des Anthropozentrismus bei Nemesius von Emesa,
Hieronymus und Augustinus. Eine De-facto-Abwendung vom Anthropo-
zentrismus vollzieht Basilius von Caesarea, bei dem das Bekenntnis zum
Anthropozentrismus ziemlich inhaltsleer ist und daher seine Wirkung
weitgehend verloren hat. - Verbunden mit dem Anthropozentrismus ist
auch die Frage nach dem ewigen Leben. Wenn nur der Mensch Vernunft
besitzt, so ist fiir die Kirchenviter klar, kann auch nur er frei und reflek-
tiert iber sein Heil entscheiden. Daher konnen die Aloga kein ewiges
Leben haben - sie erstreben es nicht, und es fehlt ihnen nichts, wenn
Gott ihnen das vorenthilt.

— Das Beherrschen der Leidenschaften und der Sinne durch das Hegemo-
nikon der Vernunft wird in der stoischen Philosophie stark mit dem
Beherrschen der vernunftlosen Tiere parallelisiert. Die Leidenschaften
sind ,,das Tier in uns® Mehr oder weniger explizit greifen diesen Gedan-
ken Irendus von Lyon, Origenes, Johannes Chrysostomus, Nemesius von
Emesa, Pseudo-Athenagoras und Augustinus auf. Meist finden sie sich im
Kontext der allegorischen Auslegung von biblischen Tiertexten oder in
davon ausgehenden weiterfithrenden Reflexionen iiber Tiere. Tiere wer-
den dabei gerne als ,Vorbilder” von Tugenden und Lastern herangezogen
- fiir Tugenden besonders bei Basilius von Caesarea und ihm folgend bei
Ambrosius von Mailand.

- Bleibt als fiinftes und letztes Element die Tierethik im eigentlichen Sin-
ne. Sie beschrankt sich mit Ausnahme von Clemens von Alexandrien,
der Philons sensible Interpretation der Tierschutzgebote der Tora aus-

302

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

weitet und vertieft, sowie mit groflen Kautelen von Aphrahat, auf die
Deutung des Regierungsauftrags tiber die Tiere aus Gen 1,28. Altorienta-
lisch und biblisch war dieser Auftrag (formal anthropozentrisch, aber
nicht teleologisch anthropozentristisch!) so gemeint, dass der Konig
bzw. alle Menschen Konflikte und Konkurrenzsituationen zwischen ver-
schiedenen Tieren, aber auch zwischen Menschen und Tieren sowie
zwischen den Menschen fair und sensibel schlichten sollen (vgl. Kapitel
2.2). Im Kontext der Aloga-These und der stoischen Scala naturae wird
er von den Kirchenvitern so gedeutet, dass die Vernunftbegabten die
Vernunftlosen lenken und ,,beherrschen® sollen. Auffallend ist aber, dass
etliche Kirchenviter sehr zuriickhaltend bleiben wie Basilius von Cae-
sarea und Ambrosius von Mailand oder die ,Herrschaft ausdriicklich als
Hirtensorge charakterisieren wie Augustinus. Derselbe Augustinus sieht
auflerdem ebenso wie Johannes Chrysostomus eine despotische Herr-
schaft des Menschen iiber die Tiere als Folge der Siinde. Schon die Stoa
hatte das Herrschen iiber die Vernunftlosen nicht als Schreckens- und
Willkiirherrschaft, sondern als kluges, verniinftiges Regieren verstanden.
Erst in Verbindung mit ihrem starken Anthropozentrismus deutete sie
diese Vernunft technisch-instrumentell als ein Nutzen fiir ausschlieSlich
menschliche Zwecke. Diesem instrumentellen Denken schlieflen sich
die Kirchenvater nur sehr partiell an. Ein starkes anthropozentristisches
Nutzenkalkiil vertreten nur Theophilus von Antiochien, Origenes und
Gregor von Nyssa. Differenziert bis skeptisch duflern sich Cyrill von
Jerusalem, Basilius von Caesarea und Hieronymus. Ausdriicklich kri-
tisch-ablehnend positionieren sich Laktanz, Nemesius von Emesa und
Augustinus.

Die Lage ist also weit weniger einformig als man spontan denken wiirde.
Zwar riittelt kein einziger der frithchristlichen Theologen prinzipiell am an-
thropozentristischen Koordinatensystem des hellenistischen Mainstreams.
Die fiinf Kernaspekte des stoischen Gedankengebdudes werden trotz eini-
ger uniiberhorbarer Zweifel im Detail von allen wenn nicht bejaht, dann
wenigstens weitgehend unangetastet gelassen. Und doch ist die Bandbreite
der Einstellung der Kirchenviter zu den nichtmenschlichen Geschopfen
grof3: Vereinzelte Positionen wird man nicht anders denn als ,tierfeindlich®
qualifizieren konnen (Origenes, Pseudo-Athenagoras). Manche stehen den
Tieren neutral, aber ziemlich distanziert und fremd gegeniiber (Tertullian,
Ephram der Syrer, Gregor von Nyssa und Hieronymus). Nicht wenige
allerdings lassen uns ihre Freude an der Nihe zu und dem Beobachten von

303

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Tieren spiiren und weisen eine ausgesprochene Tierfreundlichkeit auf, in
der sich fiir sie die Tierfreundlichkeit Gottes spiegelt (Irendus von Lyon,
Laktanz, Cyrill von Jerusalem, vor allem aber Basilius von Caesarea, Neme-
sios von Emesa und Augustinus).

Man muss also genauer hinschauen als nur auf das plakative Label ,,An-
thropozentrismus ja oder nein® Der Hellenismus tickt in seiner tiberwil-
tigenden Mehrheit anthropozentristisch - wie immer man das bewerten
mag. Und die kleine Gruppe der frithen ChristInnen, die die Verbindung zu
ihren jiidischen Wurzeln schon bald verloren hat, erkennt die Kontingenz
dieser hellenistischen Idee nicht. Vielleicht, weil sie dazu noch zu wenig
selbstkritisch ist, viel eher aber, weil sie ihre Aufmerksamkeit auf andere,
fiir sie dringendere Probleme konzentriert.

Insgesamt haben die Tiere im Denken der Kirchenviter jedoch weit
mehr Gewicht, als in der Vorstrukturierung der kosmologischen Debatte
der griechischen Philosophie zu erwarten gewesen wire. Das kann nur
an den biblischen (Schopfungs-)Texten liegen, die den Tieren viel mehr
Bedeutung zumessen als Platons Timaios und erst recht die Stoa. Die bibli-
sche Vorstellung einer personalen, von Liebe geprigten Beziehung Gottes
zu allen Geschopfen mildert die Hirte und Uberheblichkeit des stoischen
Rationalismus fiir viele Kirchenviter spiirbar. Einen so kalten Anthropo-
zentrismus wie in der jiingeren Stoa findet man im frithen Christentum
jedenfalls nirgends.

Das frithe Christentum sieht in der Stoa eine kongeniale Philosophie.
Anders als Platon, der an die Seelenwanderung glaubt, und anders als Aris-
toteles, der menschliche wie tierliche Seelen fir sterblich halt, ist die Stoa
von einer unsterblichen menschlichen Seele und einem einmaligen Leben
auf Erden tiberzeugt. Den frithen ChristInnen verheifit das grofitmogliche
Nahe zur Botschaft von der Auferstehung (im Kontext der Tierethik bei
Tertullian, Basilius, Hieronymus und Augustinus). Auch die stoische Vor-
stellung einer unverlierbaren Menschenwiirde und eines universalistischen
Weltenbiirgertums ldsst sich bestens mit dem christlichen Menschenbild
und Missionsauftrag vereinen. Und schliefSlich passen die stoische Idee der
guten gottlichen Vorhersehung exzellent zum christlichen Gottesbild und
die Idee der Vernunftbegabung des Menschen zur Vorstellung von einem
Logos, der Fleisch geworden ist.

304

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

uonensawo( ewdrpered
uads
-119Udq JunuIaA 19p aoxmaorizAl yomp &«
wouox
-939Y “JoyaaSs[ynyas urax “wAoyp sye 1oLy,
Sunya1zog-Ia1] -YoSuUdN

uoneynsowo(] ewdipered
Juaypds
-119U2q“ JUNUIIA Jop aodiaoTzAlL yoInp &
Jurwns
-oQPWA) ¢ SUN UT JALTE STe U)JeyDSUIPIOT
Sunya1Zog-qIaT-Yosud

uuey usjon} Sunyorz

-og UI SMISLIYD) JIW PUN UIPISYISIUD [I9]

U19s 124 YPI}IOMJUBISA PUN [ 19 INU
ep ‘UqaT SATIMI J[BUID YOSUSJA] Jop Jrzurg

sue[q
UAUPIOS SIP SO[R], IST UIPIF JNEe UISIM 9}
-qeSoquunuIaA 231ZUId sep s[e YISUdA 1o
snwstuazodoayyuy

[OSUSJA] PUN 1J05) UYISIMZ JS[NIJA JTUIep
PUN UOSIJ UT $3)J05) SOAQY 1P IST SNISLIYD)
181y
-5q Wy J1ur 3uUnyaIZag (USUIPUE)SIIA UIST)
-SI[eNJ[A[dJUT) INZ PUN JYOBW $3)J05) P[Iq
-Uaqy WnZ Uyt J1ap “S0AQY Jey YoSuaIA 1o
Sunya1zog-yYoSus\-1305

SNUSLIUZ0dOIYIUY UIYIIISLIYD SIP ZJON-UP] SO PIIqNDYdS

SOWISOY Udp 1Ny
ue[q uong usure
‘sofa1, ur2 1q18 so &
(moaodi) s103doydg sap Junyasiop
a130[03[3, SydSTIISOY]

305

- am 13.01.2028, 10:17:07.



https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Mit anderen Worten: Das stoische Gedankengebédude bietet der frithen
Kirche so viele positive Ankniipfungspunkte, dass man seine Ecken und
Kanten grofiziigig iibergeht. Manche sind auch gar nicht mehr erkennbar
- weil die Septuaginta die Widerspriiche der Bibel zur griechischen Ontolo-
gie bereits abgeschliffen und angepasst hat, was wir im folgenden Abschnitt
nochmals reflektieren. Der Preis fiir diese relativ uneingeschriankte Rezepti-
on der Stoa ist jedoch heute nicht mehr zu {ibersehen: Eine viel zu starke
Vorstellung von einem géttlichen Schopfungsplan; ein intellektualistisch
reduziertes Verstindnis der Erlésung und der Christusbeziehung; eine tra-
gische Abwertung des Leiblichen und der Gefiihle; eine ebenso tragische
Abwertung der Tiere; und als Herzstiick in der Mitte ein hoch problemati-
scher teleologischer Anthropozentrismus.

5.19.2 Die Kirchenvater und die biblische Tierethik

Wie wir schon in der Einleitung dieses Kapitels festgestellt haben, ist
der christliche Schopfungsmythos umfassender als der im hellenistischen
Kulturkreis dominierende platonische, der die Erschaffung der Tiere den
Untergéttern tiberldsst und nur ganz am Ende mit einem Satz erwéhnt. In
Gen 1 sind den Tieren eineinhalb von sieben Tagen gewidmet, sie erhalten
denselben Segen wie die Menschen, die Landtiere werden am selben Tag
geschaffen wie die Menschen, die Menschen werden ebenso wie die Tiere
zu vegetarischer Erndhrung angehalten und allen Lebewesen gemeinsam
werden das Lebenshaus und die Sabbatruhe verliehen. Das sagt viel iiber
das christliche Verstindnis von Schopfung. Ein Haus ohne BewohnerInnen
ist sinnlos — und das fundamentale Merkmal ist nicht irgendeine exklusive
Begabung, sondern das BewohnerIn-Sein. Vor diesem Hintergrund wird
verstdandlich, weshalb viele Kirchenviter und ihr Publikum die Frage be-
wegt, warum in der Bibel so ausfiihrlich von Tieren die Rede ist. Allein die
breite und weitgehend positive Thematisierung der Tiere, ihre Bedeutung
fiir Gott und die Menschen und ihre Wertigkeit ist in der griechisch-romi-
schen Kultur rechtfertigungsbediirftig. Dieser Herausforderung stellen sich
die Kirchenvater, und das sollte man nicht tibersehen.

Kein Kirchenvater wire auf die Idee gekommen, die tiberragende Bedeu-
tung der Heiligen Schrift auch nur irgendwie in Frage zu stellen. Ihre
Autoritdt ist fir die frithe Kirche unantastbar - und wer sie wie Markion
doch antastet, wird sofort als Haretiker identifiziert und ausgeschlossen.
Dennoch garantiert das allein noch keine umfassende und sachgerechte

306

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

Aufnahme der biblischen Impulse. Konkret stehen dem in der frithchristli-
chen Epoche, soweit ich sehe, vier signifikante Verengungen entgegen. Die
ersten beiden sind prinzipieller Natur und waren unumgénglich, die letzten
beiden sind kontingent und hitten womdglich auch anders verlaufen kon-
nen:

- die dogmatische Verengung, die aus der nahezu ausschlieflichen Fokus-
sierung einer Religion in statu nascendi auf wenige Kernaussagen ihres
Glaubens resultiert. So verstdndlich es ist, dass sich eine neue Religion
zunichst auf einige wenige Kernfragen konzentriert und diese diskursiv
zu kldren versucht, so sehr lauft sie dabei Gefahr, dass sich im Hinter-
grund Uberzeugungen einschleichen, die nicht reflektiert, diskutiert und
gepriift worden sind. Irgendwann jedoch sind sie so tief und fest im
Glaubensgebdude verankert, dass sie selbst dann nur noch schwer zu
entfernen sind, wenn man sie als Irrtum erkennt. Die Frage der Mensch-
Tier-Beziehung ist fiir die frithe Kirche genau eine solche, die am Rande
des Kernfelds Schopfungsglaube liegt und deswegen nicht die Aufmerk-
sambkeit erfahrt, die sie an sich verdient hatte. Eine offene innerkirchliche
Kontroverse um die Aloga-These und den Anthropozentrismus gibt es
nicht - und wo sie einmal aufflammt wie bei Origenes, wird sie relativ
schnell abgebiigelt, weil sie von einem Kirchengegner wie Kelsos kommt.

- die fundamentaltheologische Verengung, die sich aus der (unbestritte-
nen!) Notwendigkeit ergibt, den christlichen Glaubens in die sékulare
Philosophie der Gesellschaft zu inkulturieren und nicht umgekehrt diese
in den christlichen Glauben. Hitte das frithe Christentum den gegentei-
ligen Weg gewihlt, wire es eine fundamentalistische Sekte geblieben
und nie zu einer weltumspannenden Religion geworden. Doch es hat
Wissen und Weisheit der umgebenden Kultur anerkannt, wertgeschétzt
und angenommen - und das ist allen fundamentalistischen Stromungen
zum Trotz bis heute die Strategie der Grofikirchen geblieben. Dennoch
liegt in jedem Inkulturationsprozess, so offen und 6ffnend er zunichst
ist, auch eine haufig verdeckte Verengung: Die Unterscheidung, was
iibernommen werden kann und was eher nicht {ibernommen werden
sollte, fallt tendenziell zu @ibernahmefreundlich, mithin zu wenig kritisch
aus. ,In dubio pro reo” heifst in diesem Kontext: ,Im Zweifel werden die
Uberzeugungen der sikularen Kultur iibernommen.“ Mitunter stellt sich
das spiter als Fehler heraus.

- die religionsgenetische Verengung, die aus der schleichenden Entfrem-
dung der friihen Kirche vom hebrdischen Judentum und der hebréischen

307

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Bibel erwidchst. Mit der rdumlichen Ausbreitung des Christentums in
der gesamten Okumene des Romischen Reichs und der Verlagerung
seines Zentrums weg von Jerusalem sowie mit der Rehebraisierung
des hellenistischen Diasporajudentums nach dem Bar-Kochba-Aufstand
132-136 n.Chr. kommt es - teilweise befeuert durch lokale Konflikte
und unbeschadet einiger bleibender regionaler Austauschprozesse - zu
einer immer stirkeren Entfremdung der Kirche von ihrem jiidischen
Waurzelboden. Diese Feststellung gilt auch dann, wenn man mit Peter
Schifer (2015, 11) nicht von einem ,,parting of the ways", also einer end-
giiltigen und vollstindigen Trennung zwischen den Schwesterreligionen
(1) Judentum und Christentum ausgeht (vgl. auch Peter Gemeinhardt
2022, 20-21). Allen Beteuerungen der Mosaiken in den frithchristlichen
Basiliken zum Trotz gibt es die ecclesia ex circumcisione nicht mehr, und
schon gar nicht als halbwegs gleichberechtigte Schwester der ecclesia ex
gentibus. Damit aber geht viel Wissen tiber den Juden Jesus von Nazaret,
seine Kultur, seine Lebensweise und seinen Umgang mit den Heiligen
Schriften verloren.

— die hermeneutische Verengung, die aus der immer stirkeren Dominanz
der Allegorese als bevorzugter Methode der Schriftauslegung erwéchst.
Vereinzelt wird die (rein) allegorische Auslegung der Schopfungserzah-
lungen und der biblischen Vision vom Tierfrieden ausdriicklich abge-
lehnt (Irendus von Lyon, Basilius von Caesarea), manchmal wird sie
bewusst nur als eine Methode von mehreren eingesetzt (Theophilus von
Antiochien, Augustinus). Immer 6fter aber wird sie — durchaus in Ori-
entierung an der Textauslegungsmethode der griechischen Philosophie
- als die einzige ,wirklich spirituelle® Methode der Schriftauslegung
propagiert (Clemens von Alexandrien, Origenes, Ambrosius von Mai-
land, Hieronymus). Origenes und Hieronymus begriinden das ausdriick-
lich damit, dass eine wortliche Interpretation viele Bibelerzéhlungen
marchenhaft bzw. fabelhaft erscheinen lasse, z.B. die Noacherzdhlung
oder die Vision vom Tierfrieden. - Dennoch muss die Allegorese als
ein hochst zwiespiltiges Mittel zur Losung dieses Problems betrachtet
werden. Definitionsgemifl ist sie ,eine Methode der Textauslegung, die
voraussetzt, dass der Literalsinn nicht der eigentliche oder einzige Sinn
eines Textes ist, und deshalb versucht, seinen angenommenen [...] Tie-
fensinn zu erschlieflen [...] Um diese Bedeutungsdimension zugénglich
zu machen, wird der Text Punkt fiir Punkt auf ein Referenzsystem be-
zogen, das durch die philosophischen bzw. theologischen Uberzeugun-
gen des Interpreten aufgebaut wird:“ (Thomas Séding 1993, 400) Und

308

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

genau hier liegt das Problem: Es bleibt weitgehend dem subjektiven
(und in der Regel auch nicht weiter begriindeten!) Urteil des Interpreten
iberlassen, welche Elemente eines Textes er allegorisch deutet und mit
Bezug auf welches Referenzsystem er sie entschliisselt. Hier liegt der
entscheidende Unterschied zwischen Mythen und Gleichnissen, die als
ganzheitliche Bilder wahrgenommen werden, und der Allegorese, die
eine Erzdhlung in viele Einzelbilder zerlegt und einige davon ziemlich
isoliert vom Gesamtzusammenhang deutet. So versteht die biblische Vi-
sion des Tierfriedens das Spielen des Menschenkindes vor dem Schlupf-
loch der Natter als Bild von Vertrauen und Arglosigkeit, den Sdugling
und die Schlange aber als reale Wesen. Die Allegorese der Kirchenviter
hingegen deutet die Tiere (mit Ausnahme von Irendus von Lyon) als
Metapher fiir verschiedene Menschengruppen — und eliminiert so die
realen Tiere aus dem Text. Dasselbe passiert mit der Sintfluterzdhlung:
Das Holz der Arche wird zum Kreuzesholz Jesu typologisiert, das Wasser
der Sintflut zum Wasser der Taufe sowie die Arche zur Kirche und die
Tiere in der Arche zu den verschiedenen, wilderen oder zahmeren, ge-
bildeteren oder ungebildeteren Menschengruppen allegorisiert. Die Noa-
cherzéhlung wird so zu einem Bild fiir das Zusammenleben im bunten
Zoo der Kirche uminterpretiert. Unter dem Strich sorgt das zunehmend
konsequentere Allegorisieren der Tiere in biblischen Erzéhlungen fiir
eine zunehmende Ausblendung der realen Tiere — zu deren Lasten und
Schaden.

Aus diesen vier Verengungen resultiert, dass die materiale Auswahl bibli-
scher Texte, die fiir tierethische Grundlegungen zur Verfiigung steht, im-
mer eingeschriankter wird. Und diese kleine Restmenge von Bibeltexten
wird dann auch noch formal immer hellenistischer interpretiert.

- Die allegorische Deutung eliminiert die Tiere aus allen fiir den Helle-
nismus ,marchenhaft® erscheinenden Texten: Die Vision vom Tierfrie-
den in Jes 11 wird nur bei Irendus von Lyon wortlich ausgelegt, ihr
neutestamentliches Pendant Mk 1,13 nur bei Clemens von Alexandrien.
Ansonsten wird der biblische Tierfrieden als ein verborgenes Sprechen
vom Frieden unter den Menschen gedeutet. Der Sintfluterzéhlung Gen
6-9, einem der zentralen alttestamentlichen Texte zur Ethik der Mensch-
Tier-Beziehung, ergeht es ebenso: Dass die Tiere aller Arten {iberhaupt
gerettet werden (so als einzige Ausnahme Origenes, Contra Celsum 4,
41); dass ihnen ebenso wie den Menschen der Bund Gottes gilt (vgl.
den negativen Befund in Andrew Louth 2001, 154-155 und ebenso schon

309

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

in Hugo Rahner 1964, 504-547; die einzige Ausnahme ist Irendus von
Lyon); dass sie eine Schicksals-, aber auch eine Rechtsgemeinschaft mit
Gott und den Menschen bilden; all das wird von den Kirchenvatern
nicht wahrgenommen.

Durch die Entfremdung vom hebrdischen Judentum geht die Aufmerk-
sambkeit fiir die tierethischen Normen der Tora verloren: Einzig Clemens
von Alexandrien (und, um genau zu sein, Aphrahat in antijidischer
Absicht) kniipft an die groflartigen Uberlegungen Philons an. Danach
geraten die entsprechenden Gebote vollig aus dem Blick. Clemens ist
auch der einzige, der Jesu Verweis auf die véterliche und miitterliche Fiir-
sorge Gottes fiir die Tiere in Mt 6,24-34 positiv wiirdigt — die Entfrem-
dung ist also nicht nur eine Entfremdung vom Alten Testament, sondern
ebenso vom judischen Rabbi Jesus (der in der konkreten Passage Mt
6 iibrigens weisheitlich argumentiert). Am deutlichsten wird sie wohl
sichtbar im Aufgeben des jiidischen Schichtgebots. Dieses tierethisch so
wichtige und emotional tief unter die Haut gehende Gebot hatte man im
Apostelkonzil Apg 15 als eines von nur drei jiidischen Geboten auch den
~HeidenchristInnen® auferlegt — gegen den heftigen Widerstand des Pau-
lus. Doch spétestens nach Tertullian spielt es keine Rolle mehr und geht
ohne innerkirchliche Auseinandersetzungen sang- und klanglos unter. Es
gibt schlicht keine Judenchristinnen mehr, die sich fiir die Beibehaltung
des Schéchtens einsetzen kénnten.

Was als Schriftbasis fiir tierethisch relevante Uberlegungen bleibt, ist ein
relativ tiberschaubarer Textbestand:

die beiden Schopfungserzahlungen Gen 1-3, in denen sich eine aus-
schliefllich allegorische Deutung der Tiere aus Respekt vor dem Schop-
fungsglauben verbietet,

der mit Gen 1 korrespondierende Logos-Hymnus Joh 1,

die Psalmen, in denen die Tiere reichlich erwihnt werden (allen voran
Ps 8 und Ps 104, aber auch viele weitere) und die sich ebenfalls einer
ausschlieSlich allegorischen Interpretation entziehen,

jene biblischen Stellen, die eine vegetarische Erndhrung thematisieren:
Gen 1,29 in Verbindung mit Gen 9,3; Dan 6; 9-10 und Rom 14,20-21
in einer verkiirzten Lesart. Aus diesen Stellen lesen Tatian und Basilius
von Caesarea tierethische Griinde fiir ihr Plidoyer zugunsten eines frei-
willigen Vegetarismus heraus, Clemens von Alexandrien versteht diesen
auf Grund von Gen 1 als naturgeméfi, wihrend Hieronymus den Vegeta-
rismus in Gen 1 als Zustand spiritueller Reinheit deutet.

310

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

Natiirlich muss man mitbedenken, dass nicht allen Kirchenvitern eine
vollstaindige Sammlung der biblischen Biicher zur Verfiigung steht. Viele
Schriftzitate haben sie womdglich nur aus den Schriften anderer Kirchen-
viter {ibermittelt bekommen. Dennoch hitten sie ohne die genannten ,Ver-
engungen” weit mehr Bibeltexte tierethisch fruchtbar machen kénnen.

Neben diese gravierende quantitative Einschrankung der Textbasis tritt
eine qualitative Verschiebung in der Interpretation: Die Septuaginta, der
sowohl fiir die neutestamentlichen Autoren als auch fiir die Kirchenviter
mafigebliche Text des Alten Testaments, ist nicht einfach eine Ubersetzung
des hebriischen Texts ins Griechische, sondern zugleich dessen (meist
unbewusste und unbeabsichtigte) hellenistische Interpretation und ,,Umfér-
bung® Das soll an jenen beiden Beispielen nochmals verdeutlicht werden,
die im Laufe unserer Untersuchungen am hiufigsten aufgetaucht sind:

— Gen 1,27 LXX (und dessen innerbiblische Zitation in Sir 17,3 LXX)
lautet: xat’ eixéva avtod émoinoev avtovs. Erstmals wird hier die Got-
tebenbildlichkeit im Sinne des griechischen Denkens uminterpretiert.
Aus der funktional-relationalen Aussage, der Mensch sei als Bild Gottes
geschaffen (Gen 1,27), wird die essenzontologische Aussage, er sei nach
seinem Bild geschaffen. Die Priposition x@to mit Akkusativ bezeichnet
ein Ziel, auf das hin etwas getan wird, oder eine Ahnlichkeit mit einem
Vorbild - im konkreten Falle letzteres. Das entspricht aber nicht dem,
was der hebrdische Text sagt. Georg Fischer tibersetzt diesen sehr wort-
getreu so: ,Wir wollen ,Mensch® machen als unsere Statue, wie unsere
Ahnlichkeit!... Und Gott schuf den Menschen als seine Statue, als Statue
Gottes schuf er ihn.“ (Georg Fischer 2018, 148 und 153) Fischer interpre-
tiert dabei das dreimalige ,als unsere Statue“ im Sinne einer Nahebezie-
hung und das ,wie unsere Ahnlichkeit“ im Sinne einer bleibenden Ver-
schiedenheit (Georg Fischer 2018, 152). Die Septuaginta hingegen macht
daraus eine seinsméfige Ahnlichkeit. Seit Theophilus von Antiochien ist
diese Interpretation leitend fiir die gesamte Patristik.

- Ps 48,13 LXX lautet: ,mapoacuvePAr|0r Toig kxTrivesty Tolg dvontolg Kol
wpotwbn avtoic” - ,er gleicht dem unverstandigen Vieh und wird ihm
ahnlich.“ Das ,er” wird in der patristischen Rezeption auf unverniinftige,
unmoralische Menschen bezogen. Im hebriischen Original von Ps 49,13
hingegen wird iiber Reiche und Arme, Weise und Toren gleichermafien
gesagt: ,Doch der Mensch bleibt nicht in seiner Pracht; er gleicht dem
Vieh, das verstummt.“ (Einheitsiibersetzung 2016) Im Tod, so der Ge-
danke, sind alle gleich: Reiche und Arme, Mensch und Vieh. In der

311

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Tierethische Spuren in der friihchristlichen Literatur

Septuaginta tritt hingegen an die Stelle des Verstummens im Tod die
Unverstdndigkeit im Leben - eine vollig andere Aussage. Man sieht, wie
die Septuaginta den hebriischen Text hellenisiert: Nach stoischer Uber-
zeugung sind Mensch und Tier einander im Tod gerade nicht gleich,
da die Seele des Menschen unsterblich ist - eine Uberzeugung, die in
Israel zur Zeit der Psalmen undenkbar ist. Und ebenso undenkbar ist
fiir die Psalmen auch, Tiere als ,unverstandig” zu bezeichnen. Der Helle-
nismus wertet die Menschen auf und die Tiere ab — und verunmdoglicht
damit den Vergleich ihres Schicksals. So miissen die Septuaginta und ihr
folgend die Kirchenviter den Satz zwangsldufig umdeuten.

Uber die Umdeutungen im Septuaginta-Text hinaus suchen manche Kir-
chenviter in den Schopfungserzéhlungen Gen 1-3 vor allem jene Formu-
lierungen, die (unabhingig von der Ursprungsintention der biblischen
Autoren) zur Markierung einer Differenz zwischen Menschen und Tieren
herangezogen werden kénnen, und iibergehen jene Formulierungen, die
eindeutig eine Gleichheit zwischen Menschen und Tieren aussagen. So
wird etwa bei Origenes und Ephram stark betont, die Tiere seien nach Gen
1,20.24 LXX vom Wasser bzw. der Erde ,hervorgebracht® und nicht direkt
von Gott erschaffen worden. Dass Gott die Tiere genauso ,macht” und
»schafft“ wie die Menschen (Gen 1,21.25 LXX), wird hingegen iibergangen.
Ebenso liest Ephrim aus Gen 2,7.19 heraus, Gott habe den Tieren den
Lebensodem nicht direkt eingehaucht, sondern dieses Privileg allein dem
Menschen vorbehalten. Offenkundig sucht er, was er finden mochte, und
ibergeht, was ihm nicht ins Konzept passt.

Es ist also eine Fiille von Faktoren aus mehr als einem halben Jahrtau-
send Geistesgeschichte, die am Ende zu jenen tierethischen Impulsen der
Kirchenviter fiihrt, die die christliche Theologie bis heute beeinflussen. Die
meisten dieser Faktoren sind weder in der jiidischen Bibel noch in der
Verkiindigung Jesu von Nazaret begriindet, sondern beeinflussen die kleine
und junge Kirche zunéchst von ,auflen® - aus der hellenistischen Kultur,
die das gesamte Romische Reich dominiert —, dann aber ,von ,innen’, weil
praktisch simtliche ChristInnen in diese hellenistische Kultur hineingebo-
ren worden und darin aufgewachsen sind. Sie empfinden den Hellenismus
nicht als fremd, sondern als ihnen eigen - bevor sie sich dem Christentum
zuwenden und ebenso nachdem sie ChristInnen geworden sind.

Der christliche Anthropozentrismus hat also weder (vorhellenis-
tisch-)alttestamentliche noch jesuanische Wurzeln. Zugleich ist er mit der
gesellschaftlichen Anerkennung der Evolutionstheorie Darwins zu einem

312

- am 13.01.2028, 10:17:07. [


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.19 Die tierethischen Impulse der friihchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus

geistesgeschichtlichen Fossil geworden. Umso mehr muss nun im letzten
Kapitel systematisch-theologisch gefragt werden, ob es nicht an der Zeit
wire, den 2000 Jahre alten christlichen Anthropozentrismus zu Grabe
zu tragen und an seiner Stelle eine neue Form der schopfungsethischen
Grundlegung zu etablieren.

313

- am 13.01.2028, 10:17:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2028, 10:17:07.


https://doi.org/10.5771/9783748917090-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	5.1 Tatian
	5.2 Theophilus von Antiochien
	5.3 Irenäus von Lyon
	5.4 Clemens von Alexandrien
	5.5 Tertullian
	5.6 Origenes
	5.6.1 Über die Anfänge
	5.6.2 Die Homilien zur Genesis
	5.6.3 Die Abhandlung gegen Kelsos
	5.6.4 Zusammenfassung

	5.7 Laktanz
	5.8 Aphrahat
	5.9 Ephräm der Syrer
	5.10 Cyrill von Jerusalem
	5.11 Basilius von Caesarea
	5.11.1 Predigten zu verschiedenen Themen und Anlässen
	5.11.2 Die neun Homilien zum Hexaemeron

	5.12 Gregor von Nyssa
	5.13 Ambrosius von Mailand
	5.14 Johannes Chrysostomus
	5.15 Nemesius von Emesa
	5.16 Pseudo-Athenagoras
	5.17 Hieronymus
	5.18 Augustinus von Hippo
	5.18.1 Erste Annäherung an die Unterschiede zwischen Menschen und Tieren
	5.18.2 Würdigung der tierlichen Fähigkeiten
	5.18.3 Die spezifisch menschlichen Fähigkeiten
	5.18.4 Die Gottesbeziehung von Menschen und Tieren
	5.18.5 Ethische Konsequenzen für Menschen und Tiere
	5.18.6 Die Frage des Fleischverzehrs
	5.18.7 Wertschätzung auch der geringsten Geschöpfe
	5.18.8 Schwacher Anthropozentrismus und vorsichtige Anthropozentrismus-Kritik
	5.18.9 Zusammenfassung

	5.19 Die tierethischen Impulse der frühchristlichen Theologie im Kontext des Hellenismus. Eine Zusammenfassung
	5.19.1 Die Kirchenväter und die Fixpunkte der stoisch-hellenistischen Philosophie
	5.19.2 Die Kirchenväter und die biblische Tierethik


