
 

II.  Aristoteles und die formvergessene 
Gestaltung von Philosophie 

 
 
 

6.  THEORETISIERUNG UND PROPOSITIONALISIERUNG 
DES WISSENS 

 
Im Anschluss und im Gegensatz zu Platon nimmt Aristoteles sowohl eine Aus-
differenzierung der Philosophie in Teilbereiche und Einzeldisziplinen1 als auch 
eine Fixierung der philosophischen Terminologie vor.2 Dabei kommt es zu be-
deutenden Begriffsverschiebungen. Sie betreffen auch den Begriff des nous als 
höchsten Wissens. Die zu Beginn der Metaphysik vorgenommene »Stufenfolge 
epistemischer Fähigkeiten« beginnt bei der Wahrnehmung (aisthesis), führt über 
die Erinnerung (mneme) und die Erfahrung (empeiria) zu Politik, Ethik und  
Mathematik, um beim »Wissen um die ersten Gründe und Prinzipien« zu enden.3 
Dieses als höchstes ausgezeichnete Wissen, die Prinzipien, zu erfassen vermag 
allein – wie in der Nikomachischen Ethik dargestellt ist – die »intuitive Vernunft 
(nous)«.4 Sie arbeitet nicht-diskursiv, weil sie keines Beweises und keiner Be-
gründung bedarf und diese auch nicht zu geben vermag.5 Die Hochachtung vor 
dem Übersinnlichen erhält sich also bei Aristoteles durchaus.6 Anders als bei 
Platon stellt das intuitive Wissen allerdings keinen unüberschaubaren Bereich 

                                                             
1  Vgl. Höffe (1996) S. 182. 
2  Vgl. Schnädelbach (2002) S. 154: »Die Terminologisierung der Wissensbegriffe im 

Griechischen [ist] ein langer Prozess gewesen, für den Aristoteles einen vorläufigen 
und bis in die Neuzeit verbindlichen Abschluss markierte.« 

3  Vgl. Höffe (1996) S. 42ff. 
4  NE 1141 a8. 
5  Vgl. ebd. 1140b 31ff. 
6  Vgl. Höffe (1996) S. 146 und 184. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


38 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

dar, in dem etwa Platz für ein ganzes Universum verschiedenster Ideen wäre, 
sondern es bildet tatsächlich nur die Spitze der Vernunft. Bei der Beschreibung 
der dianoetischen oder Verstandestugenden, in der dem nous ein Kapitel mit ge-
rade einmal 19 Zeilen gewidmet ist, zeigt er sich als nur eine von fünf »vernünf-
tigen Bestandteilen der Seele«.7 Der nous erfährt bei Aristoteles also eine drasti-
sche Umfangsbeschränkung.8 Jene »Prinzipien, von denen alles diskursive 
Begründen und Beweisen der Wissenschaft abhängt«,9 von denen allein das 
höchste Wissen weiß, beschränken sich nunmehr auf die »wenigen Axiome, die 
wie der Satz vom Widerspruch von allem Wissen, sogar von jedem Handeln  
vorausgesetzt werden«.10 

Dieser Beschränkung fällt die Dringlichkeit zum Opfer, die das höchste  
Wissen für Platon besitzt. Bei Platon steht die Frage nach dem guten Leben, 
»ausgesprochen oder unausgesprochen auch dann im Hintergrund, wenn es um 
Fragen der Logik, der Metaphysik oder der Kosmologie geht«.11 Bei Aristoteles 
hingegen wird der praktische Impetus von Erkenntnis sozusagen ruhiggestellt, 
eingeklammert oder abgespalten. Dem Prozess der Erkenntnis (noesis) wird das 
Feuer genommen,12 der nous ist nun eher wie das Schmieröl einer diskursiv ver-
fahrenden, bejahenden und verneinenden Erkenntnismaschine: Erstens besitzt 
der Satz vom zu vermeidenden Widerspruch nicht die Kraft zu einer wie auch 
immer gearteten Umkehr der Seele; sondern jeder wendet ihn schon immer – 
meistens – an, und es besteht keine Gefahr, seine Gültigkeit aus den Augen zu 
verlieren. Zweitens handelt es sich beim Satz vom zu vermeidenden Wider-
spruch um ein Prinzip, das nur für Diskurse von Belang ist, also für die Ordnung 
von Aussagen, die – so bestimmt es Aristoteles – bivalent belegt sein müssen. 

Mit der Verschiebung des Begriffs des nous geht bei Aristoteles auch die 
Verschiebung des Begriffs der theoria einher – der Schau. Bei Platon war dieser 
allgemeine Begriff zum Fachbegriff der Ideenschau geworden. Im Staat bei-
spielsweise spricht Platon einmal von theoria als »Übersicht [theoria] der ganzen 

                                                             
7  NE 1139 b15. 
8  Ganz ähnlich beschreibt es Welsch, der freilich nicht den nous-, sondern den sophia-

Begriff untersucht und der schließlich neben der theoretischen Ausrichtung der Philo-
sophie ihre – gerade dadurch mitbewirkte – praktische Ausrichtung betont, wie sie in 
Stoa und Epikureismus ausgebildet wurde. Vgl. Welsch (1988) S. 117. 

9  Schnädelbach (2002) S. 160. 
10  Höffe (1996) S. 84; vgl. auch Met. 1005b 18 ff. 
11  Erler (2006) S. 44f. 
12  Vgl. ebd. S. 210f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 39 

Zeit und alles Seins«,13 einmal von »göttlichen Anschauungen [theorion]«.14 
Theoria meinte die »sehende« Erkenntnis eines umfassenden Wissens, das nicht 
zuletzt auch die Praxis leitete. 

Aristoteles prägt jene Bedeutung, wie sie in etwa heute noch gebräuchlich 
ist. Er stellt die Theorie als »betrachtendes Leben« (bios theoretikos) – als »vita 
contemplativa« bekannt geworden – der Praxis als »handelndem Leben« (bios 
politikos beziehungsweise »vita activa«) entgegen. Übrigens trennt er Theorie 
und Praxis auch mit den Themengebieten seiner Schriften: Metaphysik (sowie 
Schriften zu Mathematik und Naturforschung) sind eher der Theorie gewidmet, 
Ethik (sowie Politik und Rhetorik) eher der Praxis.15 Bei der durch diese Tren-
nung möglich gewordenen Hierarchie erlangt die Theorie ihre Vormachtstellung. 
»Die theoretischen Künste [stehen] vor den praktischen«,16 »die betrachtenden 
[theoretischen] Wissenschaften sind die höchste Gattung unter allen Wissen-
schaften«,17 dekretiert die Metaphysik, in der es – als »erster Wissenschaft« und 
»prima philosophia« – um jenes Wissen geht, das alle Einzelwissenschaften, also 
Wissenschaft überhaupt grundiert. Die Vormachtstellung der Theorie zeigt sich 
nicht zuletzt darin, dass die theoretisch ausgerichtete Begründungstätigkeit der 
Wissenschaft nicht im Dienst eines höheren Zwecks steht, sondern ein Selbst-
zweck ist.18 

Freilich scheint die Entkoppelung von Theorie und Praxis nicht überall bei 
Aristoteles so vollständig, wie es die Metaphysik vermuten lässt. Zwar bestätigt 
auch seine Ethik die Vorrangstellung der Theorie vor der Praxis: Die Ausübung 
der Theorie »ist das höchste, wie auch das intuitive Denken (nous) das Höchste 
in uns ist und seine Gegenstände die höchsten unter den erkennbaren Dingen 
sind.«19 Wenn die Theorie allerdings im Hinblick auf die Praxis gelobt wird, ver-
liert sie ihren Selbstzweckcharakter und wird einem praktischen Zweck unter-
stellt. Tatsächlich erklärt Aristoteles auch das Glück (eudaimonia) zum Selbst-
zweck: »Das Tun des Werthaften und Guten gehört zu dem, was um seiner selbst 
willen wählenswert ist.«20 Wenn nun genau dieses Tun eben mit der Ausübung 
von Theorie zusammenfällt, dann fallen Praxis und Theorie als ein einziger 

                                                             
13  Rep. 486a. 
14  Rep. 517d. 
15  Vgl. Höffe S. 32f, 42 und 153. 
16  Met. 982a. 
17  Ebd. 1064b. 
18  Vgl. ebd. 982b. 
19  NE 1177a. 
20  Ebd. 1176 b8f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


40 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Selbstzweck in eins.21 Der bei Platon noch vorhandene praktische Impetus des 
höchsten Wissens ist bei der Subordination der vita activa dennoch verloren ge-
gangen.  

Mit der einengenden Verschiebung des nous-Begriffs geht auch die Vorrang-
stellung der Proposition als Satzform des Wissens einher. Das Wissen des nous 
besteht nämlich im fundamentalsten, selbst nicht mehr beweisbaren Axiom des 
Satzes vom Widerspruch. Der Beitrag des nous zur Erkenntnis beschränkt sich 
also im Wesentlichen auf die Elimination von Ambivalenz. Die Ergebnisse, zu 
dem der nous im Verein mit den anderen vier dianoetischen Tugenden kommt, 
werden demnach Bejahungen und Verneinungen sein, mit denen die »Wahrheit« 
getroffen wird.22 Aristoteles kann als »Gewährsmann für die Propositionalitäts-
these« gelten.23 Seine Beschreibung dieser Satzform stimmt mit der auch heute 
noch gängigen Beschreibung überein: »dass etwas unter einen Begriff fällt«.24 
Aristoteles ersetzt damit höchst erfolgreich die Frage: »Was ist …?«, mit der 
Sokrates das philosophische Gespräch eröffnete, durch die Antwort: »Das ist …«. 
»Im Anschluss an Aristotelische Normierungen lässt sich sagen, dass die Sprache 
der Philosophie […] apophantisch ist.«25 Die interne Verknüpfung der apophan-
tischen Sprache ist wiederum eine eigene, im Apophatischen ungebräuchliche. 
Die Logik beginnt, ihre Rolle zu spielen. 

 
 

7.  LOGIFIZIERUNG DES WISSENS 
 

Auch die Dialektik erfährt mit der Ausdifferenzierung und Festlegung der Be-
griffe bei Aristoteles eine Weiterentwicklung und Verengung. Sie wird nicht 
mehr als Fähigkeit zur Vermittlung des höchsten Wissens gebraucht, erhält aber 
Bedeutungszuwachs als Ordnung der typisch philosophischen Methode begrün-
denden Redens. Aristoteles entwickelt aus ihr mehrere Begründungsordnungen. 
Eine davon ist die Logik, mit der die Gewissheit des Wissens als Notwendigkeit 
zum Ideal gerät. 

Bei Platon war das Erreichen des höchsten Wissens besonders voraus-
setzungsreich und prekär gewesen: Erst unter günstigen Bedingungen konnte 
sich die Kunst der Dialektik in einer dialektischen Ordnung entfalten, um damit 

                                                             
21  Vgl. ebd. 1177b. 
22  Vgl. ebd. 1139b. 
23  Schnädelbach (2002) S. 154. 
24  Vgl. Bromand/Kreis (2010) S. 11. 
25  Mittelstraß (1982) S. 171f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 41 

höchstes Wissen zu vermitteln. Die Gefährdung dieses Prozesses hatte Platon zu 
sichern versucht, indem er nicht-diskursives Wissen mit immer genaueren 
Merkmalen einer diskursiven Ordnung verband, die er schließlich zur Technik 
der Dihairese weiterentwickelte. Für Aristoteles ist der Wissenserwerb schon 
deswegen ungleich weniger prekär, weil das Wissen des nous bei ihm nicht  
erreicht werden muss. Es ist vielmehr schon immer vorhanden: Zwar nicht im 
Sinne eines angeborenen Wissens, aber im Sinne einer Fähigkeit, die über das 
Wahrnehmen hinausgeht und im Akt der Induktion aktiviert wird.26 Diese Akti-
vierung mag vielleicht in seltenen Fällen ausbleiben, Aristoteles stellt sie jedoch 
im Allgemeinen als leicht zu vermittelnde Erkenntnis dar: Wer sie zu verneinen 
versuche, begehe einen performativen Widerspruch. 

Nicht nur das Erreichen des höchsten Wissens ist bei Aristoteles weniger 
prekär, sondern auch der Wissenserwerb im Allgemeinen. Selbst Platons 
avancierteste Erkenntnismethode, die Dihairese, offenbarte in ihrer Vielgestal-
tigkeit einen kreativen Gestaltungsfreiraum,27 der in der Forschungsliteratur 
überwiegend Unbehagen auslöst28 und denn auch schon von Aristoteles dezi-
miert wird: Er selbst stellt sie als unvollkommenen Vorläufer seiner Syllogistik, 
der Kunst des sicheren Beweisens, dar.29 Im Gegensatz zu unsicheren Arten des 
Schließens, gelingt in der Logik mit dem Syllogismus der zwingende Schluss. 
Als Preis ist dafür allerdings zu entrichten, dass mit den Schlüssen nicht Wahr-
heit bewiesen werden kann, sondern nur die angenommene Wahrheit der Prä-
missen notwendig in der Konklusion erhalten bleibt. Doch im Gegensatz zu dia-
lektischen Schlüssen, wie Aristoteles sie versteht, kann immerhin angenommen 
werden, dass sie nicht auf bloßen Meinungen beruhen.30  

Aristoteles entwirft seine Dialektik in einem frühen Werk, vermutlich in  
unmittelbarem Anschluss an Platon. Wenn er sie in der späteren Logik zu einem 
sichereren Instrumentarium des Umgangs mit Wissen weiterentwickelt, so nicht, 
um damit die Dialektik zu ersetzen: Sowohl Dialektik als auch Logik haben als 
verschiedene Methoden, mit Wissen umzugehen, ihre Berechtigung. Gleichwohl 
ist mit der logischen Verknüpfung von Propositionen ein Grad von Exaktheit 
und Genauigkeit erreicht, der wissenschaftlich vorbildlich scheint. Weniger  
genaues Wissen fällt demgegenüber ab. Nicht zuletzt Aristoteles kultiviert wis-
senschaftliche Genauigkeit als Ideal: »Es ist nun erstens unsere gewöhnliche 

                                                             
26  Vgl. An. post. II 19. 
27  Vgl. Sayre (2006) S. 45-48. 
28  Vgl. Strobach (2009) S. 259ff. 
29  An. pr. I 31, An. post. II 5 und II 13; vgl. Strobach (2009) S. 259. 
30  Vgl. Höffe (1996) S. 57.  

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


42 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Annahme, dass […] in jeder Wissenschaft der Genauere […] der Weisere sei.«31 
Während die Vorteile der Logik für die Wissensvermittlung damit auf der Hand 
liegen, zeichnet sich – gegenüber Platon – erneut eine Verschiebung in die Theo-
rie und zur Diskursivität ab. An Stellenwert gegenüber dem kundigen Umgang 
mit dem »Begriff« hingegen verlieren »Erfahrung«32 und »Geschicklichkeit zum 
Handeln«,33 und mithin die schwer zu belegende Nicht-Diskursivität.  

Wenngleich mit Höffe betont werden muss, dass von Aristoteles keine  
Universalwissenschaft angestrebt wird,34 so trägt insbesondere die Logik doch 
viele Züge davon. Ihre ungeheuer wirkungsmächtige Rezeption und Weiter-
entwicklung legt davon Zeugnis ab. Die von Aristoteles zur Blüte gebrachte 
Wissenschaftstheorie wurde vom propädeutischen Organon zu einer bedeuten-
den Disziplin der Philosophie, und mit dem Niedergang der Metaphysik in der 
Moderne nahm sie sogar deren Rolle als Fundamentaldisziplin an. Gleichzeitig 
wurde der Logik, in einer Weise, die über Aristoteles’ Auszeichnung dieser 
Schlussmethode hinausging, der Charakter eines Königswegs der Wissenschaft-
lichkeit zugesprochen. Das von ihr gesicherte Wissen nahm eine Ausnahme-
stellung ein und wurde sogar zum Inbegriff des Wissens überhaupt. Aristoteles 
kann als Wegbereiter des einheitlichen Wissensbegriffs der Moderne gelten.35 

 
 
 
 

                                                             
31  Met. 982a, vgl. auch NE 1141. 
32  Vgl. ebd. 981a. 
33  Vgl. ebd. 981b. 
34  Vgl. Höffe (1996) S. 31 und 96. 
35  Vgl. Stegmaier (2008) S. 326: »ARISTOTELES hatte nicht ein Wort für Denken, 

sondern sechs: , , , ,  und . Ihm lag sichtlich 
noch an einer Differenzierung dessen, was die Moderne dann als Einheit sehen wollte. 
Es als Einheit zu sehen, bereitete er dadurch vor, dass er das Denken zum Gegenstand 
einer besonderen Wissenschaft, der ›Logik‹ machte, für die er ein (später so genann-
tes) ›Organon‹ (Werkzeug) erarbeitete. Dieses ›logische Denken‹ erschien zugleich 
als schlechthin allgemeines, das, indem es erfasst, was in der Bewegung der Dinge 
›zum Stehen kommt‹, das Sein der Dinge erfasst: ›alles, was allgemein ist, kommt den 
Dingen notwendig zu‹. Insofern ist es ›das Beste‹ und ›Ursprüngliche‹ und dem göttli-
chen Denken angemessen.« 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 43 

8.  FORMVERGESSENHEIT ALS IGNORIEREN   
 DES VERMITTLUNGSPROBLEMS DER PHILOSOPHIE 

 
Die Propositionalisierung und Logifizierung des Wissens führen zu einer Nor-
mierung der Wissenschaft, die der Formvergessenheit gegenüber der Sprache 
Vorschub leistet.36 Das sich dabei abzeichnende Rezeptionsmodell wird von  
einer bestimmten Modellierung oder Abwertung des Rezipienten ergänzt: 
Propositionalisiertes und logifiziertes Wissen führt zu einem tendenziell automa-
tisierten Wissenskalkül, das ohne Berücksichtigung eines Rezipienten – seiner 
kulturellen Gepflogenheiten, seiner Kompetenz sowie des Spielraums seiner 
Subjektivität – funktioniert. Damit wird der Wissenserwerb vollends unproble-
matisch. Ein robustes, erfolgversprechendes Wissensmodell ohne jegliches Ver-
mittlungsproblem ist entstanden. 

Die Ignoranz des Vermittlungsproblems ist allerdings selbst nicht ganz un-
problematisch. Bei der Erörterung des Satzes vom Widerspruch, also des sicher-
sten Wissen des nous, entwirft Aristoteles eine besondere Rezeptionssituation. 
Wer dieses höchste Prinzip bezweifelt, muss nicht etwa mit einem Beweis über-
zeugt werden, sondern er disqualifiziert sich mit seinem Zweifel selbst als dis-
kursuntauglich.  

 
»Manche verlangen nun aus Mangel an Bildung (apaideusía), man solle auch dies  
[nämlich den Satz vom Widerspruch; H.D.] beweisen; denn Mangel an Bildung ist es, 
wenn man nicht weiß, wofür ein Beweis zu suchen ist und wofür nicht. Denn dass es 
überhaupt für alles einen Beweis (apódeixis) gebe, ist unmöglich, sonst würde ja ein Fort-
schritt ins Unendliche eintreten und auch so kein Beweis stattfinden.«37  

 
Unbeweisbare Prinzipien also gibt es, weil es sie geben muss, damit es Beweise 
überhaupt und den theoretischen Diskurs gibt; und Bildung besteht in der Befä-
higung, den Satz vom Widerspruch als für die Rolle des unbeweisbaren Prinzips 

                                                             
36  Den Begriff Formvergessenheit habe ich in Anlehnung an Heideggers »Seins-

vergessenheit« gebildet, sein semantischer Gehalt ist noch eher mit Welschs 
»Anästhetik« verwandt, obwohl es gravierende Unterschiede gibt. Die wichtigste  
Gemeinsamkeit besteht jedenfalls darin, dass auch Welsch der »anästhetischen«  
Epoche der Metaphysik, die er sich bis ins 18. Jh. erstrecken sieht, ein Absehen von 
sinnlichen Qualitäten zugunsten des Übersinnlichen als charakteristischen Zug attes-
tiert. Vgl. Welsch (1990) S. 24f. 

37  Met. 1006a. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


44 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

am besten geeignet anzuerkennen. Bildung wäre somit die Zugangsberechtigung 
für den Diskurs. 

Aristoteles geht so weit, den als ungebildet Geschmähten nicht nur aus dem 
theoretischen Diskurs als dem wissenschaftlichen Diskurs überhaupt auszu-
schließen, sondern sogar gleichsam aus der Menschheit.  

 
»Doch ein widerlegender Beweis für die Unmöglichkeit der Behauptung lässt sich führen, 
sobald der dagegen Streitende nur überhaupt redet; wo aber nicht, so wäre es ja lächerlich, 
gegen den reden zu wollen, der über nichts Rede steht, gerade insofern er nicht Rede steht; 
denn ein solcher ist als solcher einer Pflanze gleich.«38  

 
Damit ist zwar zugegeben, dass es eine legitime beziehungsweise performativ 
konsistente Art des Einspruchs gegen den Satz vom Widerspruch gibt: die Ver-
weigerung, am Diskurs teilzunehmen und sich seinen Regeln zu unterwerfen – 
Nicht-Diskursivität; gleichzeitig wird dieser Einspruch disqualifiziert. Der 
Mensch ist keine Pflanze, er ist vielmehr erst im Treiben von Theorie ganz 
Mensch. Ausgeschlossen wird, dass jemand am theoretischen Diskurs nicht aus 
Unfähigkeit nicht teilnehmen möchte, sondern etwa weil er eine andere Kom-
munikationsnorm gewohnt ist oder für zweckmäßiger hält. 

Mit dieser beiläufigen Modellierung des Rezipienten zeigt sich Aristoteles 
wenig interessiert an allen aus dem Diskurs Ausgeschlossenen, die für Platon als 
verschieden und schlecht veranlagt gerade ein Problem waren. Damit ist die 
Vermittlung von Wissen nach der Normierung der Sprache zusätzlich weniger 
problematisch geworden. Aristoteles vollendet gleichsam die Verlagerung des 
philosophischen Gesprächs vom massenhaft bevölkerten Marktplatz in den ge-
schützten Raum der Akademie.39 

Die Präferierung eines formvergessenen Rezeptionsmodells lässt sich 
schließlich an Aristoteles’ eigenen Schriften ablesen. Aristoteles kann »als 
Mitschöpfer einer nüchternen wissenschaftlichen Prosa gelten«.40 Er befleißigte 
sich zwar auch anderer Textgenres, beispielsweise des Dialogs, doch seine  
bevorzugte Form war die Abhandlung – stilistisch zwischen Vorlesungstext und 
literarisch ausgefeiltem Werk gelegen.41 Überliefert sind nur diese und weitere, 
oft nur skizzenhaft notierte und nicht für die Öffentlichkeit bestimmte 
»Pragmatien«, deren Endgestalt zumeist nicht von Aristoteles autorisiert war, 

                                                             
38  Ebd. 
39  Vgl. Stegmaier (2008) S. 51ff. 
40  Höffe (1996) S. 25. 
41  Vgl. ebd. S. 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 45 

sondern das Ergebnis zahlreicher Überarbeitungen ist. Mögen kontingente histo-
rische Gründe dafür verantwortlich sein, dass nicht nur Aristoteles’ literarische 
Werke verloren gingen, sondern sein gesamtes Werk nur in überarbeiteter Form 
in unsere Zeit überliefert wurde, so ist es zumindest möglich, dass »Aristoteles’ 
Dialoge aber auch deshalb nicht tradiert [wurden], weil sie dem überragenden 
Vorbild [Platons] nicht standhalten«42 und überhaupt die exakte Form seiner 
Schriften weniger in jedem Detail erhaltenswert erschienen sein mag. Wie auch 
immer: Sein Werk zeigt sich heute in einer Form, die zwar philologischen, aber 
nicht großen literaturwissenschaftlichen Eifer erregt und als ästhetisches oder 
rhetorisches Untersuchungsobjekt nicht zu lohnen scheint. 

Auch in Aristoteles’ Platon-Rezeption lässt sich die Präferierung des form-
vergessenen Rezeptionsmodells ablesen. Aristoteles reagiert beispielsweise nicht 
auf die Schriftkritik Platons: Er hat sich nie direkt zu ihr geäußert. Und nicht zu-
letzt behandelt er die platonischen Texte in erster Linie als Theorie. Deswegen 
verhandelt er die Ideen als eine Lehre, und deswegen spricht er von Platons un-
geschriebenen Lehren (ágrapha dógmata).43 

Mit dieser Weise der Platon-Rezeption ist Aristoteles nicht allein. Auch in 
der Aufnahme durch andere Schüler Platons richtet sich das Bemühen kaum auf 
eine hermeneutische Interpretation der Schriften als vielmehr darauf, eine kohä-
rente platonische »Lehre« zu formen – wie die Prinzipienlehre, denen sich die 
unmittelbaren Nachfolger Platons in der Akademie, Speusippos und Xenokrates, 
widmeten44 oder später die besonders kontrovers und oft diskutierte Ideenlehre.  

Die Form der platonischen Schriften – nicht nur ihr Dialog-Genre, sondern 
auch ihr gesamtes rhetorisches Arsenal – mag noch im Frühplatonismus eine 
gewisse Rolle gespielt haben,45 insgesamt steht sie nicht im Zentrum der inter-
pretatorischen Bemühungen. Bereits die »Mittelplatoniker wollten die viel-
fältigen Ausführungen Platons in ein System bringen«.46 Noch später geht es um 
die Kompatibilität mit der entstehenden christlichen Theologie, wobei die plato-
nischen Texte im Mittelalter zum größten Teil gar nicht mehr bekannt waren.47  

                                                             
42  Ebd. S. 23. 
43  Vgl. Szlezák (2004) S. 142. 
44  Vgl. Erler (2006) S. 211. 
45  Vgl. ebd. 
46  Vgl. ebd. S. 212. 
47  Guy Guldentops zieht das Fazit: »Mittelalterliche Gelehrte [bemühen sich] nicht da-

rum, den ›historischen‹ Platon kennenzulernen. […] Der literarische Autor der Dialo-
ge, der manchmal auf aporetische Weise und mit sokratischer Ironie eine nur schwer 
fassbare und nur im Dialog auffindbare Wahrheit suchte, ist den mittelalterlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


46 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Spätestens hier ist Platon hinter dem Platonismus verschwunden und mit 
dem von der konkreten medialen Gestaltung gelösten Versprechen auf Erkennt-
nis des Übersinnlichen/Nicht-Diskursiven auch zum »Vater der abendländischen 
Metaphysik« geworden,48 selbst wenn er diesen Begriff noch gar nicht kannte.  

Es handelt sich um eine Weise der Rezeption, auf die sich später die Tübin-
ger Vertreter der Ungeschriebenen Lehre beriefen, und die sie gegen neuere Les-
arten anführten: 

 
»Dieser Deutung [Platons durch die Lebensphilosophie] steht gegenüber die gesamte älte-
re Tradition, angefangen von den Platonschülern mit Aristoteles an der Spitze bis hin zu 
Plotin und den Neuplatonikern, die in Platon vorzugsweise den Ontologen und Systematiker 
sahen. Und in der Tat ist es doch so, dass der größte Teil der Wirkungsgeschichte Platons 
im Bereich der klassischen Metaphysik verläuft, die in ihm ihren Urheber und Archegeten 
erkennt.«49 

 
 

9.  DOMINANZ, BEDEUTUNGSVERLUST UND DAS 
BEHARRUNGSVERMÖGEN DES BEGRIFFSDENKENS 

 
Was Aristoteles tut, lässt sich als Verschiebung der im Platonismus verfestigten, 
spannungsreichen Konfiguration von erstens Semantik, zweitens Syntax und 
drittens Pragmatik des Wissens in Richtung Diskursivität verstehen. Im Einzel-
nen, erstens: Beschränkung des höchsten Wissens auf die bloße Anerkennung 
des Widerspruchsprinzips, Beschränkung des Wissens auf das bipolar Sagbare, 
Beschränkung der Dringlichkeit der Ethik auf das theoretisch Gebotene. Zwei-
tens: Auszeichnung des axiomatisch-deduktiven Begründens und logischen 
Schließens. Drittens: Ablehnung des esoterischen Rezeptionsmodells und Mar-
ginalisierung der pragmatischen Dimension des Wissens. 

Nicht alle philosophischen Strömungen sind dieser Verschiebung der semio-
tischen Parameter des Wissens in allen Punkten gleichermaßen gefolgt, aber sie 
hat doch die Philosophie geprägt und in ihr in gewisser Weise Dominanz erlangt: 
als Begriffsdenken, das ein beinahe unwiderstehliches Idealbild von Wissen-
schaftlichkeit impliziert. Es gibt – wie gezeigt worden sein soll – gute Gründe, 

                                                                                                                                  
Theologen und Philosophen fremd. Während also der Platonismus im lateinischen 
Mittelalter in vielfältigen Varianten begegnet, ist Platon selbst nirgendwo wirklich 
präsent.« (Guldentops (2009) S. 450.) 

48  Erler (2006) S. 143. 
49  Krämer (1969) S. 200. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 47 

Aristoteles zum Gewährsmann des Begriffsdenkens zu deklarieren; dennoch 
kann berechtigten Einspruch erwarten, wer ihn solchermaßen tendenziös wieder-
gibt.  

Stellvertretend seien drei Autoren genannt, auch wenn sie nicht das ganze 
Spektrum möglicher Gegenpositionen abdecken können. Wieland etwa wendet 
sich gegen die Interpretation von Aristoteles als bloßem Systematiker: 

 
»Das überkommene Aristotelesbild, das selbst heute noch zu einem guten Teil durch die 
scholastische Tradition bestimmt ist, bedarf […] einer Revision. Es gilt, gegenüber der 
traditionellen Auffassung vom strengen Systematiker, der Aristoteles gewesen sein soll, 
[ein Denken] sichtbar zu machen […], das sich niemals damit begnügt, formallogische 
Regeln auf gegebenes Erfahrungsmaterial anzuwenden.«50 

 
Höffe diagnostiziert ganz ähnlich in der aktuellen Wissenschaftstheorie eine 
Tendenz, sich gegenüber Aristoteles zu profilieren, indem ihm ein vereinfachtes, 
überkommenes Wissenschaftsmodell unterstellt wird: 

 
»Die Kritik [an Aristoteles’ Wissenschaftstheorie] bezieht sich in der Regel auf eine drei-
teilige Standardinterpretation. […] Charakteristisch, so sagt man, sind Axiomatik, Funda-
mentalismus und Essentialismus, kurz: ein ›AFE-Ideal‹. Offensichtlich geht von einem 
solchen Ideal Faszination aus; immerhin antizipiert es den neuzeitlichen Rationalismus, 
die more geometrico-Systeme eines Descartes, Hobbes und Spinoza. Vom Standpunkt der 
Wissenschaftspraxis lässt sich aber trefflich [gegen dieses Ideal; H.D.] polemisieren […]. 
Eine genauere Lektüre [der Aristotelischen Schriften] entdeckt aber eine konzeptuell  
reichere, durchaus aufgeklärte und gewiss subtile Theorie.«51 

 
Und Welsch weist auf die lange übersehene, fundamentale Rolle der aisthesis für 
Aristoteles’ Schriften hin.52 Volpi wertet diesen Hinweis als Vorlage für eine 
Revision einer begriffsphilosophischen Aristoteles-Rezeption: »Aisthesis ist als 
eine Grundachse des Aristotelischen Denkens anzusehen und als archimedischer 
Punkt, um das traditionelle logoszentrierte Aristoteles-Bild zu korrigieren.«53 
Und tatsächlich ließe sich gerade anhand der aisthesis zeigen, dass jene Ver-
engung des – nicht-diskursiven Bereiches des – nous, die in A.6 beschrieben 

                                                             
50  Wieland (1992) S. 8. 
51  Höffe (1996) S. 79f. 
52  Vgl. Welsch (1999). 
53  Volpi (2003) S. 302. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


48 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

wurde mit einer Erweiterung der – ebenfalls nicht-diskursiven – Sinnlichkeit 
einhergeht.54 

Die Einwände von Wieland, Höffe und Welsch sind als stellvertretende  
Ehrenrettung vor einer tendenziösen Aristoteles-Kritik – als was sich die obige 
Typisierung ja nicht versteht – nichts weniger als statthaft. Tatsächlich bestäti-
gen sie aber auch, dass die begriffsphilosophische Verzeichnung des Aristoteles 
(wie übrigens auch Platons) – mag er auch nicht »wirklich« der Stammvater des 
Begriffsdenkens sein – weder an den Haaren herbeigezogen noch zufällig ist und 
mindestens das Recht des Allgemeinplatzes einer einflussreichen Rezeptions-
geschichte hat. 

 
Das Begriffsdenken wird sich auch im Folgenden der Untersuchung aufdring-
lich und schwer abzuweisend zeigen. Es macht seine Dominanz nicht nur in  
einer bestimmten Epoche geltend, sondern weist auch nach seinem relativen  

                                                             
54  So kennt Aristoteles auch Orte des Wissenserwerbs außerhalb der Akademie – bei-

spielsweise das Theater –, und er ist nicht blind für Sprachformen jenseits von Propo-
sition oder gar Logik: Immerhin ist er der Schöpfer der wohl bedeutendsten Rhetorik 
sowie der Begründer der Poetik und damit in gewisser Weise der Ästhetik. Er geht 
weit über Platon hinaus, wenn er nicht nur die Sprachform der Metapher benennt, 
sondern auch ihr welterschließendes Potential erkennt. Zudem ist ihm bewusst, dass es 
Schlussformen wie das Enthymem gibt, bei denen der Rezipient über die Gültigkeit 
entscheidet: »denn derjenige, den es zu überreden gilt, ist, um es kurz zu sagen, der 
Richter« (Rhet. 1391b). Gleichwohl ist seine Anerkennung nicht-theoretischen Er-
kenntniserwerbs nur relativ, wie in C.1 in Bezug auf Bild und Metapher gezeigt wird, 
und er tendiert dazu, die Rolle des Rezipienten abzuwerten oder zu unterschätzen, wie 
Höffe in Bezug auf die Ethik anmerkt (vgl. Höffe (1996) S. 199). Ganz ähnlich betont 
auch Welsch, dass er nicht so weit gehen will, Aristoteles ganz aus der Tradition der 
Metaphysik zu lösen: »Es bleibt also bei einer konstanten ästhetischen Beunruhigung 
des Projekts metaphysischer Anästhetisierung. Dem tragen besonnene Metaphysiker 
(wie Aristoteles einer war) denn auch durch eine Teilungsregel Rechnung: Prinzipiell 
ist der Aufstieg vom Sinnlichen zum Übersinnlichen geboten, und in metaphysischen 
Dingen soll man unbedingt Anästhetiker sein; aber soweit die Verabschiedung des 
Sinnlichen nicht zur Gänze möglich ist (und das gehört zur conditio humana), inso-
weit soll man in den unaufhebbar ästhetischen Dingen dann auch getrost Ästhetiker 
sein. Grundfalsch wäre die blanke Unterlassung des Aufstiegs zum Anästhetischen, 
verfehlt wäre aber umgekehrt auch eine metaphysische Auslöschung alles Sinnlichen, 
eine totale Anästhetisierung.« (Welsch (1990) S. 25; vgl. auch Welsch (1999) S. 
134f). 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 49 

Bedeutungsverlust ein eigentümliches Beharrungsvermögen auf, dem es nachzu-
gehen gilt. Einstweilen können als Gründe für seine besondere Stellung handfes-
te praktische Vorteile – zumindest die Versprechung solcher Vorteile – vermutet 
werden, wie sie sich mit Propositionalisierung und Logifizierung des Wissens 
und der Formvergessenheit seiner Vermittlung schon angedeutet haben. Diese 
(versprochenen) Vorteile des Begriffsdenkens haben machtvoll die Geschichte 
der Philosophie geprägt. Sie werden hier nach dem Vorbild der semiotischen  
Parameter des Begriffsdenkens dreiteilig dargestellt. 

Erstens: Das Begriffsdenken etabliert das begriffliche Wissen als Paradigma 
von Wissen überhaupt und ermöglicht damit ein einheitliches, allgemein gülti-
ges, überzeitliches und eindeutiges Feld des Wissens. In der Theorie kommt der 
Aufschwung der Seele zum Reich der ewigen Ideen zur kontemplativen Ruhe. 
Hier ist eine Aussichtsplattform eingerichtet, in der der Mensch von der Kontin-
genz seiner Interessen befreit gottgleich wird.55 Aus dieser Perspektive lässt sich 
alles als das, was es ist (also die Essenz, sub specie aeternitate) betrachten und 
vergleichen. Verschiedenste Erkenntnis setzt sich von hier aus miteinander in 
Beziehung und ergibt das Panorama einer einheitlichen Anordnung. Versuche 
zur Schaffung eines Gesamtsystems des Wissens unternehmen das Frühmittel-
alter mit der scientia christiana,56 die Scholastik mit ihren Summen, Descartes 
strebt eine Mathesis universalis an, Leibniz eine Scientia generalis, Newton in-
stalliert in den Principia seine Axiomatik57 und die Systeme des deutschen Idea-
lismus versuchen einen letzten Gesamtzusammenhang aller Wissenschaften. 

Zweitens: Das Begriffsdenken besteht auf allgemein gültigen Normen und 
Kriterien und proklamiert die Verbindlichkeit des Wissens. Ist auf dem Feld des 
Wissens mit der Notwendigkeit (einer allgemein verbindlichen Gewissheit) ein 
bevorzugter Gradmesser des Wissens installiert, ergibt sich eine natürliche 
Rangfolge des Wissens, die den Wissenschaftlern die Richtung weist. Lange Zeit 
gelten Mathematik und besonders Geometrie als vorbildliche Wissenschaften. 
Im Rationalismus unterwirft sich Philosophie selbst den Anforderungen von 
Notwendigkeit, Genauigkeit und Gewissheit des Wissens. Spinoza gliedert seine 
Ethik »more geometrico«, Wolff wählt für seine Philosophie einen mathemati-
schen Aufbau. Leibniz avisiert in seiner Arte Combinatoria eine Universal-
sprache, deren Gebrauch philosophische Probleme von selbst lösen soll. Im 20. 
Jahrhundert soll die Logik zur Grundlage der Mathematik und zum Kern von 
Wissenschaftlichkeit werden, und die Physik etabliert sich als Leitbild einer 

                                                             
55  Vgl. NE 1177 b30. 
56  Vgl. Schnädelbach (1995) S. 34. 
57  Vgl. Poser (2001) S. 11f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


50 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

»klassischen Wissenschaftstheorie«.58 Begriffsanalytische Präzision etabliert 
sich im akademischen Schreiben als Ideal. Lange scheint Philosophie um Wis-
senschaftstheorie und Erkenntnistheorie zentriert. 

Drittens: Das Begriffsdenken blendet problematische pragmatische Voraus-
setzungen des Wissenserwerbs auf so kategorische wie subtile Weise aus, ermög-
licht und schützt damit sein Wissen. Die Verlagerung des Diskurses in die Aka-
demie minimiert seine Störungsanfälligkeit – und zwar nicht nur nach außen,59 
sondern auch nach innen. Die interne formale beziehungsweise mediale Normie-
rung erleichtert die Abgrenzung gegenüber allem, was nicht wissenschaftlich ist 
und ermöglicht den Austausch von Wissen und den Vergleich der Ergebnisse. 
Dabei gilt: Je weniger Kompetenzen für den Umgang mit der formalen Norm 
vorausgesetzt werden müssen, desto weiter der Wirkungskreis des Wissens. Und 
je weniger Aufmerksamkeit der Form geschenkt wird, desto mehr kommt dem 
Inhalt zugute. 

Wenn das Begriffsdenken als dominante Traditionslinie der Philosophie be-
zeichnet worden ist (man könnte es auch als die dominante Tendenz der Philo-
sophie zur harten Wissenschaftlichkeit beschreiben), dann ist damit schon auf 
eine andere Traditionslinie, auf eine andere Tendenz verwiesen. Sie konstituiert 
sich in Distanzierung vom Begriffsdenken als Zug zur Nicht-Diskursivität. Ge-
nauer kann sie gefasst werden als Distanzierung von der semiotischen Konfigu-
ration des Begriffsdenkens. Die Motivation dieser Distanzierung liegt in den 
Einwänden gegen das Begriffsdenken, die im Folgenden systematisch den Vor-
teilen des Begriffsdenkens gegenübergestellt werden: 

Erstens: Das Begriffsdenken unternimmt mit der Theoretisierung eine Ver-
engung der Vernunft und des Wissens. Nur noch, was vom Begriffsdenken ge-
dacht werden kann, gilt als denkbar und denkwürdig. Übersehen werden dabei 
nicht-diskursive Voraussetzungen beziehungsweise pragmatische Umstände die-
ser Verengung;60 Kontingenzen und Zwänge, denen die Menschen unterliegen, 
aber auch jener Spielraum der Subjektivität, der sich nicht auf das Ideal der Ra-
tionalität verpflichten lässt, geraten aus dem Blick. Dem Begriffsdenken wäre 
zumindest der Vorwurf zu machen, den Preis für die versprochenen Vorteile der 
Theorie zu unterschlagen. 

Philosophie versucht immer wieder, sich der Vorrangstellung der Theorie zu 
entziehen, zum Beispiel, indem sie sich als vorwiegend praktisch versteht. In der 
Antike vollzogen prominent Epikureismus und Stoa die Vorrangstellung der 

                                                             
58  Ebd. S. 281. 
59  Vgl. Stegmaier (2008) S. 516f. 
60  Vgl. Bromand/Kreis (2010) S. 12f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 51 

Praxis.61 In der frühen Neuzeit beginnt mit Bacon und den Naturwissenschaften 
eine Unterordnung von Erkenntnis unter die (praktisch wirksame) Technik. Kant 
schließlich vollführt eine Wendung ins Praktische, nach der die Philosophie an 
Relevanz einbüßt, die jedoch seit dem 20. Jahrhundert verstärkt Aufmerksamkeit 
erfährt, weil der Selbstzweck der Theorie nun von vielen pragmatisch bezweifelt 
wird. 

Zweitens: Selbst das Begriffsdenken kann die Geltung des Wissens nicht  
garantieren: Es gibt ein unaufhebbares Begründungsproblem, das von einem 
logifizierten Wissen nur verdeckt wird. Nicht nur, dass es faktisch eine Vielzahl 
von Begründungsformen und Beweisarten gibt, die alle ihre Schwächen haben 
und jederzeit in Konkurrenz zueinander stehen. Das paradigmatische axioma-
tisch-deduktive Begründen weist vor allem den Nachteil auf, die Wahrheit von 
Aussagen nur erhalten, nicht aber selbst belegen zu können. Außerhalb von Ma-
thematik und Logik gibt es deshalb keine Letztbegründung: Gründe – sogar das 
Widerspruchsprinzip – können prinzipiell endlos bezweifelt, neue Gründe gefor-
dert werden. Und selbst Mathematik und Logik sind nicht gänzlich vor Inkonsis-
tenz in Form von Selbstbezüglichkeit beziehungsweise semantischen Paradoxien 
gefeit, wie Gödel nachgewiesen hat.62 

Drittens: Selbst das Begriffsdenken kann die Evidenz des Wissens nicht  
garantieren. Sogar eingehegte Räume wie die Akademie können nicht den per-
fekten Schutz des Wissens gewährleisten (auch wenn das »kontrafaktisch« ange-
nommen wird). Zudem wirken Schutzzonen nicht nur ermöglichend und bewah-
rend, sondern auch ausschließend und verengend. Philosophische Texte werden 
in der Reaktion auf das Geltungs- und Evidenzproblem mitunter (und zuneh-
mend) in Opposition zu Proposition, systematischer Begründung und Abhand-
lung gestaltet. Schon in Mystik und Negativer Theologie wird die sprachliche 
Norm der Diskursivität umgangen, um einen »anderen« Schutz beziehungsweise 
die prinzipielle Schutzlosigkeit des Wissens zu markieren. Um 1800 erreicht die 
Umhegung des akademischen Wissens in den als »frei« institutionalisierten Uni-
versitäten einen Höhepunkt, der freilich zu einem geregelten »Wissenschaftsbe-
trieb« führt, in dem sich die Schutzlosigkeit des Wissens mit neuer Deutlichkeit 
als »Kampf um Reputation, der ›Zurechnung‹ von wissenschaftlichen Entde-
ckungen und Neuerungen« sowie in »Zeitdruck und Entscheidungszwang« 
zeigt.63 Seit der Romantik wird, gleichsam in der Konsequenz, die Annäherung 
der Philosophie an die Literatur betrieben, so bei Hegel und Schopenhauer, 

                                                             
61  Vgl. Welsch (1988) S. 117. 
62  Vgl. Bromand/Kreis (2010) S. 12f. 
63  Vgl. Stegmaier (2008) S. 522. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


52 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Kierkegaard, Nietzsche, im 20. Jahrhundert prominent bei Heidegger, Wittgen-
stein, Benjamin, Adorno und dann besonders in den Schriften der postmodernen 
Autoren. Zudem findet Philosophie mitunter abseits des akademischen Betriebs 
statt – etwa bei antiken Kynikern, Privatgelehrten wie Schopenhauer oder Kierke-
gaard oder in Form von heutigen Philosophiefestivals.  

 
Mit dieser summarischen Aufstellung von Vorteilen, Einwänden und Extrembei-
spielen lassen sich einstweilen weder die historische Dominanz, weder der rela-
tive Bedeutungsverlust noch das systematische Beharrungsvermögen des Be-
griffsdenkens belegen. Mehr noch: Die Aufstellung mag lediglich Zweifel daran 
geweckt haben, ob sich philosophische Werke eindeutig dem Begriffsdenken 
oder seiner Gegenposition zuordnen lassen. Gerade die Philosophie scheint sich 
im Gegeneinander beider Positionen zu konstituieren: Sie zeichnet sich gegen-
über den Einzelwissenschaften geradezu dadurch aus, dass sie Wissenschaftlich-
keit und ihr eigenes Tun in besonderem Maße hinterfragt.64 

Wenn nun dennoch an ebenjener Gegenüberstellung von Diskursivität und 
Nicht-Diskursivität festgehalten wird und philosophische Texte dieser Systema-
tik gemäß analysiert werden, so lediglich, um – an diesem heuristischen Gegen-
satz geschärft beziehungsweise auf ihn zugespitzt – Merkmale, Kriterien, Argu-
mente und Belegmaterial ordnend zu versammeln und eine Konzeption zu 
exemplifizieren, die eine kleinteilige Unterscheidung von Umgangsweisen mit 
dem Gestaltungsproblem der Philosophie verspricht. Mithilfe des Gegensatzes 
können nämlich ungleichgewichtige Ausbalancierungen auf einer chronologi-
schen Entwicklungslinie von Aufstieg und Fall des Begriffsdenkens dargestellt 
und bewertet werden. 

Diese Linie soll weder gezogen werden, um Philosophiegeschichte zu korri-
gieren, noch um Epochengrenzen historisch möglichst genau zu bestimmen. Sie 
soll stattdessen plausibel machen, dass auch das Gestaltungsproblem der Philo-
sophie in einem Wandel begriffen ist und heute eine besondere Dringlichkeit 
aufweist. Evidenz erlangen soll dieses Unternehmen zum einen durch die 
Herausarbeitung von in philosophischen Texten angelegten Rezeptionsmodellen, 
die sich von den semiotischen Parametern des Begriffsdenkens weniger oder 
mehr distanzieren; zum anderen durch den schrittweisen Aufweis analog verlau-
fender Entwicklungslinien. Im ersten Schritt werden nun zwei Epochen-

                                                             
64  Zur Konsequenz dieser Besonderheit von Philosophie in Bezug auf die Einzelwissen-

schaften vgl. B.8 und das Fazit. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 53 

schwellen nachgezeichnet,65 die den Verlauf der Entwicklungslinie des Begriffs-
denkens modellieren.66 Im weiteren Verlauf der Untersuchung wird sich erwei-
sen, dass die Platonrezeption einen Aspekt dieser Linie darstellt (vgl. vor allem 
A.11-15) und ihr Abstieg mit dem Aufstieg eines ästhetischen Triumphalismus 
(vgl. C.1) sowie später von Erkenntnispluralismus und dem Orientierungskon-
zept korrespondiert (vgl. B.7). Zudem wird sich zeigen, dass diese Linie parallel 
zur Entwicklungslinie der Schrift verläuft, wobei der Dominanzverlust der 
Schrift mit dem aktuellen Medienwandel einhergeht (vgl. A.14,15, B.1,5, C.4). 

Um 180067 erfolgt ein erster Bedeutungsverlust des Begriffsdenkens, der als 
Beginn der Pluralisierung des Wissens beschrieben werden könnte. Prägend ist 
jene (mitunter triumphalistische) Distanzierung vom Begriffsdenken, die pro-
minent von der kritischen Wende Kants eingeleitet wurde. Sie mündet in die 
Trennung zwischen »erklärenden« Naturwissenschaften und »verstehenden« 
Geisteswissenschaften.68 In den Geisteswissenschaften wird Diskursivität auf 
zwei verschiedene Weisen zur Distanzierung vom Begriffsdenken gehandhabt: 
Einmal werden die Bedingungen der Entstehung des diskursiven Wissens selbst 
wieder diskursiv gefasst. Gleichzeitig verliert Diskursivität mit der Autonomie 
der Kunst an Bedeutung, die im Ästhetizismus triumphalistisch gegen das Be-
griffsdenken ausgespielt wird. In den sich etablierenden Naturwissenschaften 
hingegen wird in ihrer neuen Verbindung mit der Mathematik das Ideal des Be-
griffsdenkens und die Vorrangstellung der Diskursivität ohne jeden Versuch ei-
ner Distanzierung bewahrt und kultiviert.69 

                                                             
65  Auf die Ausformung einer Epochenschwelle um 1500 wird verzichtet, wenngleich sie 

sich an einigen Stellen andeuten wird; vgl. etwa A.10, C.4. 
66  Welsch zeichnet sehr ähnlich zwei Schwellen zwischen drei Epochen, die er Meta-

physik, Moderne und Postmoderne nennt. Sie zeichnen sich durch die Bevorzugung 
von »Anästhetik«, die Bevorzugung von Ästhetik sowie zuletzt die Verkopplung von 
beiden aus. Die Details meiner Untersuchung bestätigen diese grobe Gliederung, zei-
gen aber auch Abweichungen im Detail. Vgl. Welsch (1990) S. 23ff. 

67  Diese Epochenschwelle soll den weiten Zeitraum zwischen Baumgartens Ästhetik 
(1758) – vgl. C.1 – und Schleiermachers Platon-Übersetzung (1804ff) – vgl. A.10 – 
umfassen. 

68  Vgl. Schnädelbach (1995) S. 34 und Ammon (2009) S. 17f. 
69  Vgl. Stegmaier (2008) S. 508. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


54 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Im 20. Jahrhundert, in dem sich die Pluralisierung des Wissens vollendet,70 
erfährt das Begriffsdenken einen weiteren Bedeutungsverlust: Mit der Grundla-
genkrise der Naturwissenschaften wird das Ideal des Begriffsdenkens und die an 
ihm orientierte »klassische« Wissenschaftstheorie zunehmend fragwürdig. Die 
Distanzierung vom Begriffsdenken zeigt sich nun nicht mehr allein in einer An-
näherung an Nicht-Diskursivität, sondern es beginnt sich die Notwendigkeit ei-
nes Ausgleichs zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität abzuzeichnen, 
der nicht nur in der Philosophie relevant wäre, sondern in der Wissenschaft 
überhaupt. 

                                                             
70  Diese Epochenschwelle soll den Zeitraum zwischen der Einführung des Rundfunks in 

den 1930er Jahren – vgl. B.5 – und dem iconic turn in den 1990er Jahren – vgl. C.1 – 
umfassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

