
AUFSÄTZE

Klaus Günther

Geteilte Souveränität, Nation und Rechtsgemeinschaft

In der Debatte über die Zukunft der Europäischen Union, namentlich über ihre Konsti-
tutionalisierung und schrittweise Transformation in eine demokratische Union, hat Jür-
gen Habermas den Vorschlag gemacht, das Verhältnis zwischen den Bürgern/-innen der
Mitgliedstaaten und den Unionsbürgern im Sinne einer geteilten Souveränität zu verste-
hen.1 Dieser Vorschlag zielt darauf, ein Dilemma zu bewältigen, das sich gegenwärtig bei
nahezu allen auch nur halbwegs realistischen Projekten einer fortschreitenden Demokra-
tisierung der EU stellt. Anders als bei historischen Vorbildern wie den USA liegt eine Fö-
deration aus Bundesstaaten mit einer Bundesregierung an der Spitze derzeit weit abseits
möglicher Pfade, gleichwohl soll es zwischen den Mitgliedstaaten mehr geben als nur
eine lockere Verbindung zu einer vor allem wirtschaftlichen Zusammenarbeit. Das Risiko
der aktuellen Entwicklung, wie es sich unter dem Druck der Wirtschafts- und Währungs-
krise sowie sich verstärkender nationalistischer Bewegungen in vielen Mitgliedstaaten ab-
zeichnet, besteht darin, dass Formen der intergouvernementalen Kooperation etabliert
werden, deren demokratische Legitimität in hohem Maße zweifelhaft ist. Gleichzeitig
gibt es mit dem Europäischen Parlament bereits eine Institution demokratischer Reprä-
sentation, deren Kompetenzen jedoch nicht so weit reichen, wie man es nach histori-
schen Vorbildern von einem Bundesparlament gegenüber einem Staatenhaus erwarten
könnte. Gleichzeitig können die Mitgliedstaaten für sich in Anspruch nehmen, selbst und
für sich den demokratisch erzeugten Willen ihrer jeweiligen Bevölkerungen zu repräsen-
tieren und in ihren jeweils eigenen nationalen Rechts- und Verfassungsordnungen auch
verwirklicht zu haben. Inzwischen scheint sich das Interesse der Bevölkerungen ver-
mehrt darauf zu richten, ihre rechtlich ausgestaltete nationale Identität gegenüber der zu-
nehmenden Regelungsintensität der EU-Legislative in Schutz zu nehmen.

Habermas` Vorschlag, den Bürgern der Europäischen Union eine geteilte Souveränität
zuzuschreiben, soll sowohl die legitimen Ansprüche der Staatsbürger der Mitgliedstaaten
auf Bewahrung ihrer jeweiligen nationalen normativen Errungenschaften anerkennen als
auch derjenigen Rolle gerecht werden, die den EU-Bürgern als solchen zukommt, unab-
hängig von ihrer je verschiedenen nationalen Zugehörigkeit. Legitim sind die Ansprüche
der Staatsbürger der Mitgliedstaaten insofern, als diese sich ihrerseits auf das jeweilige
Niveau einer Rechts- und Verfassungsordnung gründen, das in den pluralistischen nor-

I.

1 Jürgen Habermas, Zur Prinzipienkonkurrenz von Bürgergleichheit und Staatengleichheit im supra-
nationalen Gemeinwesen, Der Staat 53 (2014), 167-192.

DOI: 10.5771/0023-4834-2016-3-321

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


mativen Lernprozessen demokratischer Kämpfe erreicht worden ist – das jeweilige, bei
allen Unterschieden relativ hohe Niveau an Freiheitsrechten, Gleichheit und sozialstaatli-
chen Leistungen. Insofern erscheinen „besondere normative Ansprüche auf Achtung des
demokratischen Willens zur Selbstbehauptung von Staatsbürgern“2 legitim. Das Motiv,
diese Errungenschaften als Ergebnis demokratischer Prozesse der Meinungs- und Wil-
lensbildung zu bewahren, konkurriert nun aber mit dem Ziel einer „kompromisslosen
Transnationalisierung der Demokratie“. Wie diese beiden konkurrierenden Ziele mitein-
ander vereinbart werden können, soll durch das von Habermas vorgeschlagene Gedan-
kenexperiment aufgezeigt werden, sich eine entwickelte Europäische Union so vorzustel-
len, als ob deren Verfassung „von einem doppelten Souverän ins Leben gerufen worden“
sei.3

Diesen doppelten Souverän erläutert Habermas folgendermaßen: „Die konstituierende
Gewalt soll sich derart aus der Gesamtheit der europäischen Bürger einerseits, der Sum-
me der Bürger der beteiligten Nationalstaaten andererseits zusammensetzen, dass schon
während des verfassunggebenden Prozesses die eine Seite der anderen mit dem Ziel des
Ausgleichs der entsprechenden Interessenlagen ins Wort fallen kann.“4 Damit erlangen
die EU-Bürger erst in dieser doppelten Rolle und nicht schon in einer allein ihre volle
Souveränität; sie können daher „weder allein in der Rolle europäischer Bürger noch allein
in der Rolle von Bürgern ihrer jeweiligen Nationalstaaten als Subjekte der Gesamtrechts-
ordnung betrachtet werden (…).“

Der Vorschlag einer geteilten oder, in anderer Hinsicht, doppelten Souveränität er-
scheint zwar als eine konstruktive Lösung des Problems konkurrierender Ziele. Aller-
dings steht er unter dem Verdacht, dass die Unionsbürger sich in ihrer Rolle als Souverän
eines Mitgliedstaates im Zweifel eher an ihrer jeweiligen nationalstaatlichen Identität ori-
entieren, weil diese in den lebensweltlichen Narrativen von Herkunft, Tradition und Zu-
gehörigkeit zu einer sich nach außen abgrenzenden, sittlich integrierten Gemeinschaft
eingebettet ist. Auch wenn man mit Habermas nur diejenigen Bestandteile eines nationa-
len Ethos für demokratisch legitim hält, die sich als Erfolge im Kampf um die Ausgestal-
tung eines Systems gleicher Rechte unter den jeweils spezifischen historischen, sozialen
und ökonomischen Bedingungen einer situierten und von anderen unterschiedenen Ge-
meinschaft verstehen lassen, bleiben sie in die nationalen Rechtfertigungsnarrative einge-
bettet. Gegenüber dieser Verwurzelung in historischen, biographischen und narrativ
strukturierten Erfahrungsräumen und Erwartungshorizonten erscheint die andere Hälfte
ihrer Souveränität, die Rolle des Unionsbürgers als solchem, abstrakt, künstlich, konstru-
iert und daher weniger attraktiv.

Im Folgenden möchte ich zeigen, dass diese Entgegensetzung von „künstlich“ versus
„naturwüchsig“, „konstruiert/gemacht“ versus „vorgegeben“ schon im Hinblick auf die
nationale Souveränität der Mitgliedstaaten und infolgedessen auch für die EU-Mitglied-
schaft unzutreffend ist. Das Ergebnis wird lauten, dass beide Souveränitäten künstlich
und nur konstruktivistisch zu verstehen sind. In dem Maße, wie die EU-Bürger der
Künstlichkeit auch ihrer nationalstaatlichen Souveränität innewerden, verliert der artifi-
zielle Charakter der EU-bürgerschaftlichen Souveränität seine Fremdheit und Bedroh-
lichkeit. Es wird dann möglich, den Lernprozess der Aneignung normativer Errungen-

2 Ebd., 169.
3 Ebd., 180.
4 Ebd., 180.

322 KJ 49 (2016) Heft 3 322

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


schaften in der Form einer nationalstaatlichen Souveränität auf die Form der EU-Souve-
ränität zu übertragen.

Zu diesem Zweck bietet es sich an, einen Gedanken aufzugreifen, den Jürgen Habermas
bereits im 3. Kapitel von Faktizität und Geltung formuliert hat. In diesem Kapitel geht es
um die rationale Rekonstruktion des Selbstverständnisses moderner Rechtsordnungen.
Dabei setzt Habermas eine aufschlussreiche Prämisse: „Dabei gehe ich von den Rechten
aus, die Bürger einander zuerkennen müssen, wenn sie ihr Zusammenleben mit Mitteln
des positiven Rechts legitim regeln wollen.“5

Diese Formulierung lässt bereits erkennen, dass moderne Rechtsordnungen von ihren
Subjekten nicht als etwas Naturwüchsiges verstanden werden, sondern als eine herzustel-
lende Ordnung, die nur aus einem von ihnen selbst gefassten Entschluss hervorgehen
kann. Zwar finden sie die moderne Rechtsform überhaupt (subjektive Rechte, das allge-
meine und gleiche Gesetz, Recht als Befugnis zu zwingen, Recht als System von Ver-
pflichtungs- und Ermächtigungsnormen) in einem kontingenten Sinne als Resultat der
historischen Entwicklung moderner Gesellschaften vor. Aber sowohl ihre Aneignung als
auch der Prozess ihrer Institutionalisierung und Ausgestaltung ergeben sich nicht von
selbst, sondern müssen intentional durch einen Entschluss in Gang gesetzt und durch
weitere intentionale Handlungen fortgeführt werden.

Die weitere Argumentation dieses Kapitels zielt primär darauf zu zeigen, dass die
Rechte, die sich die Bürger infolge ihres Entschlusses wechselseitig zuerkennen, nicht auf
beliebige Weise in die Form des objektiven Rechts gebracht werden dürfen, sondern auf
eine demokratische Legitimation angewiesen sind, die ihrerseits nur rechtsförmig institu-
tionalisiert werden kann. Die für das moderne Recht zentrale Figur des subjektiven
Rechts ist bereits in der modernen Rechtsform enthalten, allerdings nur als subjektives
Recht auf Freiheit im Sinne der Willkürfreiheit oder Privatautonomie. Als solches sperrt
es sich zunächst gegen den Anspruch auf demokratische Legitimation, der sich schon da-
raus ergibt, dass dieses Recht wechselseitig zuerkannt, also intersubjektiv anerkannt und
in der Form eines allgemeinen und gleichen Gesetzes, also eines objektiven Rechts ge-
währt werden muss. Die Notwendigkeit, subjektive Rechte in der Form allgemeiner und
gleicher Gesetze zu gewähren, kollidiert mit dem individualistischen und instrumentellen
Verständnis dieser subjektiven Rechte und der Rechtsform überhaupt. In dieser Kollision
liegt das Paradox der Entstehung von Legitimität aus Legalität: Wie kann die Allgemein-
heit und Gleichheit sowie die Intersubjektivität der Verfassunggebung ebenso wie der
Gesetzgebung ermöglicht werden, wenn die Rechte der Staatsbürger kraft ihrer Rechts-
form selbst nur als subjektive Rechte auf Privatautonomie auftreten, wie kann öffentli-
che, politische Autonomie in der Form subjektiver Rechte institutionalisiert werden?

Dieser problematische Zusammenhang zwischen den mit der modernen Rechtsform
gegebenen subjektiv-privaten Freiheitsrechten und der allgemeine Gesetze gebenden
staatsbürgerlichen Autonomie lässt sich auf demokratischem Wege nur so auflösen, dass
das Demokratieprinzip seinerseits in die Form des Rechts gebracht wird und infolgedes-
sen die Figur des subjektiven Rechts internalisiert. Das Demokratieprinzip ergibt sich
aus einer Verschränkung des Diskursprinzips mit der Rechtsform. Das Diskursprinzip

II.

5 Jürgen Habermas, Faktizität und Geltung, Frankfurt am Main 1992, 109.

323 Klaus Günther · Geteilte Souveränität, Nation und Rechtsgemeinschaft 323

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


artikuliert die intersubjektive Dimension normativer Geltung überhaupt, indem es als
gültig nur diejenigen Handlungsnormen zulässt, denen alle möglicherweise Betroffenen
als Teilnehmer an rationalen Diskursen zustimmen könnten. Erst durch seine Verschrän-
kung mit der Rechtsform wird das Diskursprinzip zum Demokratieprinzip, das ein
rechtsförmiges Verfahren legitimer Rechtsetzung festlegt. Politische Fragen der Gesetz-
gebung können nun diskursiv und rechtsförmig zugleich bearbeitet werden. Die Ver-
schränkung beider generiert ein System von Rechten, das mit den bereits durch die
Rechtsform vorgegebenen subjektiven Freiheitsrechten und ihren Korollar-Rechten (vor
allem Justizgrundrechte) beginnt und mit dem Recht auf gleiche politische Teilnahme an
politischen Meinungs- und Willensbildungsprozessen der Gesetzgebung dasjenige demo-
kratische Verfahren erzeugt, das das bis jetzt nur vorläufige System von Freiheitsrechten
demokratisch legitimiert. Das damit jedem Einzelnen in der Form des subjektiven Rechts
zuerkannte politische Teilnahmerecht an der intersubjektiven politischen Gesetzgebung
wird schließlich durch soziale Teilhaberechte auch faktisch handlungswirksam.

Dieser Argumentationsgang artikuliert letztlich nichts anderes als „den performativen
Sinn der Selbstbestimmungspraxis von Rechtsgenossen, die einander als freie und gleiche
Mitglieder einer freiwillig eingegangenen Assoziation anerkennen.“6 Dies ist jedoch nur
der eine Aspekt jener eingangs erwähnten Prämisse der rationalen Rekonstruktion des
Selbstverständnisses des modernen Rechts. Der zweite Aspekt wird im 3. Kapitel eher
beiläufig behandelt, ist jedoch nicht weniger relevant. Der freiwillige Entschluss zu einer
Assoziation von Rechtsgenossen, die sich wechselseitig ein System subjektiver Rechte
zuerkennen und den performativen Sinn dieses Entschlusses mit Hilfe des Demokratie-
prinzips ausbuchstabieren, ist nur möglich, weil die Rechtsform selbst einen artifiziellen
und instrumentellen Charakter hat. Erst aufgrund ihres artifiziellen Charakters wird es
möglich, die Assoziation von freien und gleichen Rechtsgenossen als den Sinn und das
Ergebnis eines Entschlusses zu verstehen und damit die Assoziation selbst als eine künst-
liche, intentional und instrumentell erzeugte Rechtsgemeinschaft. Das ist der Kern des
Rechtsprojekts der Moderne: die Emanzipation des Rechts von allen religiösen, traditio-
nellen, sittlichen, ethnischen, der Verfügungsmacht der Subjekte entzogenen Bindungen,
so dass „der Mensch sich auf den Kopf, das ist, auf den Gedanken stellt und die Wirk-
lichkeit nach diesem erbaut.“7

Habermas selbst akzentuiert den artifiziellen Charakter der Rechtsform insbesondere
dort, wo er das moderne Recht als Folge der Modernisierung, der Ausdifferenzierung aus
einer traditionalen, holistischen, integrativen Sittlichkeit beschreibt. Es löst sich damit
aus dem integrierenden Zusammenhang mit Religion, Moral, Ethik der Lebensführung
und ethisch-politischer Identität einer Gemeinschaft. In dem Maße, wie sich diese ande-
ren Elemente, insbesondere die Ethik der Lebensführung, das ethisch-politische Selbst-
verständnis einer Gemeinschaft und die Moral ihrerseits ausdifferenzieren, übernimmt
das Recht seinerseits eine spezifische soziale Integrationsfunktion. Es tritt insbesondere
in ein funktionales Ergänzungsverhältnis zu einer universalistisch gewordenen Moral.
Von den ethisch-existentiellen, ethisch-politischen und moralischen Normen unterschei-
det sich die Rechtsform vor allem dadurch, dass sie nicht aus naturwüchsigen Interakti-
onsprozessen hervorgeht. Sie ist nicht auf eine motivationale Verankerung bei den Adres-

6 Ebd., 141.
7 G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte (Ausg. F. Brunstädt), Stuttgart

1961, 593.

324 KJ 49 (2016) Heft 3 324

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


saten angewiesen, kann also mit Zwang durchgesetzt werden, und verfügt mit den Er-
mächtigungsnormen über einen Typus von Normen, mit dem sich künstlich Kompeten-
zen erzeugen und Organisationen mit entsprechenden Zurechnungen herstellen lassen.
Rechtsnormen bilden insofern „eine intentional erzeugte und reflexive, nämlich auf sich
selbst anwendbare Schicht von Handlungsnormen.“8 Als ein Typus von artifiziellen, in-
tentional erzeugten Normen ist das Recht auch auf einen spezifischen Erzeugungsmecha-
nismus angewiesen – daher „muss das Demokratieprinzip die Erzeugung des Rechtsme-
diums selber steuern.“9 Mit dem System der Rechte muss „zugleich die Sprache geschaf-
fen werden, in der sich eine Gemeinschaft als eine freiwillige Assoziation freier und glei-
cher Rechtsgenossen verstehen kann.“10

Dieser artifizielle und konventionelle Charakter des modernen Rechts, der für den Ent-
schluss zentral ist, eine Assoziation von gleichen und freien Rechtsgenossen zu gründen,
soll im Folgenden eingehender erläutert werden.

Habermas führt die moderne Rechtsform als das Ergebnis eines gesellschaftlichen Dif-
ferenzierungsprozesses ein. Aus religiös und sittlich integrierten, kosmologisch fundier-
ten normativen Ordnungen werden in langfristigen Prozessen der Säkularisierung, Diffe-
renzierung und Modernisierung solche, die aus komplexen Wechselbeziehungen morali-
scher, sittlicher, ethisch-existentieller und ethisch-politischer, religiöser, rechtlicher und
anderer Normen bestehen, die weniger in ihren normativen Gehalten, als vielmehr in
ihrer jeweiligen Geltungsbegründung weitgehend unabhängig voneinander sind. Ohne
diese langwierigen und komplizierten Prozesse hier im Einzelnen nachzeichnen zu kön-
nen, soll im Folgenden nur die spezifische Rolle der normativen Ordnung des Rechts
kurz dargestellt werden.

Der Rechtspositivismus hat diese spezifische Rolle am klarsten, wenn auch in einseiti-
ger Weise expliziert. Diese Theorie akzentuiert am stärksten den explizit artifiziellen und
konventionellen Charakter des Rechts, weil sie auf der Trennung der Rechtsgeltung von
der Moral insistiert.11 „The most fundamental of positivism`s core commitments is the
Social Fact Thesis, which asserts that law is, in essence, a social creation or artefact.“12

Rechtsordnungen verfügen im Unterschied zu anderen normativen Ordnungen außer
über primäre Normen (Verhaltensgebote), wie sie in der Form einfacher Gesetze und
Verordnungen bis hin zu Verwaltungsakten und Gerichtsurteilen auftreten, auch über se-
kundäre Normen der Setzung, Änderung und Anwendung primärer Normen. Dadurch
nehmen die primären Normen einen explizit artifiziellen Charakter an, weil sie erst
durch die in den sekundären Normen vorgesehenen Verfahren erzeugt werden müssen,
um Geltung zu erlangen. Zudem sind auch die sekundären Normen in dem Maße, wie sie
ihrerseits reflexiv aufgestuft werden (z.B. in der Form von Kompetenz-Kompetenzen),
artifizielle Gebilde.

III.

8 Habermas (Fn. 5), 142.
9 Ebd., 142 f.

10 Ebd., 143.
11 Habermas (Fn. 5), 149.
12 Kenneth Himma, Inclusive Legal Positivism, in: Jules Coleman/Scott Shapiro, The Oxford Hand-

book of Jurisprudence and Philosophy of Law, Oxford 2002, 125-165 (126).

325 Klaus Günther · Geteilte Souveränität, Nation und Rechtsgemeinschaft 325

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


Vor allem gilt dies jedoch für diejenige sekundäre Regel, aus der die Geltung aller an-
deren zu einem Rechtssystem gehörenden Regeln folgt, die Grundnorm oder Erkennt-
nisregel (rule of recognition). Diese entscheidet darüber, welche Normen als geltendes
Recht anerkannt werden, indem Konventionen für die Setzung, Änderung, Anwendung
und überhaupt für die Identifikation einer zum Recht gehörenden Norm etabliert wer-
den. Es handelt sich dabei um eine, wie Andrei Marmor es definiert hat, „conventionally
established social practice.“ Entscheidend ist dabei, dass es sich um eine künstlich
geschaffene Praxis handelt: „And this is precisely what rules of recognition do: they con-
stitute practices of making law, changing it, applying it to novel cases, and the like.“13 Mit
dieser durch die sekundäre Norm der Erkenntnisregel herbeigeführten Konventionalisie-
rung der gesamten normativen Ordnung differenziert sich das Recht von normativen
Ordnungen anderer Art.

Freilich unterscheiden sich die verschiedenen Varianten des Rechtspositivismus darin,
wie das Recht als eine soziale Tatsache zu interpretieren sei, insbesondere, ob die Er-
kenntnisregel – nicht notwendig, kontingent – die Moral (z.B. Fairness, Due process)
einschließen kann oder nicht. Einigkeit scheint jedoch darin zu bestehen, dass die Er-
kenntnisregel als soziales Faktum nur in einer Gewohnheit derjenigen bestehen kann, die
diese Regel praktizieren, nicht als eine intentional gesetzte Regel. Wie bei Habermas lässt
sich das Recht – die Rechtsform – als eine historisch tradierte Gewohnheit interpretieren,
als ein soziales Faktum mit bestimmten Formeigenschaften, wie sie dem Selbstverständ-
nis des modernen Rechts entsprechen. Auch in dem Sinne, dass damit ein soziales Koor-
dinationsproblem (Überbrückung der Kluft zwischen Einsicht und Motivation bei der
Normbefolgung, Errichtung einer legitimen Autorität zur Kompensation epistemischer
und organisationeller Defizite) gelöst wird.

Allerdings gibt es einen entscheidenden Unterschied. Während der Rechtspositivismus
die Gewohnheit ausreichend sein lässt und dann nur die Frage der Inklusion oder Exklu-
sion der Moral diskutiert, geht Habermas einen Schritt weiter. Die bisher nur als einge-
wöhnte soziale Praxis bestehende rechtsförmige Regelung des Zusammenlebens wird un-
ter den spezifischen Bedingungen der Moderne gleichsam rekonstruktiv auf einen ge-
meinsamen und freiwilligen Entschluss zurückgeführt. Erst dadurch verwandelt sich die
rechtsförmige soziale Praxis in eine freiwillige Assoziation freier und gleicher Rechtsge-
nossen. Man mag die seltenen historischen Augenblicke revolutionärer Verfassungsgrün-
dungen, namentlich die Nacht vom 4. August 1789 in der französischen Assemblée Na-
tionale, als Ereignisse in diesem Sinne deuten.14 Entscheidend ist dabei, dass sich die Teil-
nehmer an einer Rechtspraxis durch einen solchen tatsächlichen oder retrospektiv nach-
geholten Entschluss bewusst machen, mit der rechtsförmigen Regelung ihres Zusammen-
lebens nicht nur einer Gewohnheit zu folgen, sondern sich diese zu eigen zu machen und
künftig die Regeln ihres Zusammenlebens intentional zu gestalten.15 Dies entspricht
nicht nur dem historisch kontingenten Selbstverständnis der Moderne, das alle überliefer-
ten, vor allem sakrale Legitimationsformeln des Rechts in Frage stellt oder verwirft, um

13 Andrei Marmor, Exclusive Legal Positivism, in: Jules Coleman/Scott Shapiro, The Oxford Hand-
book of Jurisprudence and Philosophy of Law, Oxford 2002, 104-124 (106 f.). S. auch Andrei Mar-
mor, Social Conventions, Princeton 2014.

14 S. dazu unten, V.
15 Selbst bei Savigny (Vom Beruf unserer Zeit für Gesetzgebung und Rechtswissenschaft, Heidelberg

1828, 12) sind die „still wirkenden Kräfte des Volksgeistes“ des gemeinen Rechts auf die explizite
Artikulation durch die Gruppe der gelehrten Juristen angewiesen.

326 KJ 49 (2016) Heft 3 326

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


nur noch den gemeinsamen Entschluss der Rechtsgenossen übrig zu lassen. Vielmehr be-
darf es dieses Entschlusses auch deshalb, weil die historisch vorgefundene Rechtsform
nur so das Zusammenleben von sich selbst bestimmenden Personen regeln kann, die sich
in ihrem Handeln an kritisierbaren Gründen orientieren sowie Gründe geben und ver-
langen können. Nur so wird sie zur Rechtsform autonomer Personen. Die Rechtsform
(mit der Figur des subjektiven Rechts) wird also historisch vorgefunden, als kontingente
rechtsförmige soziale Praxis zunächst gewohnheitsförmig tradiert und mehr oder weni-
ger bewusst befolgt, aber erst durch den gemeinsamen Entschluss wird sie als eine auto-
nome Praxis autonomer Rechtspersonen konstituiert. Es handelt sich um einen „Akt der
Selbstkonstituierung“16. Nicht zuletzt deshalb wird dieser Akt historisch häufig auf sub-
jektive Rechte in der Form der Menschenrechte gestützt. Erst dadurch wird aus der Ge-
wohnheit ein intentionaler Akt, für den die Beteiligten Verantwortung übernehmen. Erst
dadurch kommt die vom Positivismus akzentuierte Eigenschaft des modernen Rechts,
ein Artefakt zu sein, in vollem Umfang zur Geltung.

Wie der konventionelle Charakter von den Angehörigen einer Assoziation von
Rechtsgenossen jeweils interpretiert wird, hängt von variierenden historischen Bedingun-
gen und dem kollektiven Selbstverständnis dieser Assoziation ab. Spätestens jedoch mit
der Idee eines souveränen Gesetzgebers, wie sie seit Bodin in verschiedenen Varianten
auftritt und schließlich von Rousseau als Volkssouveränität demokratisiert wird, liegt der
konventionelle Charakter auf der Hand. Unter den säkularen und post-metaphysischen
Bedingungen der Moderne lässt sich die letzte oder höchste Kompetenz-Norm der
Rechtsetzung nur noch auf diejenigen zurückführen, die sich explizit oder implizit ent-
schließen, eine künstliche normative Ordnung des Rechts zu errichten und sich in ihrem
Verhalten wechselseitig daran zu orientieren, also sich, wie Lon Fuller es formuliert hat-
te, auf das Projekt einlassen, ihr Verhalten rechtlichen Normen zu unterwerfen.17

Nur das Recht ist daher eine normative Ordnung, die anders als andere eines solchen
Entschlusses bedarf, während dies z.B. bei der Moral nicht der Fall ist. Dieser Entschluss
wird in einem performativen Akt realisiert, der die Konvention des Rechts etabliert, zu-
nächst in der Form der Erkenntnisregel. Damit wird eine Kompetenz-Konvention ge-
schaffen, die für das Recht konstitutiv ist. Wie auch immer man diese (sekundäre) Er-
mächtigungsnorm interpretiert, als transzendentale Bedingung (Kelsens Grundnorm)
oder als soziales Faktum (H.L.A. Harts Anerkennungsregel), letztlich ist sie in jenem ge-
meinschaftlichen Entschluss enthalten, eine Assoziation von Rechtsgenossen zu gründen.
Und wie alle performativen Akte setzt auch dieser Personen voraus, die diesen Akt voll-
ziehen und sich damit zu solchen Personen machen, die Autoren und Adressaten sekun-
därer und primärer Normen sind. Zumindest diejenigen Rechtspersonen, die an der kon-
ventionellen Praxis der Erkenntnisregel teilnehmen, aber auch solche, die sich das Projekt
zu eigen machen, ihr Zusammenleben in der Form des Rechts zu regeln, beziehen sich in
kritisch-reflektierender Einstellung auf Ermächtigungs-, Verhaltens-, Sanktions-, Verfah-
rens- und Organisationsnormen. Auch wenn eine Rechtsordnung vom externen Stand-
punkt aus befolgt werden kann, setzen zumindest der Vollzug des Entschlusses und die
Teilnahme an der Praxis der Erkenntnisregel einen internen Standpunkt bei den Beteilig-
ten voraus.

16 Habermas (Fn. 5), 668.
17 Vgl. dazu Habermas (Fn. 5), 141 u. 163.

327 Klaus Günther · Geteilte Souveränität, Nation und Rechtsgemeinschaft 327

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


Nur vom internen Standpunkt aus können sich die zu einer Assoziation zusammen-
schließenden Personen den performativen Akt so zurechnen und für diesen in der Weise
einstehen, dass er auf sie selbst, das heißt auf ihren je individuellen Entschluss zurückge-
führt werden kann – sowohl gegenüber sich selbst als auch allen übrigen assoziierten
Rechtsgenossen. Sie legen sich damit auf die Folgen ihres Entschlusses so fest, dass diese
für sie verbindlich werden. Dies setzt sich in der künstlich erzeugten normativen Ord-
nung des Rechts mit einer weiteren Konvention fort: Die Rechtspersonen, zu denen sich
die Beteiligten durch ihren Entschluss machen, eine Assoziation von Rechtsgenossen zu
gründen, müssen sich als Adressaten des Rechts zugleich auch als verantwortliche Perso-
nen verstehen. Lon Fuller hat bereits die Vermutung geäußert, dass das ganze Unterneh-
men, menschliches Verhalten einer Regierung durch Regeln zu unterwerfen, notwendi-
gerweise voraussetze, dass die Adressaten der Regeln als Personen konzipiert würden,
die Regeln zu verstehen und zu befolgen in der Lage sind sowie für Regelverletzungen
verantwortlich gemacht werden können.18 Am deutlichsten wird dies im Falle der Kom-
petenz-Normen oder sekundären Regeln, da hier Zurechenbarkeit und Verantwortlich-
keit nur die Kehrseite der Kompetenz zur Normsetzung, -änderung und -anwendung
sind. Auch die Forderung nach Normkonformität und die Kritik an normabweichendem
Verhalten richtet sich an Adressaten, die sich als verantwortliche Personen verstehen. Die
Kehrseite dieser Verantwortlichkeit ist freilich die Selbstermächtigung der sich zu einer
Assoziation von Rechtsgenossen zusammenschließenden Personen. Ihr Entschluss er-
langt seine Verantwortlichkeit begründende Verbindlichkeit nur dadurch, dass die Asso-
ziierten sich wechselseitig die Ermächtigung zusprechen, eine Assoziation gründen zu
können.

Vorweggenommen hatten die Einsicht in den artifiziellen und instrumentellen Charakter
des Rechts bereits die Theorien des Sozialvertrages. Hier wird der Zusammenschluss zu
einer politischen Gemeinschaft unter einer gemeinsamen Gesetzgebung explizit auf einen
wechselseitigen Vertrag eines jeden mit einem jeden gegründet, der von jedem Einzelnen
auch performativ explizit geschlossen werden muss. Erforderlich wird dieser Vertrags-
schluss deswegen, weil die Vertragspartner durch ihre natürlichen Rechte, namentlich das
Recht auf subjektive Freiheit, bereits rechtlich individuiert sind, so dass die mit dem Zu-
sammenschluss einhergehende Einschränkung eines ursprünglich unendlichen Rechts auf
subjektive Freiheit nur unter der Bedingung rechtlich möglich wird, dass jeder Einzelne
zustimmt. Freilich verkennen diese Theorien weitgehend, dass mit dem performativen
Akt des Zusammenschlusses durch das Erfordernis der zustimmenden Willenserklärung
eines jeden Einzelnen bereits implizit das Demokratieprinzip in Anspruch genommen
wird. Zumindest Hobbes und Locke meinen jedoch, die durch den Vertrag geschaffene
souveräne Gesetzgebung im Gesellschaftszustand dann nicht mehr entsprechend durch
eine demokratische Meinungs- und Willensbildung fortsetzen zu müssen. Den performa-
tiven Sinn des gemeinsamen, aber durch jeden Einzelnen vollzogenen Entschlusses, eine
Assoziation von freien und gleichen Rechtsgenossen zu gründen, wird erst Rousseau mit
dem Konzept der Volkssouveränität und Kant mit der öffentlichen republikanischen Ge-
setzgebung ausbuchstabieren.

IV.

18 Lon Fuller, The Morality of Law, Oxford 1964, 162.

328 KJ 49 (2016) Heft 3 328

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


Ebenso rudimentär lassen die Sozialvertragstheorien auch den Zusammenhang zwi-
schen dem künstlichen Charakter der Erzeugung einer Rechtsgemeinschaft und der Indi-
vidualisierung in einzelne Menschenrechtssubjekte erkennen. Denn nur dann, wenn eine
politische und rechtlich integrierte Gemeinschaft nicht mehr naturwüchsig entsteht,
wenn sie nicht, wie Aristoteles es noch behauptet hatte, aus einer politischen Natur des
Menschen hervorgeht, nur dann, wenn Menschen als individuierte Personen mit je eige-
nen Rechten anerkannt werden, nur dann lässt sich eine politisch und rechtlich integrier-
te Gemeinschaft als künstlicher Zusammenschluss, als Assoziation von freien und glei-
chen Rechtsgenossen verstehen, die sich ausdrücklich dazu entschließen müssen, ihr Zu-
sammenleben mit Mitteln des Rechts zu regeln. In der Idee natürlicher subjektiver Rech-
te kommt dieser Gedanke der Selbstermächtigung zur Selbstbestimmung bereits rudi-
mentär zum Ausdruck, der dann später in den Menschenrechten explizit artikuliert wird.
Unter individuierten Menschenrechtssubjekten ist eine politische und rechtlich integrier-
te Gemeinschaft nur als ein Zusammenschluss eines jeden mit einem jeden möglich. Mit
den Menschenrechten werden die sich Assoziierenden zu den sich selbst ermächtigenden
Subjekten, die sich den Entschluss zur Bildung einer Assoziation dann auch zur je eige-
nen Verantwortlichkeit zurechnen können. Die Erfahrung, selbst ermächtigt zu sein, eine
Assoziation freier und gleicher Rechtsgenossen zu gründen, lässt sich historisch wiede-
rum vor allem in den Gründungsakten der amerikanischen und der französischen Revo-
lution wiederfinden, auch wenn diese sich teilweise nicht als Neuanfang, sondern als
Wiederherstellung eines alten, aber korrumpierten Rechts dargestellt haben. So deutet
Marcel Gauchet die Erklärung der Menschenrechte als Lösung des Legitimationspro-
blems, das die Assemblée Nationale in dem Augenblick lösen musste, da sie sich mit der
Aufgabe konfrontiert sah, eine verfassunggebende Gewalt auszuüben.19 Die Nationalver-
sammlung versteht sich selbst nur als „Übermittler“ der Menschenrechte und sieht sich
gezwungen, diese allgemeingültig zu formulieren: „Denn nur eine – wie Dupret es am
18. August ausdrückt – Erklärung der Rechte für alle Menschen, für alle Zeiten und für
alle Länder besitzt die unanfechtbare und unwiderstehliche Autorität, die die Mitglieder
der Verfassunggebenden Versammlung brauchten, um ihr Vorhaben abzusichern.“20

Es ist daher kein Zufall, dass sich zumindest mit den revolutionären Gründungsakten
der amerikanischen und französischen Revolutionen die Gründer einer Assoziation von
Rechtsgenossen zugleich immer auch als Bürger zweier Welten verstanden haben. Chro-
nologisch werden erst die allgemeinen und universalen Menschenrechte erklärt, anschlie-
ßend eine Verfassung für ein bestimmtes Volk unter kontingenten und spezifischen Um-
ständen gegeben. Oft geschieht dies auch in ein- und demselben Setzungsakt, indem die
Menschenrechte der Verfassung vorangestellt werden. Immer hat dies jedoch den Sinn,
dass die Menschenrechte jenseits ihres spezifischen normativen Gehalts jene Selbster-
mächtigung zum Ausdruck bringen. Mit der Erklärung der Menschenrechte war den As-
soziierten bewusst, dass sie mit den Menschenrechten auch zugleich einer universalen
oder kosmopolitischen Assoziation angehören, die sich aber nur unter den überkommenen
Bedingungen territorial begrenzter Herrschaft völkerrechtlich souveräner Staaten ver-
wirklichen ließ. Ihre revolutionäre Verwirklichung war nur in einer Pluralität von Natio-
nen möglich, die je für sich die Menschenrechte unter den kontingenten Bedingungen

19 Marcel Gauchet, Menschenrechte, in: Francaois Furet/Mona Ozouf (Hrsg.), Kritisches Wörter-
buch der Französischen Revolution, Bd. 2, Frankfurt am Main 1996, 1180 ff. (1186).

20 Ebd., 1186.

329 Klaus Günther · Geteilte Souveränität, Nation und Rechtsgemeinschaft 329

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


ihrer jeweiligen historischen Situation interpretieren, ausgestalten und in Kraft setzen
mussten. Aber bereits in diesen Gründungsakten kommt zumindest eine schwach ausge-
prägte geteilte Souveränität zum Ausdruck. Denn bereits hier treten die verfassunggeben-
den Bürger sich selbst in der doppelten Rolle als assoziierte Menschenrechtssubjekte und
als Bürger einer Nation gegenüber. Sie geben sich ihre Verfassung nicht nur im Lichte der
Menschenrechte, sondern auch in einer Rechtsform, in der der Status jedes Einzelnen als
Subjekt dieser Menschenrechte bereits vor der Verfassunggebung so schwach wie auch
immer institutionalisiert ist. Erst die Menschenrechte lassen sie jener ungeheuren Selbst-
ermächtigung zur Erzeugung einer Assoziation von Rechtsgenossen innewerden, die so-
wohl von den christlichen Kirchen als auch von den konservativen politischen Parteien
nur als Ausdruck einer gottlosen Selbstüberheblichkeit verstanden werden konnte.

Der konventionelle und artifizielle Charakter einer Assoziation von freien und gleichen
Rechtsgenossen scheint nun im Widerspruch zu stehen zu der Erfahrung von Angehöri-
gen einer Nation, die ihr Selbstverständnis auf lokale und regionale Überlieferungen, Tra-
ditionen und ethnische Zugehörigkeit gründen. Den aus diesen Narrativen hervorgegan-
genen Normen, oftmals in langwierigen und heftigen sozialen Kämpfen durchgesetzt,
scheint größeres Vertrauen entgegengebracht zu werden als den abstrakten und universa-
len Rechten.

Diese Argumentation übersieht freilich, dass die Nation selbst ursprünglich eine artifi-
zielle Organisationsform war, die häufig noch nicht einmal an eine gemeinsame Sprache
anknüpfen konnte. „Keine Nation ist, wenn man das Wort im modernen Sinne versteht,
ohne eine politische Mobilisierung der Massen entstanden; Nationen bestehen aus Staats-
bürgern und bilden politisch und rechtlich, in diesem Sinne nicht mehr naturwüchsig,
sondern intentional und künstlich integrierte Gemeinschaften.“21 Verschiedene Ethnien,
Kulturen, Stämme, Regionen mit ihren jeweiligen Mentalitäten und sittlichen Besonder-
heiten lassen sich unter dem gemeinsamen Dach einer Nation zusammenführen. Oftmals
geht die Nationenbildung historisch einher oder ist das Resultat langwieriger Kämpfe
und Auseinandersetzungen mit lokalen Herrschaften. Deren Konkurrenzverhältnis wird
nach und nach neutralisiert, indem sich eine zentrale Herrschaft etabliert, die jene eigen-
ständigen lokalen Gewalten entwaffnet und selbst zu einem Gewaltmonopolisten wird.
Zu einer Nation zu gehören, bedeutet daher zunächst nichts anderes als unter gemeinsa-
men Gesetzen und einer gemeinsamen Gesetzgebung zusammenzuleben, ungeachtet der
vielfältigen lokalen und regionalen Traditionen mit ihren je eigenen Werten, Identitäten
und Ethnien. Deren normative Geltung wird für den Fall, dass sie mit dem gemeinsamen
Gesetz der Nation kollidiert, als nachrangig behandelt. Entscheidend ist, dass das ge-
meinsame Gesetz und die gemeinsame Gesetzgebung inklusiv und gleich sind, d.h., dass
niemand von der Geltung des gemeinsamen Gesetzes ausgeschlossen und jeder Staatsbür-
ger vor dem Gesetz gleich ist. Es ist diese Gleichheit vor dem Gesetz, die zunächst die
Einheit der Nation stiftet und allen Staatsbürgern den gleichen Status verleiht, so dass
sich die Staatsbürgerrolle im Medium der Nation differenziert von den sonstigen Rollen,
die eine Person kraft ihrer Zugehörigkeit zu und ihrer Mitgliedschaft in weiteren beson-
deren Kontexten hat. Die Nation ist zunächst also nur eine Chiffre für eine besondere

V.

21 Habermas (Fn. 1), 177.

330 KJ 49 (2016) Heft 3 330

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


Art von Gemeinsamkeit, die in nichts anderem besteht als in einer inklusiven staatsbür-
gerlichen Gleichheit. Zugleich ist sie ein Code für den Staatsbürgerstatus, indem die
staatsbürgerlichen Rechte an die (nationale) Staatsbürgerschaft gebunden werden.

Eine wichtige Funktion hat in diesem Kontext der Begriff der Assoziation. Er bringt
den performativen Akt des Zusammenschlusses Einzelner zu einer Nation zum Aus-
druck. Der Entschluss, sich zu einer Assoziation von freien und gleichen Rechtsgenossen
zusammenzuschließen, fällt insofern mit dem Entschluss, eine Nation zu bilden, zusam-
men, als die eine ohne die andere nicht möglich ist. Eine Nation ist nämlich ursprünglich
nichts anderes als eine Assoziation von freien und gleichen Rechtsgenossen in einem in-
dividuellen Fall – dem individuellen Fall einer Bevölkerung auf einem äußerlich begrenz-
ten Territorium unter kontingenten und spezifischen historischen, geographischen, sozia-
len, ökonomischen und kulturellen Bedingungen.

Es ist der Abbé Sieyes, der diesen Zusammenhang zwischen der Assoziation von
Rechtsgenossen und Nation in seiner berühmten Schrift Was ist der Dritte Stand? aus
dem Jahre 1789 aufzeigt: „Was ist eine Nation? Eine Körperschaft von Gesellschaftern,
die unter einem gemeinschaftlichen Gesetz leben und durch dieselbe gesetzgebende Ver-
sammlung repräsentiert werden usw.“22 („Qu`est-ce qu`une nation? Un corps d´associés
vivant sous une loi commune et représenté par la meme legislature, etc.”).

Der entscheidende historische Vorgang, in dem diese Assoziation geschaffen wird, ist
die Verabschiedung der Dekrete in der Nacht des 4. auf den 5. August 1789 in der As-
semblée Nationale. Auf Vorschlag des Vicomte de Noailles werden alle grundherrlichen
Rechte, die Ämterkäuflichkeit, der Kirchenzehnte, die Zünfte und Innungen sowie die
Privilegien von Provinzen und Einzelpersonen abgeschafft. Francois Furet interpretiert
die Ereignisse dieser Nacht so: „In dieser Nacht zerbricht gewissermaßen eine durch vie-
le Jahrhunderte geformte Rechts- und Gesellschaftsordnung, die sich aus einer Hierar-
chie voneinander isolierter und durch ihre Privilegien definierter Stände, Körperschaften
und Gemeinwesen zusammensetzte. An ihre Stelle tritt ein Gesellschaftsgefüge, das als
ein Zusammenschluss freier und gleicher Individuen aufgefasst wurde, die nur der allsei-
tigen Autorität der Gesetze unterliegen.“23 Vor allem die Abschaffung der Ämterkäuf-
lichkeit und die damit einhergehende Gleichheit des Zugangs zu allen Ämtern sind nach
Furet die entscheidenden Schritte: „Die Zulassung aller Bürger zu allen Ämtern besiegelt
die Gleichheit der Individuen vor dem Gesetz – die Vorbedingung für ihren Zusammen-
schluss in einer Nation.“24

Damit wird deutlich, dass der Zusammenschluss zu einer Assoziation von freien und
gleichen Rechtsgenossen eine Vorbedingung für den Zusammenschluss zu einer Nation
ist – eine individuierte Gemeinschaft unter einer gemeinsamen Gesetzgebung. In der
Selbstkonstituierung der Assemblée Nationale als Assemblée Constituante und mit dem
allgemeinen Wahlrecht wird dann der performative Sinn dieses Zusammenschlusses in
Gestalt der Souveränität des einen Volkes institutionalisiert. Die Nation ist dann eigent-
lich nichts anderes als der Träger der Assoziation von Rechtsgenossen auf dem äußerlich
abgegrenzten Territorium einer Bevölkerung und fungiert solcherart als Zurechnungs-

22 Abbé Sieyes, Was ist der Dritte Stand? (1789), in: ders., Politische Schriften 1788-1790, übers. v. E.
Schmitt u. R. Reichardt, 2. Aufl. München Wien 1991, 124.

23 Francois Furet, Die Nacht des 4. August, in: F. Furet/M. Ozouf (Hrsg.), Kritisches Wörterbuch
der französischen Revolution, Bd. 1, Frankfurt am Main 1996, 146.

24 Furet (Fn. 23), 151.

331 Klaus Günther · Geteilte Souveränität, Nation und Rechtsgemeinschaft 331

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


subjekt für die Aufgabe, eine Verfassung mit einer republikanisch-demokratischen Ge-
setzgebung zu schaffen.

Wie konnte nun aber aus diesem ursprünglichen Verständnis der Nation als einer beson-
deren Assoziation, die aus einer allgemeinen Assoziation von freien und gleichen Rechts-
genossen hervorgeht, jenes ethno-nationalistische Verständnis werden, das in den Impe-
rialismus des späten 19. Jahrhunderts und die Menschheitskatastrophen des 20. führte -
und das sich heute gegen die Idee einer geteilten Souveränität zwischen Nationalstaat
und EU hartnäckig zu sperren scheint?

Ein Grund für diese fatale Entwicklung scheint darin zu liegen, dass die Konzeption
des Abbé Sieyes im Augenblick ihrer revolutionären Verwirklichung auf das überkomme-
ne westfälische System der Konkurrenz äußerlich souveräner Staaten traf. Dieses zum
Zweck der Friedenserhaltung geschaffene System zwang die Staaten, sich nach außen ab-
zugrenzen und gegeneinander zu behaupten. In dem Maße, wie die Selbstbehauptung
zum dominierenden politischen Imperativ wurde, drohte die mit den universalen Men-
schenrechten und der Volkssouveränität in Gang gesetzte Dynamik abgebremst zu wer-
den. Die Staaten wurden zu Monaden, zu Kampf- und Schicksalsgemeinschaften. Kant
war der einzige, der bereits 1795 in seiner Schrift „Zum ewigen Frieden“ das Spannungs-
verhältnis zwischen unfriedlicher Staatenkonkurrenz und der Bewahrung der Errungen-
schaften der bürgerlichen Revolutionen erkannte. Deshalb setzte er in den drei Definiti-
vartikeln diesem sich zunehmend verschärfenden Dilemma das Projekt einer schwachen
Konstitutionalisierung des Verhältnisses der Staaten entgegen. Demnach sollten alle Staa-
ten für sich das Prinzip der republikanischen Gesetzgebung realisieren, sich also als As-
soziation freier und gleicher Rechtsgenossen gleichsam selbst rekonstruieren, ihr Verhält-
nis untereinander durch ein Völkerrecht friedlich regeln und mit dem Weltbürgerrecht
der Hospitalität den Keim zu einem Weltbürgerrecht legen, das nicht zu einer Weltrepu-
blik gehört, sondern unter Wahrung der einzelstaatlichen Souveränität minimale Ansprü-
che eines jeden Einzelnen an die fremden Staaten anerkennt. Bereits hier zeichnet sich
konstruktiv der einzig aussichtsreiche Weg zur Vermeidung des ethno-nationalistischen
Selbstmissverständnisses ab, indem die Zugehörigkeit des Menschen zu mehreren
Rechtssystemen gleichzeitig anvisiert wird.

Die Nation, die für die Gründung einer freiwilligen Assoziation von Rechtsgenossen
zunächst nur als Träger und Zurechnungssubjekt fungierte, verdunkelte nun in dem Ma-
ße, wie die Staatenkonkurrenz virulenter und konfliktträchtiger wurde, den künstlichen,
voluntaristischen Erzeugungscharakter einer Rechtsgemeinschaft. Dies lässt sich bereits
innerhalb der Französischen Revolution selbst erkennen, wenn mit Beginn der Koaliti-
onskriege die Anrufung der Nation dazu dient, sich gegenüber dem äußeren Feind – den
revolutionsfeindlichen Monarchien – wehrhaft zusammenzuschließen. Auf der Gegensei-
te werden später im Zuge und Gefolge der napoleonischen Kriege nationale Codierungen
verwendet, um sich von Fremdherrschaft zu befreien – dokumentiert in zahllosen „Auf-
rufen an die Nation.“25 Auch wenn hier zumindest in der ersten Hälfte des 19. Jahrhun-

VI.

25 S. z.B. J.G. Fichtes „Reden an die deutsche Nation“, Berlin 1807. Obwohl Fichte an der Idee einer
auf Vernunft gegründeten Rechtsgemeinschaft festhält, sucht er gleichzeitig nach einem vorgegebe-
nen, unverfügbaren Grund in einer besonderen kollektiven Identität, die er in der deutschen Spra-
che gefunden zu haben glaubt. Ihre Sprache sei ein besonderer Vorzug und Vorteil der Deutschen,

332 KJ 49 (2016) Heft 3 332

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


derts das Prinzip einer menschenrechtlich interpretierten Volkssouveränität noch präsent
war, drängte sich die Nation als Schicksals- und Kampfgemeinschaft zunehmend in den
Vordergrund. Das Volk hatte vermeintlich zuerst eine Nation zu sein oder zu werden,
notfalls im blutigen Kampf gegen andere Staaten, um sich erst dann als eine agonal und
vorrechtlich hervorgebrachte Nation eine Verfassung zu geben. Sich zu einer Nation zu-
sammenzuschließen, erscheint dann als ein vorpolitischer und vorrechtlicher, gleichsam
ethisch-existentieller Akt, der eine vermeintliche ethnische, oftmals an die gemeinsame
Sprache oder Herkunft anknüpfende ethnische Identität manifestiert und als Vollzug von
geschichtsteleologischen Ideen präsentiert wird, die in historischen Narrativen überliefert
wurden. An die Stelle der konstruierten Einheit einer Assoziation gleicher und freier
Rechtsgenossen tritt die vermeintlich vorgefundene Homogenität einer aus vorrechtli-
chen sittlichen Normen gewachsenen, sich nach außen abgrenzenden Nation. Wie sich
am Beispiel der deutschen Geschichte des 19. Jahrhunderts nachvollziehen lässt, blieben
die politischen Forderungen nach nationaler Einheit den Fürsten nur so lange suspekt,
wie sie mit den Forderungen nach Volkssouveränität und Menschenrechten einhergingen.
Von dem Augenblick an, da sich die Bestrebungen nach nationaler Einheit mit histori-
schen Narrativen einer geschichtsteleologisch angelegten nationalen Identität identifiziert
hatten, konnten sie problemlos für eine autoritäre und hegemoniale borussische Macht-
politik instrumentalisiert werden und verloren somit ihren Schrecken für die Fürsten.
Das erfolgreiche Bestehen in der Staatenkonkurrenz durch eine gefestigte nationale Iden-
tität gewann Vorrang vor Menschenrechten und Volkssouveränität.

In der Folge davon verflüchtigte sich auch die durch Menschenrechte begründete uni-
versale Assoziation freier und gleicher Rechtsgenossen zu einer moralischen Idee – die
Konstruktion einer zweiten, menschenrechtlichen Assoziation neben der nationalstaatli-
chen Rechtsgemeinschaft erschien so nicht nur faktisch, sondern auch rechtlich unmög-
lich. Dieser Wandel wurde zusätzlich beglaubigt durch einen staats- und völkerrechtli-
chen Souveränitätsbegriff, der sich auf das äußere Verhältnis der Staaten als Völkerrechts-
subjekte fixierte und in dem friedenserhaltenden Prinzip der Nichteinmischung in die in-
neren Angelegenheiten eines anderen Staates seinen prägnanten Ausdruck fand. Erst ak-
tuell verändert sich dieses einseitige Verständnis von Souveränität durch die Erinnerung
daran, dass jeder Staat eine Schutzverantwortung für die Menschenrechte seiner Bevölke-
rung trägt, die notfalls die Staatengemeinschaft zu einer humanitären Intervention ver-
pflichtet. Hier wird der ursprüngliche Zusammenhang zwischen nationalstaatlicher Sou-
veränität und kosmopolitischer Assoziation aller Menschenrechtssubjekte wieder herge-
stellt. Die nationalstaatliche Souveränität steht und fällt damit, dass sie die Menschen-
rechte auf dem abgegrenzten Territorium für die Staatsbürgerinnen und Staatsbürger ver-
wirklicht. Die Staatengemeinschaft tritt insofern als Träger und Zurechnungssubjekt der
kosmopolitischen Assoziation der Menschenrechtssubjekte auf.26

Komplementär dazu setzt das Völkerstrafrecht, wie es im Rom-Statut des Internatio-
nalen Strafgerichtshofes und in den nationalen Völkerstrafgesetzbüchern positiviert wor-
den ist, eine zumindest antizipierte universelle Assoziation von Menschenrechtssubjek-

mit dem sie sich nicht nur von allen anderen Nationen unterscheiden, sondern auch eine Vorrang-
stellung einnehmen würden.

26 Zu den damit einhergehenden Problemen s. Klaus Günther, Responsibility to Protect and Preven-
tive Justice, in: Andrew Ashworth/Lucia Zedner/Patrick Tomlin (Hrsg.), Prevention and the Lim-
its of the Criminal Law, Oxford (Oxford UP 2013), 69-90.

333 Klaus Günther · Geteilte Souveränität, Nation und Rechtsgemeinschaft 333

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


ten voraus. Es spricht seine Adressaten in der Doppelrolle als Staatbürger einer nationa-
len Rechtsordnung und als Menschenrechtssubjekte an. Damit mutet es ihnen zu, das
Gebot der Rechtstreue gegenüber der je eigenen nationalen Rechtsordnung an die kri-
tisch-reflektierende Einstellung eines Mitglieds der universellen Assoziation der Men-
schenrechtssubjekte zu binden. Wenn im Kollisionsfall die Befolgung einer Rechtsnorm
zugleich fundamentale Menschenrechte in so massiver Weise verletzt, dass dadurch Tat-
bestände des Völkerstrafrechts erfüllt werden, verlangt das Völkerstrafrecht, der Recht-
streue gegenüber den Menschenrechten Vorrang zu geben, also Rechtstreue gegenüber
der je eigenen Rechtsordnung zu verweigern.27 Sekundiert wird der Zweck, Vertrauen in
die Geltung der Menschenrechte zu stabilisieren, durch die Bestrafung der Träger natio-
naler öffentlicher Gewalt, die menschenrechtswidriges Recht gesetzt (und durchgesetzt)
haben. Ihre Autorität wird für illegitim erklärt, sodass ihre Gesetzgebung als Rechtsquel-
le unwirksam ist.28 Dass die universelle Assoziation der Menschenrechtssubjekte die
gleichmäßige, nicht selektive Anwendung ihres Völkerstrafrechts erst noch lernen muss,
steht freilich auf einem anderen Blatt – das aber nur deshalb (selbst-)kritisch geschrieben
werden kann, weil niemand und erst recht kein Nationalstaat auf Dauer sich dem Recht-
fertigungsverlangen des Weltbürgers gegenüber dem (National-)Staatsbürger (bzw. dem
Träger nationaler öffentlicher Gewalt) entziehen kann.

Allerdings darf auch nicht übersehen werden, dass die kosmopolitische Assoziation al-
ler Menschenrechtssubjekte nicht nur durch das Faktum der Konkurrenz souveräner
Nationalstaaten nahezu zum Verschwinden gebracht wurde, sondern dass sie sich in ihrer
eigenen historischen Praxis gleichsam auch von innen aushöhlte. Auch hier lassen sich die
Ursprünge bis zu den revolutionären Gründungsakten zurückführen, so namentlich im
widersprüchlichen Verhältnis zur Sklaverei. Evident ist dies in den USA. In Frankreich
wird 1794 die Sklaverei zwar per Gesetz abgeschafft, doch bleibt dies weitgehend un-
wirksam, mit der Ausnahme von St. Domingo, wo die afrikanischen Sklaven jedoch erst
durch mehrere Aufstände die Geltung der Menschenrechte für sich selbst durchsetzen
mussten. Napoleon führt die Sklaverei dann 1802 wieder ein, bereits angetrieben von
dem Bestreben, Frankreich im internationalen wirtschaftlichen Konkurrenzkampf zu
stärken. 1804 führen die Sklaven auf St. Domingo einen Befreiungskrieg, an dessen Ende
Haiti als erste unabhängige Nation ehemaliger afrikanischer Sklaven gegründet wird.29

Freilich dauert es weltweit noch fast ein weiteres Jahrhundert bis zur endgültigen Ab-
schaffung der Sklaverei. Doch beginnt sich daraufhin sogleich ein „post-emanzipatori-
scher Rassismus“30 durchzusetzen, der mithilfe vermeintlich biologisch begründeter Dis-
kriminierungen ethnische Minderheiten (und darunter vor allem die Nachkommen der
vormals versklaven Afrikaner) aus der kosmopolitischen Assoziation der Menschen-
rechtssubjekte ausschließt. Das Los der Bevölkerungen in den Kolonien ist zumeist nicht
besser, und je mehr sie der westlichen mission civilisatrice unterworfen werden, desto
selbstverständlicher scheint es gerechtfertigt, ihnen die Menschenrechte vorzuenthalten –

27 Vasco Reuss, Zivilcourage als Strafzweck des Völkerstrafrechts. Was bedeutet positive Generalprä-
vention in der globalen Zivilgesellschaft?, Münster 2012.

28 Klaus Günther/Vasco Reuss, Legitimation des Völkerstrafrechts in Deutschland – Völkerstrafrecht
als Bürgerstrafrecht, in: Christoph Safferling/Stefan Kirsch (Hrsg.), Völkerstrafrechtspolitik – Pra-
xis des Völkerstrafrechts, Berlin/Heidelberg 2014, 127-163.

29 S. dazu sowie zur zeitgenössischen und zur späteren Rezeption, aber auch zum kommunikativen
Beschweigen dieses Ereignisses, Susan Buck-Morss, Hegel und Haiti, Berlin 2011, 58 ff.u. 129 ff.

30 Jürgen Osterhammel, Sklaverei und die Zivilisation des Westens, München 2000, 35.

334 KJ 49 (2016) Heft 3 334

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


und sei es auch nur vorerst, aber auf unbestimmte Zeit, bis sie sich der einseitigen, okzi-
dentalen Interpretation der Menschenrechte angepasst haben. Es dauert auch nicht lange,
bis Rassismus und Nationalismus eine unheilvolle Mischung eingehen, die auf jede belie-
bige ethnische Minderheit innerhalb einer Nation oder im Zuge von Eroberungskriegen
auf Minderheiten unterworfener Nationen angewendet werden kann, um deren Exklusi-
on oder Vernichtung zu rechtfertigen.

Ebenfalls evident ist der Widerspruch zwischen der kosmopolitischen Assoziation al-
ler Menschenrechtssubjekte und der Exklusion der Frau. Olympe de Gouges Versuch im
Jahre 1791, der Menschenrechtserklärung von 1789 eine Erklärung der Rechte der Frau
und der Bürgerin zur Seite zu stellen, indem sie nichts anderes tat, als die universelle Er-
klärung folgerichtig auf das Verhältnis zwischen Frauen und Männern anzuwenden, ver-
hallte folgenlos. Dafür wurden Frauen in der Folgezeit aber umso mehr in ethno-natio-
nalistische Narrative inkludiert, vor allem unter bio-politischen Aspekten. Sie hatten zur
Steigerung der Fertilitätsrate der Nation und damit zum demographischen Konkurrenz-
kampf zwischen den Nationen beizutragen. Die Nation als Schicksals- und Kampfge-
meinschaft war auf den stetigen Nachwuchs und dessen Erziehung zu produktiven Ar-
beitskräften und wehrfähigen Männern existentiell angewiesen.

In dem Maße, wie ethno-nationalistische Narrative das Selbstverständnis einer Asso-
ziation von Rechtsgenossen dominieren, verstehen die Staatsbürger die Interpretation
und Ausgestaltung ihres Systems der Rechte ausschließlich als Teil eines ethisch-politi-
schen Diskurses über die jeweilige nationale Identität. Der nationalistisch gesinnte Staats-
bürger fällt sich in diesem Diskurs gleichsam selbst ins Wort und bringt sich in seiner
Rolle als Weltbürger und Menschenrechtssubjekt selbst zum Schweigen. Er wird sich sei-
ner Doppelrolle nicht bewusst, das nationalstaatsbürgerliche Selbstbewusstsein verwan-
delt sich in eine von sich selbst entfremdete Gestalt, abgetrennt vom weltbürgerlichen
status constituens. Nur in seltenen revolutionären Augenblicken erwacht die Erinnerung
daran, dass er/sie im Kampf um Freiheitsrechte, politische Mitwirkungsrechte und sozia-
le Teilhaberechte31 auf normative Ressourcen zurückgreift, die in dem versunkenen, fast
schon vergessenen und fremd gewordenen Land der kosmopolitischen Assoziation aller
Menschenrechtssubjekte liegen. Ansonsten sind es die Ausgeschlossenen, die Diskrimi-
nierten und Benachteiligten, die sich auf diese Assoziation berufen, wenn sie unter Beru-
fung auf die Menschenrechte die Tür zu dem nationalen Raum des Diskurses über die
Grund- und Bürgerrechte aufstoßen. Nur aus der universellen Assoziation können sie
gegenüber der nationalen Assoziation die Autorität beziehen, neue Rechte einzufordern.
Denn die Assoziation zu einer nationalen Rechtsgemeinschaft ist ja nichts anderes als das
Ergebnis des Entschlusses, die universelle Assoziation der Menschenrechtssubjekte auf
dem umgrenzten Territorium unter einem gemeinsamen Gesetz zu verwirklichen. Die
Kämpfe um das System der Rechte, um Freiheit, soziale Gerechtigkeit und politische
Teilnahme werden zwar national geführt, aber nur deshalb, weil die Menschenrechte sich
zunächst nur als Grund- und Bürgerrechte nationaler Verfassungen realisieren lassen.
Mindestens drei Umstände sind es, aus denen sich die vorherrschende nationalhistorische
Deutung des errungenen Niveaus der Grund- und Bürgerrechte erklären lässt: Die Ver-
wobenheit dieser Kämpfe mit den jeweils verschiedenen historischen, sittlichen und loka-
len normativen Kontexten ebenso wie mit den jeweiligen sozialen, ökonomischen und
ökologischen Umständen, sowie schließlich das jeweilige – ebenso umkämpfte - nationa-

31 S. statt vieler nur: Thomas Marshall, Bürgerrechte und soziale Klassen, Frankfurt am Main 1992.

335 Klaus Günther · Geteilte Souveränität, Nation und Rechtsgemeinschaft 335

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


le Arrangement von Verfasssungsordnung, Rechtsstaat und Demokratie, das den institu-
tionellen Kontext einer Grundrechte ausschöpfenden Verfassungsdynamik bildet. Das
ändert jedoch nichts daran, dass Struktur und Dynamik dieses Kampfes um das System
der Rechte eine Folge des Entschlusses sind, sich zu einer Assoziation von Rechtsperso-
nen zusammenzuschließen, mit der die universelle Assoziation auf einem bestimmten
Territorium und unter kontingenten Umständen realisiert wird. In dem Maße, wie die
Staatsbürger/-innen mit ihrer nationalgeschichtlichen Deutung ihrer eigenen Kämpfe
sich dieses Zusammenhangs wieder bewusst werden, werden sie sich auch ihrer Doppel-
rolle wieder inne.

Nicht nur die Erfahrungen mit den durch einen ethnisch geprägten Nationalismus ausge-
lösten Menschheitskatastrophen, sondern vor allem die gegenwärtige Notwendigkeit
einer transnationalen Koordination und Kooperation, zunächst innerhalb Europas unter
den Staaten der EU, lassen den konstruktiven Charakter der Gründung einer Assoziation
von Rechtsgenossen wieder bewusst werden. Dieses Bewusstsein affiziert auch die Erfah-
rung der Staatsbürger einer Nation mit ihrer eigenen Geschichte. Erst in dem Maße, wie
der artifizielle und konstruktive Charakter des Projekts der demokratischen Verwirk-
lichung der Rechte auf Freiheit und Gleichheit wieder hervortritt, erscheint auch die ei-
gene Nationalgeschichte in einem anderen Licht. Sie lässt sich nunmehr als die jeweils
historisch und sozial bedingte, spezifische und individuelle Verwirklichungsgeschichte
dieses Projekts verstehen, die man nicht ohne Weiteres preisgeben will. „In Europa ist
heute unter selbstbewussten Bürgern die Überzeugung verbreitet, dass sie den demokra-
tisch und rechtsstaatlich verfassten Praktiken und Institutionen ihres Staates das fragile
Gut freier und relativ gerechter, sozialstaatlich halbwegs gesicherter Lebensverhältnisse
verdanken. (…) Ihre Nationalstaaten sollen auch in der Rolle von künftigen Mitgliedstaa-
ten als Garanten des schon erreichten Niveaus von Recht und Freiheit erhalten bleiben.“32

In dem Maße, wie diese Überzeugung zu dem legitimierenden Grund für die Bewahrung
der nationalen Souveränität wird, tritt aber auch der artifizielle und konstruktive Cha-
rakter dieser Praktiken und Institutionen wieder hervor.

Dieser Charakter tritt nun endlich aus dem Schatten des Ethno-Nationalismus heraus
und lässt damit konstruktiv den Gedanken einer geteilten Souveränität zu. Er nimmt nur
eine Einsicht wieder auf, die mit der modernen Rechtsform und ihrem Gebrauch durch
die Gründer einer Assoziation freier und gleicher Rechtsgenossen schon präsent war.
Dies setzt allerdings voraus, dass sich die Beteiligten mit dieser Einsicht zugleich in Dis-
tanz zu einem nationalstaatlichen, vorrechtlichen Selbstverständnis setzen.

Dabei ist es ironischerweise jener ursprüngliche interne Zusammenhang zwischen der
Assoziation freier und gleicher Rechtsgenossen und einer Nation, dessen erinnernder
Nachvollzug dazu beitragen könnte, sich heute gegenüber einem ethnisch-partikularen
Verständnis der Nation abzusetzen. Am konstruktiven und artifiziellen Charakter der
Nation als einer Assoziation freier und gleicher Rechtsgenossen lässt sich wie an einem
Modell ablesen, was mit der geteilten Souveränität heute zu institutionalisieren ist. Als
Unionsbürger treten wir in Distanz zu unserer national-staatsbürgerlichen Identität, so
wie in den Revolutionen Ende des 18. Jahrhunderts die Staatsbürger einer Nation in Dis-

VII.

32 Habermas (Fn. 1), 177.

336 KJ 49 (2016) Heft 3 336

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321


tanz zu ihren herkömmlichen Rechten und Privilegien, ihren ethnischen Zugehörigkeiten
und lokalen Identitäten getreten sind. Wird der konstruktive Charakter dieser geteilten
Souveränität erst einmal für alle Beteiligten durchsichtig, dann wird uns schließlich auch
bewusst, dass wir diese beiden Rollen nur übernehmen können, weil wir dabei immer
auch noch, wie schon in den bürgerlichen Revolutionen, zugleich Rechtsgenossen in der
weltbürgerlichen Assoziation der Menschenrechte sind. Deshalb ist die geteilte Souverä-
nität der Unionsbürgerschaft nur ein Zwischenschritt auf dem Wege zur kosmopoliti-
schen Rechtsgenossenschaft. Gegenwärtig sind es die Flüchtlinge und Asylsuchenden,
die diese Trias wieder in Erinnerung rufen, indem sie an unser aller kosmopolitische
Rechtsgenossenschaft appellieren.

Portofreie Buch-Bestellungen unter 
www.nomos-shop.de
Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

Die „Euro-Rettung“ als Demokratieproblem 

Gefährdet die „Euro-Rettung“ die Demokratie? Dietrich Murswiek präsentiert 
seine Schriftsätze aus den Prozessen gegen die Rettungspolitik. Das ist Staats- 
und Europarecht in Schriftsatzform, Argumente zu aktuellen Grundsatzfragen 
der demokratischen Legitimation im europäischen Staatenverbund. 

Die Eurokrise vor dem 
Bundesverfassungsgericht

Dietrich Murswiek

„Euro-Rettungsschirm“, Europäischer Stabilitätsmechanismus 

und Rettungsmaßnahmen der EZB

Nomos

Studien und Materialien

zur Verfassungsgerichtsbarkeit 114

Dokumentation der Schriftsätze und systematische Einführung

Die Eurokrise vor dem  
Bundesverfassungsgericht
„Euro-Rettungsschirm“,  

Europäischer Stabilitätsmechanismus und 

Rettungsmaßnahmen der EZB

Dokumentation der Schriftsätze  

und systematische Einführung

Von Prof. Dr. Dietrich Murswiek
2016, 726 S., geb., 78,– € 
ISBN 978-3-8487-1964-8 
eISBN 978-3-8452-6109-6
(Studien und Materialien zur Verfassungsge-
richtsbarkeit, Bd. 114)
nomos-shop.de/24084

eLibrary
Nomos Unser Wissenschaftsprogramm ist auch online verfügbar  

unter: www.nomos-elibrary.de

337 Klaus Günther · Geteilte Souveränität, Nation und Rechtsgemeinschaft 337

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:23:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-3-321

