Opus Dei - absurdes Werk? Eine liturgietheologische
Konfrontation mit Camus’ Konzept des Absurden

Stephan Tautz

Abstract

Much in liturgy appears absurd, whether due to the contradiction between theological claims and
actual experience, or its aesthetic, which often renders it a strange anachronism. But could these
absurd contrasts actually reveal an intentionally absurd dimension within liturgy itself? Must
liturgy not even embrace absurdity, considering its aim: an encounter with an infinitely intangible
God?

This article explores this question from a liturgical-theological perspective by examining liturgy,
understood as the church's worship, through Camus’ concept of the absurd and the absurd work.
First, it identifies potential critiques of liturgy that arise from its confrontation with the absurd.
Second, it presents possible liturgical-theological approaches to the concept of absurdity, focusing
on the deconstruction of divine presence in liturgy. Third, it broadens the view on the absurd,
proposing that the religious-liturgical approach to an unattainable God fosters a stance that can be
valuable for engaging with the absurd in a worldly context: playfully, like a child.

Key-Words
Absurd Art, Absurd Man, Camus, Liturgy, Play, Divine Absence

»Nah ist
Und schwer zu fassen der Gott.*
Holderlin, Patmos

1. Das Absurde (an) der Liturgie

Liturgie hat etwas Absurdes an sich - zumal in ihrer streng romisch
geordneten Form. Zu klar treten ihre Widerspriiche zwischen Anspruch
und Wirklichkeit zutage. So konnte man beispielsweise fragen, ob die
Eucharistiefeier, wie in der dogmatischen Konstitution Lumen Gentium
(LG) des II. Vatikanischen Konzils verlautbart, auch in der Wahrnehmung
der Gldubigen ,Quelle und Hohepunkt® (LG 11) allen christlichen Lebens
darstellt. Welch absurd hoher Anspruch, vergleicht man diese etwa mit
der ,alltdglichen® titigen Liebe in Partnerschaft und Familie. Rein sachlich,
d. h. in gesamtekklesiologischer Hinsicht betrachtet, trifft die Aussage aus
LG 11 womdglich zu, allerdings stellt sich dann die Frage, inwiefern die
tatsdchliche Feiergestalt der Eucharistie diesem Anspruch einen addquaten
Ausdruck verleiht. So halt zwar die Liturgiekonstitution Sacrosanctum Con-

269

10.02.2026, 01:13:07. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stephan Tautz

cilium (SC) fest, dass die ganze versammelte Gemeinde Tragerin der Litur-
gie ist und nicht etwa nur der am Altar zelebrierende Priester (vgl. SC 28).
Aber stellt das Konzept der sog. ,titigen Teilnahme® (lat. participatio actuo-
sa, vgl. SC 14), worunter man den bewussten innerlichen (!) Mitvollzug der
von einem Amtstrager stellvertretend ausgefithrten Handlungen versteht,
nicht eine widersinnige, tautologische Interpretation von aktiver Teilnahme
dar, die auf absurde Weise das Kirchenvolk von der aktiven Mitgestaltung
des Gottesdienstes ausschlie§t? Fiithren diese und viele andere durchaus
sinnvollen theologischen Aussagen iiber die Liturgie nicht in einen absur-
den Widerspruch zu der Wahrnehmung ihrer dufleren Gestalt? Apropos
Rezeptionsisthetik: Lasst sich Liturgie angesichts der in ihrer Form biswei-
len nur gering angepassten liturgiehistorischen Sondergestalten wie Prozes-
sionen oder Schreinerhebungen nicht trefflich als absurder Anachronismus
charakterisieren, als Hoftheater eines hierarchisch-absolutistischen Staates
in demokratischen Zeiten? Lauft Liturgie nicht immer wieder Gefahr, in
eine (vermeintlich) mittelalterlich-religiose (Hinter-)Welt zu entfiihren?

Aber womoglich ist dieser dsthetische Clash kein unbeabsichtigter Un-
fall, sondern bewusst gewollt und inszeniert. Denn will Liturgie nicht sogar
absurd sein, bedenkt man, was sie sein will: Begegnung mit einem prinzi-
piell un-fassbaren Gott. Und ist dieser Anspruch nach dem ,Tod Gottes*
in der Moderne nicht noch viel absurder geworden? Sind postmoderne
Kirchengebdude — man denke nur an Le Corbusiers Kapelle Notre Dame
du Haut in Ronchamp - nicht gerade Ausdruck des in der Moderne absurd
gewordenen Glaubens? Und noch etwas weiter gefasst: Ist Absurditat wo-
moglich ein Kerncharakteristikum der Liturgie selbst? So ist ein typisch
zeitgenossisches Ordnungsprinzip des liturgischen Raums das einer ,leeren
Mitte®, wie sie uns etwa im Haus der Stille (Didzese Graz-Seckau) begegnet.
Unter der Uberschrift ,Sakralitit der Leere (Friedhelm Mennekes) findet
sich hier folgende Beschreibung:

Die leere Mitte der Kapelle 6ffnet einen unendlichen Raum und steht fiir
die Unverfiigbarkeit Gottes, des Menschen, der Welt, des ganzen Kosmos
[...], der eigenen Mitte, des eigenen Menschseins, eine Unverfiigbarkeit,
die Freiheit und Offenheit schenkt. Die eigene Leere kann gefiillt wer-
den. (Heinze 2022)

Unverfiigbarkeit, die Freiheit schafft und ermachtigt. Hierin ldsst sich in
der Tat eine Strukturparallele zu der Definition des Absurden bei Camus
finden. Dessen (frithe) Logik des Absurden bricht hervor aus dem Zusam-
mentreffen der (wahrgenommenen) Sinnlosigkeit der Welt einerseits und

270



https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Opus Dei — absurdes Werk?

dem Drang des Menschen nach Sinn andererseits. Absurd ist demnach
nicht die Welt an sich, sondern die Existenz des sinnsuchenden Menschen
in ihr. Und doch ist Camus’ Antwort auf diese Absurditét nicht die Aufgabe
dieses Sinntriebs, sondern gerade die sinnlose Beharrung darauf als eigent-
liche Aufgabe menschlicher Existenz (vgl. Polzler 2014; Polzler 2016). Als
Instrument, das einerseits das Bewusstsein der Absurditdt beférdern und
andererseits auch die Bereitschaft zur Revolte dagegen stirken soll, dient
nach Camus u.a. die Kunst. Nach seiner Logik des Absurden hat diese
keinen Eigenwert, sondern nur in Bezug auf das Absurde (vgl. Polzler 2020:
369£).

Daran anschlieflend soll im Folgenden erértert werden, inwiefern sich
Liturgie als ein solches absurdes Kunstwerk begreifen ldsst. Vorweg sei be-
reits klargestellt, dass das absurde Werk und Liturgie als Opus Dei — zumin-
dest aus theologischer Sicht — nicht deckungsgleich sind, nicht sein kénnen.
Eine letzte Sinnverhaftung der Religion wie auch der religiosen Praxis lasst
sich schwerlich wegdiskutieren. Daher soll dies im Folgenden auch nicht
verfolgt werden; vielmehr geht es um ein liturgietheologisches Einkreisen
des Absurden.! Hierfiir wird die Liturgie im Spiegel von Camus’ Konzept
des Absurden bzw. des absurden Werkes betrachtet. Es zeigt sich, dass diese
Konfrontation zu einer kritischen Relecture von Liturgie fiihrt, die zugleich
aber das Potenzial birgt, die eingangs angefiihrten ,widerspriichlichen Ab-
surditdten zu vermeiden. Dabei tritt auch eine unscharfe Parallele zwischen
Camus’ absurdem Menschen und dem liturgischen Menschen zu Tage, be-
ruhend auf dessen (scheinbar?) absurden Ausgreifen nach dem unendlich
nah wie schwer zu fassenden Gott. Taugt auch die Liturgie zu einer religios
interpretierten Wirklichkeits- und Weltbewiltigung? Und bildet sie womog-
lich eine eigene Haltung aus, die uns Aufschluss dartiber gibt, wie religios
mit der Absurditét einer durch multipolare Krisen gekennzeichneten Welt
umzugehen ist?

Zur Beantwortung dieser Fragen wird in einem ersten Schritt nochmals
ein genauerer Blick auf die Anfragen geworfen, die sich aus Sicht von Ca-
mus’ Konzept des Absurden bzw. des absurden Werkes an das katholische
Verstindnis der Liturgie ergeben. Im zweiten Schritt erfolgt die Darlegung
moglicher liturgietheologischer Anndherungen an das Konzept des Absur-
den. Hier beschrénkt sich die Diskussion auf die liturgische Dekonstrukti-
on gottlicher Anwesenheit in der Liturgie — sozusagen den rechten Umgang

1 Siehe zu unterschiedlichen Strategien im Umgang mit dem Absurden in Anlehnung an
Lacan den Beitrag von Isabella Guanzini in diesem Band.

271



https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stephan Tautz

mit der ,sakralen Leere®. Abschlieflend wird in einem dritten Schritt die
Blickrichtung nochmals gewendet und aufgezeigt, inwiefern der skizzierte
religios-liturgische Umgang mit dem unverfiigbaren Gott eine Haltung aus-
bildet, die auch fiir den welt- und wirklichkeitsorientierten Umgang mit
dem Absurden hilfreich sein konnte.

2. Das Absurde bei Camus: (An)Fragen an die Liturgie

Camus’ Essay Der Mythos des Sisyphos setzt zunéchst bei der Erdrterung
des Suizids an und inwiefern er gerade keinen Ausweg aus der absurden
Existenz des Menschen darstellt. Dabei unterscheidet Camus zwischen dem
physischen und dem ,philosophischen® Selbstmord. Darunter versteht er
philosophische wie religiose Versuchungen, dem Absurden in irgendeiner
Weise dessen verstorende Kraft zu nehmen, indem man es z.B. uminterpre-
tiert oder in ein grofieres Ganzes integriert und so wieder einen Hoffnungs-
und Sinnhorizont entwickelt. So ist etwa Kierkegaards bertihmter ,,Sprung
[...] ein Ausweichen® (Camus 2022: 48). Fiir unsere Untersuchung ist dabei
besonders die Strategie der ,Vergéttlichung des Absurden® bedenkenswert,
eine Strategie worin nach Camus (2022: 47) ,die Anerkennung des Absur-
den mit dem Absurden zusammen[féllt]. Religiose Menschen ,,umarmen
den Gott, der sie verschlingt. Uber die Demut schleicht die Hoffnung sich
ein“ (Camus 2022: 160).

Demgegeniiber argumentiert Camus (2022: 160) dafiir, ,mit seinem
Leiden zu leben ja ,sich von nun an dem eigenen Leben gegeniiber
fremd genug fithlen, um es weiter werden zu lassen [...]“ (2022: 72). ,Die
Redlichkeit; so Camus (2022: 60) weiter in Abgrenzung zu Kierkegaard,
,besteht darin, sich auf diesem schwindelnden Grat zu halten; alles ande-
re ist Ausflucht® (2022: 103). Camus entwickelt verschiedene Idealtypen
dieses absurden Menschen, u.a. den Eroberer, gekennzeichnet durch die
Einstellung: ,Ich werde den Menschen niemals neu erschaffen. Aber man
muss so tun, als ob*; oder den Schauspieler, der beweist, ,wie weit der
Schein das Sein tragt“ (2022: 96). Auch bei allem Vorbehalt gegeniiber dem
Christentum schliefit Camus (vgl. 2022: 132) nicht grundsitzlich aus, als
Christ:in absurd leben zu konnen, wenn man beispielsweise dem Vorbild
des Landvermessers in Franz Kafkas Schloss folgt, der versucht, ,Gott ver-
mittels dessen zu finden, das ihn leugnet [...]“ (2022: 158).

Inwiefern lassen sich anhand dieser kurzen Skizze Liturgie bzw. litur-
gisch Handelnde als absurd umschreiben?

272



https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Opus Dei — absurdes Werk?

3. Liturgie als (Schau)Spiel mit dem Absurden

Zunichst gibt es ganz klare Abgrenzungen. Liturgie als absurdes Werk
kann kein Sprung in eine heile religiose Hinter- oder Parallelwelt sein.
Im Gegenteil, sie ist (religiose) WirklichkeitserschliefSung. Liturgie versteht
sich als Zwischen- und Erlebnisraum zur ,vorauskostende[n] Teilnahme an
der himmlischen Liturgie“ (SC 8; vgl. Jeggle-Merz 2013: 157). Insofern kann
Liturgie als Gratwanderung verstanden werden, als offener Raum, durch
den das befreiende Handeln Gottes in der Welt ankommen kann, ohne
dabei aber die Welt und ihre Strukturen aufzulosen (vgl. Schaeffler 1977).
Liturgie ist Unterbrechung und Kontrastierung des alltdglichen Lebens,
ein befreiendes Fest, wie Jiirgen Moltmann (1974) es einmal formulierte.
In diesem Liturgieverstdndnis findet auch keine ,Vergéttlichung des Absur-
den® statt, vielmehr ein Protest dagegen, der durchaus zum Handeln in der
Welt aufruft - im vollen Bewusstsein, dass das Reich Gottes nicht durch
eigene Werke gewonnen werden kann. Insofern kénnte man den liturgisch
handelnden Menschen durchaus als absurden Menschen im Sinne Camus
verstehen, wie auch John Loose (1962: 212) feststellt: ,However, the Chris-
tian can share the absurd man’s courage to say that ,All is well*" Dies ist
keine Wirklichkeitsverdrangung, sondern Wirklichkeitsrevolte. Ist es nicht
so, dass liturgisch gesehen der Schein (gr. 86&a, Herrlichkeit) der Liturgie
das Sein trdgt? Sind Liturg:innen in diesem Sinne wie Camus’ Schauspie-
ler:innen? Vielleicht liele sich auch mit Camus’ Bild des Eroberers Liturgie
als eine ,Kunst des als ob“ verstehen: Handeln, als ob das Reich Gottes
bereits unter uns ist.

Im Folgenden wollen wir dieser Spur eines ,absurden® Liturgieverstand-
nisses folgen. Hierfiir soll geklart werden, wie anschlussfahig dieses soeben
skizzierte Verstandnis der ,Liturgie am schwindelnden Grat“ an den litur-
gietheologischen Diskurs ist.

4. Liturgietheologische Anndherungen an das Absurde: Liturgische
Dekonstruktion von (Gottes) Anwesenheit und Wirklichkeit

Gottesdienst steht immer im Spannungsverhéltnis zum Gotzendienst. So
bekriftigt Psalm 115: ,[u]nser Gott ist im Himmel“ (Ps 115,3) und warnt
eindringlich: ,Die sie [=G6tzen] gemacht haben, sollen ihrem Machwerk
gleichen [...]* (Ps 115,8). Nach dem Psalmisten ist das Anbeten falscher, weil
selbst geschaffener Gottheiten eine Form der (womdglich unbewussten)

273



https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stephan Tautz

Selbstverehrung. Diese Tendenz schwingt dabei im Untergrund jedes Got-
tesdienstes mit, weil dieser immer auch mit einem individuellen wie kol-
lektiven Identitatsstiftungsprozess verbunden ist. Der franzdsische Liturgie-
wissenschaftler Louis-Marie Chauvet (2017: 177) spricht in diesem Zusam-
menhang von der ,nekrotischen Versuchung® Neben der ,eines geschlosse-
nen Systems des religiésen Wissens, die konkret als psychische Negierung
der Andersheit [frz. altérité] Gottes, der Abwesenheit des Auferstandenen
und der Nicht-Beherrschbarkeit des Heiligen Geistes funktioniert” und
dem ,Moralismus, verstanden als das Pharisdertum eines Verhaltens, durch
das man begehrt, auf Gott Einfluss auszuiiben’, legt Chauvet besonderen
Nachdruck auf

diejenige der sakramentalen ,Magie® [...]. Man nimmt also zum Ritus
Zuflucht, sei es, um einen wesentlich natiirlichen Vorteil zu erhalten, sei
es, um eine geistliche Wirkung wie die Vergebung der Siinden oder eine
andere gottliche Gnade zu erhalten, ,ohne dass die innere Disposition in
Einklang gebracht wurde mit der erwarteten Wirkung’ (Chauvet 2017)?

Demgegeniiber ist es nach Chauvet (2017: 177) ,erforderlich, dass man
jegliches Einfangen Christi in die Netze unserer Ideologie oder die List
unseres Begehrens aufgibt®. Daher wird von jeher in den unterschiedlichen
Theologien fiir eine heilsame Dezentrierung und Ausrichtung auf Gott
argumentiert, der ,im Himmel“ und damit jenseits menschlichen Zugrifts
ist. Und es ist dieser Modus, den man lose als Dekonstruktion gottlicher
Anwesenheit — verstanden als Spiel zwischen An- und Abwesenheit in der
Liturgie — bezeichnen konnte, der eine strukturelle Parallele zum absurden
(Kunst)Werk aufweist. Liturgie und insbesondere Sakramente als Konzen-
trationspunkte gottlichen Wirkens miissen sich auf dem schwindelnden
Grat gottlicher An- und Abwesenheit halten und zudem zugleich zum Han-
deln in der Welt bewegen. Bei Chauvet klingt dies beinahe wie ein ,Warten
auf Gott“ anstatt auf Godot:

Das Sakrament ist Trager der Freude des ,bereits’ und der Trauer
des ,noch nicht' Es ist Zeuge eines Gottes, der nicht aufgehért hat zu
kommen: [...] geduldiger Zeuge, bisweilen bis zur Ermiidung, eines Got-
tes, der nicht anders da ,ist als im Modus des Ubergangs. Sakrament -
Spur.... (Chauvet 2017: 522)3

2 Chauvet zitiert hier Vergote 1983: 302-303.
3 Hervorhebung im Original.

274

10.02.2026, 01:13:07. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Opus Dei — absurdes Werk?

Und wie das absurde Werk soll die Liturgie auch dazu motivieren, den Stein
stets bergauf zu rollen:

Die Liturgie ist die grof3e Padagogin, die uns lehrt, dieser Gegenwart des
Fehlens Gottes [...] zuzustimmen, welche uns dazu auffordert, ihm in die-
ser Welt Gestalt zu geben, und [...] somit das Sakrament in der ,Liturgie
des Nachsten® und das rituelle Gedachtnis Jesu Christi im existenziellen
Gedachtnis zu erfiillen. (Chauvet 2017: 260)*

Dieses Ubersetzen in die ,Liturgie des Nichsten ist dabei aber auch ein
nie endender Prozess. Auch hier gilt: ,,Ein Glaubiger werden, genauso wie
Subjekt werden, ist eine nie beendete Aufgabe“ (Chauvet 2017: 181).

Damit rithrt Liturgie nach religiosem Verstdndnis an etwas Existentielles;
ihr Schein bringt etwas vom Sein zum Vorschein. Insofern kann Liturgie
»die Wirklichkeitsfrage provozier[en]’ wie Jonas Maria Hoff (2022: 238) es
pragnant formuliert. Sie tut dies, indem Sie einen ,kiinstlichen Rahmen
schafft. Oder, wie Andreas Odenthal (2019: 76) es ausdriickt, indem sie
einen ,vermittelnden Raum’ einen ,Third Space® inszeniert: ,Die Litur-
gie kann als Konstruktion eines ,thirdspace® verstanden werden, als ein
Raum ganz eigener Erfahrung, der den fehlenden ,Koérper® Jesu ,ersetzt’
und im ,Dazwischen’ seiner Abwesenheit wie Anwesenheit angesiedelt ist
[...]% Liturgie ist absurdes Anbeten gegen Gottes Nicht-Erscheinen in der
Welt, ein Werk, das die Betenden in das Werk Gottes einschreibt und
auf diese Weise zugleich Ihre Interpretation von Welt und Wirklichkeit
transformiert. Um nochmals Camus (2022: 118) anzufithren: ,Wenn die
Welt klar wire, gébe es keine Kunst®

Wie steht es aber um Camus zweitem Kriterium, wonach Kunst eine Hal-
tung der Revolte gegeniiber dem Absurden bestéirken soll? Welche Haltung
gegeniiber einer am Abgrund stehenden Welt kann die Liturgie vermitteln?

5. Liturgie als Spiel: Ein kindlicher Umgang mit dem Absurden

Auch in diesem letzten Abschnitt erfolgt eine liturgietheologische Einkrei-
sung des Absurden, die sich dessen bewusst ist, nicht vollkommen de-
ckungsgleich mit Camus Ansinnen zu sein. Fiir Camus (vgl. 2022: 115) hort
ein Kunstwerk auf absurd zu sein, wenn es eine Antwort gibt. Religion und
damit auch Liturgie wollen durchaus Antwort geben. Zugleich aber sollte

4 Hervorhebung im Original.

275



https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stephan Tautz

inzwischen deutlich geworden sein, dass eine Liturgie, die allzu stark auf
eine klare Antwort dréngt, mit Chauvet gesprochen einer nekrotischen Ver-
suchung erliegt und als Gétzendienst den Menschen letztlich zum Sklaven
seines eigenen Werkes macht. Was kann demgegeniiber eine Liturgie, die
ihren Bezug zum un-fassbaren Gott in einer heilsamen Schwebe ertrigt,
austragen fiir die Suche nach einem ertraglichen Umgang mit dem Absur-
den unserer Welt?

Auch hier soll nur eine von vielen moglichen Spuren verfolgt werden.
Die folgende Darstellung beschrankt sich daher auf die These, dass Liturgie
als Spiel verstanden eine kindliche Haltung einiiben kann.” Dieser Gedanke
diirfte auch fiir Camus nicht fremd sein, fuf$t er doch auch auf Nietzsche,
von dem Camus (2022: 78) sagt, er weise ,den Weg des absurden Men-
schen”. Nietzsche selbst predigt mit Zarathustra drei Verwandlungen:

Drei Verwandlungen nenne ich euch des Geistes: wie der Geist zum
Kamele wird, und zum Lowen das Kamel, und zum Kinde zuletzt der
Lowe. [...] Was geniigt nicht das lastbare Tier, das entsagt und ehrfiirch-
tig ist? [...] Freiheit sich schaffen zu neuem Schaffen — das vermag die
Macht des Lowen. [...] Aber sagt, meine Briider, was vermag noch das
Kind, das auch der Lowe nicht vermochte? Was muf$ der raubende Lowe
auch noch zum Kinde werden? Unschuld ist das Kind und Vergessen, ein
Neubeginnen, ein Spiel, ein aus sich rollendes Rad, eine erste Bewegung,
ein heiliges Ja-sagen. Ja, zum Spiele des Schaffens, meine Briider, bedarf
es eines heiligen Ja-sagens [...]. (Nietzsche 2002: 29-301t.)

Kann man sich Sisyphos als erwachsenes Kind vorstellen, das unten am
Berg stehend vergafi, wie der Stein bergab rollte und mit einem heiligen Ja
von Neuem beginnt?

Liturgietheologisch sind die Motive des Spielens und des Kindes spates-
tens seit Hugo Rahners bahnbrechendem Biichlein Der spielende Mensch
(1948) anschlussfahig. Fiir Rahner ist das liturgische Spiel Jesusnachfolge:

Er [= der Mensch] ist vorgebildet im Logos, Gegenstand einer géttlichen
Kiinstlerfreude, und darum eben [...] ist [...] das Beste an ihm, ein
Spielender zu sein: ein Mensch, der [...] leicht, weise, schon und ernst
die schopferische Kraft Gottes nachahmt [...]. (Rahner 1952: 28)

5 Der folgende Abschnitt folgt grundsitzlich in Argumentationsgang und Darstellung
(und teilweise Zitation) zentraler Positionen Heidig 2019.

276



https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Opus Dei — absurdes Werk?

Daher ist fiir Rahner Kirche eine spielende Kirche®:

Immer wird die Kirche des menschgewordenen Logos ihr tiefstes Ge-
heimnis einhiillen in die Fiille der schonen Gesten, der gemessenen
Schritte und der edlen Gewénder. Immer wird sie die ,spielende Kirche*
sein. Denn sie nimmt das Fleisch, den Menschen, gottlich ernst. (Rahner
1952: 50)

Damit fithrt auch bei Rahner (1952: 59) die Liturgie zur Revolte gegeniiber
einer als absurd empfundenen Welt: ,Spiel ist Verzauberung, Darstellung
des ganz Anderen, Vorwegnahme des Kommenden, Leugnung des lastend
Tatsdchlichen.”

Letztlich gleicht die treue sonntigliche Kirchengéngerin, die egal in wel-
cher Laune stoisch in den Gottesdienst geht, dem Sisyphos. In Ihrer , Aus-
dauer in einer fiir unfruchtbar erachteten Anstrengung“ (Camus 2022: 135)
»spielt” sie die Glaubige und verweist damit darauf, dass dem Absurden
nur im Handeln zu begegnen ist, egal wie absurd dieses erscheinen mag.
»Darum ist Spiel eine Tétigkeit um des Tétigseins willen, sinnvoll, aber
zweckfrei“ (Rahner 1952: 12).

Literaturverzeichnis

Camus, Albert: Der Mythos des Sisyphos, tibers. v. Vincent von Wroblewsky. 29. Aufla-
ge, Hamburg 2022.

Chauvet, Louis-Marie: Symbol und Sakrament: Eine sakramentale Relecture der
christlichen Existenz, tibers. v. Thomas Fries (=Theologie der Liturgie 8). 2. Auflage,
Regensburg 2017.

Guardini, Romano: Vom Geist der Liturgie. Freiburg im Breisgau 1922.

Heiding, Frederik: Ist Spiel ernst zu nehmen?, in: Zeitschrift fiir Katholische Theologie
141/2-3 (2019), 313-333.

Heinze, Sascha: Die Leere Mitte: Gedanken und Anregungen zur aktuellen Umge-
staltung der Franziskuskapelle zum Nachspiiren, Weiterdenken ..., Eintrag vom
26.11.2022: [https://www.haus-der-stille.at/aktuell/die-leere-mitte/] (Letzter Zugriff:
25.10.2024).

Hoff, Jonas Maria: Liturgische Wirklichkeit? Systematisch-theologische Anregungen zu
einer liturgiewissenschaftlichen Realismus-Debatte, in: Liturgisches Jahrbuch 72/3
(2022), 233-246.

Huizinga, Johan: Homo ludens: Vom Ursprung der Kultur im Spiel, tibers. v. H.
Nachod, mit einem Nachwort v. Andreas Flitner. 21. Auflage, Hamburg 2009.

6 Dass sich Rahner hierbei auf Romano Guardini (1922: 56-70) bezieht, der in seiner
Studie Vom Geist der Liturgie die Liturgie als Spiel charakterisiert, kann hier nur
erwahnt, aber nicht weiter vertieft werden.

277

10.02.2026, 01:13:07. [ —


https://www.haus-der-stille.at/aktuell/die-leere-mitte/
https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.haus-der-stille.at/aktuell/die-leere-mitte/

Stephan Tautz

Jeggle-Merz, Birgit: Tétige Teilnahme in Sacrosanctum Concilium: Stolperstein oder
Impulsgeber fiir gottesdienstliches Feiern heute?, in: Liturgisches Jahrbuch 63/3
(2013), 153-166.

Loose, John: The Christian as Camus’s Absurd Man, in: The Journal of Religion 42/3
(1962), 203-214.

Moltmann, Jirgen: Das befreiende Fest, in: Concilium 10/2 (1974), 118-123.

Nietzsche, Friedrich: Also sprach Zarathustra. 8. Auflage, Miinchen 2002 (=Kritische
Studienausgabe 4).

Odenthal, Andreas: Rituelle Erfahrung: Praktisch-theologische Konturen des christli-
chen Gottesdienstes. Stuttgart 2019 (= Praktische Theologie heute 161).

Polzler, Thomas: Absurdism as self-help: Resolving an essential inconsistency in Ca-
mus’ early philosophy, in: Journal of Camus Studies 2014, 91-102.

Polzler, Thomas: Camus on the Value of Art, in: Philosophia: A Global Journal of
Philosophy 48/3 (2020), 365-376.

Polzler, Thomas: Wie schliissig ist Albert Camus’ frithe Logik des Absurden?, in:
Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie, 41/1 (2016), 59-76.

Rahner, Hugo: Der spielende Mensch. 5. Auflage, Einsiedeln 1952.

Schaeffler, Richard: Kultisches Handeln: Die Frage nach Proben seiner Bewahrung und
nach Kriterien seiner Legitimation, in: Richard Schaeffler, Peter Hithnermann (Hg.):
Ankunft Gottes und Handeln des Menschen: Thesen iiber Kult und Sakrament.
Freiburg im Breisgau 1977 (Quaestiones Disputatae 77), 9-50.

Vergote, Antoine: Religion, foi, incroyance. Briissel 1983.

278

10.02.2026, 01:13:07. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

