
Opus Dei – absurdes Werk? Eine liturgietheologische 
Konfrontation mit Camus’ Konzept des Absurden

Stephan Tautz

Abstract
Much in liturgy appears absurd, whether due to the contradiction between theological claims and 
actual experience, or its aesthetic, which often renders it a strange anachronism. But could these 
absurd contrasts actually reveal an intentionally absurd dimension within liturgy itself ? Must 
liturgy not even embrace absurdity, considering its aim: an encounter with an infinitely intangible 
God?
This article explores this question from a liturgical-theological perspective by examining liturgy, 
understood as the church's worship, through Camus’ concept of the absurd and the absurd work. 
First, it identifies potential critiques of liturgy that arise from its confrontation with the absurd. 
Second, it presents possible liturgical-theological approaches to the concept of absurdity, focusing 
on the deconstruction of divine presence in liturgy. Third, it broadens the view on the absurd, 
proposing that the religious-liturgical approach to an unattainable God fosters a stance that can be 
valuable for engaging with the absurd in a worldly context: playfully, like a child.
Key-Words
Absurd Art, Absurd Man, Camus, Liturgy, Play, Divine Absence

„Nah ist
Und schwer zu fassen der Gott.“

Hölderlin, Patmos

1. Das Absurde (an) der Liturgie

Liturgie hat etwas Absurdes an sich – zumal in ihrer streng römisch 
geordneten Form. Zu klar treten ihre Widersprüche zwischen Anspruch 
und Wirklichkeit zutage. So könnte man beispielsweise fragen, ob die 
Eucharistiefeier, wie in der dogmatischen Konstitution Lumen Gentium 
(LG) des II. Vatikanischen Konzils verlautbart, auch in der Wahrnehmung 
der Gläubigen „Quelle und Höhepunkt“ (LG 11) allen christlichen Lebens 
darstellt. Welch absurd hoher Anspruch, vergleicht man diese etwa mit 
der „alltäglichen“ tätigen Liebe in Partnerschaft und Familie. Rein sachlich, 
d. h. in gesamtekklesiologischer Hinsicht betrachtet, trifft die Aussage aus 
LG 11 womöglich zu, allerdings stellt sich dann die Frage, inwiefern die 
tatsächliche Feiergestalt der Eucharistie diesem Anspruch einen adäquaten 
Ausdruck verleiht. So hält zwar die Liturgiekonstitution Sacrosanctum Con­

269

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269 - am 10.02.2026, 01:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cilium (SC) fest, dass die ganze versammelte Gemeinde Trägerin der Litur­
gie ist und nicht etwa nur der am Altar zelebrierende Priester (vgl. SC 28). 
Aber stellt das Konzept der sog. „tätigen Teilnahme“ (lat. participatio actuo­
sa, vgl. SC 14), worunter man den bewussten innerlichen (!) Mitvollzug der 
von einem Amtsträger stellvertretend ausgeführten Handlungen versteht, 
nicht eine widersinnige, tautologische Interpretation von aktiver Teilnahme 
dar, die auf absurde Weise das Kirchenvolk von der aktiven Mitgestaltung 
des Gottesdienstes ausschließt? Führen diese und viele andere durchaus 
sinnvollen theologischen Aussagen über die Liturgie nicht in einen absur­
den Widerspruch zu der Wahrnehmung ihrer äußeren Gestalt? Apropos 
Rezeptionsästhetik: Lässt sich Liturgie angesichts der in ihrer Form biswei­
len nur gering angepassten liturgiehistorischen Sondergestalten wie Prozes­
sionen oder Schreinerhebungen nicht trefflich als absurder Anachronismus 
charakterisieren, als Hoftheater eines hierarchisch-absolutistischen Staates 
in demokratischen Zeiten? Läuft Liturgie nicht immer wieder Gefahr, in 
eine (vermeintlich) mittelalterlich-religiöse (Hinter-)Welt zu entführen?

Aber womöglich ist dieser ästhetische Clash kein unbeabsichtigter Un­
fall, sondern bewusst gewollt und inszeniert. Denn will Liturgie nicht sogar 
absurd sein, bedenkt man, was sie sein will: Begegnung mit einem prinzi­
piell un-fassbaren Gott. Und ist dieser Anspruch nach dem „Tod Gottes“ 
in der Moderne nicht noch viel absurder geworden? Sind postmoderne 
Kirchengebäude – man denke nur an Le Corbusiers Kapelle Notre Dame 
du Haut in Ronchamp – nicht gerade Ausdruck des in der Moderne absurd 
gewordenen Glaubens? Und noch etwas weiter gefasst: Ist Absurdität wo­
möglich ein Kerncharakteristikum der Liturgie selbst? So ist ein typisch 
zeitgenössisches Ordnungsprinzip des liturgischen Raums das einer „leeren 
Mitte“, wie sie uns etwa im Haus der Stille (Diözese Graz-Seckau) begegnet. 
Unter der Überschrift „Sakralität der Leere“ (Friedhelm Mennekes) findet 
sich hier folgende Beschreibung:

Die leere Mitte der Kapelle öffnet einen unendlichen Raum und steht für 
die Unverfügbarkeit Gottes, des Menschen, der Welt, des ganzen Kosmos 
[…], der eigenen Mitte, des eigenen Menschseins, eine Unverfügbarkeit, 
die Freiheit und Offenheit schenkt. Die eigene Leere kann gefüllt wer­
den. (Heinze 2022)

Unverfügbarkeit, die Freiheit schafft und ermächtigt. Hierin lässt sich in 
der Tat eine Strukturparallele zu der Definition des Absurden bei Camus 
finden. Dessen (frühe) Logik des Absurden bricht hervor aus dem Zusam­
mentreffen der (wahrgenommenen) Sinnlosigkeit der Welt einerseits und 

Stephan Tautz

270

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269 - am 10.02.2026, 01:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Drang des Menschen nach Sinn andererseits. Absurd ist demnach 
nicht die Welt an sich, sondern die Existenz des sinnsuchenden Menschen 
in ihr. Und doch ist Camus’ Antwort auf diese Absurdität nicht die Aufgabe 
dieses Sinntriebs, sondern gerade die sinnlose Beharrung darauf als eigent­
liche Aufgabe menschlicher Existenz (vgl. Pölzler 2014; Pölzler 2016). Als 
Instrument, das einerseits das Bewusstsein der Absurdität befördern und 
andererseits auch die Bereitschaft zur Revolte dagegen stärken soll, dient 
nach Camus u.a. die Kunst. Nach seiner Logik des Absurden hat diese 
keinen Eigenwert, sondern nur in Bezug auf das Absurde (vgl. Pölzler 2020: 
369f.).

Daran anschließend soll im Folgenden erörtert werden, inwiefern sich 
Liturgie als ein solches absurdes Kunstwerk begreifen lässt. Vorweg sei be­
reits klargestellt, dass das absurde Werk und Liturgie als Opus Dei – zumin­
dest aus theologischer Sicht – nicht deckungsgleich sind, nicht sein können. 
Eine letzte Sinnverhaftung der Religion wie auch der religiösen Praxis lässt 
sich schwerlich wegdiskutieren. Daher soll dies im Folgenden auch nicht 
verfolgt werden; vielmehr geht es um ein liturgietheologisches Einkreisen 
des Absurden.1 Hierfür wird die Liturgie im Spiegel von Camus’ Konzept 
des Absurden bzw. des absurden Werkes betrachtet. Es zeigt sich, dass diese 
Konfrontation zu einer kritischen Relecture von Liturgie führt, die zugleich 
aber das Potenzial birgt, die eingangs angeführten „widersprüchlichen“ Ab­
surditäten zu vermeiden. Dabei tritt auch eine unscharfe Parallele zwischen 
Camus’ absurdem Menschen und dem liturgischen Menschen zu Tage, be­
ruhend auf dessen (scheinbar?) absurden Ausgreifen nach dem unendlich 
nah wie schwer zu fassenden Gott. Taugt auch die Liturgie zu einer religiös 
interpretierten Wirklichkeits- und Weltbewältigung? Und bildet sie womög­
lich eine eigene Haltung aus, die uns Aufschluss darüber gibt, wie religiös 
mit der Absurdität einer durch multipolare Krisen gekennzeichneten Welt 
umzugehen ist?

Zur Beantwortung dieser Fragen wird in einem ersten Schritt nochmals 
ein genauerer Blick auf die Anfragen geworfen, die sich aus Sicht von Ca­
mus’ Konzept des Absurden bzw. des absurden Werkes an das katholische 
Verständnis der Liturgie ergeben. Im zweiten Schritt erfolgt die Darlegung 
möglicher liturgietheologischer Annäherungen an das Konzept des Absur­
den. Hier beschränkt sich die Diskussion auf die liturgische Dekonstrukti­
on göttlicher Anwesenheit in der Liturgie – sozusagen den rechten Umgang 

1 Siehe zu unterschiedlichen Strategien im Umgang mit dem Absurden in Anlehnung an 
Lacan den Beitrag von Isabella Guanzini in diesem Band.

Opus Dei – absurdes Werk?

271

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269 - am 10.02.2026, 01:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit der „sakralen Leere“. Abschließend wird in einem dritten Schritt die 
Blickrichtung nochmals gewendet und aufgezeigt, inwiefern der skizzierte 
religiös-liturgische Umgang mit dem unverfügbaren Gott eine Haltung aus­
bildet, die auch für den welt- und wirklichkeitsorientierten Umgang mit 
dem Absurden hilfreich sein könnte.

2. Das Absurde bei Camus: (An)Fragen an die Liturgie

Camus’ Essay Der Mythos des Sisyphos setzt zunächst bei der Erörterung 
des Suizids an und inwiefern er gerade keinen Ausweg aus der absurden 
Existenz des Menschen darstellt. Dabei unterscheidet Camus zwischen dem 
physischen und dem „philosophischen“ Selbstmord. Darunter versteht er 
philosophische wie religiöse Versuchungen, dem Absurden in irgendeiner 
Weise dessen verstörende Kraft zu nehmen, indem man es z.B. uminterpre­
tiert oder in ein größeres Ganzes integriert und so wieder einen Hoffnungs- 
und Sinnhorizont entwickelt. So ist etwa Kierkegaards berühmter „Sprung 
[…] ein Ausweichen“ (Camus 2022: 48). Für unsere Untersuchung ist dabei 
besonders die Strategie der „Vergöttlichung des Absurden“ bedenkenswert, 
eine Strategie worin nach Camus (2022: 47) „die Anerkennung des Absur­
den mit dem Absurden zusammen[fällt]“. Religiöse Menschen „umarmen 
den Gott, der sie verschlingt. Über die Demut schleicht die Hoffnung sich 
ein“ (Camus 2022: 160).

Demgegenüber argumentiert Camus (2022: 160) dafür, „mit seinem 
Leiden zu leben“, ja „sich von nun an dem eigenen Leben gegenüber 
fremd genug fühlen, um es weiter werden zu lassen […]“ (2022: 72). „Die 
Redlichkeit“, so Camus (2022: 60) weiter in Abgrenzung zu Kierkegaard, 
„besteht darin, sich auf diesem schwindelnden Grat zu halten; alles ande­
re ist Ausflucht“ (2022: 103). Camus entwickelt verschiedene Idealtypen 
dieses absurden Menschen, u.a. den Eroberer, gekennzeichnet durch die 
Einstellung: „Ich werde den Menschen niemals neu erschaffen. Aber man 
muss so tun, als ob“; oder den Schauspieler, der beweist, „wie weit der 
Schein das Sein trägt“ (2022: 96). Auch bei allem Vorbehalt gegenüber dem 
Christentum schließt Camus (vgl. 2022: 132) nicht grundsätzlich aus, als 
Christ:in absurd leben zu können, wenn man beispielsweise dem Vorbild 
des Landvermessers in Franz Kafkas Schloss folgt, der versucht, „Gott ver­
mittels dessen zu finden, das ihn leugnet […]“ (2022: 158).

Inwiefern lassen sich anhand dieser kurzen Skizze Liturgie bzw. litur­
gisch Handelnde als absurd umschreiben?

Stephan Tautz

272

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269 - am 10.02.2026, 01:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Liturgie als (Schau)Spiel mit dem Absurden

Zunächst gibt es ganz klare Abgrenzungen. Liturgie als absurdes Werk 
kann kein Sprung in eine heile religiöse Hinter- oder Parallelwelt sein. 
Im Gegenteil, sie ist (religiöse) Wirklichkeitserschließung. Liturgie versteht 
sich als Zwischen- und Erlebnisraum zur „vorauskostende[n] Teilnahme an 
der himmlischen Liturgie“ (SC 8; vgl. Jeggle-Merz 2013: 157). Insofern kann 
Liturgie als Gratwanderung verstanden werden, als offener Raum, durch 
den das befreiende Handeln Gottes in der Welt ankommen kann, ohne 
dabei aber die Welt und ihre Strukturen aufzulösen (vgl. Schaeffler 1977). 
Liturgie ist Unterbrechung und Kontrastierung des alltäglichen Lebens, 
ein befreiendes Fest, wie Jürgen Moltmann (1974) es einmal formulierte. 
In diesem Liturgieverständnis findet auch keine „Vergöttlichung des Absur­
den“ statt, vielmehr ein Protest dagegen, der durchaus zum Handeln in der 
Welt aufruft – im vollen Bewusstsein, dass das Reich Gottes nicht durch 
eigene Werke gewonnen werden kann. Insofern könnte man den liturgisch 
handelnden Menschen durchaus als absurden Menschen im Sinne Camus 
verstehen, wie auch John Loose (1962: 212) feststellt: „However, the Chris­
tian can share the absurd man’s courage to say that ,All is well‘“. Dies ist 
keine Wirklichkeitsverdrängung, sondern Wirklichkeitsrevolte. Ist es nicht 
so, dass liturgisch gesehen der Schein (gr. δόξα, Herrlichkeit) der Liturgie 
das Sein trägt? Sind Liturg:innen in diesem Sinne wie Camus’ Schauspie­
ler:innen? Vielleicht ließe sich auch mit Camus’ Bild des Eroberers Liturgie 
als eine „Kunst des als ob“ verstehen: Handeln, als ob das Reich Gottes 
bereits unter uns ist.

Im Folgenden wollen wir dieser Spur eines „absurden“ Liturgieverständ­
nisses folgen. Hierfür soll geklärt werden, wie anschlussfähig dieses soeben 
skizzierte Verständnis der „Liturgie am schwindelnden Grat“ an den litur­
gietheologischen Diskurs ist.

4. Liturgietheologische Annäherungen an das Absurde: Liturgische 
Dekonstruktion von (Gottes) Anwesenheit und Wirklichkeit

Gottesdienst steht immer im Spannungsverhältnis zum Götzendienst. So 
bekräftigt Psalm 115: „[u]nser Gott ist im Himmel“ (Ps 115,3) und warnt 
eindringlich: „Die sie [=Götzen] gemacht haben, sollen ihrem Machwerk 
gleichen […]“ (Ps 115,8). Nach dem Psalmisten ist das Anbeten falscher, weil 
selbst geschaffener Gottheiten eine Form der (womöglich unbewussten) 

Opus Dei – absurdes Werk?

273

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269 - am 10.02.2026, 01:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstverehrung. Diese Tendenz schwingt dabei im Untergrund jedes Got­
tesdienstes mit, weil dieser immer auch mit einem individuellen wie kol­
lektiven Identitätsstiftungsprozess verbunden ist. Der französische Liturgie­
wissenschaftler Louis-Marie Chauvet (2017: 177) spricht in diesem Zusam­
menhang von der „nekrotischen Versuchung“. Neben der „eines geschlosse­
nen Systems des religiösen Wissens, die konkret als psychische Negierung 
der Andersheit [frz. altérité] Gottes, der Abwesenheit des Auferstandenen 
und der Nicht-Beherrschbarkeit des Heiligen Geistes funktioniert“ und 
dem „Moralismus, verstanden als das Pharisäertum eines Verhaltens, durch 
das man begehrt, auf Gott Einfluss auszuüben“, legt Chauvet besonderen 
Nachdruck auf

diejenige der sakramentalen ,Magie‘ [...]. Man nimmt also zum Ritus 
Zuflucht, sei es, um einen wesentlich natürlichen Vorteil zu erhalten, sei 
es, um eine geistliche Wirkung wie die Vergebung der Sünden oder eine 
andere göttliche Gnade zu erhalten, ,ohne dass die innere Disposition in 
Einklang gebracht wurde mit der erwarteten Wirkung‘. (Chauvet 2017)2

Demgegenüber ist es nach Chauvet (2017: 177) „erforderlich, dass man 
jegliches Einfangen Christi in die Netze unserer Ideologie oder die List 
unseres Begehrens aufgibt“. Daher wird von jeher in den unterschiedlichen 
Theologien für eine heilsame Dezentrierung und Ausrichtung auf Gott 
argumentiert, der „im Himmel“ und damit jenseits menschlichen Zugriffs 
ist. Und es ist dieser Modus, den man lose als Dekonstruktion göttlicher 
Anwesenheit – verstanden als Spiel zwischen An- und Abwesenheit in der 
Liturgie – bezeichnen könnte, der eine strukturelle Parallele zum absurden 
(Kunst)Werk aufweist. Liturgie und insbesondere Sakramente als Konzen­
trationspunkte göttlichen Wirkens müssen sich auf dem schwindelnden 
Grat göttlicher An- und Abwesenheit halten und zudem zugleich zum Han­
deln in der Welt bewegen. Bei Chauvet klingt dies beinahe wie ein „Warten 
auf Gott“ anstatt auf Godot:

Das Sakrament ist Träger der Freude des ,bereits‘ und der Trauer 
des ,noch nicht‘. Es ist Zeuge eines Gottes, der nicht aufgehört hat zu 
kommen: […] geduldiger Zeuge, bisweilen bis zur Ermüdung, eines Got­
tes, der nicht anders da ,ist‘ als im Modus des Übergangs. Sakrament – 
Spur... . (Chauvet 2017: 522)3

2 Chauvet zitiert hier Vergote 1983: 302-303.
3 Hervorhebung im Original.

Stephan Tautz

274

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269 - am 10.02.2026, 01:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und wie das absurde Werk soll die Liturgie auch dazu motivieren, den Stein 
stets bergauf zu rollen:

Die Liturgie ist die große Pädagogin, die uns lehrt, dieser Gegenwart des 
Fehlens Gottes [...] zuzustimmen, welche uns dazu auffordert, ihm in die­
ser Welt Gestalt zu geben, und [...] somit das Sakrament in der ,Liturgie 
des Nächsten‘ und das rituelle Gedächtnis Jesu Christi im existenziellen 
Gedächtnis zu erfüllen. (Chauvet 2017: 260)4

Dieses Übersetzen in die „Liturgie des Nächsten“ ist dabei aber auch ein 
nie endender Prozess. Auch hier gilt: „Ein Gläubiger werden, genauso wie 
Subjekt werden, ist eine nie beendete Aufgabe“ (Chauvet 2017: 181).

Damit rührt Liturgie nach religiösem Verständnis an etwas Existentielles; 
ihr Schein bringt etwas vom Sein zum Vorschein. Insofern kann Liturgie 
„die Wirklichkeitsfrage provozier[en]“, wie Jonas Maria Hoff (2022: 238) es 
prägnant formuliert. Sie tut dies, indem Sie einen „künstlichen“ Rahmen 
schafft. Oder, wie Andreas Odenthal (2019: 76) es ausdrückt, indem sie 
einen „vermittelnden Raum“, einen „Third Space“ inszeniert: „Die Litur­
gie kann als Konstruktion eines ,thirdspace‘ verstanden werden, als ein 
Raum ganz eigener Erfahrung, der den fehlenden ,Körper‘ Jesu ,ersetzt‘ 
und im ,Dazwischen‘ seiner Abwesenheit wie Anwesenheit angesiedelt ist 
[…]“. Liturgie ist absurdes Anbeten gegen Gottes Nicht-Erscheinen in der 
Welt, ein Werk, das die Betenden in das Werk Gottes einschreibt und 
auf diese Weise zugleich Ihre Interpretation von Welt und Wirklichkeit 
transformiert. Um nochmals Camus (2022: 118) anzuführen: „Wenn die 
Welt klar wäre, gäbe es keine Kunst“.

Wie steht es aber um Camus zweitem Kriterium, wonach Kunst eine Hal­
tung der Revolte gegenüber dem Absurden bestärken soll? Welche Haltung 
gegenüber einer am Abgrund stehenden Welt kann die Liturgie vermitteln?

5. Liturgie als Spiel: Ein kindlicher Umgang mit dem Absurden

Auch in diesem letzten Abschnitt erfolgt eine liturgietheologische Einkrei­
sung des Absurden, die sich dessen bewusst ist, nicht vollkommen de­
ckungsgleich mit Camus Ansinnen zu sein. Für Camus (vgl. 2022: 115) hört 
ein Kunstwerk auf absurd zu sein, wenn es eine Antwort gibt. Religion und 
damit auch Liturgie wollen durchaus Antwort geben. Zugleich aber sollte 

4 Hervorhebung im Original.

Opus Dei – absurdes Werk?

275

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269 - am 10.02.2026, 01:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


inzwischen deutlich geworden sein, dass eine Liturgie, die allzu stark auf 
eine klare Antwort drängt, mit Chauvet gesprochen einer nekrotischen Ver­
suchung erliegt und als Götzendienst den Menschen letztlich zum Sklaven 
seines eigenen Werkes macht. Was kann demgegenüber eine Liturgie, die 
ihren Bezug zum un-fassbaren Gott in einer heilsamen Schwebe erträgt, 
austragen für die Suche nach einem erträglichen Umgang mit dem Absur­
den unserer Welt?

Auch hier soll nur eine von vielen möglichen Spuren verfolgt werden. 
Die folgende Darstellung beschränkt sich daher auf die These, dass Liturgie 
als Spiel verstanden eine kindliche Haltung einüben kann.5 Dieser Gedanke 
dürfte auch für Camus nicht fremd sein, fußt er doch auch auf Nietzsche, 
von dem Camus (2022: 78) sagt, er weise „den Weg des absurden Men­
schen“. Nietzsche selbst predigt mit Zarathustra drei Verwandlungen:

Drei Verwandlungen nenne ich euch des Geistes: wie der Geist zum 
Kamele wird, und zum Löwen das Kamel, und zum Kinde zuletzt der 
Löwe. […] Was genügt nicht das lastbare Tier, das entsagt und ehrfürch­
tig ist? […] Freiheit sich schaffen zu neuem Schaffen – das vermag die 
Macht des Löwen. […] Aber sagt, meine Brüder, was vermag noch das 
Kind, das auch der Löwe nicht vermochte? Was muß der raubende Löwe 
auch noch zum Kinde werden? Unschuld ist das Kind und Vergessen, ein 
Neubeginnen, ein Spiel, ein aus sich rollendes Rad, eine erste Bewegung, 
ein heiliges Ja-sagen. Ja, zum Spiele des Schaffens, meine Brüder, bedarf 
es eines heiligen Ja-sagens […]. (Nietzsche 2002: 29-30ff.)

Kann man sich Sisyphos als erwachsenes Kind vorstellen, das unten am 
Berg stehend vergaß, wie der Stein bergab rollte und mit einem heiligen Ja 
von Neuem beginnt?

Liturgietheologisch sind die Motive des Spielens und des Kindes spätes­
tens seit Hugo Rahners bahnbrechendem Büchlein Der spielende Mensch 
(1948) anschlussfähig. Für Rahner ist das liturgische Spiel Jesusnachfolge:

Er [= der Mensch] ist vorgebildet im Logos, Gegenstand einer göttlichen 
Künstlerfreude, und darum eben […] ist […] das Beste an ihm, ein 
Spielender zu sein: ein Mensch, der […] leicht, weise, schön und ernst 
die schöpferische Kraft Gottes nachahmt […]. (Rahner 1952: 28)

5 Der folgende Abschnitt folgt grundsätzlich in Argumentationsgang und Darstellung 
(und teilweise Zitation) zentraler Positionen Heidig 2019.

Stephan Tautz

276

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269 - am 10.02.2026, 01:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daher ist für Rahner Kirche eine spielende Kirche6:

Immer wird die Kirche des menschgewordenen Logos ihr tiefstes Ge­
heimnis einhüllen in die Fülle der schönen Gesten, der gemessenen 
Schritte und der edlen Gewänder. Immer wird sie die ,spielende Kirche‘ 
sein. Denn sie nimmt das Fleisch, den Menschen, göttlich ernst. (Rahner 
1952: 50)

Damit führt auch bei Rahner (1952: 59) die Liturgie zur Revolte gegenüber 
einer als absurd empfundenen Welt: „Spiel ist Verzauberung, Darstellung 
des ganz Anderen, Vorwegnahme des Kommenden, Leugnung des lastend 
Tatsächlichen.“

Letztlich gleicht die treue sonntägliche Kirchengängerin, die egal in wel­
cher Laune stoisch in den Gottesdienst geht, dem Sisyphos. In Ihrer „Aus­
dauer in einer für unfruchtbar erachteten Anstrengung“ (Camus 2022: 135) 
„spielt“ sie die Gläubige und verweist damit darauf, dass dem Absurden 
nur im Handeln zu begegnen ist, egal wie absurd dieses erscheinen mag. 
„Darum ist Spiel eine Tätigkeit um des Tätigseins willen, sinnvoll, aber 
zweckfrei“ (Rahner 1952: 12).

Literaturverzeichnis

Camus, Albert: Der Mythos des Sisyphos, übers. v. Vincent von Wroblewsky. 29. Aufla­
ge, Hamburg 2022.

Chauvet, Louis-Marie: Symbol und Sakrament: Eine sakramentale Relecture der 
christlichen Existenz, übers. v. Thomas Fries (=Theologie der Liturgie 8). 2. Auflage, 
Regensburg 2017.

Guardini, Romano: Vom Geist der Liturgie. Freiburg im Breisgau 1922.
Heiding, Frederik: Ist Spiel ernst zu nehmen?, in: Zeitschrift für Katholische Theologie 

141/2-3 (2019), 313-333.
Heinze, Sascha: Die Leere Mitte: Gedanken und Anregungen zur aktuellen Umge­

staltung der Franziskuskapelle zum Nachspüren, Weiterdenken ..., Eintrag vom 
26.11.2022: [https://www.haus-der-stille.at/aktuell/die-leere-mitte/] (Letzter Zugriff: 
25.10.2024).

Hoff, Jonas Maria: Liturgische Wirklichkeit? Systematisch-theologische Anregungen zu 
einer liturgiewissenschaftlichen Realismus-Debatte, in: Liturgisches Jahrbuch 72/3 
(2022), 233-246.

Huizinga, Johan: Homo ludens: Vom Ursprung der Kultur im Spiel, übers. v. H. 
Nachod, mit einem Nachwort v. Andreas Flitner. 21. Auflage, Hamburg 2009.

6 Dass sich Rahner hierbei auf Romano Guardini (1922: 56-70) bezieht, der in seiner 
Studie Vom Geist der Liturgie die Liturgie als Spiel charakterisiert, kann hier nur 
erwähnt, aber nicht weiter vertieft werden.

Opus Dei – absurdes Werk?

277

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269 - am 10.02.2026, 01:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.haus-der-stille.at/aktuell/die-leere-mitte/
https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.haus-der-stille.at/aktuell/die-leere-mitte/


Jeggle-Merz, Birgit: Tätige Teilnahme in Sacrosanctum Concilium: Stolperstein oder 
Impulsgeber für gottesdienstliches Feiern heute?, in: Liturgisches Jahrbuch 63/3 
(2013), 153-166.

Loose, John: The Christian as Camus’s Absurd Man, in: The Journal of Religion 42/3 
(1962), 203-214.

Moltmann, Jürgen: Das befreiende Fest, in: Concilium 10/2 (1974), 118-123.
Nietzsche, Friedrich: Also sprach Zarathustra. 8. Auflage, München 2002 (=Kritische 

Studienausgabe 4).
Odenthal, Andreas: Rituelle Erfahrung: Praktisch-theologische Konturen des christli­

chen Gottesdienstes. Stuttgart 2019 (= Praktische Theologie heute 161).
Pölzler, Thomas: Absurdism as self-help: Resolving an essential inconsistency in Ca­

mus’ early philosophy, in: Journal of Camus Studies 2014, 91-102.
Pölzler, Thomas: Camus on the Value of Art, in: Philosophia: A Global Journal of 

Philosophy 48/3 (2020), 365-376.
Pölzler, Thomas: Wie schlüssig ist Albert Camus’ frühe Logik des Absurden?, in: 

Allgemeine Zeitschrift für Philosophie, 41/1 (2016), 59-76.
Rahner, Hugo: Der spielende Mensch. 5. Auflage, Einsiedeln 1952.
Schaeffler, Richard: Kultisches Handeln: Die Frage nach Proben seiner Bewährung und 

nach Kriterien seiner Legitimation, in: Richard Schaeffler, Peter Hühnermann (Hg.): 
Ankunft Gottes und Handeln des Menschen: Thesen über Kult und Sakrament. 
Freiburg im Breisgau 1977 (Quaestiones Disputatae 77), 9-50.

Vergote, Antoine: Religion, foi, incroyance. Brüssel 1983.

Stephan Tautz

278

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269 - am 10.02.2026, 01:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

