
315

4 Schlussbemerkung

Sowohl für von Luschan als auch für Thilenius erschien die Trennung 
der Anthropologie und der Völkerkunde theoretisch relativ unbedeutend 
zu sein; praktisch verbanden sie deren jeweilige Tätigkeitsbereiche eng. 
Dies entsprach ihrem gemeinsamen wissenschaftlichen Ziel, Unter-
schiede zwischen Völkern bzw. ihre Herkunft und ihre Genese auch in-
terdisziplinär zu erklären. Dementsprechend war es auch möglich, dass 
von Luschan als Leiter der afrikanisch-ozeanischen Sammlungen im 
Berliner Völkerkundemuseum tätig war und zugleich den Lehrstuhl für 
Anthropologie an der Berliner Universität einnahm, während Thilenius 
zunächst als außerordentlicher Professor an der Universität Breslau 
Anthropologie unterrichtete, um dann die Leitung des Hamburger Völ-
kerkundemuseums und nochmals später den Lehrstuhl für Völkerkunde 
zu übernehmen. Allerdings interessierte sich von Luschan während sei-
ner gesamten beruflichen Laufbahn scheinbar mehr für die Anthropolo-
gie und gewichtete sie entsprechend stärker, während sich Thilenius zu-
mindest zunächst eher der Völkerkunde verbunden fühlte.

Dabei wurden ihnen beiden sowohl im jeweiligen Völkerkundemu-
seum als auch in den entsprechenden Disziplinen ein großer Handlungs-
spielraum zugestanden; die inhaltliche Ausgestaltung ihrer Arbeit oblag 
primär ihrer eigenen Schwerpunktsetzung. Zudem genoss jedoch Thile-
nius als alleiniger und langjähriger Direktor des nach seinen Wünschen 
gestalteten Hamburger Völkerkundemuseums eine eher institutionell ge-
stützte wissenschaftlich-praktische Freiheit, während sich von Luschan 
vermutlich, zumindest in der ersten Hälfte seiner Laufbahn, mittels sei-
ner zahlreichen Expeditionen und Reisen eine eher individuelle wissen-
schaftlich-praktische Autarkie verschaffen konnte. Zugleich bemühten 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003 - am 13.02.2026, 18:33:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

316

sich beide immer wieder darum, ihre Wissenschaftlichkeit und Professi-
onalität unter Beweis zu stellen.

Dem selbstgesteckten Anspruch an die wissenschaftlichen Diszipli-
nen, aus der Akkumulation von Objekten und anthropologischen Daten 
kultur- und rassentheoretische Gesetze abzuleiten, konnten beide Akteu-
re in der Praxis nicht gerecht werden. Entsprechend hielten sie eine ge-
nerelle Festlegung auf eine theoretische Schule jeweils für verfrüht und 
lehnten auch eine begriffliche Einteilung in „Natur-“ und „Kulturvölker“ 
ab, wobei sich aber insbesondere Thilenius in der Praxis regelmäßig die-
ser Konstruktion bediente, was sich z.B. in dem von ihm oftmals ange-
sprochenen Vorgang der „Europäisierung“ manifestierte. Allerdings 
empfand er dessen Bedeutung am Ende seiner Karriere als relativiert, 
was sich für ihn mit der durch die „erblichen Anlagen“ garantierten 
Kontinuität einer Kultur begründete. Auch das Konzept der „Rasse“ war 
für von Luschan und Thilenius zwar theoretisch unpräzise, doch in prak-
tischer Hinsicht bedienten sie sich dieser Kategorie. Übereinstimmend 
hielten sie die Vererbungsgesetze von Mendel auch in Bezug auf die 
Menschheit für gültig. Beide stimmten sie Eugen Fischers Postulat der 
Erhaltung „physischer Eigenschaften“ bei „Rassenmischungen“ zu, das 
durch dessen Studie über die „Rehobother Bastards“ Bekanntheit über 
die Wissenschaftskreise hinaus erlangt hatte und das im Prinzip von Lu-
schans bereits vorher geäußerter, aber zunächst allgemein nicht aner-
kannter Theorie der „Entmischung“ entsprach. Thilenius sah in der 
„Auslese“ (der dominanten Vererbung) den Schlüssel für die Weiter-
entwicklung eines Volkes. Während für von Luschan „Mischlinge“ nicht 
„minderwertig“ waren, sollte sich bei Thilenius der Umgang mit ihnen 
an der „Brauchbarkeit“ und „Bewährung“ orientieren.

Allerdings führte von Luschans stärkere Gewichtung der sich her-
ausbildenden und daher noch lebhafter diskutierteren Anthropologie 
auch zu einer generell ausführlicheren Beschäftigung mit wissenschaft-
lichen Theorien innerhalb seiner Arbeit als dies relativ gesehen durch 
Thilenius geschah. Während bei von Luschan Fragen nach der Bedeu-
tung der Sozialanthropologie, der Mendel-Gesetze, der „Rassenmi-
schung“ etc. einen großen Raum in seinen Publikationen einnahmen und 
die bereits erwähnte „Zettelsammlung“ in seinem Nachlass diesen 
Schwerpunkt unterstreicht, sind diese Fragen bei Thilenius insgesamt 
geringer gewichtet. Erst in den 1920er Jahren lässt sich auch bei ihm ei-
ne entsprechende Prioritätsverschiebung in theoretischer und praktischer 
Hinsicht konstatieren. Die bei von Luschan früher, bei Thilenius später 
zunehmende rassenorientierte Forschungsperspektive hatte auch einen 
Wandel in der Wahl der Forschungsobjekte zur Folge: Nicht mehr aus-
schließlich das ethnographische Objekt, sondern verstärkt auch der Kör-

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003 - am 13.02.2026, 18:33:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBEMERKUNG

317

per diente als Medium, von dem neue Erkenntnisse über die Menschheit 
abgeleitet werden sollten. Mittels umfangreicher und komplizierter anth-
ropologischer Vermessungen meinten die Akteure, Rückschlüsse über 
die Herkunft und damit auch die (biologische) Zukunft der Menschheit 
anstellen zu können. Damit einhergehend entwickelten von Luschan und 
Thilenius ein zunehmendes Interesse für die physische Vermessungen 
von „europäischen“ bzw. „deutschen Körpern“. Allerdings hatte sich 
Thilenius seit seiner Amtsübernahme und dann verstärkt ab 1912 auch 
aus völkerkundlicher Hinsicht für Europa interessiert, europäische sowie 
deutsche Ethnographica gesammelt und für deren Exposition eine Euro-
pa-Abteilung etabliert.

Im Zuge dieser verstärkt selbstbezogenen Forschungen entwarfen 
beide Akteure neue „interne Feindbilder“, die sie argumentativ ähnlich 
stützten: So erinnern Thilenius’ Ausführungen in seiner Publikation 
„Völkerkunde und Schule“ von 1926 zur Korrelation von hoher Gebur-
tenrate und niedriger sozialer Stellung an von Luschans bereits 1910 ge-
äußerte Idee des mit der Verminderung der Geburtenrate bei den höhe-
ren Schichten verbundenen Verlustes von „Kulturgut“ mit der Folge der 
„Entartung der Kulturvölker“. Beide gingen von der Gefahr des Über-
handnehmens regressiver Energien durch die zunehmend stärkeren unte-
ren sozialen Schichten aus. Thilenius’ identifizierte diese mit „Schwach-
sinnigen“, „Straffälligen“ und „Illegitimen“, die damit von Luschans 
Personenkreis der „Minderwertigen“ entsprachen. Dabei gingen beide 
nicht nur von der Möglichkeit der Vererbbarkeit von Begabungen, son-
dern auch z.B. des Merkmals der „Straffälligkeit“ im Sinne der Theorie 
Cesare Lombrosos aus. Während Thilenius eine Bevölkerungspolitik, 
die auf dieses Gefährdungspotential für die „Rasse“ reagierte, nur an-
deutete, forderte von Luschan sie explizit und vehement: „[…] jedes 
Mittel ist gut, das die Fruchtbarkeit der Tüchtigen erhöht und die der 
Untüchtigen einschränkt […]“1 Bei dieser ähnlich strukturierten Defini-
tion der Randgruppen der Gesellschaft ist insbesondere die Abwesenheit 
der Gruppe der Juden in Thilenius’ und von Luschans Ausführungen 
bemerkenswert. Entgegen zeitgenössischen Meinungen wurden sie von 
beiden offensichtlich nicht als Bedrohung gesehen: Von Luschan wandte 
sich explizit gegen eine solche Auffassung und Thilenius äußerte sich 
hierzu erst gar nicht. Für letzteren repräsentierten vielmehr die von ihm 
relativ positiv kodierten „Primitiven“ das Gegenbild zu den „europäi-
schen Kulturvölkern“. Sie waren seine Motivation für die Einführung 
einer Europa-Abteilung in seinem Völkerkundemuseum.

1 Von Luschan, Die gegenwärtigen Aufgaben 1910, S. 206. 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003 - am 13.02.2026, 18:33:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

318

Beide Akteure bemühten sich um die Etablierung einer anthropolo-
gischen bzw. rassenkundlichen Abteilung. Während allerdings von Lu-
schans vehement vertretener sozialanthropologischer Ansatz in den frü-
hen 1920er Jahren weder in Berlin noch in Hamburg auf eine politische 
Resonanz stieß, die ihm dessen Umsetzung ermöglicht hätte, konnte der 
in diesem Punkt scheinbar defensiver und jedenfalls zögernder agierende 
Thilenius am Ende der 1920er Jahre die Eröffnung der ersten sogenann-
ten Rassenkunde-Abteilung im Hamburger Völkerkundemuseum feiern. 
Dabei wurden sowohl von Luschans geplante anthropologische Abtei-
lung im Berliner Völkerkundemuseum als auch die realisierte Rassen-
kunde-Abteilung in Hamburg als ein „Extra“ zu den bereits existieren-
den Abteilungen in den Museen verstanden. Sie substituierten also nicht 
die bereits bestehenden Abteilungen, sondern wurden jeweils als deren 
Ergänzungen begriffen. Damit soll allerdings die Bedeutung der Einrich-
tung der Hamburger Rassenkunde-Abteilung nicht marginalisiert wer-
den: Sie verlieh der Kategorie „Rasse“ mit der wissenschaftlichen Auto-
rität eines Museums eine neue Visualität und Legitimität. In diesem Teil 
des Völkerkundemuseums wurden nun rassentheoretische Ansätze für 
die Öffentlichkeit aufbereitet und damit die Wahrnehmung von Diffe-
renz anhand von körperlichen Kriterien eingeübt. So erlangte der biolo-
gische Impetus im Hamburger Völkerkundemuseum eine neue mediale 
Dimension wie auch spezifische gesellschaftliche Relevanz.

Doch wie lassen sich diese miteinander verschränkten Entwicklun-
gen und Tendenzen (vom „Kultur-“ zum „Rasse“-Argument – vom Ob-
jekt zum Körper – von den Kolonialgebieten zu Europa) erklären und 
welche Bedeutung haben sie? Wie ist der bei Thilenius zu konstatieren-
de, relativ unvermittelte Interessenswandel in den 1920er Jahren zu ver-
stehen, der sich in seinen zunehmend rassenkundlich orientierten Publi-
kationen sowie durch seine Beteiligungen an den anthropologischen Pro-
jekten manifestierte?

Primär ist bei beiden hier untersuchten Akteuren eine ideologische 
Nähe zur eugenischen Bewegung festzustellen, die bei von Luschan be-
reits vor, bei Thilenius verstärkt nach dem Ersten Weltkrieg einsetzte. In 
dieser äußerst komplexen Allianz, die durch interne und externe politi-
sche Kämpfe um Deutungen geprägt war,2 wurde der vermeintliche An-
stieg von Kriminalität und Geisteskrankheiten sowie Prostitution, Suizi-
den und Alkoholismus mit der Begründung einer „sozialen Frage“ als 
eine Folgeerscheinung der Industrialisierung und Urbanisierung inter-
pretiert und eine darauf reagierende Bevölkerungspolitik gefordert.3

Durch den Ersten Weltkrieg erhielt sie enormen Auftrieb: Hatten man-

2 Weingart/Kroll/Bayertz, Rasse, S. 104. 
3 Weiss, The Race Hygiene, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003 - am 13.02.2026, 18:33:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBEMERKUNG

319

che Eugeniker diesen zu dessen Beginn noch als gesteigerten „Kampf 
ums Dasein“ interpretiert und mit der „Ausmerzung der Minderwerti-
gen“ einen positiven selektiven Effekt erhofft, wurde diese Erwartung 
im Verlauf des Krieges zunehmend erschüttert, dieser damit zunehmend 
als kontraselektiv gedeutet.4 So entstand aber zugleich eine argumentati-
ve Grundlage, die den Forderungen nach einer die Erbgesundheit beach-
tenden Bevölkerungspolitik eine neue politische Brisanz sowie Populari-
tät verschaffte.5 In diesem Kontext erklärt sich vermutlich auch Thileni-
us’ verstärkte Hinwendung zu rassenkundlichen Fragen sowie seine Be-
teiligung an breitangelegten anthropologischen Forschungsprojekten, die 
im Gegensatz zu von Luschans (früher erfolgten) Arbeiten zu diesem 
Zeitpunkt keiner politischen Legitimierungsrhetorik mehr bedurften. In-
haltliche Parallelen zwischen den Ansätzen der Akteure und der eugeni-
schen Bewegung manifestierten sich u.a. in dem Begriff des „Minder-
wertigen“ sowie der Erwägung seiner Kosten für den Staat.6 Auch die 
gerade von von Luschan geforderte praktische Anwendbarkeit von Wis-
senschaft im Sinne einer „Dienerin des Staates“ und seine Intention die 
vom ihm geförderte Sozialanthropologie sowie die von ihm geplante 
anthropologische Abteilung auf „soziale Fragen“ antworten zu lassen, 
entsprach Maximen der Erbgesundheitslehre. – Für Thilenius war die 
Wissenschaft zwar eher Selbstzweck. Doch auch er betonte in seiner 
Publikation „Völkerkunde und Schule“ die gesellschaftspolitische Be-
deutung der „rassenbiologischen Forschung“. Die gedankliche Nähe zur 
Eugenik wurde bei von Luschan auch durch seine Mitgliedschaft in de-
ren zentralem Organ, der Gesellschaft für Rassenhygiene unterstrichen. 
Deren Ansätze und Rhetorik fügten sich scheinbar nahtlos in die eugeni-
schen Debatten vor allem der Weimarer Republik ein – und konstituier-
ten diese gleichzeitig mit.7

4 Kühl, Die Internationale, S. 44ff.
5 Ebd., S. 50.
6 Weiss, The Race Hygiene, S. 25f.
7 Schmuhl, Eugenik, S. 147; Voges, Völkerkundemuseum S. 319. Eugeni-

sche Bewegungen waren kein deutsches Phänomen. Vergleichbare Initia-
tiven gab es weltweit. Forschungen dazu liegen u.a. für die Vereinigten 
Staaten, Großbritannien, Frankreich, Italien, Schweden, Norwegen, Dä-
nemark, Polen, Russland, Japan und Lateinamerika vor. Siehe dazu u.a.: 
Mark A. Adams (Hg.), The Wellborn Science: Eugenics in Germany, 
France, Brazil, and Russia, Oxford 1990; Barkan, Retreat; Schmuhl, Eu-
genik, S. 8-68. Auf die geographisch enorme Verbreitung heterogener eu-
genischer Bewegungen im Rahmen eines bestimmten Zeitfensters hat ins-
besondere Mark B. Adams hingewiesen. Siehe dazu auch: Mark B. Ad-
ams, Toward a Comparative History of Eugenics, in: ders. (Hg.), The 
Wellborn Science: Eugenics in Germany, France, Brazil, and Russia, Ox-
ford 1990, S. 217-228.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003 - am 13.02.2026, 18:33:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

320

Abgesehen von diesem eugenischen Bezugsrahmen sind weitere 
Gründe insbesondere für Thilenius’ aber auch für von Luschans zuneh-
mendes Interesse an einer Selbsterforschung mit und nach dem Ersten 
Weltkrieg erkennbar: Einmal wäre eine aus den Erfahrungen des Ersten 
Weltkrieges und seiner Folgen sowie aus dem Wissen über Gräueltaten 
der sogenannten „Kulturvölker“ resultierende Erschütterung des eigenen 
Selbstverständnisses als Ursache denkbar.8 Eine Kategorisierung in „Na-
tur-“ und „Kulturvölker“, die nur anhand von Ethnographica dargestellt 
wurde, erschien mit diesem Wissen nicht mehr zeitgemäß. Daneben 
könnten aber auch pragmatische Gründe eine wesentliche Rolle für den 
Interessenwandel gespielt haben: Denn die Einbuße der Kolonien bedeu-
tete zugleich einen Verlust an Forschungsgebieten, der eine Hinwen-
dung zur Analyse der „eigenen Nation“ mehr oder weniger erzwungen 
haben könnte. Wie sehr jedenfalls, die Forschung der jeweiligen politi-
schen Situation angepasst werden konnte, zeigt sich eindrücklich daran, 
wie schnell von Luschan Kriegsgefangene als neue Forschungsoption 
identifizierte und dann auch zu nutzen begann. Allerdings haben weder 
von Luschan noch Thilenius Hinweise geliefert, die diese Erklärungen 
stützen würden: Der Verlust der Kolonien wie auch der erste Weltkrieg 
und seine Folgen wurde von ihnen selbst kaum thematisiert.

Darüber hinaus erklärt sich der Wandel vom „anderen“ Objekt zum 
„eigenen“ Körper evtl. auch aus einer epistemologischen Krise in den 
Völkerkundemuseen und den entsprechenden Wissenschaften. Insbe-
sondere bei von Luschan manifestierte sich diese Krise auch institutio-
nell: Trotz seines sozialanthropologischen Ansatzes scheiterte seine ge-
plante anthropologische Abteilung und auch sein Lehrstuhl drohte zu 
Beginn der 1920er Jahre abgeschafft zu werden. Eine Neubesetzung mit 
Eugen Fischer und dessen eindeutig rassenkundlicher Orientierung er-
folgte erst Jahre nach von Luschans Tod. Während sich die erste (und 
Gründer-)Generation der Museumsdirektoren noch primär auf eine Ak-
kumulierung von Gegenständen der „Naturvölker“ konzentrieren konn-
te, waren die Direktoren der zweiten Generation, auch wegen räumlicher 
und finanzieller Gründe, zu einer Fokussierung ihrer Arbeit sowie zur 
kontinuierlichen Präsentation von Ergebnissen gezwungen. Eine bloße 
Kategorisierung in „Natur-“ und „Kulturvölker“ aufgrund des Distinkti-

8 Ein durch den Ersten Weltkrieg erschüttertes Selbstverständnis lässt sich 
beispielsweise bei Karl Weule konstatieren. So äußerte er sich: „Vom ge-
genwärtigen Augenblick und der Zeit des Weltkrieges ganz abgesehen, wo 
durch Lüge und sittlichen Zusammenbruch ärger gesündigt worden ist als 
vielleicht jemals in der Menschheitsgeschichte, hat unsere Rasse nicht all-
zuviel Anlaß, auf ihr Verhalten in sich selbst und gegen die anderen stolz 
zu sein.“ Siehe dazu: Karl Weule, Die Anfänge der Naturbeherrschung. 1. 
Frühformen der Mechanik, Stuttgart 1921, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003 - am 13.02.2026, 18:33:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBEMERKUNG

321

onsmerkmales der „Kultur“ erschien dabei alleine nicht mehr tragfähig –
im Gegensatz zum zunehmend „aktueller“ werdenden Kriterium der 
„Rasse“. Neben den sogenannten Ethnographica bot sich daher der Kö-
per als ein ergänzendes Medium an, von dessen Erforschung neue Er-
kenntnisse über die Menschheitsgeschichte erwartet wurden. Endlich 
hatte wohl auch die medizinische Ausbildung der Akteure einen Einfluss 
auf die zunehmende Verwendung „anthropologischen Materials“. Be-
günstigend wirkte sicher auch, dass sich beiden wegen ihrer beruflichen 
Funktionen überhaupt die Möglichkeit bot, „anthropologisches Materi-
al“ zu sammeln oder entsprechende Forschungen in Auftrag zu geben. 
Bezeichnend erscheint allerdings, dass sowohl bei von Luschan als auch 
bei Thilenius sowohl in den theoretischen Schriften wie auch in der 
praktischen Arbeit das Distinktionskriterium der „Kultur“ nicht voll-
ständig von dem der „Rasse“ substituiert wurde. Weiterhin sammelten 
sie Ethnographica als kulturelle Ausformungen sowie „anthropologi-
sches Material“ als rassische Repräsentanten, erforschten diese und stell-
ten sie aus. Oder anders formuliert: Neben der „Rasse“ blieb „Kultur“ 
als eine Argumentationsform zur Deskription und Kategorisierung der 
Menschheit bzw. Welt bestehen. Dies erklärt sich zunächst über von Lu-
schans und Thilenius’ inhaltliche Auffassungen und ihre bedingte Skep-
sis gegenüber dem Konzept der „Rasse“, die ausführlich dargelegt wur-
den. Darüber hinaus blieb das „Kultur“-Argument sicher auch eine not-
wendige Legitimierung und Grenzbestimmung ihrer relativ neuen Dis-
ziplinen; denn ohne den Bezug zur „Kultur“ waren beispielsweise die 
Grenzen zur Medizin, beider beruflicher Herkunft, fließend.

Es bleibt die Frage: Wie repräsentativ waren die hier untersuchten 
Akteure? Waren sie einzelne und episodenhafte Figuren oder handelt es 
sich um typische Vertreter einer dauernden Mehrheitsströmung in den 
Völkerkundemuseen und der Völkerkunde bzw. Anthropologie?

Sicherlich würde es diese Studie überfordern, wenn auf diese Fragen 
eine abschließende Antwort gegeben werden sollte. Hier offenbaren sich 
noch große Forschungslücken. Dennoch lässt sich zunächst grundsätz-
lich konstatieren, dass parallel zu den Akteuren agierende völkerkund-
lich-anthropologische Museumsdirektoren in Bezug auf die genannten 
Interessenverschiebungen vom „anderen Kultur-Objekt“ zum „eigenen 
Rasse-Körper“ zurückhaltender handelten, mit und nach ihnen wirkende 
und durch sie geförderte Institutsleiter hingegen radikaler. So beschäf-
tigte sich Karl Weule, der von 1907 bis 1926 das Leipziger Völkerkun-
demuseum leitete und zugleich ab 1920 den ordentlichen Lehrstuhl für 
Völkerkunde und Urgeschichte einnahm,9 in seinen Publikationen sowie 

9 Zwernemann, Aus den frühen Jahren, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003 - am 13.02.2026, 18:33:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

322

in der Lehre u.a. auch mit „Rasse“-Themen. Doch waren diese Fragen 
weder zentral in seiner Arbeit, noch hatte er ein großes Interesse an einer 
anthropologischen Sammlung. Auch eine Involvierung in anthropologi-
sche Forschungsprojekte ergibt sich aus dem gesichteten Quellenmateri-
al nicht.10 Ähnliches ist für Lucian Schermann zu konstatieren, der 1907 
die Leitung des Völkerkundemuseums in München und 1916 den Lehr-
stuhl für Völkerkunde übernahm.11 Hier zeigt sich also, dass die Wissen-
schaftler in ihrer Funktion als Direktoren bzw. als Dozenten einen gro-
ßen Gestaltungsfreiraum hinsichtlich ihrer Tätigkeit hatten. Die in dieser 
Arbeit am Beispiel von von Luschan und Thilenius gefundene Entwick-
lung einer zunehmenden „Biologisierung“ war demnach nicht zwangs-
läufig. Gleichzeitig ist aber auch festzustellen, dass beispielsweise Wis-
senschaftler der nächsten Generation wie Otto Reche und Eugen Fischer, 
die in dieser Arbeit mehrfach erwähnt wurden, „Rasse“-Fragen aufgrif-
fen, mitgestalteten und in extremer Weise weiter fortführten, sich außer-
dem zunehmend mit dem „eigenen“ Körper als Quelle einer „Rassen-
anthropologie“ beschäftigten. Von Luschan und Thilenius hatten sowohl 
mit Reche als auch mit Fischer in engem Kontakt gestanden und über 
lange Zeit eine Art „Lehrerfunktion“ ausgeübt. Durch ihre Mitwirkung 
erhielten beide „Schüler“ im Verlauf ihrer Karriere u.a. einflussreiche 
Positionen.12 So wurde Eugen Fischer 1927 der (verspätete) Wunsch-
Nachfolger von von Luschan auf seinem Lehrstuhl sowie Leiter des Kai-
ser-Wilhelm-Instituts für Anthropologie, menschliche Vererbungslehre 
und Eugenik in Berlin, das in der Folge zum „think-tank“ der eugeni-
schen Bewegung avancierte.13 Auch der antisemitisch eingestellte Otto 
Reche übernahm am 1. September 1927 u.a. nach Empfehlung von Thi-
lenius, den Lehrstuhl für Völkerkunde von Karl Weule in Leipzig.14

Durch ihn erhielt die Völkerkunde in Leipzig einen eugenischen Ein-

10 Gemeint sind hier die Verwaltungsunterlagen im Stadtarchiv in Leipzig, 
die die Aktivitäten des dortigen Völkerkundemuseums gut dokumentieren. 
Archivmaterial des Völkerkundemuseums in Leipzig konnte wegen lang-
jährigen Umbauarbeiten nicht eingesehen werden. 

11 Diese Aussagen sind gestützt durch Sekundärliteratur. Entsprechendes Ar-
chivmaterial wurde nicht eingesehen. Smolka, Völkerkunde in München, 
S. 188ff. Eine an dem Konzept der „Rasse“ orientierte körperliche Wahr-
nehmung wurde scheinbar nicht in dem Münchener Völkerkundemuseum, 
sondern in Max Eigl’s Anatomischem Museum eingeübt. Siehe hierzu: 
Nutz, „In knapp zwei Stunden“, S. 145ff.

12 Beide traten der Nationalsozialistischen Deutschen Arbeiterpartei 
(NSDAP) bei, Reche 1937, Fischer 1940. Siehe dazu: Proctor, From 
Anthropology, S. 157ff.

13 Lösch, Rasse, S. 216.
14 Geisenhainer, Rasse, S. 149ff.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003 - am 13.02.2026, 18:33:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBEMERKUNG

323

schlag. Ein Jahr zuvor hatte Reche während seiner Tätigkeit in Wien15

bereits ein anthropologisches Verfahren zur Bestimmung der „Abstam-
mung“ unehelicher Kinder entwickelt,16 außerdem die „Deutsche Ge-
sellschaft für Blutgruppenforschung“ gegründet, dessen Organ die Zeit-
schrift für Rassenphysiologie wurde. So wird deutlich, dass von Luschan 
und Thilenius von ihrer inhaltlichen Ausrichtung sicherlich keine singu-
lären Akteure und keine Einzelphänomene in der Geschichte der Völ-
kerkundemuseen sowie der Wissenschaft der Völkerkunde und Anthro-
pologie waren. Die Reichweite und Wirkungskraft ihrer Ideen, die durch 
ihre vielfältigen und eng miteinander verflochtenen Tätigkeitsbereiche 
sowie ihre Publizistik gesichert war und die im Bezugsrahmen der Wis-
senschaftlichkeit eine zusätzliche Legitimität erhielten, ist dabei nicht zu 
unterschätzen: Sie hatten nicht nur entscheidenden Einfluss auf die Neu-
zugänge im Sammlungsbereich sowie auf die Ausstellungen im Völker-
kundemuseum (bis hin zur Einrichtung von Museumsabteilungen), son-
dern prägten auch die völkerkundliche und anthropologische Lehr- und 
Forschungstätigkeit sowie deren zukünftige personelle Ausrichtung ak-
tiv mit.

Während die Debatte über die eugenische Bewegung und ihre even-
tuelle ideologische Fortsetzung im Nationalsozialismus (momentan) als 
beendet betrachtet werden kann,17 erhielt im Zuge der zahlreichen Stu-
dien über den Kolonialismus die vorher vielfach kritisierte Kontinuitäts-
these von Hannah Arendt neuen Auftrieb.18 Arendt hatte bereits in den 
1950er Jahren auf die Kontinuität von Imperialismus und Rassismus, 
Kolonialkriegen und Holocaust, d.h. auf die kolonialen Ursprünge totali-

15 Reche wurde 1924 Nachfolger von Pöch auf dem Lehrstuhl für Ethnogra-
phie und Anthropologie. Siehe dazu: Fuchs, Rasse, S. 258.

16 Dieses Verfahren wurde erstmals 1926 in einem Vaterschaftsprozess in 
Wien eingesetzt. Siehe dazu: Geisenhainer, Rasse, S. 127ff.; Taschwer, 
Anthropologie, S. 245; Michael Pollak, Rassenwahn und Wissenschaft. 
Thesen zur Entstehung der unheilvollen Allianz zwischen Anthropologie, 
Biologie und Recht im Nationalsozialismus, Frankfurt a. M. 1990, S. 11.

17 Von dem Ansatz, die eugenische Bewegung ausschließlich als einen Vor-
läufer der nationalsozialistischen Ideologie zu interpretieren, nimmt man 
heute Abstand. Dies wird als eine verkürzte Sichtweise gesehen, die die 
spezifischen Ausformungen der eugenischen Bewegung unterschlägt. Sie-
he dazu u.a.: Weiss, The Race Hyiene, S. 8ff.

18 Ciarlo, Rasse konsumieren, S. 135. Sicherlich sind Ansätze wie von Ri-
chard Weikart, der einen direkten Weg vom Darwinismus zum National-
sozialismus sieht, indem er anhand von ausgewählten Personen den Weg 
des moralischen Abstiegs aufzeigt, stark zu kritisieren. Richard Weikart, 
From Darwin to Hitler: Evolutionary Ethics, Eugenics, and Racism in Ger-
many, New York 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003 - am 13.02.2026, 18:33:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

324

tärer Herrschaft hingewiesen.19 Die These erfährt momentan als Teil der 
jüngsten Kolonialismus-Debatte neue Aktualität: in der ostentativen 
Frage, wie weit der Weg von Windhoek nach Nürnberg gewesen wäre.20

In diesem Zusammenhang verweist Birthe Kundrus am Beispiel von 
Eugen Fischer, der häufig als Argument für eine inhaltliche und perso-
nelle Kontinuität herangezogen wird,21 darauf, wie notwendig eine ver-
gleichende Analyse der jeweils verwendeten Konzepte sei.22 So sei bei-
spielsweise Fischers Favorisierung des Paradigmas „Rasse“ unbestritten. 
Gleichzeitig wäre sein positives Verhältnis zur „Rassenmischung“ mit 
den antisemitischen Ansätzen der Nationalsozialisten unvereinbar gewe-
sen.23 Die Kontinuitätsfrage ist hier insbesondere im Hinblick auf die 
Ansätze, Theorien und rhetorischen Ausformungen der untersuchten Ak-
teure interessant, die zumindest begrifflich auch im Zusammenhang mit 
dem Nationalsozialismus stehen, wie z.B. die Konzepte der „rassischen 
Einteilung der Menschheit“, der „Entartung“, der „Rassenmischung“, 
der „Mischlinge“, der „Minderwertigen“ sowie der Idee der eugenischen 
Verbesserung der Bevölkerung.24 Doch würden auch hier die Ergebnisse 

19 Hannah Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, Frankfurt a. 
M. 1955. Siehe dazu auch: Eckert/Wirz, Wir nicht, S. 383.

20 Entsprechend lautet der Titel eines Aufsatzes von Birthe Kundrus. Siehe: 
Birthe Kundrus, Von Windhoek nach Nürnberg? Koloniale „Mischehen-
verbote“ und die nationalsozialistische Rassengesetzgebung, in: dies. 
(Hg.), Phantasiereiche. Zur Kulturgeschichte des deutschen Kolonialis-
mus, Frankfurt a. M. 2003. Die Frage verweist auf den Vernichtungskrieg 
gegen die Herero und Nama 1904/1907 sowie auf die nationalsozialisti-
sche Rassengesetzgebung in Nürnberg von 1935, durch die Juden, Roma 
und Sinti ausgegrenzt wurden, um eine „völkische Gemeinschaft“ herzu-
stellen. Sebastian Conrad weist darauf hin, dass zwar die Thesen von 
Arendt umstritten, doch zugleich auch noch unbeantwortet sind. Siehe da-
zu: Conrad, Regimes, S. 192. Siehe in diesem Zusammenhang auch Gros-
se, Kolonialismus, S. 16ff. und 113ff. Als ein Befürworter der Arendt-
schen These ist Jürgen Zimmerer zu sehen. Siehe hierzu u.a.: Jürgen 
Zimmerer, Krieg, KZ und Völkermord in Südwestafrika. Der erste deut-
sche Genozid, in: ders./Joachim Zeller (Hg.), Völkermord in Deutsch-
Südwestafrika. Der Kolonialkrieg (1904-1908) in Namibia und seine Fol-
gen, Berlin 2003, S. 45-63; und ders., Von Windhuk nach Warschau. Die 
rassische Privilegiengesellschaft in Deutsch-Südwestafrika, ein Modell 
mit Zukunft?, in: Frank Becker (Hg.), Rassenmischehen – Mischlinge –
Rassentrennung. Zur Politik der Rasse im deutschen Kolonialreich, Stutt-
gart 2004, S. 97-123.

21 Siehe hierzu u.a.: Roller, Der Rassenbiologe Eugen Fischer, S. 130-133.
22 Kundrus, Von Windhoek, S. 120ff. 
23 Kundrus, Von Windhoek, S. 121f.
24 Bisher wird in der museumshistorischen Literatur die Rolle der Museen im 

Nationalsozialismus nicht selten ausgeblendet, marginalisiert oder stark 
verallgemeinert. Siehe hierzu auch die Kritik von Gareis: Gareis, Exotik, 
S. 119ff. Eine systematische Darstellung der deutschen Völkerkundemu-

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003 - am 13.02.2026, 18:33:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBEMERKUNG

325

dieser Studie überfordert werden, wenn von Luschans und Thilenius’ 
theoretische und praktische Ansätze in eine ideologische Kontinuität 
eingereiht würden, die in den rassenhygienischen Praktiken des Natio-
nalsozialismus enden würden.25 So verweist bereits eine grobe Skizzie-
rung auf deutliche Differenzen. Auch von Luschans und Thilenius’ posi-
tive bzw. wertneutrale Einstellung zur „Rassenmischung“ sowie Haltung 
gegenüber der Gruppe der Juden wäre der späteren NS-Doktrin entge-
gengestanden. Eine lineare Entwicklungslinie von von Luschans und 
Thilenius’ Ansätzen zur nationalsozialistischen Dogmatik lässt sich also, 
zumindest so einfach, nicht ziehen. – Insofern erscheint der Weg von 
Windhoek nach Nürnberg relativ weit.

Die Bedeutung der hier untersuchten Akteure Felix von Luschan und 
Georg Thilenius ist in ihrem Bemühen zu sehen, physiologische Unter-
scheidungskonzepte wissenschaftlich zu fundamentieren sowie die 
Wahrnehmung einer körperlichen Unterschiedlichkeit museal umzuset-
zen. In ihrer Rolle als institutionalisierte Mediatoren26 zwischen der 
Wissenschaft und der Öffentlichkeit veränderten sie die breitenwirksame 
Argumentation für Differenz: von der „Kultur“ zur „Rasse“.

seen in der Zeit des Nationalsozialismus steht noch aus. Siehe hierzu auch 
Roth, Xenophobie, S. 55. 

25 Massin, From Virchow, S. 79f.
26 Siehe hierzu auch: Dias, The Visibility, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003 - am 13.02.2026, 18:33:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407929-003 - am 13.02.2026, 18:33:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

