
Ähnlichkeit, Spektakel, Markt. Theatermaschine

und Regierung nach Shakespeare und Foucault

Sebastian Kirsch

Of government the properties to unfold

Would seem in me t’affect speech and discourse,

Since I am put to know that your own science

Exceeds, in that, the lists of all advice

My strength can give you. […]

Mit diesen Versen beginnt Measure for Measure, die vermutlich 1603/1604 verfasste

»Dark Comedy« William Shakespeares.1 Zugeordnet sind sie Vincentio, dem Duke

eines fiktiven Vienna, der mit ihnen seinem greisen Berater Escalus schmeichelt

und zugleich das zentrale Thema des Stückes ankündigt: »Government«, das Re-

gieren, und dessen Eigenheiten oder Grundsätze (»properties«). Und genau wie

er sagt, wird Vincentio diese Eigenheiten hier nicht diskursiv entfalten; allerdings

weniger, weil dies in Anbetracht von Escalus’ Kenntnissen eine Verschwendung von

Worten wäre, wie er behauptet. Vielmehr wird er im Folgenden vorführen, was das

um 1600 heißen kann: »to govern«; und zwar im Rahmen einer Demonstration, die

er trotz aller Beredsamkeit stumm und ohne Ansage durchführt, die er in der Art

eines gigantischen Raum- und Bühnenexperiments umsetzt und mit deren spek-

takulärem Abschluss auch die Komödie zu Ende sein wird. So umfassend ist die

Vorführung, dass sich rückwirkend noch die Eingangsworte selbst als Bestandteil

der herzoglichen Regierungskunst zu erkennen geben: Auch sie gehören bereits zu

Vincentios Demonstration, sein doppelbödiges Spiel ist mit ihnen schon im Gan-

ge – das Theater des Regierens hat hier schon vor seinem vermeintlichen Anfang

eingesetzt.

 

 

1 William Shakespeare,Measure for Measure, hg. v. A.R. Braunmuller u. Robert N. Watson, Lon-

don: Bloomsbury 2020 (= TheArdenShakespeare, 3. Auflage), v. 1-5. Zu äußeren Entstehungs-

daten und Quellen des Stückes vgl.Walter Kluges Eintrag zuMeasure forMeasure in: Ina Scha-

bert (Hg.), Shakespeare-Handbuch. Die Zeit – der Mensch – das Werk – die Nachwelt, Stuttgart:

Alfred Kröner Verlag 2009, 5. Auflage, S. 484-454.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 I. Theater-Maschinen, Machinationen und Maschinen-Theater

Wie Shakespeares andere Bühnenwerke zählt auch Measure for Measure nicht

zum barocken Maschinentheater, wie es sich im 17. Jahrhundert vor allem auf dem

europäischen Festland spektakulär entfalten sollte. Und doch dürfte dieses Stück

auch auf einen Bedeutungszuwachs neuartiger Theatermaschinen reagieren, die

um 1600 auch in London bekannt wurden. 1596 war hiermit dem »BlackfriarsThea-

tre« die erste Innenraumbühne Englands eingerichtet worden. Diese war nicht nur

im Privatbesitz des Shakespeare-Darstellers Richard Burbage; Shakespeares Trup-

pe »The King’s Men« durfte sie nach langen Kämpfen ab 1608 auch als Winterre-

sidenz und zweite Spielstätte neben dem »Globe Theatre« nutzen. Anders als die

Freiluftbühne des »Globe« verfügte das »Blackfriars« aber tatsächlich über Vor-

richtungen für »magische« Spiegeltricks und andere Theatereffekte. So konnten

die »King’s Men« hier zum ersten Mal…

das Licht regeln, was sehr wichtig war. Wenn man das Licht regeln kann, kann

man auch den Effekt steuern. Auf der Bühne des Globe, unter freiemHimmel, gab

es keine nennenswerten Blitzeffekte, und rings vom Publikum umgeben war es

schier unmöglich, die Schnüre zu verbergen.2

Vor allem Shakespeares letztes Stück, der 1611 aufgeführte Tempest, scheint mit sei-

nen betont (bühnen-)magischen Elementen und seinem Wetter-Zauber von den

neuen technischen Möglichkeiten zu zeugen.Measure for Measure, gut sieben Jahre

älter, enthält dagegen keine vergleichbaren Hinweise auf den Einsatz von Theater-

zauber und Illusionstechnik.3 Dennoch – oder vielleicht gerade deswegen – lässt

es sich, wie ich hier argumentieren werde, als eindrucksvolle Reflexion des epis-

temologischen Ortes lesen, an dem sich an der Schwelle zum barocken Jahrhundert

die Verwandlungs- undEffektapparaturen desMaschinentheaters einzurichten be-

gannen.

Ich stelleMeasure for Measure aber noch aus anderem Grund in den Mittelpunkt

dieses Essays. Gerade in diesem Stück ist nämlich die Reflexion der Theaterma-

schine und ihrer Mittel mit besonderer Prägnanz auf eine Thematik bezogen, die

mich hier besonders interessieren wird: Es ist eben die Frage, was die »properties

of government« sind – eine Frage, die seit dem 16. Jahrhundert in den Ländern

Europas eine ähnlich rasante (und uneinheitliche) Entwicklung nahm wie die der

Theatermaschinen. »Mit dem 16. Jahrhundert treten wir in das Zeitalter der Verhal-

tensführungen, in das Zeitalter der Führungen, wenn Sie wollen, in das Zeitalter

der Regierungen ein«, lautet der Befund aus Michel Foucaults ersten Vorlesungen

2 GregoryDoran, TheShakespeareAlmanac, hier in deutscherÜbersetzung zitiert nachNeilMac-

Gregor, Shakespeares ruhelose Welt, München: C.H. Beck 2013, S. 139.

3 Den überlieferten Dokumenten zufolge wurdeMeasure for Measure übrigens zum ersten Mal

an Weihnachten 1604 im Bankettsaal von Whitehall gespielt, nicht also im »Globe«.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kirsch: Ähnlichkeit, Spektakel, Markt 103

zur »Geschichte der Gouvernementalität«.4 Und das grundlegende Problem, das

Foucault zufolge in diesem Zeitraum aufkam, entspricht fast wörtlich dem ersten

Vers von Measure for Measure: »Was ist die Kunst des Regierens?«5

Es ist also der Konnex zwischen den Theatermaschinen und der Entstehung

neuartigen Regierungswissens um 1600, dem ich hier genauer nachgehen möch-

te.6 Im Rahmen dieses Aufsatzes werde ich mich dabei auf zwei Aspekte dieser

Verbindung konzentrieren. So lässt sich die innere Beziehung zwischen der dop-

pelbödigen Regierungskunst Vincentios und der Logik theatraler Effekt- und Ver-

wandlungsmaschinen, die in Measure for Measure schon von den ersten Versen an

thematisch ist, zum einen als Variation einer Verwandtschaft begreifen, auf die

bereits Walter Benjamin hinwies: derjenigen zwischen der Arbeitsweise der Thea-

termaschinen und den »Machinationen« – also den Winkelzügen und Tricks – ba-

rocker Intrigantenfiguren nämlich (die übrigens auch Benjamin mehrfach an Stü-

cken Shakespeares explizierte). Indes lässt sich anMeasure forMeasure auch ablesen,

dass der Trickreichtum der Intriganten dem Souverän um und nach 1600 nicht

nur als jene äußere Kraft begegnet, die Benjamin speziell in der »Figur des rän-

keschmiedenden Beraters«7 und damit des »Höflings« als dem »bösen Geist« des

Souveräns bzw. »Despoten«8 verortete. An Vincentios Agieren erweist sich viel-

mehr, dass die Machination in Gestalt einer gleichsam voraussetzungslosen »ratio

gubernatoria«9 an der Schwelle zum 17. Jahrhundert zu einer gegenstrebigen in-

neren Funktion von Souveränität selbst wird. Es verhält sich inMeasure for Measure

darumexakt so,wie es eineweitere Formulierung Foucaults aus denGouvernemen-

talitätsvorlesungen sagt: Um 1600 verlangt man plötzlich »vom Souverän, mehr zu

tun, als die Souveränität auszuüben«, nämlich einem »Supplement im Blick auf die

Souveränität« gerecht zu werden, das »keinModell hat, das sich seinModell suchen

muß« und das tatsächlich nichts anderes ist als »die Kunst des Regierens«.10 Kurz:

4 Michel Foucault, Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung – Vor-

lesungen am Collège de France 1977/1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 336. Im Folgenden

als GG1.

5 Foucault, GG1, S. 344.

6 Ich greife damit die ausführlichere Lektüre des Stückes auf, die sich inmeinemBuchDasReale

der Perspektive. Der Barock, die Lacan’sche Psychoanalyse und das ›Untote‹ in der Kultur (Berlin:

Theater der Zeit 2013, S. 107-170) findet. Dabei geht es mir vor allem darum, meine ältere

Darstellung gouvernementalitätstheoretisch zu schärfen.

7 Walter Benjamin, »Ursprungdes deutschenTrauerspiels«, in ders.,Gesammelte Schriften,Band

I.1, hg. v. Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974,

S. 203-430, hier S. 304.

8 Benjamin, »Ursprung des deutschen Trauerspiels«, S. 277.

9 Foucault, GG1, S. 338.

10 Foucault, GG1, S. 344.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 I. Theater-Maschinen, Machinationen und Maschinen-Theater

Der Status des »Government« – und mit ihm der Theatermaschine – als innerem

Supplement der Souveränität ist die eine Thematik, die mich hier interessiert.

Diese Thematik ist wiederum – und das ist der zweite Aspekt, den ich be-

leuchten will – in eine komplizierte epistemologische Konstellation eingebettet.

Einerseits treten in den Techniken des »gubernare« nämlich die Umrisse einer frü-

hen »politischen Kybernetik« zu Tage:11 Es geht um Regelungs-, Regulierungs- und

Steuerungswissen, das sich unterschwellig zur Logik souveränen Entscheidens ver-

hält und das, allgemein gesprochen, eher einer Kräfte- denn einer Vertragslehre

zugehört. Deswegen konnten seine Formen sich, losgelöst von personalen Instan-

zen, aber auch mit ökonomischen Wissensdispositiven verbinden und schließlich

in die Idee einer »Unsichtbaren Hand des Marktes« münden, wie sie 1776 in Adam

Smiths notorischemTheWealth of Nations auf den Begriff gebracht wurde. Anderer-

seits steht das um 1600 entstehende Regierungswissen aber auch in einem kom-

plexen, da zunächst einmal durch einen Bruch gekennzeichneten Verhältnis zum

Formenbestand des älteren »Ähnlichkeitsdenkens«. Dieses Denken hatte sämtli-

che Bezüge zwischen Mikro- und Makrokosmos durch magisch-sympathetische

Analogien vermittelt, wie Foucault bereits 1966 in Die Ordnung der Dinge dargestellt

hatte.12 1978 fügt er dem in den Gouvernementalitätsvorlesungen allerdings hinzu,

dass das Ähnlichkeitsdenken auch einer von Gott »pastoral regierten« Natur ange-

hört habe:13 einer Natur, die voller Wunder und Wunderzeichen gewesen sei und

darum eine bestimmteWahrheits-Ökonomie von Zeigen und Verbergen beinhaltet

habe. Wenn darum im Zeitraum um 1600 das Ähnlichkeitsdenken seine epistemo-

logische Dominanz zusehends aufgibt, so heißt das in Foucaults Worten von 1978

nicht nur, dass sich hier »die Natur vom gouvernementalen Thema lossagt«.14 Es

wirft auch die Frage auf, was mit der besagten Ökonomie von Zeigen und Verber-

gen geschieht. Und die Antwort, die ich hier, mit Shakespeare und Foucault, versu-

chen werde, lautet: Sie wandert, jenseits ihrer Einbettung in die von Gott pastoral

regierteWelt und daher inmodernisierter,modifizierter, vielleicht auch »deterrito-

rialisierter« Gestalt, in die Regierungstechniken ein, wo sie zum Träger einer nicht

erkenntnismäßigen, nicht diskursiven, sondern nur affektiv zu erlebenden und zu

bestaunenden Wahrheit wird. Das jedoch wird tatsächlich nirgends deutlicher als

11 Vgl. zu diesem Begriff, wenn hier auch stärker mit Blick auf die Schwelle um 1800: Jo-

seph Vogl, Kalkül und Leidenschaft. Poetik des ökonomischen Menschen, München: sequenzia

2002, S. 282f. Zum frühneuzeitlichen Zusammenhang protokybernetischer Vorstellungen

von Selbstregulation und Balance mit dem (gerade fürMeasure for Measure ausschlaggeben-

den) Bild der Waage vgl. Otto Mayrs noch immer lesenswerte Studie Uhrwerk und Waage.

Autorität, Freiheit und technische Systeme in der frühen Neuzeit, München: C.H. Beck 1987.

12 Vgl. Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1971, S. 46-77.

13 Vgl. Foucault, GG1, S. 341-346.

14 Foucault, GG1, S. 345.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kirsch: Ähnlichkeit, Spektakel, Markt 105

an der Nähe der frühneuzeitlichen gouvernementalen Vernunft zur Funktionswei-

se der Theatermaschinen und generell der barocken Techniken »optischer Magie«.

Um diese Zusammenhänge deutlicher zu machen, will ich in den folgenden

Abschnitten zuerst an den Verlauf von Measure for Measure erinnern und erläu-

tern, inwiefern es tatsächlich einschlägige optisch-magische Tricks sind, die hier

demRegierungshandeln Vincentios zuGrunde liegen. Im zweiten Schritt werde ich

dann näher auf Foucaults Gouvernementalitätsvorlesungen zu sprechen kommen;

speziell auf besagte Passage, die als Überarbeitung der Darstellung aus Die Ord-

nung der Dinge verstanden werden kann. Drittens werde ich, erneut am Beispiel von

Measure for Measure, genauer zeigen, inwiefern sich Gouvernementalität wie Thea-

termaschine in einem epistemologischen Schwellenraum oder einer Passage ent-

wickeln konnten, die zwischen »Sympathie und Ökonomie« verläuft,15 oder eben

zwischen Ähnlichkeit und »unsichtbarer Hand«: ein Prozess, der nicht zuletzt ein

Licht auf die aus dieser Zeit datierende, erstaunlich zählebige »Oikodizee« (Joseph

Vogl) wirft.16

The Properties of Government. Shakespeare I

Zuerst also Measure for Measure. Das Stück beginnt, indem Vincentio, im direkten

Anschluss an die zitierten Anfangsverse, sein herzogliches Amt temporär dem auf-

strebenden Jungpolitiker Angelo überträgt: Ihm zufolge ist Angelo, der als unbe-

stechlicher Puritaner gilt, der richtige Mann, um in der scheinbar von sittlichem

Verfall gezeichneten Stadt eine Art geistig-moralischer Wende einzuleiten, sprich:

vergessene alte Sittengesetze wieder in ihr Recht zu setzen. Anstatt nun aber wäh-

rend Angelos Stellvertreterschaft auf Reisen zu gehen, wie er vorgibt, zieht sich

Vincentio in ein nahgelegenes Kloster zurück. Von dort aus verfolgt er die Vor-

gänge in Vienna bzw. mischt sich, als Mönch verkleidet, unter die Bürger, die er

als vorgeblicher Beichtvater über ihre Meinungen aushorcht. Angelo lässt derweil

Bordelle und andere Vergnügungsstätten Viennas schließen (übrigens eine offen-

sichtliche Anspielung auf die pestbedingte Schließung der Londoner Bordelle, Ba-

dehäuser und auch der Theater 1603 und 1604). Außerdem setzt er ein striktes Sit-

tengericht ein, das er mit drastischen Abschreckungsmaßnahmen sichert. Vor al-

15 So der Untertitel von Verena Olejniczak Lobsiens Studie Shakespeares Exzess. Sympathie und

Ökonomie (Berlin undWiesbaden: Berlin University Press 2015), die in andererWeise die Kon-

stellation bearbeitet, um die es mir hier mit Blick auf Regierung und Theatermaschine geht.

Was ich im Rahmen dieses Aufsatzes aus Platzgründen vernachlässigenmuss, ist der beson-

dere Status des Ähnlichkeitsdenkens in England, das hier länger wirksam blieb als auf dem

europäischen Festland – ein Umstand, der sich beispielsweise an der dortigen Bedeutung

der »Great Chain of Being« noch im 17. Jahrhundert ablesen lässt.

16 Vgl. Joseph Vogl, Das Gespenst des Kapitals, Berlin/Zürich: diaphanes 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 I. Theater-Maschinen, Machinationen und Maschinen-Theater

lem soll auf sein Geheiß hin der Edelmann Claudio öffentlich geköpft werden, der

seine Verlobte Juliet schon vier Tage vor der Trauung und damit außerehelich ge-

schwängert hat. Als dann Claudios Schwester, die angehende Nonne Isabella, bei

Angelo um Gnade für den Bruder bittet, kommt es zur entscheidenden Wendung

der Komödie: Beim Anblick der jungfräulichen Novizin wird der Puritaner Angelo

plötzlich von ungeahnten geschlechtlichen Begierden gepackt. Zu seiner eigenen

Überraschung nötigt er die entsetzte Bittstellerin, sich mit ihm zum nächtlichen

Stelldichein zu treffen, im Austausch für Claudios Leben.

Hatte der verkleidete Duke bislang nur zugesehen, beginnt er nach dem Fehl-

tritt des Stellvertreters nun aktiv, doch noch immer aus dem Verborgenen heraus,

die Strippen zu ziehen. Noch immer imMönchs-Kostüm, leitet er die Widersacher

Angelos von dem sich füllenden städtischen Gefängnis aus an und steuert jedem

Schritt des moralisch immer tiefersinkenden Stellvertreters mit entsprechenden

Gegenmaßnahmen entgegen. Isabella lässt sich auf seine Veranlassung hin zum

Schein auf die Erpressung ein; an ihrer Stelle geht aber eine junge Frau namens

Mariana, die einst von Angelo sitzen gelassen wurde – im Dunkeln bemerkt der

Stellvertreter den Austausch nicht. Und als Angelo nach dem nächtlichen Ren-

dezvous, mittlerweile ganz zum Tyrannen mutiert, sein Versprechen bricht und

Claudio dennoch enthaupten lassen will, sorgt der Duke dafür, dass die Hinrich-

tung nur zum Schein zustande kommt. Statt Claudios Kopf, den Angelo als Beweis

der Urteilsvollstreckung geschickt haben will, lässt er ihm das Haupt eines Pira-

ten bringen, der kurz zuvor im Gefängnis gestorben war. Im fünften Akt kommt

es dann zu Vincentios triumphaler Rückkehr, die als spektakuläre absolutistische

Inszenierung angelegt ist: Im Rahmen eines effektvollen Staatsaktes übernimmt

der Duke wieder die Geschäfte und löst die von ihm generierten Täuschungen und

Trugbilder auf, was ihn gleichermaßen als virtuosen optischen Magier wie als vor-

ausschauenden Landesvater erscheinen lässt. Öffentlich hält er Gericht über den

Stellvertreter, den er anschließend in einem glanzvoll zelebrierten Gnadenakt ent-

sühnt, und zum Schluss ruft er sogar noch eine Reihe von Hochzeiten aus, bei der

Claudio mit Juliet, Angelo mit Mariana und er selbst mit Isabella verheiratet wer-

den. Das Lehrstück über die Grundsätze des Regierens ist damit zu Ende.

Dies ist nur eine Oberflächenskizze des Plots, die die Komplexität der Shake-

speare’schen Konstruktion, ihre inneren Drehungen, Faltungen und Verästelun-

gen, nicht ansatzweise wiedergibt. Was sie aber doch erahnen lässt, ist die Nä-

he zwischen Vincentios Regierungskunst und den Mechanismen einer Theaterma-

schine: Hier wie dort entspinnt sich ein Spiel von Verbergen und Zeigen, das (mit

dem Einleitungstext dieses Bandes gesprochen) zwischen heimlichen »Präparatio-

nen« im »Nicht-Erkennbaren« und »grellen Expositionen« changiert; hier wie dort

kommen diverse Täuschungsmanöver und kunstfertige Illusionstechniken zur An-

wendung. Diese allgemeine Charakteristik lässt sich allerdings noch präzisieren.

Denn bei näherem Hinsehen sind es vor allem zwei Techniken, die Vincentio ver-

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kirsch: Ähnlichkeit, Spektakel, Markt 107

wendet: Einmal ist dies die Anamorphose als Technik der Verzerrung und Ver-

krümmung, die auf einer »schrägen« Handhabe perspektivischer Konstruktions-

gesetze beruht, und zum anderen sind es Spiegeltricks, die die Kenntnis von Phä-

nomenen der Lichtbrechung voraussetzen. Geometrie und Licht sind darum die

beiden Pole des herzoglichen Täuschungsspiels, und mit ihnen sind letztlich die –

verschiedentlich kombinierbaren – Grundelemente des gesamten Feldes optischer

Magie benannt.

Vor diesem Hintergrund fällt nun auf, dass Vincentio vor allem im zweiten

Teil – nachdem sein Stellvertreter zumWillkürherrscher mutiert ist und er dessen

Handeln aktiv entgegenzuwirken beginnt – mit Anamorphosen arbeitet. Speziell

der Austausch Isabellas durchMariana und die Ersetzung von Claudios Kopf durch

das Piratenhaupt ähneln anarmophotischen Darstellungen, in denen ein Bild in

einem anderen verborgen wird.17 Aber auch das Gefängnis, das dem Duke zum

geheimen Stützpunkt dient, lässt sich als anamorphotischer Konstruktionspunkt

beschreiben: Im hinteren Teil von Measure for Measure wird es zum zweiten dra-

maturgischen Zentrum, von dem aus jene Trugbilder erzeugt werden, die der sich

fälschlicherweise für die Zentralfigur haltende Angelo gleichsam frontal betrachtet

(und dabei notwendig falsch sieht). Von Spiegeltechniken ist dagegen vorwiegend

der erste Teil des Stückes geprägt, der den Duke als eher passiven Voyeur zeigt.

Genauer gesagt, erinnert die Konstellation, in der Vincentio zum einen die Stadt

von außen (vom Kloster aus) in Augenschein nimmt und sie zum anderen als un-

erkannter Mönch durchstreift, an eine der berühmtesten Spiegelanordnungen aus

der Frühzeit der modernen Entdeckung des Optischen: an Filippo Brunelleschis

Spiegel-Experiment nämlich, das dieser zwischen 1413 und 1425 vornahm und das

verschiedentlich auf die Entwicklung der Bildbühne bezogen worden ist.18

Kurz zur Erläuterung: Brunelleschis Anordnung zielte auf die Konstruktion ei-

nes optisch erschlossenen Simulationsraums, in den ein verborgener Beobachter

von außen starren musste, um ihn gleichzeitig mit einem gleichsam körperlosen

Blick durchschweifen zu können. Dazu »beamte« sich die Versuchsperson, ganz

ähnlich wie Shakespeares Herzog, zuerst ins Außerhalb des Darstellungsraums: in

diesem Fall, indem sie ihr Gesicht hinter einem umgedrehten Bildtäfelchen ver-

barg und auf dessen Rückseite ein Auge in die Höhlung eines konisch zulaufenden

17 Es handelt sich mithin um einen speziellen Typ Anamorphose, deren Verzerrung ihrerseits

ein ungetrübtes Bild zeigt. Man findet diesen Typ etwa im römischen Minoritenkonvent SS

Trinita: Dort gibt es einWandgemälde, das in extremer VerkürzungBilder vonMönchen zeigt

und zum Landschaftspanorama wird, wenn man an ihm entlangwandert.

18 Vgl. hierzu: Ulrike Haß, Das Drama des Sehens. Auge, Blick und Bühnenform, München: Fink

2005, S. 81-108, sowie meine eigene Darstellung in Das Reale der Perspektive, S. 95-99. Zu Bru-

nelleschis Experiment vgl. im Detail: Hubert Damisch, Der Ursprung der Perspektive, Zürich:

diaphanes 2010. Rätselhaft bleibt der frühe Zeitpunkt des Experiments, der zu einfache epis-

temologische Schnitte unterläuft.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 I. Theater-Maschinen, Machinationen und Maschinen-Theater

Guckloches presste. Durch das Loch beschaute sie die Bildvorderseite sodann mit-

hilfe eines Spiegels, den sie in der zweiten Hand hielt. Resultat der Prozedur war

ein widerstandsloses Gleiten des Sehens im Spiegel-Raum, das direkt an die Ge-

schmeidigkeit erinnert, mit der Vincentio in der Maske des nomadischenWander-

mönches den städtischen Raum Viennas zu durchstreifen und auszuspähen ver-

mag. Da außerdem auf Brunelleschis Bildtäfelchen statt der Himmelsdarstellung

eine weitere Spiegelfläche aufgetragen war, durch die sich auch der Wolkenzug

im Spiegel-Raum reflektierte, und da die Versuchsperson das Experiment vor dem

abgebildeten Baptisterium selbst durchführte – also Abbild und Gebäude verglei-

chen konnte – ergab sich der Überlieferung zufolge der Eindruck, hier das »Wahre

selbst«19 zu erblicken.

Abb. 1: Brunelleschis Experiment: Konstruktionsschema unter Verwendung von Grundriss

und Aufriss des Baptisteriums, Abb. 2: Gebrauch der tavoletta

Ich erinnere hier nun nicht nur darum an Brunelleschis Spiegeltrick, weil die-

ser in der Tat zahlreiche Aspekte des Blickregimes teilt, das Shakespeares Duke im

ersten Teil der Komödie installiert. Der Rekurs macht auch deutlicher, was ich ein-

leitend als Transformation oder auch »Deterritorialisierung« der vonGott »pastoral

regierten« Natur bezeichnet habe. Denn der körperlose Blick, der sich in diesem

Experiment an alle Dinge im optisch erschlossenen Spiegel-Raum zu heften ver-

mag und der in Shakespeares Komödie dann als Mittel der »ratio gubernatoria«

zum Einsatz kommt, lässt sich in der Tat als technisch-weltliche Neuschöpfung

19 Zit. nach Haß, Das Drama des Sehens, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kirsch: Ähnlichkeit, Spektakel, Markt 109

jenes göttlichen Blicks verstehen, der in der durch Ähnlichkeiten geleiteten Welt

auf allen Dingen ruhte. Und der Aufwand, mit dem bei Brunelleschi einerseits ein

in totale Sichtbarkeit getauchter Raum und andererseits ein abgeschirmter Be-

obachterstandpunkt definiert werden, und dessen Ergebnis schließlich ein affek-

tiv-sprachloser Eindruck des »Wahren selbst« ist, lässt auch erahnen, inwiefern

die technische Apparatur die vormals in die Naturzeichen eingesenkte Wahrheits-

Ökonomie neu ordnet und umdeutet. Eine ähnliche Umcodierung lässt sich aber

auch imGebrauch der anamorphotischen Trugbilder finden,mit denen sich Shake-

speares Duke im zweiten Teil gewissermaßen »reterritorialisiert«: Auch diese zei-

gen, indem sie verbergen (und umgekehrt); und auch sie tun das nicht mehr, wie

es die Dinge eines Kosmos der Ähnlichkeit taten, die selbst sichtbare Schrift und

lesbares Bild waren. Stattdessen handelt es sich um artifiziell erzeugteWunderzei-

chen, deren Einfügung in ein gouvernementales Kalkül den Rückzug des pastoral

regierten Kosmos ebenso voraussetzt wie seinen »Sturz« in eine neuartige Sicht-

barkeit. Damit will ich nun zu Foucault kommen.

Ähnlichkeit und Regierung. Foucault

»Am Anfang des siebzehnten Jahrhunderts, in jener Periode die man zu Recht oder

zu Unrecht das Barock genannt hat, hört das Denken auf, sich in dem Element

der Ähnlichkeit zu bewegen.«20 Dieser Befund leitet jenen Abschnitt der Ordnung

der Dinge ein, in dem geschildert wird, wie die Episteme der Ähnlichkeit innerhalb

einer relativ kurzen Zeitspanne – Foucault sagt: von ungefähr 1580 bis 1650 – ihre

Verbindlichkeiten an die repräsentativ geleitete Wissensordnung des klassischen

Zeitalters abgab. Die stärker materiale Logik des Analogiedenkens, die alles und

jedes »über vertikale, horizontale, transversale und zyklische Linien gemäß dem

Prinzip der größeren oder geringeren Ähnlichkeit verbindet, selbst das Entfern-

teste«,21 unterlag damit einer ungleich abstrakteren Rationalitätsmethode, die in

den mathematischen Naturwissenschaften ausgearbeitet wurde und analogiege-

leitete Erkenntnisse allenfalls noch im gezähmten Modus des Vergleichs zuließ:

Um 1600 wird die Ähnlichkeit einer Logik von Identität und Unterschied unter-

worfen, die auf »arithmetische Beziehungen der Gleichheit und der Ungleichheit

20 Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 83.

21 Diese Charakteristik stammt aus dem abstract eines (derzeit nur online erhältlichen) Ma-

nuskripts der Philosophin Karen Gloy, die die Bedeutung analogiegeleiteter Denkformen

gerade auch für neuzeitliche Anwendungsfelder herausstellt, etwa für die fraktale Geo-

metrie. Vgl. Karen Gloy, »Komplexitätsbewältigung als Grund für das Wiedererstarken des

Analogiedenkens«, https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4

ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens (abgerufen am

11.04.2021)

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens
https://www.academia.edu/41640272/Komplexit%C3%A4tsbew%C3%A4ltigung_als_Grund_f%C3%BCr_das_Wiedererstarken_des_Analogiedenkens


110 I. Theater-Maschinen, Machinationen und Maschinen-Theater

zurückgeführt« werden kann.22 Dabei argumentiert Die Ordnung der Dinge stark

zeichentheoretisch, sodass die Transformation hier vor allem als Übergang von ei-

nem, bis in die Antike rückverweisenden, dreiteiligen zu einem binären Zeichen-

begriff erscheint. Im Übergang zur Neuzeit büßen demzufolge die Zeichen ihren

Außenbezug ein, der in einem dritten Term ankerte, und geben einem neuen Dua-

lismus von Signifikant und Signifikat Raum.Die Zeichen selbst durchlaufenmithin

einen Ablösungs- oder Reinigungsprozess, der sie dem repräsentationslogischen

Gebrauch übereignet: Um ihren Status als materiale Signatur gebracht, können

die Zeichen im klassischen Zeitalter potentiell für alles (und nichts) stehen und

damit willkürlich bedeuten; indem das Zeichen aufhört, selbst »eine Gestalt der

Welt zu sein«23, wird es zum abstrakten Trägerelement und zur Verfügungsmasse

einer Ratio, die mit seiner Hilfe unablässig neue Tabellen und Klassifikationssys-

teme aufzustellen beginnt.

Es ist nicht schwierig, den von Foucault thematisierten Abstraktions- und

Reinigungsprozess der Zeichen mit dem Einzug des Theaters in eigens errichte-

te, fensterlose und perspektivisch durchgebildete Innenräume in Beziehung zu

setzen, der sich seinerseits im Zeitraum zwischen 1580 und 1650 vollzog (und

den ich am Beispiel des »Blackfriars« in seiner spezifisch englischen Version hier

ja kurz schon thematisiert habe). Denn die Abtrennung der Zeichen von ihren

Ähnlichkeitsqualitäten korrespondiert tatsächlich dem Aufkommen neuartiger

Innenraum- und Bildbühnen, mit denen sich auch das Theater von direkteren

umweltlichen Bezugnahmen löste, um als vermeintlich reines Trägerelement zur

Darstellung von allem und jedem in den Dienst genommen zu werden. Das Zer-

reißen des Bandes zwischen Zeichen und Dingen ist darum auch ein Pendant der

auffälligen Beziehungslosigkeit zwischen den Innenräumen und den Außenfassa-

den barocker (Theater-)Architekturen: Es entspricht der Tatsache, dass der äußere

Anblick der Bühnenhäuser nichts von den Illusionswelten verrät, die in ihrem

Inneren fabriziert werden. Hierher gehört aber auch jene generelle Neudefinition

des Optischen und des Sichtbaren, das sich im 17. Jahrhundert in demselben

Maß an Außenkonturen von Dingen und Körpern heften kann, wie diese ihrer

Einbettung in sympathetische Umgebungen und Relationsgefüge verlustig gehen.

Allerdings beschreibtDieOrdnung der Dinge den Umbruch um 1600 nicht nur als

Ablösung eines älterenWissenscodes durch einen jüngeren. Die geschilderten Vor-

gänge sind komplizierter, denn obwohl die Ähnlichkeit ihre epistemologisch ver-

bürgte Triebkraft verliert, fällt sie nicht einfach aus der Welt. Stattdessen thema-

tisiert Foucault auch ein gewisses Nachleben der Ähnlichkeit im Zeitalter der Re-

präsentation. Was demnach im 17. Jahrhundert vom Gewebe der Analogien nach-

lebt und was sich unterhalb der repräsentationslogischen Ordnungsmuster sogar

22 Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 86.

23 Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 92.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kirsch: Ähnlichkeit, Spektakel, Markt 111

mit zunehmender Insistenz bemerkbar macht, ist die Frage von Zusammenhang-

strukturen, die in der klassischen »Ordnung der Vernunftschlüsse«24 nicht auf-

gehen können, da sie die Muster des rational begründeten Vergleichs, der arith-

metischen Beziehung oder des gemeinsamen Maßes queren und prinzipiell nicht

einzuhegen sind.Weil diese Relationalität nicht mehr in den Registern der Sympa-

thie erfasst und gebunden werden kann, wird ihre Wahrnehmung in diesem Zeit-

raum indes auch zusehends pathologisiert: Zusammenhänge über Ähnlichkeiten

herzustellen, die nicht in die Kategorie der rationalistisch (vermeintlich) abgesi-

cherten Vergleichsoperationen fallen, wird nun zur Domäne des Wahnsinns und

der Paranoia. Zugleich bringt die epistemologische Schwellenzeit einen speziellen

Ort hervor, an dem die »Gespinste der Ähnlichkeiten« sich auch jenseits ihrer Pa-

thologisierung noch einmal zeigen dürfen. Dieser Ort ist aber kein anderer als das

Innere eines mit allen möglichen Illusionsmaschinen aufgerüsteten Barockthea-

ters. Foucault:

Das Zeitalter des Ähnlichen ist im Begriff, sich abzuschließen. Hinter sich läßt

es nur Spiele, deren Zauberkräfte um jene neue Verwandtschaft der Ähnlichkeit

und der Illusion wachsen. Überall zeichnen sich die Gespinste der Ähnlichkeit ab,

aber man weiß, daß es Chimären sind. Es ist die privilegierte Zeit des trompe-

l’oeil, der komischen Illusion, des Theaters, das sich verdoppelt und ein Theater

repräsentiert, des Quiproquo, der Träume und Visionen. Es ist die Zeit der Sinnes-

täuschungen, die Zeit, in der die Metaphern, die Vergleiche und die Allegorien

den poetischen Raum der Sprache definieren.25

Diesen Sätzen zufolge liegt die entscheidende Differenz zwischen Theaterwahr-

nehmung und Wahn letztlich darin, dass letzterer eben nicht weiß oder vergisst,

dass es sich bei den »Gespinsten der Ähnlichkeit« um »Chimären« handelt, die im

Zweifelsfall technisch erzeugt sind. Aber auch umgekehrt wirft die kurze Passa-

ge ein Licht darauf, dass Theatermaschinen bevorzugt zur Simulation solcher Er-

eignisse eingesetzt wurden, die ehedem als göttliche Worte und Wunder galten:

Wolken, Blitz und Donner sind Zeichenereignisse, die als kalkulierte Effekte einer

Theatermaschine erst im Rahmen der klassischen Episteme reüssieren können.

Insgesamt wird der Wandel um 1600 in der Ordnung der Dinge also als eine

Art Doppelprozess beschrieben. Auf der einen Seite etablieren sich die Logiken

und Rahmungen der Repräsentation, mithin der klassischen ratio; auf der ande-

ren Seite veranstalten die »Gespinste der Ähnlichkeit« einen – vielleicht letzten –

Theater-Spuk bzw. werden, wo sie nicht als Theater gewusst werden, pathologi-

siert. Im Lichte (nicht nur) der späteren Arbeiten Foucaults erweist sich diese Dar-

stellung nun aber auch als rudimentär und unvollständig. Denn der Stellenwert

24 Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 87.

25 Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 83f.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 I. Theater-Maschinen, Machinationen und Maschinen-Theater

von Relationen undmaterialen Verflechtungen, die den Spielen der Repräsentation

unterschwellig bleiben, wird um 1600 tatsächlich zu einer noch weit grundsätzli-

cheren Frage. Und da sie nicht mehr auf der Ebene magischer Formeln zu beant-

worten ist, bringt diese Frage gerade im 17. Jahrhundert eine Vielzahl heterogener

Wissensfelder, -formen und -praktiken hervor, die sich in einer bisweilen höchst

verwirrenden Parallelität mit, neben und in der Repräsentationsordnung selbst zu

etablieren beginnen. Hierher gehört zum Beispiel die Entdeckung der struktur-

bildenden Kraft iterativer Selbstähnlichkeiten, die insbesondere der Leibniz’schen

Monaden-Lehre zuGrunde liegt (und die im späten 20. Jahrhundert für Chaostheo-

rie und fraktale Geometrie neue Bedeutung gewann). Hierher gehören überhaupt

alle Spielarten eines nicht- oder gegen-cartesianischen Barock, der die Vitalkräfte

und Potentiale, die Variationen und Unendlichkeiten feiert und den Dualismus von

Denken undMaterie, res cogitans und res extensa in differentielle, letztlich monis-

tische Schwingungs- oder »Faltverhältnisse« rückzuschreiben sucht.26 Aber hier-

her gehören eben auch die Steuerungskünste jener neuartigen »ratio gubernatora«,

die sich inMeasure for Measure denn auch nicht von ungefähr auf der Rückseite der

von Angelo verkörperten, starren Gesetzesordnung und zugleich im gegenstrebi-

gen Gleichtakt mit ihr entfalten können. Genau dieser Punkt ist es folglich, an dem

Foucault 1978 seine ältere Darstellung ergänzen wird. Die entscheidende Einsicht

lautet, dass der Rückzug des Ähnlichkeitsdenkens ab 1600 auch einer »Entgou-

vernementalisierung des Kosmos«27 gleichkam, deren nachhaltigstes Ergebnis ein

epistemologischer »Chiasmus«28 gewesen sei. Der eine Schritt des doppelseitigen

Prozesses besteht dabei darin, dass eine Natur, die nicht mehr durch Ähnlichkeiten

zusammengehalten bzw. »pastoral regiert« wird, im Stiftungsmoment der klassi-

schen Episteme zum Experimentierfeld der Repräsentation wurde. Foucault sagt

26 Vgl. hierzu: Gilles Deleuze, Die Falte. Leibniz und der Barock, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000.

Die andere herausragende (und für Deleuze noch wichtigere) Position eines nicht-cartesia-

nischen Barock ist Spinoza. Die Kunsthistorikerin Christine Buci-Glucksmann hat dabei im

Neben- und Ineinander des repräsentationslogischen und des Vital- oder Faltbarock zwei

»Komplexitätstypen des Barock« ausgemacht, zwischen denen es zwar »Übergänge« gebe,

die aber auch in zwei verschiedene Richtungen führen. Ihr zufolge findet sich auf der ei-

nen Seite ein »archäologischer Komplexitätstyp«, dem vor allem Figuren der Trauer, der Rui-

ne, des Fragments, der Melancholie, des Entzugs und der Allegorie zugehören, während die

andere Seite durch die nicht mehr archäologische, sondern »kartographische« Komplexität

leibnizischer und spinozistischer Herkunft definiert sei: Hier gehe es ungleich stärker um a-

signifikante Kräfte, Bewegungen, letztlich um Figuren einer »Fülle ohne Melancholie«. Die

Archäologie korrespondiere dabei der mythologischen Figur des Narziss, die Kartographie

der des Ikarus (Christine Buci-Glucksmann, »Barock und Komplexität. Eine Ästhetik des Vir-

tuellen«, in: Barock.Neue Sichtweisen einer Epoche, hg. v. Peter J. Burgard,Wien: Böhlaus 2000,

S. 205-212, hier S. 206-209).

27 Foucault, GG1, S. 343.

28 Foucault, GG1, S. 341.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kirsch: Ähnlichkeit, Spektakel, Markt 113

darum, dass die Physik Galileis, die Naturgeschichte von John Ray, die Grammatik

von Port-Royal alle auf den Nachweis zielten, »daß Gott im Grund die Welt nur

mittels allgemeiner […], unwandelbarer Gesetze bestimmt, die, sei es in Form des

mathematischen Maßstabs und der Analyse, sei es in Form der klassifikatorischen

Analyse […] oder der logischen Analyse […] zugänglich waren.«29 Dabei liegt die

Pointe darin, dass diese Naturgesetze gleichzeitig die Prinzipien der souveränen,

also gerade nicht der gouvernementalen Macht sind. Denn:

Man wird es jetzt mit einer Natur zu tun haben, die keine Regierung mehr dul-

det, die nur noch die Herrschaft einer Vernunft (raison) duldet. Das heißt, daß

Gott (die Welt) nicht regiert. Er regiert sie nicht auf pastorale Weise. Er herrscht

souverän über die Welt durch Prinzipien.30

Der zweite Schritt besteht dann aber eben darin, dass die gleichsam entbundenen

Mechanismen einer auf Wunderzeichen und Chiffren beruhenden pastoralen Re-

gierung in ein neues, weltliches Machtfeld einwandern, das sich erst jenseits der

Register der Souveränität und der Gesetze öffnet. Auf dieser Seite des Chiasmus

entwickelt sich darum jenes dynamische Regierungswissen, das als gouvernemen-

tale »Staatsräson« den anderen Pol einer gesetzesförmig gewordenen Natur bilden

wird. Und wie ungewöhnlich Foucaults Analyse an dieser Stelle ist, zeigt sich unter

anderem daran, dass er in den Gouvernementalitätsvorlesungen den »Sonnenkö-

nig« Ludwig XIV. als herausragenden Vertreter beider Pole – mithin gerade nicht

nur einseitig als Repräsentanten klassischer Souveränität – porträtiert: Was dem-

nach…

den absolut einzigartigenRang LudwigsXIV. ausmacht, ist die Tatsache, daß er […]

es erreicht hat, die Verbindung, die Verknüpfung, jedoch gleichzeitig denNiveau-

unterschied, die Spezifizität [der] Souveränität und [der] Regierung zumAusdruck

zu bringen. Ludwig XIV., das nämlich ist die Staatsräson, und wenn er sagt, ›l’État,

c’est moi‹, ist das genau diese Nahtstelle Souveränität-Regierung, die herausge-

strichen wird.31

Exakt diese Nahtstelle ist nun aber auch Shakespeares Gegenstand: Der Chiasmus,

von dem Foucault handelt – inMeasure forMeasure entspricht er genau der Rochade,

die Vincentio mit seinem Rivalen Angelo spielt. Und die Komplexität gerade die-

ser Komödie erklärt sich damit, dass sie beide Seiten des Chiasmus nicht nur in

ihremMit- und Gegeneinander vorführt, sondern sie sogar selbst,Measure for Mea-

sure, gegeneinander abwägt: die Stellvertreterschaften und Repräsentationen, die

29 Foucault, GG1, S. 341.

30 Foucault, GG1, S. 345.

31 Foucault, GG1, S. 358.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 I. Theater-Maschinen, Machinationen und Maschinen-Theater

Gesetze, Strafen und Kastrationsdrohungen in der Angelo-Waagschale »Souverä-

nität«, die differenzbildenden Verschiebungen, die Spiele von Zeigen und Verber-

gen und die im Wunder sich bekundende Wahrheit in der Vincentio-Waagschale

»government«. Auch dass Vincentios glanzvolle Rückkehr im fünften Akt als ab-

solutistisches Herrscherspektakel angelegt ist, lässt sich mit Foucaults Einschät-

zung Ludwig XIV. zusammenführen: In beiden Fällen kommen Souveränität und

Regierung zusammen, in beiden Fällen erscheint gouvernementale Steuerungs-

Kunst als inneres und dabei eigenständiges Supplement der Souveränität selbst.

Indes: Gerade wegen ihrer Eigenständigkeit ist die »ratio gubernatora« nicht auf

ihren supplementären Status und ihre Verklammerung mit fürstlich-repräsentati-

ven Herrschaftslogiken beschränkt. Vielmehr zählt zu ihren wichtigsten Zügen von

Anfang an ihre Verknüpfbarkeit mit ökonomischen Wissensfeldern. Entsprechend

will ich als nächstes darauf eingehen, wieMeasure forMeasure auch die Beziehungen

von Regierung und Ökonomie verhandelt.

Staatsräson und homo oeconomicus. Shakespeare II

[…] Now good my lord,

let there be some more test made of my metal,

Before so noble and so great a figure

Be stamp’d upon it […]

sagt Angelo zu Vincentio, als dieser ihm zu Beginn die Vollmacht über Vienna

gibt.32 Die Einsetzung des Stellvertreters ist also als Akt einer Münzprägung ge-

staltet – womit das eindrucksvolle Spiel beginnt, das Measure for Measure bereits

auf der Ebene des Rollennamens Angelo mit ökonomischen Diskursen treibt. Tat-

sächlich verweist »Angelo« nämlich nicht nur auf den Engel und damit auf die

theologischen Gehalte des Stellvertretermotivs. Er spielt auch auf den »Angel« an,

eine elisabethanische Goldmünze, die einen Engel zeigte. In dieser Konsequenz

erscheint Angelo aber selbst als Münze, deren Vorderseite den unbestechlichen

Engel trägt, deren Rückseite mit dem Nennwert jedoch ihre Käuflichkeit verrät.

Wenn also der Stellvertreter in der Mitte des Stückes unvermutet zum erpresseri-

schen Tyrannen mutiert, kommt das letztlich der Umdrehung einer Angel-Münze

gleich – jener Münze, die sich spätestens jetzt als Einsatz im riskanten, aber sieg-

reichen Spiel Vincentios (Vincent heißt »Sieger«) erweist. Vincentio selbst nimmt

sich vor diesem Hintergrund wiederum als direkter Abkömmling jenes frühneu-

zeitlichen »homo oeconomicus« aus, der »die Welt nicht nach wahr und falsch,

32 Shakespeare,Measure for Measure, v. 47-49.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kirsch: Ähnlichkeit, Spektakel, Markt 115

gut und böse, gerecht und ungerecht sortiert, sondern nach den Kriterien von Ge-

winn und Verlust verfährt.«33 Mehr noch: Bei näherem Hinsehen zeigt sich sogar,

dass die gesamte Dramaturgie der Komödie, in der die Aktionen Angelos auf der

einen Seite stets von passenden Gegenaktionen Vincentios auf der anderen ausba-

lanciert werden, eine der wichtigsten Techniken durchspielt, über die der »homo

oeconomicus« sich allererst zu konstituieren vermochte: die doppelte Buchführung

nämlich, in deren Zwei-Spalten-Satz die Kaufleute ihre Posten nach dem Muster

Soll und Haben, Ausgaben und Einnahmen notierten und die sich genau wie die

Perspektivgesetze von den italienischen Renaissancestädten aus über Europa ver-

breitete.34 Während Angelo dabei auf der »Soll«-Seite der Komödie unwissentlich

permanent Schulden (und Schuld) anhäuft, gleicht der geschickte Vincentio diese

auf der »Haben«-Seite im Gegenzug beständig aus. Und wenn der Duke im fünf-

ten Akt dann öffentlich Bilanz zieht, kann er nicht nur Angelos Ausgabenliste prä-

sentieren, sondern diesen auch mit dem Hinweis begnadigen, dass er selbst die

Schulden schon immer bereinigt hat.

Im Kontext des hier Gesagten sind nun besonders zwei Momente dieser

Buchführungs-Dramaturgie von Interesse. Zum einen gehörte zu den Techniken

der doppelten Buchführung nämlich auch die – im 15. Jahrhundert entwickelte,

im 17. Jahrhundert dann gesetzlich vorgeschriebene – Einrichtung des jährli-

chen »Inventars«, eines ökonomischen »Doomsdays«, an dem die Kaufleute ihre

Kontobücher schlossen und Jahresbilanz zogen. Der finale Staatsakt in Measure

for Measure entspricht darum deutlich auch einem solchen ökonomischen »Tag

der Wahrheit«, der übrigens auch als »stato« firmierte: als »Staat machen« –

ein Detail, das auf den in der Tat gouvernementalen und eben nicht einfach

souveränitätslogischen Charakter neuzeitlicher Staatlichkeit verweist, auf den

Foucaults Analyse hinauswill. Erwähnenswert ist außerdem, dass die frühneu-

zeitlichen Kaufleute für ihren »Doomsday« ein ganz besonderes Datum erfanden.

Denn da das Inventar den Abschluss des Geschäftsjahres voraussetzte, damit aber

auch einen Zeitraum definierte, in dem die Kontobücher geschlossen bleiben

mussten – mithin nichts verdient werden konnte – bestimmten sie als ideales

Datum des »stato« einen zwischen dem 31. Dezember und 1. Januar angesiedelten

»0. Januar«: ein möglichst kleines Zeitloch außerhalb der gewöhnlichen kalen-

darischen Zählung, durch das sich gleichsam von außen in den Zeit-Raum des

Geschäftsjahres schauen ließ. Es fällt nicht schwer, in diesem Nullten Januar das

33 Joseph Vogl, »Epoche des ökonomischen Menschen«, in: »Denn wovon lebt der Mensch?« Lite-

ratur und Wirtschaft, hg. v. Dirk Hempel u. Christiane Künzel, Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang

2009, S. 19-36, hier S. 20.

34 Vgl. zum Folgenden ausführlich: Bernhard Siegert, Passage des Digitalen. Zeichenpraktiken der

neuzeitlichenWissenschaften, Berlin: Brinkmann und Bose 2003, S. 32-65.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 I. Theater-Maschinen, Machinationen und Maschinen-Theater

Guckloch des Brunelleschi-Experimentes wiederzufinden, und damit, wie gesagt,

jener optischen Apparatur, derer sich auch Shakespeares Duke bedient.

Das zweite interessante Moment der Buchführungstechnik liegt hingegen

darin, dass diese auch die durchaus intrigante Inszenierung eines wundersamen

Wahrheitseffektes ermöglichte. Denn da in den beiden Spalten der Kontobücher

die Soll- und Haben-Beträge immer zweifach aufgeführt wurden, einmal mit

Minus und einmal mit Plus versehen, stand am Ende jeder einzelnen Seite als

Bilanz immer eine Null. Diese Null hatte in einer Zeit, in der Prozesse der Geldver-

mehrung sich häufig dem Vorwurf sündhaften Wuchers ausgesetzt sahen, auch

suggestiven Charakter: Sie führte in das Rechnungswesen das Motiv der himmli-

schenWaage und der göttlichen Ausgewogenheit ein.Wo in den Geschäftsbüchern

auf der einen Seite genommen wird, wird auf der anderen gegeben; und selbst

wenn die Geldsummen sich dabei rasant vergrößern mögen, so manifestiert sich

in der finalen Null doch scheinbar immer wieder der geschlossene Zirkel einer

ökonomischen Idyllik, aus der das Gewinnstreben elidiert ist. Anders gesagt: Die

Bilanz ist auch eine raffinierte, auf den Augenschein spekulierende Tricktechnik,

die mithilfe des Wunderzeichens der Null dort einen Ausgleich inszeniert, wo in

Wirklichkeit pure Akkumulation vorherrscht. Dem entspricht bei Shakespeare

wiederum die finale Begnadigung Angelos durch Vincentio. Denn auch hier

handelt es sich um eine vermeintliche Nullrechnung, die bei näherem Hinsehen

das gnadenlose Geschäftskalkül des umtriebigen Herzogs in die Idylle fürstlicher

»clementia« taucht. In beiden Wahrheits-Momenten – dem Nullten Januar und

der ausgleichenden Null-Bilanz – zeigen die Buchhaltungstechniken sich folglich

zutiefst mit den pastoralen Erbschaften der »properties of government« verknüpft.

Nicht nur die Staatsräson, auch die Formen neuzeitlichen Wirtschaftens erweisen

sich damit durchwirkt von den Logiken einer trickreichen Heils-Ökonomie. Bei

Shakespeare wiederum wird kenntlich, dass sie gerade als solche auch genuine

Elemente einer wahrhaft diabolischen Theater-Machination sind.

Vom Strippenziehen zur unsichtbaren Hand.
Wie die Geschichte weitergeht

Wirft man nun noch einmal einen näheren Blick auf die Varianten der besagten

Heils-Ökonomie, so fällt auf, dass diese immer wieder das Modell eines Rücklaufs

bemühen: Im Rahmen der Komödiendramaturgie ist es die glanzvolle Rückkehr

des Duke nach Vienna, mit der der Rücklauf endet; im Rahmen von Inventar und

»stato« betrifft er den Jahreskreis selbst, der sich für die Kaufleute am 0. Janu-

ar schließt; und in der Anordnung des Brunelleschi-Experimentes findet sich das

rückläufige Element im Standort der Versuchsperson, die in den Spiegel-Raum

starrt: Hier entsteht es, indem der durchbohrte Fluchtpunkt des umgedrehten Bil-

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kirsch: Ähnlichkeit, Spektakel, Markt 117

des mit dessen ursprünglichem Konstruktionspunkt überlagert wird. In keinem

dieser drei Fälle ist nun der Rücklauf einfach nur zirkulär. Vielmehr nimmt hier

der Ausgangspunkt, an den scheinbar zurückgekehrt wird, bei näherem Hinsehen

jedes Mal Abstand zu sich selbst, durchläuft eine Veränderung und Entwicklung.

So kehrt bei Brunelleschi der Beobachter zwar an den Anfangspunkt der gesamten

Konstruktion zurück, das heißt an den Distanzpunkt, von dem aus das Bild des

Baptisteriums perspektivisch konstruiert wurde. Dieser Punkt hat aber, indem er

nun zum Standort einer sekundären, visuellen Spiegel-Anordnung wird, seinen

Charakter verändert – eine Mutation, die auch die sich hier aufstellende Person

selbst betrifft und als Statuswechsel vom »Betrachter« zum »Beobachter« beschrie-

ben werden kann.35 Etwas anders, aber vergleichbar, verhält es sich mit dem kauf-

männischen Jahresabschluss und dem herzoglichen »Staat-Machens«: Hier liegt

zwischen Ausgangs- und Endpunkt jeweils ein unausgesprochener Akkumulati-

onsprozess, ein »Mehr«, das in der Simulation eines geschlossenen Kreislaufs ver-

steckt wird. Gerade diese beiden Beispiele machen darum aber auch deutlich, dass

es bei den jeweiligen Rückläufen letztlich darum geht, den »offenen« Zukunftshori-

zont einer Fortschrittsgeschichte mit einem heilgeschichtlich geschlossenen Raum

zu verschmelzen – und in diesem zugleich zu verbergen. Es handelt sich, pointiert

gesagt, um als Kreise camouflierte Spiralen: Denn die Spirale »ist gerade nicht zir-

kulär, sondern linear und verbindet eine expansive Bewegung mit der Kontraktion

auf ihren Endpunkt.«36

Für dieweitere historische Entwicklung ist dagegen kennzeichnend, dass eben-

diese spiralförmige Verbindung von Expansion und Kontraktion zu einemKernele-

ment jenes Theorems der (Selbst-)Regulierung werden sollte, das als »Unsichtbare

Hand des Marktes« berühmt geworden ist – und dessen einschlägige Formulie-

rung nicht zufällig in jenes aufklärerische 18. Jahrhundert fällt, in demder Gedanke

wirtschaftlichen Wachstums sich zusehends von den Rahmungen einer statischen

göttlichen Schöpfung zu emanzipieren vermochte. In Adam Smiths Theorie der

preisbildenden Wechselwirkungen von Angebot und Nachfrage wird das Modell

eines schleifenförmigen Rückkopplungsgeschehens denn auch mit einem offenen

Wachstumspostulat verschmolzen: Einerseits bildet für Smith der ökonomische

»Gesamtprozeß einen Kreis, bei dem das Angebot als die Rückkopplungsvarian-

te auftritt, die die Schleife schließt.«37 Andererseits kann in diesem homöostati-

35 Vgl. Haß, Das Drama des Sehens, S. 97f.

36 So eine Definition aus Florian Sprengers Studie Epistemologien des Umgebens. Zur Geschichte,

Ökologie und Biopolitik künstlicher Environments, Bielefeld: transcript 2019, hier S. 407. Spren-

ger zeigt dabei, wie Spiralmodelle in der Tat immer wieder für die Reziprozitätsannahmen

diverser Theorien des »Environments« definierend waren. Gerade als solche wurden sie im

20. Jahrhundert ausschlaggebend für die Kybernetik.

37 Mayr, Uhrwerk undWaage, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 I. Theater-Maschinen, Machinationen und Maschinen-Theater

schen Spiel allein ein stetiges ökonomisches Wachstum (»continual increase«)38

das Absinken von Arbeitslöhnen auf das absolute Existenzminimum verhindern,

sodass für Smith nicht die reichsten, sondern die sich am schnellsten entwickeln-

den Staaten die zukunftsfähigen sind. Die Idee einer unsichtbaren Steuermacht,

in der Heils- und Fortschrittsgeschichte amalgamiert sind und die sich im Agieren

des Shakespeare’schen Duke bereits deutlich ankündigt, wird damit unter wirt-

schaftsliberalen Vorzeichen fortgeführt und ausdifferenziert.

Vor diesem Hintergrund sind zu Shakespeares Measure for Measure nun min-

destens zwei weitere Bemerkungen zu machen. So scheint zunächst wichtig, dass

die Komödie verschiedene Hinweise darauf enthält, dass beide Modelle, Kreis und

Spirale, abstrakt bleiben und von wirklichen Abläufen, sprich: den uneinholbaren

Interventionen des Zufalls, kaum gedeckt sind.Wenn etwa Vincentio für seine Ge-

genmaßnahmen mehr als einmal auf die Hilfe des Zufalls zurückgreifen muss (et-

wa wenn der inhaftierte Pirat glücklicherweise zum gerade passenden Zeitpunkt

stirbt, so dass sich sein Kopf entsprechend »einbauen« lässt), oder wenn mit Ma-

riana überraschenderweise eine fallengelassene Liebschaft des bislang doch an-

geblich so puritanischen Angelo auftaucht, dann wirkt die Komödie selbst mehr-

fach wie ›geleimt‹, der dramaturgische Rücklauf gewaltsam hergestellt. Gerade

die Mariana-Episode sollte man darum auch weniger als nachträgliche Verzeich-

nung der Angelo-Figur und mithin als Schwäche des Stückes werten, wie es in der

Shakespeare-Philologie oft geschehen ist. Eher findet man hier und in anderen

»Unglaubwürdigkeiten« der Handlung Indizien dafür, dass Shakespeare die Ver-

wicklung neuzeitlicher Intrigendramaturgien in die besagten Ideologien der ver-

meintlich zirkulären Erfüllung und der homöostatischen Balance selbst offenlegt.

Darüber hinaus zeigt das Beispiel des Duke aber auch, dass im Zeitraum um

1600 die Idee einer unsichtbaren Steuermacht noch vorwiegend an die Instanz

eines absolutistischen Einzelsubjekts gebunden wurde, das diese paradoxerwei-

se umso glanzvoller zur Aufführung bringen sollte. Diese Paradoxie ist aber tat-

sächlich einer der Faktoren, die die Figur des absolutistischen Fürsten ab dem 17.

Jahrhundert von innen heraus bedrohen, überfordern und schließlich zerspalten

sollten. Die physiokratische, d.h. früh-liberale Kritik des Absolutismus und ihre

Zuspitzung bei Adam Smith, die Foucault in den Gouvernementalitätsvorlesun-

gen breit analysiert hat, zielten denn auch genau auf diesen Sachverhalt: Sie des-

avouierten die Idee des sonnengleichen Fürsten mit dem Argument, dass dieser

als sterbliches Einzelsubjekt die selbststeuernde Mechanik des Marktgeschehens

niemals zu überblicken geschweige denn sinnvoll zu beeinflussen vermöge. Mit

38 AdamSmith,An Inquiry into theNature andCauses of theWealth ofNations, hg. v. R.H. Campbell,

A.S. Skinner u.W.B. Todd (= Band II der Glasgow Edition of theWorks and Correspondence of

Adam Smith), Indianapolis: Liberty Fund 1981, I. viii. 22:87.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kirsch: Ähnlichkeit, Spektakel, Markt 119

dieser Kritik wanderte aber auch das heilsökonomische Spiel von Zeigen und Ver-

bergen an einen anderen Ort: Spätestens im 18. Jahrhundert wurde es das Markt-

geschehen selbst, das sich einerseits von keinem menschlich-endlichen Subjekt

einsehen lässt, das aber gerade deswegen seine sichtbaren Wunderzeichen und

Wahrheitseffekte (und -affekte) produziert – überraschende Konjunkturen, wun-

dersame Reichtümer, aber auch die Unvorhersehbarkeiten der Preisbildungen, der

»Teuerungen« sowie der Mechanismen von Angebot und Nachfrage. Kurz: Begin-

nend mit der Repräsentationskritik der Physiokraten, wird der Markt selbst zu

einem »Ort des Wahrspruchs oder der Veridiktion«;39 und an den Sprüchen dieser

Instanz wird sich das gesetzgebende Handeln ebenso zu bemessen haben, wie es

an ihnen seine Grenze findet.

Theaterhistorisch lässt sich nun der Verlagerung der Veridiktionskraft vom

(strippenziehenden) Fürsten auf den Markt zunächst das Verschwinden der Thea-

termaschine selbst zur Seite stellen, die – genau wie die Intrige – vor allem den

aufklärerischen Theatertheorien suspekt wurde. Zugleich ist damit aber auch eine

allgemeinere Tendenz angesprochen, deren Niederschlag sich auf der Ebene der

Bühnengeschichte selbst beobachten lässt. Wenn nämlich das tragende Moment

der »unsichtbaren Hand des Marktes« darin zu sehen ist, dass diese »jede Form

der Intervention, noch besser: jede Form eines übergeordneten Blicks [verbietet],

der es gestatten würde, den Wirtschaftsprozeß vollständig zu erfassen«,40 dann

findet sich ein direktes Pendant hierzu in jener berühmten Perspektivbühne, deren

systematischen Plan der Szenograph und Architekt Andrea Pozzo an der Wende

zum 18. Jahrhundert entwarf.41 Gemeinhin gilt Pozzos Bühne als Vollendung des

perspektivisch konsequent durchgebildeten, optisch vollständig erschlossenen

Guckkastens, die allerdings auf einem verstörenden Paradox beruht. Denn im

Unterschied zu anderen frühneuzeitlichen Bildbühnen, die dem Fürsten einen

ausgezeichneten Sicht-Platz im Zuschauerraum einrichteten, wird in Pozzos

Planentwurf der ideale Sichtpunkt an einer Stelle lokalisiert, die kein leibhafter

Betrachter mehr einnehmen kann: in der rückwärtigen Saalwand nämlich, und

damit hinter den Köpfen und dem Rücken des Publikums. In Pozzos Raum hat

darum jeder, auch der Fürst, nur mehr ein anamorphotisch verzerrtes Bild vom

Bühnengeschehen, während der einzige Ort, an dem dessen »Wahrheit« sich

zu sehen geben könnte, in der Mauer versenkt ist. Wenn also das Theorem der

»unsichtbaren Hand« auf dem Grundsatz beruht, dass es…

auchwenn sich die Gesamtheit des Prozesses jedemder ökonomischenMenschen

entzieht, doch einen Punkt gibt, an dem das Ganze für eine bestimmte Art von

39 Foucault, Geschichte der Gouvernementalität II. Die Geburt der Biopolitik – Vorlesungen am Collège

de France 1978/1979, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 56. Im Folgenden als GG2.

40 Foucault, GG2, S. 385.

41 Vgl. zu Pozzos Systemraum: Haß, Das Drama des Sehens, S. 366-378.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 I. Theater-Maschinen, Machinationen und Maschinen-Theater

Blick völlig transparent ist, nämlich für den Blick von jemandem, dessen unsicht-

bare Hand die Fäden all jener verstreuten Interessen miteinander verknüpft, in-

dem sie der Logik dieses Blicks und dem folgt, was dieser Blick sieht…42

dann entspricht dieser Jemand in der Tat dem unmöglichen Betrachter der Pozzo-

Bühne. Die Glätte und die Widerstandslosigkeit eines körperlosen Blicks, die dem

Sehen bereits bei Brunelleschi zu eigen waren, werden damit zum Blick des Mark-

tes: Wenn die Spieler sich in Pozzos Bildbühne vor dem Punkt in der Wand expo-

nieren, so rufen sie in gewisser Weise den Wahrspruch des Marktes selbst an. Die

Wahrheit ihres Spiels zeigt sich nun als Markterfolg bzw. wird mit diesem syn-

onym.

Zum Abschluss ein Ausblick: Ein besonders komplexer Aspekt der hier be-

schriebenen macht- und wirtschaftsgeschichtlichen Konstellationen ist, dass die

historischen Gouvernementaliätstechniken, von denen hier die Rede war, allesamt

mit eklatant paradoxen Formeln operieren: Ob nun als körperloser Blick oder

unsichtbare Hand, ob als unmöglicher Betrachter oder Nullter Januar, ob als

spektakuläre Inszenierung heimlichen Reg(ul)ierungsgenies oder als Wahrspruch,

der sich nur als Lüge zu äußern vermag – immer wieder stößt man in den

frühneuzeitlichen Steuerungsparadigmen auf Figuren einer in sich gespaltenen

»transparenten Intransparenz«.43 Dem entspricht die Abstandslosigkeit, mit der

hier Extremzustände aneinandergeheftet sind: die totale Sichtbarkeit und die

Verborgenheit im Dunkeln, das On eines optisch erschlossenen Bühnenraums und

das Off einer Hinterbühne, auf der die Machinationen organisiert und die Fäden

gezogen werden. All diese paradoxen Formeln scheinen darauf hinzuweisen,

dass die Prinzipien moderner Gouvernementalität zwar im Raum neuzeitlicher

Sichtbarkeiten ausgearbeitet wurden, dass sie aber deren Verbildlichungs-Logiken

von Anfang an dennoch mit einer gewissen Unverwandtheit gegenüberstanden

und mit diesen nur partiell verschwistert waren. Oder, etwas systematischer

gefasst, dürfte hier ein Indiz dafür vorliegen, dass sich mit den »properties of

government« bereits inmitten des frühneuzeitlichen »Sturzes in die Sichtbarkeit«

eine Machtformation zu entwickeln begann, die über die repräsentativen Bild-

Räume des Spektakels ebenso hinausweist wie über die (historisch etwas später

anzusiedelnden) imaginären Versiegelungen der Körper, die Foucault am Beispiel

von Benthams Panopticon als »panoptisch« beschrieb,44 deren genauere mediale

Konfiguration zu diesem Zeitpunkt aber noch offen war. Wenn jedenfalls, wie

Foucault 1979 festhielt, »jede Wiederkehr des liberalen und neoliberalen Denkens

im Europa des 19. und 20. Jahrhunderts […] immer noch und immer wieder eine

42 Foucault, GG2, S. 383.

43 Vogl, Das Gespenst des Kapitals, S. 40.

44 Vgl.Michel Foucault,Überwachen und Strafen.Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1976.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kirsch: Ähnlichkeit, Spektakel, Markt 121

bestimmte Weise [ist], das Problem dieser Unmöglichkeit der Existenz eines

ökonomischen Souveräns zu stellen«45, und wenn sich zudem vermittels der heil-

geschichtlichen Herkünfte der »unsichtbaren Hand« im 17. und 18. Jahrhundert

jene »Oikodizee« (Vogl) installierte, die selbst in heutigen Anrufungen der Selbst-

heilungskräfte des Marktes noch wirksam ist, so verweist dies auch auf einen

langen und untergründigen Wirkungszusammenhang, in dem diese gleichsam

subrepräsentationalen Machtpraktiken sich immer systematischer auszufalten

vermochten. Noch einmal anders formuliert, dürften die genannten Paradoxien

letztlich von den historischen Keimzellen und Ursprungsherden einer Machtfor-

mation zeugen, die weder in den Registern der Souveränitäts- noch in denen der

Disziplinarmächte aufgeht, sondern diesen als eigenständiger, dritter Typus zur

Seite zu stellen wäre: »Territorium, Bevölkerung, Sicherheit«, wie der Titel von

Foucaults ersten Gouvernementalitätsvorlesungen denn ja auch lautet. Zuletzt

stellt sich damit die Frage, inwiefern die von den Theatermaschinen generierten

Zeichenereignisse selbst nicht nur unter eine Geschichte der Repräsentationen

und des Panoptismus zu subsumieren, sondern auch in die lange Genealogie heu-

tiger »Kontrollgesellschaften« und der ihnen entsprechenden »environmentalen«

Regierungsweisen zu rücken wären.46

45 Foucault, GG2, S. 389.

46 Vgl. Gilles Deleuze, »Postskriptum über die Kontrollgesellschaften«, in ders., Unterhandlun-

gen 1972-1990, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S. 254-262. Auch die von Buci-Glucksmann no-

tierte Differenz zwischen dem »archäologischen« und dem »kartographischen« Komplexi-

tätstypus des Barock bzw. zwischen »Narziss« und »Ikarus« (vgl. Fn. 26) bildet sich auf die

Differenz zwischen den Registern der Souveränitäts- und Disziplinargesellschaften auf der

einen Seite und den sogenannten »Kontrollgesellschaften« auf der anderen ab. Der Begriff

der »Environmentalität« dagegen geht auf einige kurze Bemerkungen Foucaults zurück (vgl.

GG2, S. 361) und hat in den vergangenen Jahren zahlreiche Anknüpfungen, Diskussionen und

Weiterentwicklungen gesehen, so etwa auch in Sprengers oben genannter Studie zu den

Epistemologien des Umgebens.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453148-006 - am 14.02.2026, 17:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

