644

Wahrnehmung des Klimageschehens prigt, diirfte die
Diskussion weiter beschiftigen. Vermutlich hat Rayner
Recht, wenn er zur Losung dieses Problems das Konzept
der “coproduction” einfiihrt, wonach die Menschen einer
Umgebung sich auf deren besondere klimatische Be-
dingungen fokussieren, wéhrend die spezifische Form,
in der sie sich ausdriicken, dennoch von ihrer Kultur
gepragt ist. Die Beitréige stimmen jedoch in einer Hin-
sicht iiberein. Die Menschen aller Kulturen bilden eine
auf das Klima und das Wetter bezogene Kompetenz
aus, die sie aulerdem dazu befihigt, neue Informationen
entweder in das eigene Denken zu integrieren oder sie
aber als irrelevant abzulehnen.

Der hier vorgestellte Sammelband kann zweifellos
als ein Auftakt verstanden werden, um ethnologische
Fragen an eine der groen Herausforderungen der Ge-
genwart zu stellen. Man erinnere sich: Es ist der dro-
hende Klimawandel, der nach den Weltkriegen und
den befiirchteten nuklearen Super-GAUs zu einem der
grolen Angstmacher der Moderne geworden ist, wel-
che mit ihrem horrenden Energieverbrauch aus fossilen
Energietrigern die Atmosphire aufheizt. Ob es freilich
gelingen wird, eine eigene ‘“Klimaethnologie” auf den
Weg zu bringen, wie Rayner es in Aussicht stellt, bleibt
abzuwarten. Zumindest wiren neue Anregungen fiir die
eher zogerliche Auseinandersetzung der Ethnologie mit
dem Klimathema wiinschenswert, dessen sich wohl erst-
malig Margret Mead in den 1970er Jahren annahm. Der
naturwissenschaftlichen Klimaforschung die Vorstellun-
gen fremder Kulturen entgegenzuhalten sowie solche
Interpretationen von Wetteranomalien, die religidse statt
anthropogene Ursachen zugrunde legen, gebietet sich
schon deshalb, weil dies die Menschen in den siidlichen
Hemisphiren betrifft, die am wenigsten zum Klimawan-
del beigetragen haben, aber am meisten unter ihm leiden
werden. Thre Vorstellungen, aber auch ihr Wissen diirfen
bei den GegenmafBnahmen zum Klimawandel nicht au-
Ben vor bleiben. Dafiir einen Grundstein zu legen, ist
dem Buch gelungen, das sich, nebenbei gesagt, durch
einen gut strukturierten Index auszeichnet.

Lioba Rossbach de Olmos

Stubbe, Hannes: Lexikon der Ethnopsychologie und
Transkulturellen Psychologie. Frankfurt: IKO — Verlag
fiir Interkulturelle Kommunikation, 2005. 564 Seiten.
ISBN 3-88939-746-8. Preis: € 29,90

Ein “Lexikon der Ethnopsychologie und Transkul-
turellen Psychologie” ist sehr zu begriilen, bietet es
doch an, “ein Begriffsinventar an die Hand zu geben”,
mit dem sich “Studentinnen und Studenten, die aus
verschiedenen Fachgebieten ... und aus verschiedenen
Kontinenten ... stammen,” “kritisch auseinandersetzen
konnen” (Vorwort). Hannes Stubbe, der “als einzi-
ger Deutscher das Fach Ethnopsychologie” vertritt, hat
sich dieses grofle Unterfangen zugemutet und auf 564
Seiten von “Aberglaube” bis “Zweisprachigkeit” alle
Stichworte untergebracht, die er fiir Vertreterlnnen der
“Psychologie, Medizin, Interkulturelle[n] Pidagogik,
Ethnologie, Afrikanistik, Lateinamerikanistik, Medien-

Rezensionen

wissenschaft, Sozialarbeit, Pflegewissenschaften etc.”
fiir relevant hilt. Was ist dabei herausgekommen?

Ich bléttere in dem Werk und finde auf Seite 2 f. den
Eintrag Afrodeutsche. In Klammern wird erlautert: “ver-
altet und diskriminierend: ‘Neger’”. Dem kann ich nicht
folgen. Der Begriff “Neger” ist keinesfalls synonym mit
“Afrodeutschen”, er bezeichnet viel eher “veraltet und
diskriminierend” die Erdbevolkerung mit dunkler Haut-
farbe, von denen “Afrodeutsche” nur ein ganz kleiner
Teil sind. Die Begriffsvermischung geht weiter. Zwar
werden einleitend “Afrodeutsche” als “Deutsche, die die
deutsche Staatsbiirgerschaft besitzen und afrikanische
Vorfahren haben, manchmal auch Afrikaner mit deut-
schem Pass” vorgestellt. Im Verlaufe der drei Buchspal-
ten erfahre ich dann aber alles Mogliche iiber Afrikaner
in Deutschland (“Hofmohren”; “Diirers Wappen”), liber
Afrikaner in der Literatur (Parzival; Miihls: “Ein Neger
zum Tee”; Kistners: “Der zivilisierte Neger”), tiber Afri-
kaner unter den romischen Soldaten in Deutschland (gab
es das damals schon?) und iiber die Gebeine eines der
drei heiligen Konige im Kolner Dom, von dem es nicht
ganz fest steht, ob er wirklich schwarz war. Deutscher
war er mit Sicherheit nicht! Uber Afrodeutsche bin ich
allerdings nur wenig kliiger. Dass die “Rassenideologie
des Dritten Reiches ... zur Vernichtung von Millionen
Menschen” gefiihrt hat, ist mir bekannt. Interessant wire
in diesem Zusammenhang zu erfahren, in welchem Ma-
Be und in welcher Form Afrodeutsche davon betroffen
waren. Diese Information fehlt. Als ganz aus dem Zu-
sammenhang gerissen und deshalb fehl am Platze finde
ich den Satz: “Die staatssozialistische DDR war im
Grunde genommen genauso ‘rassistisch’ und ‘ausbeute-
risch’ wie die kapitalistische BRD”. Erldutert wird das
anhand der “schwarzen Ossis” z.B. aus Mozambique
und Angola, die “bekanntlich nach dem Fall der Mauer
wieder in ihre Heimat abgeschoben [wurden] und . . . bis
heute keine Wiedergutmachung erhalten [haben].” Wa-
ren die Mozambiquaner und Angolaner Afrodeutsche,
nur weil sie in Deutschland gearbeitet haben, und wer
hat sie abgeschoben? Insgesamt sind fiir mich in diesem
Beitrag mehr Fragen aufgeworfen als geklért.

Ich schlage die néchste Seite auf: Stichwort “Afro-
lateinamerikaner”. Statt mit einer Definition werde ich
folgendermallen in den Begriff eingefiihrt: “Es ist sozi-
alpsychologisch nicht korrekt, die Afrolateinamerikaner
als eine ‘Minoritit’ zu betrachten, wenn man darunter ei-
ne zahlenmifBige Minderheit versteht, denn in vielen la-
teinamerikanischen Regionen liegt ihr Bevolkerungsan-
teil weit liber 50%”. Wer spricht von dieser “Minoritit”,
und warum ist es ausgerechnet “sozialpsychologisch”
inkorrekt, die Afrolateinamerikaner so zu betrachten?

Der Eintrag iiber “Sklaverei” ist sehr ausfiihrlich,
niamlich 21 Spalten lang (von Seite 454 bis 465). Aber
auch hier fehlt mir zu Beginn eine Definition. Der erste
Satz lautet: “S. ist auch heute noch grausame Realitiit
fiir derzeit 27 Millionen Menschen weltweit. Anhand
von Fallstudien aus Thailand, Mauretanien, Brasilien,
Pakistan und Indien zeigt Bales (2001), wie das Geschift
mit der Ware Mensch in einer globalisierten Wirtschaft
funktioniert und warum es uns unmittelbar betrifft und

Anthropos 100.2005

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03:36:27. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-644

Rezensionen

was wir dagegen tun konnen”. Schade, das Buch von
Bales habe ich gerade nicht zur Hand, und so erfahre ich
nicht, “was wir [wer sind ‘wir’?] dagegen tun konnen”.
Was steht stattdessen in dieser langen Abhandlung? Der
Text fahrt fort: “Beispiel: Kindersklaverei in Brasilien
im 19. Jahrhundert’. Hier finde ich interessante Details
zu diesem Thema, allerdings zu nichts anderem. Dieser
Beitrag hitte berechtigterweise seinen Platz in einem
Sammelband iiber Sklaverei, aber ein Lexikon sollte
doch etwas umfassender und kompakter informieren.

Ich suche mir den Eintrag iiber “Methoden der Eth-
nopsychoanalyse” heraus (331-353), denn das ist die
Disziplin, die Stubbe vertritt. Doch auch hier werde
ich enttduscht. Uber Georges Devereux lese ich, dass
er “wahrscheinlich den Begriff ‘Ethnopsychoanalyse’
schuf” (334). In einem Lexikon mdchte ich gern ge-
sicherte Erkenntnisse finden. Stammt der Begriff Eth-
nopsychoanalyse nun von Devereux oder nicht? Miisste
Stubbe das nicht genauer wissen? Die Methoden der
Ethnopsychoanalyse sind nicht unumstritten, aber iiber
die Kritik daran, ndmlich ob das Ubertragen der im
Europa des 19./20. Jhs. entwickelten Kriterien fiir die
Deutung von “Eigentiimlichkeiten ihrer psychischen
Struktur” (hier die Bewohner peruanischer Elendsvier-
tel) legitim ist oder nicht, verliert Stubbe kein Wort.
Stubbe unterscheidet nicht zwischen Fakt und Deutung,
wenn er schreibt: “An der Wurzel der Schwierigkeiten
bei der organisatorischen Entwicklung der Gemeinde
traf Rabanal hiufig auf unbewussten Neid, der in Rei-
bereien der Siedler untereinander, wie auch in Neid-
gefiihlen gegeniiber den Therapeuten zum Ausdruck
kam” (337). Zuvor wurden die Slumbewohner bereits
als irrational Projizierende und damit unfihig einer rea-
listischen Einschétzung ihrer Situation dargestellt: “In-
teressant ist hierbei auch die Art und Weise, wie der
Forscher, der in den Slum kommt, von den Bewoh-
nern erlebt wird: ‘Abwechselnd als Erloser oder Retter
idealisiert und als Spione der fritheren Eigentiimer oder
allgemein als Vertreter der feindlichen Welt der GroB-
stadt denunziert, dienten wir als Projektionsschirme fiir
mannigfaltige verdringte Inhalte, mobilisierten Angste
in den Slumbewohnern’ ...” (337).

Als ethnologisch Interessierte suche ich mir einen de-
klariert ethnologischen Begriff heraus: “ethnologischer
Funktionalismus” (173—176). Ich zitiere hier den An-
fang der vierseitigen Abhandlung: “Das folgende Zitat
ist fiir das Verstidndnis des F. aufschlussreich: ‘Ich habe
mich bisher im wesentlichen auf die wirtschaftlichen
Beziehungen beschrinkt, denn das Zivilrecht bezieht
sich in erster Linie auf Eigentum und Vermdgen, bei den
Wilden so gut wie bei uns’”. In mir strdubt sich alles,
das distanzlose Zitieren eines offenbar Altvordersten der
Ethnologie in einem Nachschlagewerk aus dem Jahre
2005 weiter zu verfolgen und vor allem als Erlduterung
des Funktionalismus zu akzeptieren. Am Ende des an-
derthalb Spalten umfangreichen Zitats steht: “Es sollte
also nicht vergessen werden, dass fiir die Eingeborenen
das Trauern auch nichts anderes ist als ein Glied in
der lebenslidnglichen Kette gegenseitiger Pflichten zwi-
schen Gatte und Gattin und ihren beiderseitigen Fami-

Anthropos 100.2005

645

lien.” Dann endlich finde ich als Quellenangabe “Mali-
nowski”. Aber was an dessen Aussage funktionalistisch
ist, wird mir nicht erklidrt. Etwas spiter erfahre ich
lediglich: “Mit dem Funktionalismus, der als Antithese
zum Evolutionismus und zur Kulturhistorischen Ethno-
logie bzw. dem Diffusionismus verstanden werden kann,
riickte nun im Rahmen der stationdren Feldforschung
die lebendige, konkrete ‘naturvolkische/primitive’ Ge-
sellschaft in den Mittelpunkt des Interesses” (174). Im
weiteren Verlauf werden noch einige Funktionalisten
aufgefiihrt: Uber Franz Boas und seine Schule erfahre
ich zum Beispiel, dass sie “zu Recht die Wichtigkeit
ethnographischer Feldforschung” (175) betonten, iiber
Emil Miihlmann, dass er “eine einflussreiche ‘Geschich-
te der Anthropologie’ verfasst” hat (175), iiber Thurn-
wald, dass eine fiir ihn zentrale Frage lautet: “Wie und
warum gesellen sich bestimmte Individuen und andere
nicht?” (176), iiber Marcel Mauss schlieBlich, dass “das
Konzept von der ‘totalen sozialen Tatsache’ von ihm
stammt, “das fiir die moderne Kulturanthropologie und
Ethnopsychologie bedeutsam geworden ist” (176). Bei
keinem dieser Wissenschaftler wird allerdings erklart,
was sie zu Funktionalisten macht und was den Funktio-
nalismus nun eigentlich ausmacht.

Nach diesem Streifzug durch das Lexikon frage ich
mich: Was will ich von einem alphabetisch geordneten
Nachschlagewerk? Ich suche prignant ausgefiihrte Be-
griffsdefinitionen. In dem vorliegenden Werk finde ich
das nicht. Nicht jeder Eintrag bietet eine Definition an.
Der Informationsgehalt der verschiedenen Stichworter
ist sehr unterschiedlich. Er variiert von wenigen Zeilen
bis zu 15 Seiten. Aber welche Begriffe einen breiten
und welche nur wenig Raum erhalten, entbehrt fiir
mich einer nachvollziehbaren Systematik. Ich habe den
Eindruck, dass dieses Buch nicht einer einzigen Feder
entsprungen ist, denn die Eintrdge sind nicht nur unter-
schiedlich aufgebaut, sondern divergieren auch sehr in
ihrer Kompetenz und Linge. Ich habe ein Nachschlage-
werk vor mir, das in vieler Hinsicht ungenau oder gar
falsch informiert, so dass ich nicht wei3, wie weit ich
mich auf Auskiinfte zu den Begriffen verlassen kann,
iiber die ich noch nichts oder nur wenig weif.

Godula Kosack

Tule, Philipus: Longing for the House of God,
Dwelling in the House of the Ancestors. Local Belief,
Christianity, and Islam among the Kéo of Central Flores.
Fribourg: Academic Press Fribourg Switzerland, 2004.
366 pp. ISBN 3-7278-1478-0. Price: € 50,00

Tule presents a historically situated and detailed de-
scriptive ethnography of a religiously mixed indigenous,
eastern Kéo culture on the southern coast of Central
Flores Island in Eastern Indonesia. By concentrating on
the traditional cultural system, the author attempts to
demonstrate the way in which this cultural system serves
as a bridge between the majority Catholic and minority
Muslim population of Udi Worowatu.

The manuscript consists of nine chapters. Chapters
one and two provide the background for the study in

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03:36:27. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-644

