
272  |  Yasemin Karakaşog

^

lu
 
Islam und Moderne, Bildung und Integration.

Einstellungen türkisch-muslimischer Studentinnen

1

erziehungswissenschaftlicher Fächer

 
 
Yasemin Karakaşog

^

lu

Der folgende Beitrag basiert auf den Ergebnissen einer qualitativ-em-
pirischen Untersuchung über religiöse Einstellungen von jungen Frauen tür-
kisch-muslimischer Herkunft. Es wird gezeigt, inwiefern ein Teil der jungen
bildungserfolgreichen Musliminnen der zweiten Migrantengeneration dazu
neigen, sich in ethno-religiöser Hinsicht sowohl gegenüber dem säkularen
Konzept der Majorität wie auch gegenüber der traditionellen Religiosität ihrer
Eltern neu zu definieren. Dieser Prozess beeinflusst auch ihr Verständnis
von Integration in die Mehrheitsgesellschaft. Das hier beschriebene Phäno-
men wird vor allem am Beispiel der jungen Frauen diskutiert, die sich mit
ihrer orthodoxen Orientierung am Islam gleichzeitig für eine größere Sicht-
barkeit ihrer Religion in der Öffentlichkeit und deren Anerkennung als inte-
gralem Teil der bundesdeutschen Gesellschaft und Kultur einsetzen. Ein
Schwerpunkt der Untersuchung liegt auf der Gruppe der Kopftuch tragenden
Studentinnen unter den Sunnitinnen, da sie durch ihr Ringen um öffentliche
Anerkennung zu Symbol-Figuren sowohl für die Majorität als auch für die
ethnisch-religiöse Minorität, der sie angehören, geworden sind. Während die
Majorität sie als typische Vertreterinnen der integrationsunwilligen Gruppe
von Zugewanderten unter den Muslimen und Musliminnen betrachtet, die
ein unzeitgemäßes Frauenbild repräsentieren, werden sie in innerislami-
schen Kreisen als Heldinnen im Kampf um die Anerkennung einer öffentli-
chen Präsenz des Islams in Deutschland gelobt. Als prominentestes und auch
prägnantestes Beispiel hierfür kann der Fall der Lehramtsanwärterin Feresh-

2ta Ludin angeführt werden. Darüber hinaus werden aber auch einige Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede zwischen alevitischen und sunnitischen
               

1 Dieser Beitrag ist die leicht veränderte, deutschsprachige Fassung meines Arti-

kels: »Custom Tailored Islam: Second generation female students of Turko-Muslim

origin in Germany and their concept of religiousness in the light of modernity and

education«, in: Rosemarie Sackmann/Thomas Faist/Bernd Peters (Hg): Identity and

Integration. Migrants in Western Europe, London: Ashgate (im Druck).

2 Ludin, die in Deutschland Lehramt studiert hat und mittlerweile auch die deut-

sche Staatsangehörigkeit besitzt, möchte als Lehrerin mit Kopftuch in einer staatli-

chen Grund- und Hauptschule tätig werden, die zuständige Schulbehörde des Lan-

des Baden-Württemberg verwehrt ihr dies. Dagegen hat Ludin geklagt. Der Fall hat

seit 1998 sämtliche Rechtsinstanzen der Bundesrepublik durchlaufen und steht

nun im Juli 2003 zur Entscheidung vor dem Bundesverfassungsgericht an. Zum

Fall Ludin siehe detaillierter Karakaşog

^

lu-Aydın 1999 und Karakaşog

^

lu 2002, vgl.

a. den Beitrag von Gabriele Britz i.d.Bd.

2003-09-08 17-05-53 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Islam und Moderne, Bildung und Integration  |  273
 
Studentinnen dargestellt, die zwei verschiedene ethno-religiöse Traditionen

3Anatoliens repräsentieren. Während die Alevitinnen eine moderne Version
des Islams ansprechen, die aufgrund ihrer geringen Anforderungen an reli-
giöse Praxis und ihres ethischen Selbstverständnisses ohne Modifikationen

4kompatibel sei mit dem westlichen Lebensstil , betrachten sich die Sunni-
tinnen ihrerseits als Vertreterinnen des ›wahren Islams‹, der – richtig inter-
pretiert und gelebt – nicht im Widerspruch zur westlichen Moderne stehen
muss.

Der Islam türkischer Prägung in Deutschland

Zunächst soll ein Blick auf die Entwicklung des Islams in Deutschland gewor-
fen werden, die den Rahmen für die Entwicklung des hier betrachteten Phä-
nomens islamischer Jugendreligiosität bildet. Es waren vor allem die sozio-
ökonomischen Umstände, unter denen sich der Islam in Deutschland entwi-
ckelt hat, die zu dem heute präsenten Bild der Muslime in der Öffentlichkeit
geführt haben. Der Islam, wie er sich heute in Deutschland präsentiert, hat
sich erst im Verlauf der Arbeitsmigration entwickelt; zunächst existierte noch
keine ausgeprägte muslimische Infrastruktur in Deutschland. Religiöse An-
gelegenheiten schienen für die Unterzeichner des Anwerbeabkommens mit
der Türkei im Jahr 1961 keine Rolle gespielt zu haben. Aus den wenigen
Hundert Muslimen, die vor Beginn der türkischen Arbeitsmigration als Di-
plomaten, Studierende oder Händler überwiegend aus arabisch-islamischen
Staaten oder als deutschstämmige Konvertiten die islamische Gemeinschaft
in Deutschland bildeten, wurde nach Zuzug von türkischen – und in gerin-
gerem Umfang auch marokkanischen und tunesischen – Arbeitsmigranten
bis heute eine Population von ca. 3 Millionen. Sie entspricht aktuell 3,4 Pro-
zent der Gesamtbevölkerung der Bundesrepublik. Der Islam in Deutschland
weist damit zwei Hauptmerkmale auf: 1) Er ist kulturell überwiegend anato-
lisch geprägt. 2) Er ist die Religion eines überwiegend städtischen Subprole-
               
3 Die Aleviten sind eine heterodoxe islamische Minorität in der Türkei. In ihren

Glaubenssätzen verbinden sich starke schiitische Einflüsse mit vorislamischen

Glaubenselementen anatolischer Naturreligionen. Das Alevilik zeichnet sich durch

eine besondere Betonung der esoterischen Bedeutung des Glaubens aus. Aleviten

sehen sich weitgehend befreit von religiösen Riten und formalen Glaubenssätzen.

Die Gruppe der Aleviten umfasst ca. 15 Milionen Türkisch und Kurdisch sprechen-

de Menschen in der Türkei, wo sie, wie auch unter den Migranten aus der Türkei

in Deutschland, ca. 20 Prozent der Population ausmachen (detaillierter siehe

Kehl-Bodrogi 1988, Kehl-Bodrogi 2000).

4 Kehl-Bodrogi (2000: 23) charakterisiert dies als »the new self-image of the Alevis,

which represents a universally valid and modern form of faith«.

2003-09-08 17-05-53 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274  |  Yasemin Karakaşog

^

lu
 

5tariats von Zugewanderten. Dieser von der Elterngeneration ›ererbte‹ nie-
drige soziale Status bestimmt auch die Lebensverhältnisse eines überwiegen-
den Teils der Kinder und Jugendlichen türkischer Herkunft, die bereits zu 75
Prozent in Deutschland geboren sind. Er äußert sich in deren Bildungsbe-
nachteiligung, der Besetzung niedriger Positionen auf dem Arbeitsmarkt,
überproportional hoher Arbeitslosigkeit, geringer politischer Partizipation
und ungleichem Zugang zum Wohnungsmarkt etc. Dies bestätigen neuere
empirische Untersuchungen zur sozio-ökonomischen Situation der türki-
schen Minderheit (vgl. BMA 2002; Diehl et al. 1998). Auch 40 Jahre nach
dem Beginn der Arbeitsmigration führen von Muslimen vorgebrachte Anlie-
gen, wie der Bau von Moscheen inmitten von Stadtzentren, das Schlachten
nach religiöser Vorschrift, die Einrichtung muslimischer Schulen und Kin-
dergärten, das Kopftuch von Schülerinnen, Studentinnen und neuerdings
auch Lehrerinnen und die Einrichtung von Lehrstühlen für islamische Reli-
gionspädagogik sowohl zu kontroversen und emotional geführten Debatten

6in der Öffentlichkeit, wie zu juristischen Verhandlungen.

Muslimische Religiosität unter Jugendlichen
und jungen Erwachsenen
Anders als Sozialwissenschaftler noch Anfang der 80er Jahre vermutet hat-
ten, hat die Bedeutung der religiösen Orientierung am Islam für junge Mus-
lime und Musliminnen in Deutschland offenbar nicht im Generationenver-
lauf abgenommen (vgl. Thomä-Venske 1981: 130). Im Gegenteil, der Islam
scheint als identitätsstiftendes Merkmal für junge Muslime und Muslimin-
nen eher an Bedeutung zu gewinnen (vgl. Heitmeyer et al. 1997; Alacacıog

^

lu
1999, 2002; Frese 2002; Kelek 2002). Jüngste Umfragen zeigen, dass die
Religionszugehörigkeit für junge Muslime eine sehr viel größere Rolle spielt
als für junge Angehörige christlicher Konfessionen (vgl. 13. Shell-Jugendstu-
die 2000: 157-180; Weidacher 2000: 125-127; Bundesministerium für Arbeit
und Sozialordnung 2002: 50). Während heute 80 Prozent der jungen Türken
und Türkinnen Religion als wichtig für ein zufriedenes Leben einstufen, tun
dies lediglich 45 Prozent der jungen Deutschen. Gleichzeitig ist in beiden
Gruppen die Zustimmung zu einer Trennung zwischen privater Religiosität
und dem Staat mit 90 Prozent sehr hoch (Weidacher 2000: 127). Religiosität
scheint für die Muslime türkischer Prägung ein wichtiger Teil ihrer persona-
len Identität zu sein. Es ist den jungen Muslimen wichtig, einen eigenen Zu-
gang zur Religion zu finden, einen Zugang, der oftmals große Unterschiede
zu dem Verständnis von Islam aufweist, das die Elterngeneration charakteri-
               
5 Esser charakterisiert die Türken in Deutschland sogar als »ethno-religiöse Subna-

tion« (Esser 1998: 8).

6 Vgl. Karakaşog

^

lu-Aydın 1999 und 2002, Rohe 2001, Şen/Aydın 2002, Leggewie/

Joost/Rech 2002.

2003-09-08 17-05-53 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Islam und Moderne, Bildung und Integration  |  275
 
sierte. Hier ist ein Prozess wachsenden Selbstbewusstseins als Muslime in
Deutschland zu beobachten, der seinen Niederschlag in verstärkt geäußerten
Wünschen nach öffentlicher Anerkennung findet. Diese werden sowohl indi-
viduell wie auch mittels der islamischen Selbstorganisationen artikuliert.
       Vor diesem Hintergrund gibt es eine kleine, aber stetig wachsende
Gruppe erfolgreicher junger Muslime und Musliminnen türkischer Her-
kunft. Dies waren im Jahr 2000 rund 24.000 Studierende türkischer Her-
kunft, die überwiegend Bildungsinländer sind und somit ihren Weg durch
die Bildungsinstitutionen in Deutschland gefunden haben. Der Wunsch die-
ser Gruppe nach öffentlicher Anerkennung, nach mehr gesellschaftlicher
und damit auch politischer Mitbestimmung findet seinen Niederschlag in ei-
ner deutlicheren und differenzierteren Artikulation ihrer Belange, als dies für
ihre Eltern und Großeltern noch möglich war. Manche von ihnen tun dies
unter dem Vorzeichen des Islams. In dem Moment, in dem so genannte
Kopftuchstudentinnen die Universitäten betraten, erhielt die Diskussion um
den Stellenwert und die Rolle des Islams im öffentlichen Leben der Bundesre-

7publik eine neue Dimension und eine andere Qualität.

Befunde der eigenen empirischen Untersuchung

Zur Typologie religiöser Orientierungen bei türkisch-muslimischen
Studentinnen erziehungswissenschaftlicher Fächer
Bei der Suche nach den Gründen für die Beobachtung, dass die türkische
Community schlechter in die Mehrheitsgesellschaft integriert ist als andere
Migrantengruppen, wird oftmals der Islam als segregativer Faktor angeführt.
Im Folgenden soll anhand der Einstellungen von Studentinnen türkisch-
muslimischer Herkunft zu den Beziehungen zwischen Religion und Moder-
ne, Bildung und Integration gezeigt werden, dass dieser Zusammenhang
nicht zwingend ist. Es handelt sich um die Zusammenfassung von Befunden
einer eigenen empirischen Untersuchung, die in den Jahren 1996 bis 1999
mit dem Ziel durchgeführt wurde, den möglichen Zusammenhang zwischen
Einstellungen zu Religiosität und Erziehung bei sunnitischen und aleviti-
schen Studentinnen pädagogischer Fächer zu ermitteln. Meine Studie be-
ruht auf 26 Tiefeninterviews, davon zehn mit Kopftuch tragenden Sunnitin-
nen, neun mit Sunnitinnen ohne Kopftuch und sieben mit Alevitinnen, aus-
               
7 Esser betont, dass die wichtigste Investition für die Teilhabe an Schlüsselpositio-

nen in der Mehrheitsgesellschaft diejenige in die Hochschulbildung der nächsten

Generation sei. Für ethnische oder religiöse Minoritäten sei die Hochschulbildung

die einzige Möglichkeit, Zugang zu den dominanten Diskursen der Mehrheitsge-

sellschaft zu erlangen und damit auch zu deren Schlüsselpositionen. Dies betrifft

einen zentralen Aspekt von Integration und zwar denjenigen der Chancengeichheit

beim Zugang zu gesellschaftlichen Entfaltungsmöglichkeiten (Esser 1998: 10).

2003-09-08 17-05-53 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276  |  Yasemin Karakaşog

^

lu
 

8nahmslos Studentinnen an verschiedenen Ruhrgebietsuniversitäten. Eine
weitere Fragestellung meiner Untersuchung bezog sich auf das Problem, ob
der Hinweis auf die Verwendung von islamischen Symbolen (wie des Kopftu-
ches) bei einem Teil der jungen Musliminnen oder die formale Zugehörig-
keit zu einer der beiden islamischen Denominationen ausreicht, um die Viel-
falt islamischer Orientierungen bei dieser Personengruppe abzubilden. Die
Auswertung der in den Interviews geäußerten Einstellungen und Handlungs-
weisen führten zu einer Denominationen-übergreifenden Typisierung. Dem
Typisierungskonzept liegen als heuristische Instrumente zum einen das Mo-
dell Glocks (1969) mit den fünf Dimensionen der Religiosität (religiöser
Glaube, religiöses Wissen, religiöse Praxis, religiöse Erfahrung, soziale Kon-
sequenzen der Religiosität) und zum anderen Kategorien der »Intensität«
und »Reichweite« von Religiosität als kulturellem Muster nach Geertz (1991:
161) zu Grunde.
       Im vorliegenden Sample führte dies zu vier Haupttypen von Religiosität,
denen die Befragten zugeordnet werden konnten: Atheistinnen, Spiritualis-
tinnen, Laizistinnen, Ritualistinnen. Zwei dieser Typen konnten in jeweils
zwei Subtypen unterteilt werden. Es handelt sich um die Gruppe der Laizis-
tinnen, die sowohl von Alevitinnen wie auch von Sunnitinnen gebildet wird,
und um die Ritualistinnen, die sich in pragmatische und idealistische Ritua-
listinnen unterteilen lassen. Alevitische Befragte finden sich außer in der
Gruppe der Laizistinnen noch in derjenigen der Spiritualistinnen, sunniti-
sche Befragte sind in allen Gruppen ausser derjenigen der Spiritualistinnen
vertreten. Kopftuchtragende Interviewte sind ausschließlich unter den bei-

9den Gruppen der Ritualistinnen zu finden.
       Religiöse Orientierungen von Menschen aus islamisch geprägten Fami-
lienkontexten sind nicht auf die – etwa in einem Kopftuch – ›sichtbare‹ Reli-
giosität begrenzt, sondern bewegen sich, wie gezeigt werden wird, in vielen
Facetten, zu denen auch islamisch überformte atheistische und spiritualisti-
sche Formen gehören. Die Grenzen zwischen den Typen religiöser Orientie-
rung sind fließend. So gibt es beispielsweise religiöse Formen, die sich vom
islamischen Hintergrund gelöst haben, wie etwa die Spiritualistinnen, die
überwiegend einen alevitischen Hintergrund haben. Auch die Zugehörigkeit
zur Gruppe der Laizistinnen muss nicht mit der Ablehnung eines Kopftuches
einhergehen. Innerhalb der Gruppe der Ritualistinnen beeinträchtigt die
durch das Kopftuch externalisierte religiöse Orientierung aus Sicht der be-
troffenen jungen Frau nicht ihre säkulare Einstellung zur Religion als Privat-
sache und Religionsfreiheit als Menschenrecht. Die Entscheidung für ein
Kopftuch muss also nicht den Wunsch spiegeln, seiner Religiosität in allen
               
8 Zu den Details der Untersuchung siehe Karakaşog

^

lu-Aydın 2000.

9 Die Tabelle auf S. 288f. verdeutlicht, wie die Typenbildung nach den Glock’schen

Dimensionen durchgeführt wurde.

2003-09-08 17-05-53 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Islam und Moderne, Bildung und Integration  |  277
 
Aspekten des Lebens Geltung zu verschaffen. Darin können sich sogar recht
unterschiedliche Vorstellungen über die Grundlagen eines dem Islam ge-
rechten Lebensstils ausdrücken.

Zur Rolle und Bedeutung des Kopftuches für die jungen Akademikerinnen
Eine der forschungsleitenden Fragen war die nach den Gründen von jungen
Akademikerinnen, ein Kopftuch zu tragen. Auf den ersten Blick erscheint das
Tragen eines Kopftuches, das von der Mehrheitsgesellschaft überwiegend als
Symbol für die Unterdrückung islamischer Frauen gewertet wird, als Wider-
spruch zu dem Wunsch, eine wichtige und aktive soziale Funktion wie dieje-
nige einer Lehrerin an einer öffentlichen Schule zu übernehmen. In der Dis-
kussion der Ergebnisse wird im Folgenden gezeigt, wie sich eine durch das
Kopftuch ausgedrückte religiöse Orientierung zu erzieherischen Idealen ver-
hält, wie sie mit Vorstellungen von zeitgenössischer Erziehung und Bildung
im Allgemeinen und den Erwartungen der jungen Frauen an ihre Rolle als
zukünftige Erzieherinnen in Schulen und ähnlichen Institutionen im Beson-
deren zu vereinbaren ist. Wenn möglich, wird aus ausgewählten Interviews
zitiert, um die Befunde nachvollziehbar und die jungen Musliminnen selbst
zu Wort kommen zu lassen.
       Selbst wenn durch ›islamische Kleidung‹ eine besonders intensive Reli-
giosität ausgedrückt werden soll, geht dies offenbar nicht automatisch mit ei-
ner konservativen oder dogmatischen Weltsicht einher. Die religiösen Orien-
tierungen der jungen Kopftuch tragenden Frauen unterscheiden sich deutlich

10von denen der Elterngeneration. Der Zugang der Ritualistinnen zu ihrer
Religion kann als ein dezidiert intellektueller bezeichnet werden, dessen Ba-
sis Wissensaneignung ist. Für die jungen Frauen ist es wesentlich zu beto-
nen, dass sie ihr Leben am ›wahren Islam‹, den sie sich über die so genannte
›wissenschaftliche‹ Lektüre aneignen, orientieren und nicht am traditionel-
len, meist mündlich überlieferten Islam der Elterngeneration. Dieser tradi-
tionelle Islam wird als türkisch-kulturell überformte und damit verfremdete
Version des ›wahren Islams‹ betrachtet. Er wird als einschränkend und nicht
mit den Erfordernissen des Lebens in Deutschland übereinstimmend emp-
funden und nicht zuletzt daher abgelehnt. Ein Interviewausschnitt mit Ner-
min verdeutlicht exemplarisch die hier vorgestellte Argumentationslinie der
Ritualistinnen:

»Ich versuche alles nach meiner Religion auszurichten. Aber wenn ich dies sage, dann

weiß ich auch, dass man uns vieles als Religion beigebracht hat, was falsch ist. Zum

Beispiel, dass Männer und Frauen voneinander getrennt sein müssen, nicht im glei-

chen Zimmer sitzen dürfen. […] Dass [jedoch] nichts dabei ist, wenn sich eine Frau in

               
10 Siehe hierzu auch Nökel 1996 und 2002; Karakaşog

^

lu-Aydın 1998 und 2000;

Klinkhammer 1999 und 2000; Swietlik 2000.

2003-09-08 17-05-53 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278  |  Yasemin Karakaşog

^

lu
 
eine bestimmte ›tesettür‹ [Türkisch für eine bestimmte Form islamisch korrekter Be-

kleidung] gehüllt hat, habe ich selbst festgestellt. Dass also im wirklichen Islam das so

ist. Auch zum Beispiel bei der Sexualerziehung. Das ist etwas, das in der Religion ver-

boten ist, das wirklich unanständig ist, wie kann man das nur lehren? So hatte man es

uns beigebracht. Aber dass es nicht so ist, dass in der Religion diesem [Thema Sexuali-

tät] ein großer Stellenwert beigemessen wird, dass das notwendig ist, das bringt uns

unsere Religion bei. Ich glaube daran, dass ich unter Berücksichtigung dieses falschen

Wissens alles durch meine Religion lernen kann, natürlich von der wahren, richtigen

Religion, die nicht so viel mit dem Traditionellen zu tun hat. Die Kultur, die Sitten und

Gebräuche können sich ändern, aber die Religion ändert sich nicht. Also in der Türkei

werden wirklich viele kulturelle Dinge als mit der Religion verbunden betrachtet, aber

das ist nicht richtig, das ist falsch.«

Mit islamisch deklarierter Kleidung in der Öffentlichkeit und in Institutionen
der Mehrheitsgesellschaft verbinden die Ritualistinnen den Wunsch nach
Anerkennung ihres als individuell begriffenen, religiösen Lebensstils als ei-
nem von vielen in der pluralistischen Gesellschaft. Derya drückt dies sehr
plastisch in dem Vergleich zwischen ihrem Kopftuch mit den buntgefärbten
Haaren eines Punk aus: »Manche Menschen färben sich die Haare grün und
ich trage halt mein Kopftuch, wo ist da der Unterschied?«

Wissen, um zu Glauben: Der neue Zugang zur ›wahren‹ Religion
bei Sunnitinnen und Alevitinnen
Es ist Olivier Roy zuzustimmen, wenn er meint »in the context of immigra-
tion there are no social constraints or even inducements to behave as a good
Muslim; praying, fasting, eating helal require personal involvement […]. One
has to re-create an individual basis, the patterns of an everyday life for a Mus-
lim.« Die Ergebnisse der vorliegenden Untersuchung stützen jedoch nicht
seine Schlussfolgerung, dass »to be a ›true‹ Muslim is an individual choice,
because it usually means a double break; with a too traditional familial envi-
ronment and with the dominant secular society« (Roy 2000: 29). Die hier
vorgestellte Studie legt eine andere Interpretation nahe. Indem die jungen
Frauen angeben, ihr Leben nach dem ›wahren Islam‹ auszurichten, stehen
sie einerseits zu den religiösen Wurzeln der Familie, versuchen diese jedoch
andererseits mit einem moderneren Lebensstil zu versöhnen. Dies gelingt
ihnen durch eine Re-Interpretation religiöser Normen mit Hilfe eines intel-
lektuellen Zugangs zu den islamischen Quellen. Damit beabsichtigen sie, als
gläubige Muslimin eine wichtige Rolle im öffentlichen Leben der deutschen
Gesamtgesellschaft einnehmen zu können. Weder wird die religiöse Tradi-
tion als solche, noch ein säkulares Leben abgelehnt, vielmehr geht es den

11jungen Frauen um eine Synthese zwischen beiden Bereichen.
               
11 Diese Befunde zur Entwicklung islamischer Identitäten innerhalb der turko-

2003-09-08 17-05-53 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Islam und Moderne, Bildung und Integration  |  279
 
       Um diese Synthese, die eine moderne islamische Lebensweise hervor-
bringen soll, noch pointierter zu veranschaulichen, soll wieder eine interview-
te Muslimin zu Wort kommen. In der folgenden Sequenz beschreibt die
Kopftuch tragende Pädagogik-Studentin Fatma, warum sie sich nach der
Schulzeit dazu entschieden hat, ein Kopftuch zu tragen. Neben den religiösen
Motiven werden auch Argumente benannt, die an diejenigen aus feministi-
schen Kreisen zu gleichen Karrierechancen für Frauen und Männer erin-
nern. Die Sequenz belegt exemplarisch den Wunsch der Probandinnen nach
gesellschaftlicher Teilhabe auf einem gehobenen Niveau:

»Meine Mutter legt großen Wert auf Kleidung; sie wollte immer, dass wir gut angezo-

gen sind, so dass die Lehrerin gesagt hat, du kommst aber aus einer modernen Fami-

lie! Als meine Mutter dann einmal zum Elternsprechtag kam, hat sich die Frau um 180

Grad gedreht, weil meine Mutter bedeckt war. Ihre Art mir gegenüber hatte sich etwas

verändert, so habe ich das empfunden, vielleicht war das ja auch nicht so. Also dort ha-

be ich das erste Mal etwas in dieser Hinsicht kapiert, und das war der Grund für mei-

nen Entschluss, heute ein Kopftuch zu tragen. Natürlich war der erste Grund, dass ich

in meinem Glauben stark bin, und dass dies das Richtige ist. Aber auch, weil ich daran

geglaubt habe, dass Frauen mit Kopftuch nie zurückstehen werden. Und dass eine

Frau mit Kopftuch mindestens so modern wie eine unbedeckte moderne Frau sein

kann und Karriere machen kann, daran habe ich aus tiefstem Herzen geglaubt, und

das wollte ich beweisen, das war also ein Grund dafür.«

Auch bei den alevitischen Befragten des Samples findet sich ein individuali-
sierter Bezug und eine Betonung der ethno-religiösen Herkunft. Aber sie
entwickeln dies in Auseinandersetzung mit drei Polen. Der eine Pol wird
durch die Elterngeneration gebildet, die es aus ihrer Sicht versäumt hat, ei-
nen tieferen Bezug zum Alevilik zu vermitteln; der andere Pol ist die Mehr-
heitsgesellschaft, die nicht zwischen Aleviten und Sunniten differenziert und
der dritte Pol sind die Sunniten, die gegenüber Aleviten spezifische Vorurtei-
le hegen. In ihrer Rekonstruktion einer alevitischen Identität spielt für Yesim
vor allem der letztgenannte Pol eine wichtige Rolle. Sie setzt sich mit den
sunnitischen Vorurteilen gegenüber den Aleviten auseinander – ausgedrückt
in Topoi wie ›fehlende religiöse Praxis der Aleviten‹ und ›fehlende Sexualmo-
ral‹, die in der folgenden Aussage lediglich implizit angesprochen werden als
»Vorurteile«, »jenes machen die« und »ungläubig«:

»Aber, je älter ich geworden bin, oder halt mit der Oberstufenzeit, also so meine gym-

nasiale Phase und jetzt an der Uni auch, hab ich diese, diese Religionskriege, sag ich

               
muslimischen Migrantengesellschaft weisen Parallelen auf zu denjenigen von Mo-

dood über pakistanisch-muslimische Mädchen in Großbritannien (vgl. Modood

1997: 157f.).

2003-09-08 17-05-53 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280  |  Yasemin Karakaşog

^

lu
 
jetzt mal, mitbekommen. Und das hat natürlich meine Einstellung verändert und auch,

dass ich einfach mehr über Aleviten hören wollte, wissen wollte, weil ich ja diese Vor-

urteile hörte. ›Jenes machen die und so ungläubig‹ und das hat meine Haltung auch

etwas verändert. Aber ich muss sagen, ich bin trotzdem keine fanatische Alevitin, was

ich ablehne, also ich lehn’ das eigentlich von beiden Seiten ab. Und, ja, ich denk mir

mal, ich weiß nun mehr, nicht viel, also ich muss noch mein Wissen erweitern. Aber

natürlich hab ich dadurch auch mehr verändert, so weiß ich jetzt: Ja, ich bin Alevitin,

und Aleviten machen das und jenes, Tradition, wie läuft ein Gottesdienst ab, und das

ist sehr gut für mich, also dass ich das weiß.«

Indem sich die jungen Frauen mit den sunnitischen Vorurteilen gegenüber
ihrer ethno-religiösen Herkunft auseinandersetzen, betonen sie ihrerseits die
Unterschiede im Islamverständnis gegenüber den Sunnitinnen. Mit dieser
Unterscheidung unterstreichen sie die Spezifika ihrer ethno-religiösen Iden-
tität. Das in der Literatur hinsichtlich der Aleviten vielfach festgestellte
›ethnic revival‹ mit dem Kennzeichen einer deutlichen Abgrenzung vom or-
thodoxen Islam, spiegelt sich also auch in der hier vorgestellten Gruppe der
Hochschulstudentinnen. Dabei gibt es jedoch auch Gemeinsamkeiten mit
den Sunnitinnen, die sich erst auf den zweiten Blick offenbaren. So teilen die
laizistischen Alevitinnen mit den Sunnitinnen den Ansatz, zwischen über-
wiegend als negativ empfundenen türkischen Traditionen und dem genui-
nen, als positiv empfundenen Wesen ihrer ansozialisierten Religion zu tren-
nen. Auch bei ihnen dient dies einer Emanzipation von der als traditionell
bezeichneten religiösen Orientierung ihrer Eltern. Dem elterlichen Traditio-
nalismus setzen sie die ›wahre Religion‹ entgegen, die sie in der Fachlitera-
tur, durch Vorträge und Fortbildungen entdecken. Beide Gruppen grenzen
sich auch von der in diesem Zusammenhang als ›traditionell türkisch‹ be-
zeichneten Erziehung der Eltern ab. Die befragten bekennenden Alevitinnen
neigen dazu, so genannte westlich-moderne Ideale wie Toleranz, Gleichbe-
rechtigung der Geschlechter, Gewaltverzicht und Humanismus als genuin
alevitische Werte zu interpretieren. Nicht die deutsche Gesellschaft, sondern
der eigene ethno-religiöse Hintergrund befähigt die Alevitinnen somit, sich
als Vertreterinnen von Werten der ›Moderne‹ zu präsentieren. Da der eigene
religiös-kulturelle Hintergrund keine äußere Repräsentation der Religions-
zugehörigkeit fordert, können sich die alevitischen Studentinnnen als Vertre-
terinnen eines mit der westlichen Vorstellung von der Emanzipation der Frau
kompatiblen Religiositätsverständnisses präsentieren und sich damit gleich-
zeitig auch gegenüber den Sunnitinnen als eigenständige religiöse Gruppie-
rung abgrenzen.
       Mit Ausnahme der Atheistinnen betrachten alle interviewten Studentin-
nen die Verinnerlichung eines religiös-ethischen Leitbildes als wichtigsten
Rahmen für ihr soziales Verhalten. Es steht über der rituellen Praxis, denn
auch für die sunnitischen Laizistinnen und die Ritualistinnen ist die rituelle

2003-09-08 17-05-53 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Islam und Moderne, Bildung und Integration  |  281
 
Praxis nicht denkbar, ohne eine Verinnerlichung der ethisch-moralischen
Intention und sozialen Bedeutung, die ihr innewohnt. Auch hier wird der
Unterschied zur Elterngeneration betont, die keinen vergleichbaren intellek-
tuellen Zugang zur Religion hatte. In dem reflexiven Zugang zur Religion als
Voraussetzung für eine ›richtige‹ Religiosität offenbart sich die auffälligste
Übereinstimmung der (sunnitischen) Ritualistinnen – der pragmatischen wie
idealistischen – mit den alevitischen Laizistinnen. Sie alle sehen in der An-
eignung von Wissen über die Grundlagen ihrer Religion sowohl ein wichti-
ges Moment zur Stärkung ihres religiösen Zugehörigkeitsgefühls als auch
der persönlichen religiösen Identität. In beiden Fällen erhält die Wissensan-
eignung den Stellenwert ritueller Praxis. Der Hintergrund hierfür ist aller-
dings ein unterschiedlicher: Für die Ritualistinnen ist mit der Wissensaneig-
nung der ›neue‹ Zugang zur richtigen rituellen Praxis eröffnet, die jetzt in
Kenntnis der religiösen Grundintention, die ihr innewohnt, bewusst und
›richtig‹ umgesetzt werden kann. Diese Gruppe weist Züge des bei Geertz als
Reaktion auf die Anforderungen der westlichen Moderne beschriebenen
»Skriptualismus« auf (vgl. Geertz 1991: 100).
       Für die alevitischen Laizistinnen ist dagegen mit religiöser Wissens-
aneignung keine Aufforderung verbunden, eine umfassende religiöse Praxis
zu initiieren. Ein Grund hierfür ist die bereits geschilderte, grundsätzlich un-
terschiedliche Haltung des Alevilik zu religiöser Praxis. Ein anderer ist aber,
wie sie selber berichten, die in der Elterngeneration teilweise ausgeübte, aber
von den Kindern zumeist nicht eingeforderte rituelle Praxis, an deren Stelle
die verstärkte Betonung der ›Innerlichkeit‹ trat. Die Interviews mit Alevitin-
nen bestätigen die in der Literatur angesprochenen Effekte der beiden Ten-
denzen von »Erosion« und »ethnic revival« innerhalb der alevitischen Ge-
meinschaft. Die Studentinnen sehen in der Wissenssteigerung eine ange-
messene Basis dafür, die religiöse Zugehörigkeit gegenüber der Außenwelt
besser vertreten und gegebenenfalls verteidigen zu können. Dies ist beson-
ders wichtig für sie, da sie Erfahrungen mit Vorurteilen der Sunniten gegen-
über Aleviten gemacht haben, denen sie mit ihrem erweiterten Wissen über
die Grundlagen des Alevilik besser begegnen können. Für viele der befragten
Alevitinnen endet die rituelle Praxis damit weitgehend mit der Wissens-
aneignung, wie die folgende Interviewpassage der alevitischen Laizistin Gül
exemplarisch verdeutlicht:

»Und ich kann noch nicht einmal richtig sagen, dass ich alevitisch lebe, zum Beispiel.

Ich meine, ich mache ja auch nicht viele Sachen, ich faste zum Beispiel nicht oder ich

tanz […] auch […] nicht, ich bete nichts an oder sonst was. Ich mache ja auch nichts,

also ich kann ja auch im Endeffekt nicht behaupten, ich bin irgendwo religiös oder ich

lebe nach alevitischer Lebensweisheit oder nach alevitischer Religion oder so. Das kann

ich nicht von mir behaupten. Und das einzige, was ich machen kann, ab und an mal

ein Buch lesen, wenn mich das interessiert, eine zeitlang, nur um darüber Bescheid zu

2003-09-08 17-05-54 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282  |  Yasemin Karakaşog

^

lu
 
wissen, und wenn mich jemand fragt, darüber reden zu können. Das ist aber auch al-

les.«

Öffentlich und privat, säkular und religiös.
Die Suche nach modernen Erziehungskonzepten
Wie an der Gruppe der alevitischen Studentinnen gezeigt werden kann, spie-
geln sich in den Erziehungsidealen der jungen Frauen Konzepte von indivi-
dueller Freiheit, Toleranz und gesellschaftlichem Pluralismus. Andererseits
scheinen einige der sunnitischen Studentinnen, insbesondere in der Gruppe
der Ritualistinnen, im Hinblick auf die Erziehung in der Familie auch tradi-
tionelle Werte zu befürworten. Dabei durchbrechen sie die üblichen Dicho-
tomien von Individualismus und Kollektivismus, Unabhängigkeit und Fami-
lialismus. Als künftige Pädagoginnen jedoch sehen sie sich in erster Linie als
professionelle Vermittlerinnen von Wissen und Konzepten zeitgenössischer
Erziehung. Wenn ›Erziehung‹ ein Hauptthema für islamische Aktivisten
auch in Deutschland ist (vgl. Barazangi 1995), so gibt es in den Interviews mit
den Ritualistinnen, denen aufgrund ihrer Kleidung und religiösen Orientie-
rung am ehesten eine Nähe zu diesen politisch-islamischen Gruppierungen
nachgesagt werden könnte, keinen Hinweis darauf, dass die jungen Frauen
sich als Vertreterinnen einer islamischen Pädagogik sehen oder eine solche
entwickeln möchten. Selbst wenn die Gruppe der idealistischen Ritualistin-
nen, die ich so benannt habe, da sie den religiösen Ritus möglichst umfas-
send im Lebensalltag verwirklichen möchten, religiöse Normen als Erzie-
hungsrahmen für ihre eigenen Kinder bevorzugen, so übertragen sie nach
ihrem Selbstverständnis derartige Vorstellungen nicht auf ihr professionelles
Handeln. Hier nehmen sie eine klare Unterscheidung vor zwischen der fami-
liär zu vermittelnden Erziehung und dem professionellen, säkularen Erzie-
hungsauftrag in der Schule oder anderen Institutionen der Mehrheitsgesell-
schaft. Nicht nur die ›sichtbaren‹ Musliminnen des Samples möchten an den
Schulen mit ihrer professionellen und religiösen Identität akzeptiert werden,
ohne dem Vorwurf ausgesetzt zu werden, die säkulare Schule religiös infil-
trieren zu wollen. Die Laizistin Ayten betont, wie wichtig ihr die Akzeptanz
ihrer Zugehörigkeit zum Islam als Teil ihrer persönlichen Identität auch im
Arbeitsfeld Schule ist, ohne dass sie beabsichtigt, ihre religiöse Orientierung
nach außen zu tragen:

»Und Religion, also ich will gerne so akzeptiert werden, wie ich denke, so auch religiös

mit meiner Einstellung, dass ich vielleicht nicht Christin bin, dass ich Muslimin bin.

Aber ich denke kaum, dass das so in der Schule so einen großen Einfluss haben wird.

Ich meine, Mathe und Türkisch unterrichte ich eigentlich nicht als islamische Theolo-

gin.«

Hidayet, eine der Kopftuch tragenden Studentinnen betont, dass für sie Tole-

2003-09-08 17-05-54 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Islam und Moderne, Bildung und Integration  |  283
 
ranz von beiden Seiten, der Minderheit wie der Mehrheit gefordert ist. Sie
lehnt die Anpassung an Sicht- oder Verhaltensweisen der Mehrheitsgesell-
schaft ab, wenn es um ethnische oder religiöse Orientierungen geht:

»Ja, also ich möchte halt so mit meiner Nationalität und mit meiner Religion […] akzep-

tiert werden. Also ich möchte mich halt nicht irgendwie deren Vorstellungen anpassen,

sondern so akzeptiert werden, weil das wäre jetzt keine Akzeptanz so für mich. Ja, eben

so wie ich mein Gegenüber akzeptiere, wie es ist, das gleiche erwarte ich dann auch.«

Die Interviews enthielten keine – weder offenen noch versteckten – Hinweise
auf etwaige missionarische Absichten mit Blick auf zukünftige Schüler und
Schülerinnen. Für die eigenen Kinder allerdings wird von den meisten Ritua-
listinnen eine islamisch fundierte Erziehung vertreten. Dabei würden sie eine
Abkehr des Kindes vom Islam nicht tolerieren. Diese Einstellung kommt in
der Antwort Aynurs auf die Frage, ob sie ihren Kindern das Recht auf Selbst-
bestimmung und freie Entfaltung zugestehen würde, folgendermaßen zum
Ausdruck: »In gewisser Weise, ja. Sie sollen schon aufgeschlossen sein, sie
sollten selbständig sein und tun können, was sie wollen, aber nur insoweit,
als all dies in den Grenzen des Islam geschieht.«
       Die Ritualistinnen befürworten auch überwiegend eine Erziehung im
Sinne der Gleichberechtigung zwischen Jungen und Mädchen, allerdings an-
ders, als dies meist verstanden wird. Gleichberechtigung impliziert im fol-
genden Interviewausschnitt, dass Jungen und Mädchen die gleichen Restrik-
tionen vom Elternhaus auferlegt bekommen sollen: »Ich würde sie gleich be-
handeln. Zum Beispiel würde ich weder meinem Sohn noch meiner Tochter
erlauben, in die Diskothek zu gehen oder mit jemandem vor der Ehe zu schla-
fen.« Die jungen Frauen sind überzeugt davon, dass eine so verstandene is-
lamische Erziehung ihre Kinder zu »wertvollen« Mitgliedern der Gesellschaft
machen würde.
       Islamische Erziehung bedeutet für die idealistischen Ritualistinnen, dass
die gesamte Erziehung auf islamischen Werten und Normen basiert. Die an-
deren Gruppen, auch einige Befragte aus der Gruppe der pragmatischen Ri-
tualistinnen, verstehen islamische Erziehung als Vermittlung von Basis-
kenntnissen über den Islam, nicht jedoch als ganzheitliche, erzieherische
Orientierung am Islam sowohl Ritualistinnen als auch Laizistinnen befür-
worten mit dem Argument der Gleichbehandlung die Einrichtung islami-
scher Schulen. Keine der Befragten würde jedoch ihre Kinder in eine solche
Schule schicken, da sie dort fehlende Kontakte zu nicht-muslimischen, deut-
schen Kindern befürchteten. Dies hätte aus ihrer Sicht dann negative sprach-

12liche Konsequenzen für die weitere schulische Karriere. Hier hat eindeutig
               
12 Diese Befunde weisen erneut Parallelen zu Untersuchungen über pakistanische

Mädchen in Großbritannien auf. Hier lehnten pakistanisch-muslimische Mädchen

2003-09-08 17-05-54 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284  |  Yasemin Karakaşog

^

lu
 
das Ziel des Bildungsaufstiegs und der gesellschaftlichen Integration auch
bei den Ritualistinnen Vorrang vor religiösem Idealismus.

Islamische Religiosität und Integration
Im Selbstverständnis der befragten Studentinnen spielt der Wille zur Integra-
tion in die Gesellschaft eine zentrale Rolle. Deutlich abgelehnt wird dagegen
das Konzept der Assimilation, denn dieses wird gleichgesetzt mit dem Ver-
lust der ethnischen und religiösen Wurzeln und damit mit dem Verlust eines
integralen Teils der eigenen Persönlichkeit. Der Begriff der »Assimilation«
weckt Ängste vor Identitätsverlust – in der folgenden Sequenz ausgedrückt in
der Angst vor dem Verlust des Identitätsmerkmals ›Vorname‹:

»Integration muss auf jeden Fall sein. Assimilation heißt total verdeutschen, auch im

Äußerlichen, so was deine Kleidung und so anbelangt, total wie eine Deutsche. Aber

dann ist das ja nicht mehr multikulturell, sondern rein deutsch, dann musst du viel-

leicht sogar deinen Namen ändern.«

Die hier vorgestellte Gruppe junger muslimischer Akademikerinnen, die ih-
ren jeweils persönlichen Idealen einer islamischen Lebensführung folgen,
zeigt keine Neigung, sich aus dem öffentlichen Leben und in ein ethnisch-
religiöses Kollektiv zurückzuziehen. Sie sehen sich als Akteurinnen in öffent-
lichen Institutionen, die nicht zuletzt aufgrund ihrer eigenen biographischen
Erfahrungen einen aktiven Beitrag zur Integration der Migranten und Mi-
grantinnen in Bildungseinrichtungen leisten können. Das Bekenntnis zum
Islam stellt keinen Widerspruch zu diesem Ziel dar. Der mit dem Kopftuch
angedeutete islamische Lebensstil ist für sie eine Orientierungshilfe und zu-
gleich ein Mittel, ihre individuelle Orientierung als eine neben vielen anderen
in der westlichen Gesellschaft zu betonen. Die Ritualistinnen, aber auch ein
Teil der Laizistinnen, vertreten ein Konzept von Integration, in dem die diffe-
rente religiöse Orientierung eine wichtige Funktion einnimmt. Sie vermittelt
das Gefühl der Geborgenheit, gibt Sicherheit und Orientierung. Aber die is-
lamische Religiosität wird auch als Ausdruck von Individualität verstanden.
Voraussetzung hierfür ist der durch Verinnerlichung und intellektuelle An-
näherung charakterisierte, bewusste und selbstbestimmte Zugang zur Religi-
on. Durch diesen doppelten Bezug wird es den jungen Frauen möglich, sich
als religiöse und zugleich moderne Individuen zu verstehen. In der folgen-
den Interviewsequenz, die meinen Beitrag abschließt, wird dieses Selbstver-

               
die Errichtung eigener islamischer Schulen mit der Begründung ab, dass dadurch

Integration mit anderen Kulturen verstellt würde: »They know that their futures

are in Britain, and they do not want to be isolated from the rest of the British socie-

ty« (Shaikh/Kelly 1989: 18).

2003-09-08 17-05-54 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Islam und Moderne, Bildung und Integration  |  285
 
ständnis durch Nükhet, eine der idealistischen Ritualistinnen, deutlich zur
Sprache gebracht. Auf die Frage, was ihr Religion bedeute, antwortet sie:

»Was mir meine Religiosität gibt? Zunächst einmal eine Persönlichkeit. Sie gibt mir

eine Antwort darauf, wo ich mich befinde, was ich bin. Wie soll ich es ausdrücken? Ich

bin kein Allerweltsmensch. Ich habe eine Persönlichkeit, einen Maßstab, einen Le-

bensstil. Und da ich dies bewusst verwirkliche, fühle ich mich eben geborgener.«

Wird ›Modernisierung‹ als Zustimmung zu grundlegenden Ideen der Mo-
derne wie zu gesellschaftlichem Pluralismus, zu dem politischen System der
Demokratie, der Entscheidungsfreiheit des Individuums und der Toleranz
verstanden, so kann im Hinblick auf die Untersuchungsgruppe bestätigt
werden, was die Literatur bereits für weitere Teilbereiche der türkisch-

13muslimischen Community festgestellt hat, dass auch eine in allen Dimen-
sionen hohe Intensität und Reichweite von religiöser Orientierung aus der
Sicht der Individuen keinen Gegensatz zu den genannten Idealen darstellen
muss. Muslimische Religiosität erweist sich im Hinblick auf die hier vorge-
stellte Gruppe junger Akademikerinnen als wandelbar unter Bedingungen
der Migration und stellt keinen Gegensatz zur gesellschaftlichen Integration
dar (vgl. Diehl et al. 1998: 30-32). Darüber hinaus ergibt sich aus den vorlie-
genden Ergebnissen, dass Religiosität eine Ressource von Angehörigen der
zweiten Migranten- und Migrantinnengeneration sein kann, die sie aktiv und
lebendig in ihren Eingliederungsprozess miteinbringen wollen.

Literatur

Alacacıog

^

lu, Hasan (1999): Deutsche Heimat Islam, Münster: Waxmann-
Verlag.

Alacacıog

^

lu, Hasan (2002): Muslimische Religiosität in einer säkularen Gesell-
schaft: Abschlussbericht. Gefördert vom Islamrat der Bundesrepublik
Deutschland, Münster: Selbstverlag.

Barazangi, Nimat Hafez (1995): »Educational Reform«, in: John L. Esposito
(Hg.), The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World, 1, New
York: Oxford University Press, 420-425.

Bundesministerium für Arbeit und Sozialordnung (2002): Situation der aus-
ländischen Arbeitnehmer und ihrer Familienangehörigen in der Bundesrepu-
blik Deutschland. Repräsentativuntersuchung 2001, Offenbach, Mün-
chen: BMA.

               
13 Siehe hierzu die Zusammenstellung und Diskussion der Literatur bis 2000 bei

Karakaşog

^

lu-Aydın (2000: 44-76).

2003-09-08 17-05-54 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286  |  Yasemin Karakaşog

^

lu
 
Diehl, Claudia/Urbahn, Julia/Esser, Hartmut u.M.v. (1998): Die soziale und

politische Partizipation von Zuwanderern in der Bundesrepublik Deutschland.
Abteilung Arbeit und Sozialpolitik des Forschungsinstituts der Fried-
rich-Ebert-Stiftung, Bonn: Friedrich-Ebert-Stiftung.

Esser, Hartmut (1998): »Ist das Konzept der Integration gescheitert?«, un-
veröffentlichter Vortrag anlässlich der Eröffnung des Landeszentrums für
Zuwanderung NRW am 18. Januar 1998 in Solingen.

Esser, Hartmut (1999): »Inklusion, Integration und ethnische Schichtung«,
in: Journal für Konflikt- und Gewaltforschung 1, 5-34.

Frese, Hans-Ludwig (2002): »Den Islam ausleben«. Konzepte authentischer Le-
bensführung junger türkischer Muslime in der Diaspora, Bielefeld: transcript.

Geertz, Clifford (1991): Entwicklungen im Islam. Beobachtet in Marokko und
Indonesien, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Glock, Charles Y. (1969): »Über die Dimensionen der Religiosität«, in: Joach-
im Matthes (Hg.), Kirche und Gesellschaft. Einführung in die Religionssozio-
logie II, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch, 150-68.

Heitmeyer, Wilhelm/Müller, Joachim/Schröder, Helmut (Hg.) (1997): Verlo-
ckender Fundamentalismus, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Karakaşog

^

lu, Yasemin (1996): »Turkish Cultural Orientations in Germany
and the Role of Islam«, in: Eva Kolinsky/David Horrocks (Hg.), Turkish
Culture in German Society Today, Providence, Oxford: Berghahn Books,
158-180.

Karakaşog

^

lu-Aydın, Yasemin (1998): »›Das Kopftuch gibt mir meine Identität
als muslimische Frau zurück‹ – Zum Selbst- und Fremdbild Kopftuch tra-
gender Studentinnen in Deutschland«, in: Frauen in der Einen Welt 1, 31-
47.

Karakaşog

^

lu-Aydın, Yasemin (1999): »Religionsfreiheit für Muslime? Die
Kopftuchdebatte im ›Fall Ludin‹«, in: Till Müller-Heidelberg/Ulrich
Finckh/Wolf-Dieter Narr/Stefan Soost (Hg.), Grundrechte-Report 1999. Zur
Lage der Bürger- und Menschenrechte in Deutschland, Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt Taschenbuch, 72-77.

Karakaşog

^

lu-Aydın, Yasemin.(2000): Muslimische Religiosität und Erziehungs-
vorstellungen, Frankfurt/Main: IKO-Verlag.

Karakaşog

^

lu, Yasemin (2002): Die ›Kopftuch-Frage‹ an deutschen Schulen
und Hochschulen, in: Marianne Krüger-Potratz (Hg.), Interkulturelle Stu-
dien (iks) – Querformat Nr. 6, Münster.

Kehl-Bodrogi, Krisztina (1988): Die Kızılbaş/Aleviten. Untersuchungen über eine
esoterische Glaubensgemeinschaft in Anatolien, Berlin: Klaus-Schwarz-Ver-
lag.

Kehl-Bodrogi, Krisztina. (1998): »›Wir sind ein Volk!‹ Identitätspolitiken un-
ter den Zaza (Türkei) in der europäischen Diaspora«, in: Sociologus 1998,
111-135.

2003-09-08 17-05-54 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Islam und Moderne, Bildung und Integration  |  287
 
Kehl-Bodrogi, Krisztina (2000): »The New Garments of Alevism«, ISIM-

Newsletter 5, 23.
Kelek, Necla (2002): Islam im Alltag. Islamische Religiosität und ihre Bedeutung

in der Lebenswelt von Schülerinnen und Schülern türkischer Herkunft, Müns-
ter: Waxmann.

Klinkhammer, Gritt M. (1999): »Individualisierung und Säkularisierung is-
lamischer Religiosität: zwei Türkinnen in Deutschland«, in Gerdien Jon-
ker (Hg.), Kern und Rand. Religiöse Minderheiten aus der Türkei in Deutsch-
land, Berlin: Das Arabische Buch, 221-236.

Klinkhammer, Gritt M. (2000): Moderne Formen islamischer Lebensführung.
Eine qualitativ-empirische Untersuchung zur Religiosität sunnitisch geprägter
Türkinnen der zweiten Generation in Deutschland, Marburg: Diagonal. 

Leggewie, Claus/Joost, Angela/Rech, Stefan (2002): Der Weg zur Moschee –
eine Handreichung für die Praxis, Bad Homburg v.d. Höhe: Herbert-
Quandt-Stiftung.

Modood, Tariq (1997): »›Difference‹, Cultural Racism and Anti-Racism«, in:
Pnina Werbner/Tariq Modood (Hg.), Debating Cultural Hybridity. Multi-
Cultural Identities and the Politics of Anti-Racism, London, New Jersey: ZED
Books, 154-172.

Nökel, Sigrid (1996): »›Ich hab ein Recht darauf, meine Religion zu leben‹:
Islam und zweite Migrantengeneration in der Bundesrepublik Deutsch-
land«, in: Günther Schlee/Karin Werner (Hg.), Inklusion und Exclusion,
Köln: Rüdiger Köppe Verlag, 275-303.

Nökel, Sigrid (2002): Die Töchter der Gastarbeiter und der Islam, Bielefeld:
transcript.

Rohe, Mathias (2001): Der Islam – Alltagskonflikte und Lösungen. Rechtliche
Perspektiven, Freiburg, Basel, Wien: Herder-Verlag.

Roy, Olivier (2000): »Muslims in Europe: From Ethnic Identity to Religious
Recasting«, in: ISIM-Newsletter 5, June 2000, 29.

Şen, Faruk/Aydın, Hayrettin (2002): Islam in Deutschland, München: C.H.
Beck.

Shaikh, Sitara/Kelly, Alison (1989): »To mix or not to mix: Pakistani girls in
British schools«, in Educational Research (31) 1, 10-19.

Shell Jugendstudie (2000): Jugend 2000 (13.), Bd. 1, Opladen: Leske + Bud-
rich.

Swietlik, Barbara (2000): »›Als ob man zwei verschiedene Köpfe in einem
hätte …‹ – Religiöse Sozialisation zwischen Islam und Christentum«, in:
Iman Attia/Helga Marburger (Hg.), Alltag und Lebenswelten von Migranten-
jugendlichen, Frankfurt/Main: IKO-Verlag, 139-156.

Thomä-Venske, Hanns (1981): Islam und Integration: zur Bedeutung des Islam
im Prozess der Integration türkischer Arbeiterfamilien in der Gesellschaft der
Bundesrepublik, Hamburg: Thomas Schwarz-Verlag.

2003-09-08 17-05-54 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288  |  Yasemin Karakaşog

^

lu
 

T
ab

el
le

 1
: A

u
sp

rä
gu

n
ge

n
 d

er
 D

im
en

si
on

en
 d

er
 R

el
ig

io
si

tä
t n

ac
h

 T
yp

en
 r

el
ig

iö
se

r 
O

ri
en

ti
er

u
n

g

D
im

en
si

on
en

 d
er

R
el

ig
io

si
tä

t
A

th
ei

st
in

n
en

Sp
ir

it
ua

lis
ti

n
n

en
La

iz
is

ti
n

n
en

al
ev

it
is

ch
e

La
iz

is
ti

n
n

en
su

n
n

it
is

ch
e

pr
ag

m
at

is
ch

e
R

it
ua

lis
ti

n
n

en
id

ea
lis

ti
sc

he
R

it
ua

lis
ti

n
n

en

R
it

ue
lle

 D
im

en
si

on
(r

el
ig

iö
se

 P
ra

xi
s)

ke
in

e 
A

us
pr

äg
un

g
se

hr
 s

ch
w

ac
h 

au
sg

e-
pr

äg
t:

sp
or

ad
is

ch
e 

A
n

ei
g-

n
u

n
g 

re
lig

iö
se

n
 W

is
-

se
n

s 
al

s 
re

lig
iö

se
 P

ra
-

xi
s

se
hr

 s
ch

w
ac

h 
au

sg
e-

pr
äg

t:
sp

or
ad

is
ch

e 
W

is
se

n
s-

an
ei

gn
u

n
g 

al
s 

T
ei

l d
er

ri
tu

el
le

n
 P

ra
xi

s

m
it

te
ls

ta
rk

 a
us

ge
pr

äg
t:

R
ez

it
ie

re
n

 d
es

 K
or

an
s,

Le
se

n
 v

on
 K

or
an

ü
be

r-
se

tz
u

n
ge

n
, F

as
te

n
,

Sp
on

ta
n

ge
be

t, 
R

it
u

al
-

ge
be

t (
in

di
vi

du
el

le
Sc

h
w

er
pu

n
kt

se
tz

u
n

g)

st
ar

k 
au

sg
ep

rä
gt

:
R

it
u

el
le

 P
ra

xi
s 

al
s 

le
-

be
n

sb
eg

le
it

en
de

s 
ab

er
n

ic
h

t d
om

in
ie

re
n

de
s

E
le

m
en

t, 
P

ra
xi

s 
in

F
or

m
 v

on
 F

as
te

n
, K

o-
ra

n
re

zi
ta

ti
on

, L
es

en
vo

n
 K

or
an

ü
be

rs
et

-
zu

n
ge

n
, K

op
ft

u
ch

-
tr

ag
en

se
hr

 s
ta

rk
 a

us
ge

pr
äg

t:
u

m
fa

ss
en

de
, l

eb
en

s-
st

ru
kt

u
ri

er
en

de
 r

el
i-

gi
ös

e 
P

ra
xi

s 
vo

r 
al

le
m

in
 F

or
m

 v
on

 F
as

te
n

,
R

it
u

al
ge

be
t, 

K
or

an
re

-
zi

ta
ti

on
, L

es
en

 v
on

K
or

an
ü

be
rs

et
zu

n
ge

n
,

K
op

ft
u

ch
tr

ag
en

Id
eo

lo
gi

sc
he

D
im

en
si

on
(r

el
ig

iö
se

r 
G

la
ub

en
)

ke
in

e 
A

us
pr

äg
un

g
st

ar
k 

au
sg

ep
rä

gt
:

B
ek

en
n

tn
is

 z
u

m
G

la
u

be
n

 a
n

 G
ot

t,
G

la
u

be
n

 a
n

 W
u

n
de

r,
ke

in
e 

B
in

du
n

g 
an

 a
n

-
so

zi
al

is
ie

rt
e 

R
el

ig
io

n

m
it

te
ls

ta
rk

 a
us

ge
pr

äg
t:

gr
u

n
ds

ät
zl

ic
h

es
 B

e-
ke

n
n

tn
is

 z
u

m
 A

le
vi

lik

m
it

te
ls

ta
rk

 a
us

ge
pr

äg
t:

B
ek

en
n

tn
is

 z
u

m
 is

-
la

m
is

ch
en

 G
ot

te
sv

er
-

st
än

dn
is

, G
la

u
be

n
 a

n
di

e 
P

ro
ph

et
en

sc
h

af
t

M
oh

am
m

ed
s,

 K
or

an
,

Je
n

se
it

s

se
hr

 s
ta

rk
 a

us
ge

pr
äg

t:
B

ek
en

n
tn

is
 z

u
m

 is
-

la
m

is
ch

en
 G

ot
te

sv
er

-
st

än
dn

is
, z

u
m

 G
la

u
be

n
an

 d
ie

 P
ro

ph
et

en
-

sc
h

af
t M

oh
am

m
ed

s,
K

or
an

, J
en

se
it

s

se
hr

 s
ta

rk
 a

us
ge

pr
äg

t:
B

ek
en

n
tn

is
 z

u
m

 is
-

la
m

is
ch

en
 G

ot
te

sv
er

-
st

än
dn

is
, z

u
m

 G
la

u
be

n
an

 d
ie

 P
ro

ph
et

en
-

sc
h

af
t M

oh
am

m
ed

s,
K

or
an

, J
en

se
it

s

In
te

lle
kt

ue
lle

D
im

en
si

on
(r

el
ig

iö
se

s 
W

is
se

n
)

nu
r 

al
s 

T
ei

l d
er

 A
llg

e-
m

ei
nb

ild
un

g 
be

fü
rw

or
-

te
t

sc
hw

ac
h 

au
sg

ep
rä

gt
:

A
n

ei
gu

n
g 

al
s 

T
ei

l d
er

A
llg

em
ei

n
bi

ld
u

n
g,

n
ic

h
t z

u
r 

G
la

u
be

n
s-

st
är

ku
n

g

st
ar

k 
au

sg
ep

rä
gt

:
re

lig
iö

se
s 

W
is

se
n

 z
u

r
re

lig
iö

s 
(-

et
h

n
is

ch
en

)
Id

en
ti

tä
ts

st
är

ku
n

g

sc
hw

ac
h 

au
sg

ep
rä

gt
:

re
lig

iö
se

s 
G

ru
n

dw
is

-
se

n
 a

n
ei

gn
en

 a
ls

 N
ot

-
w

en
di

gk
ei

t f
ü

r 
E

rz
ie

-
h

u
n

g 
de

r 
K

in
de

r

se
hr

 s
ta

rk
 a

us
ge

pr
äg

t:
W

is
se

n
sa

n
ei

gn
u

n
g 

al
s

T
ei

l d
er

 r
it

u
el

le
n

 P
ra

-
xi

s 
u

n
d 

zu
 G

la
u

be
n

ss
-

tä
rk

u
n

g,
 A

bg
re

n
zu

n
g

zu
r 

T
ra

di
ti

on

se
hr

 s
ta

rk
 a

us
ge

pr
äg

t:
re

lig
iö

se
s 

W
is

se
n

 a
ls

G
ru

n
dl

ag
e 

ei
n

es
 b

e-
w

u
ss

te
n

 G
la

u
be

n
s,

zu
r 

E
rs

ch
lie

ß
u

n
g 

de
s

›w
ah

re
n

‹ 
Is

la
m

s,
 a

ls
 le

-
be

n
sn

ot
w

en
di

ge
s

W
is

se
n

, A
bg

re
n

zu
n

g
zu

r 
T

ra
di

ti
on

2003-09-08 17-05-54 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Islam und Moderne, Bildung und Integration  |  289
 

D
im

en
si

on
 r

el
ig

iö
se

r
E

rf
ah

ru
n

g
(r

el
ig

iö
se

s 
E

rl
eb

en
)

ke
in

e 
A

us
pr

äg
un

g
st

ar
k 

au
sg

ep
rä

gt
:

G
eb

or
ge

n
h

ei
t, 

G
lü

ck
,

Le
be

n
ss

in
n

, e
m

ot
io

-
n

al
es

 B
ed

ü
rf

n
is

, Z
u

-
fr

ie
de

n
h

ei
t

m
it

te
ls

ta
rk

 a
us

ge
pr

äg
t:

Id
en

ti
fi

ka
ti

on
 m

it
 r

i-
tu

el
le

n
 F

es
te

n
, S

ym
-

bo
le

n
, G

ef
ü

h
l d

er
 B

e-
so

n
de

rh
ei

t

m
it

te
l b

is
 s

ta
rk

 a
us

ge
-

pr
äg

t:
H

al
t, 

Le
be

n
ss

in
n

,
St

ü
tz

e 
be

i k
ri

ti
sc

h
en

Le
be

n
se

re
ig

n
is

se
n

,
V

er
tr

au
en

 in
 G

la
u

be
n

an
 d

as
 J

en
se

it
s,

 G
e-

m
ei

n
sc

h
af

ts
ge

fü
h

l

se
hr

 s
ta

rk
 a

us
ge

pr
äg

t:
Le

be
n

ss
in

n
, G

eb
or

-
ge

n
h

ei
t, 

G
lü

ck
, H

ilf
e,

N
äh

e 
G

ot
te

s,
 H

or
i-

zo
n

te
rw

ei
te

ru
n

g

se
hr

 s
ta

rk
 a

us
ge

pr
äg

t:
Le

be
n

ss
in

n
, G

eb
or

-
ge

n
h

ei
t, 

H
or

iz
on

te
r-

w
ei

te
ru

n
g,

 G
ef

ü
h

l d
er

pe
rm

an
en

te
n

 N
äh

e
G

ot
te

s,
 H

ilf
e,

 G
lü

ck
s-

ge
fü

h
l

D
im

en
si

on
 s

oz
ia

le
r

K
on

se
qu

en
ze

n
 d

er
R

el
ig

io
si

tä
t

ke
in

e 
A

us
pr

äg
un

g
sc

hw
ac

h 
bi

s 
m

it
te

ls
ta

rk
au

sg
ep

rä
gt

:
G

ru
n

dl
ag

e 
et

h
is

ch
er

G
ru

n
dp

ri
n

zi
pi

en
, H

il-
fe

 b
ei

 B
ew

äl
ti

gu
n

g
vo

n
 L

eb
en

sk
ri

se
n

,
C

h
ar

ak
te

rs
tä

rk
u

n
g

st
ar

k 
au

sg
ep

rä
gt

:
G

ru
n

dl
ag

e 
et

h
is

ch
er

G
ru

n
dp

ri
n

zi
pi

en
,

St
är

ku
n

g 
de

s 
V

er
-

st
än

dn
is

se
s 

vo
n

M
en

sc
h

lic
h

ke
it

st
ar

k 
au

sg
ep

rä
gt

:
G

ru
n

dl
ag

e 
et

h
is

ch
er

G
ru

n
dp

ri
n

zi
pi

en
, A

n
-

le
it

u
n

g 
zu

m
 s

oz
ia

le
n

H
an

de
ln

st
ar

k 
au

sg
ep

rä
gt

:
H

ilf
e 

in
 L

eb
en

sk
ri

se
n

,
et

h
is

ch
e 

G
ru

n
dp

ri
n

-
zi

pi
en

, O
ri

en
ti

er
u

n
g

de
s 

Le
be

n
s 

an
 R

el
ig

i-
on

 v
er

m
it

te
lt

 G
la

u
b-

w
ü

rd
ig

ke
it

se
hr

 s
ta

rk
 a

us
ge

pr
äg

t:
R

el
ig

io
si

tä
t b

es
ti

m
m

t
G

es
ta

lt
u

n
g 

de
s 

pr
iv

a-
te

n
 u

n
d 

te
ilw

ei
se

 b
e-

ru
fl

ic
h

en
 U

m
fe

ld
s,

G
la

u
bw

ü
rd

ig
ke

it
, s

o-
zi

al
es

 E
n

ga
ge

m
en

t

2003-09-08 17-05-55 --- Projekt: transcript.gli.rumpf.facetten / Dokument: FAX ID 019231306667538|(S. 272-289) T03_05 karakasoglu.p 31306669490

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013 - am 13.02.2026, 21:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401538-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

