Boike Rehbein (Berlin)

Zum Verstehen anderer Menschen in
fremden Sprachen und Kulturen

Man darf bezweifeln, ob wir andere Menschen verstehen konnen. Die
Zweifel spitzen sich zu, wenn wir es mit Menschen zu tun haben,
deren Sprache und Kultur uns unbekannt sind. Im Folgenden mochte
ich die These vertreten, dass ein Verstehen anderer Menschen mog-
lich ist. Diese These erfordert allerdings, einen Begriff des Verstehens
zu entwickeln, der den Besonderheiten dieser Art des Verstehens ge-
recht wird. Die Unsicherheit, ob und inwieweit man andere Men-
schen verstehen kann, erwichst meines Erachtens vorrangig daraus,
dass Maf3stidbe von anderen Formen und Gegenstinden auf diese be-
sondere Art des Verstehens iibertragen werden.

Der Mensch ist kein Gegenstand wie jeder andere. Besser gesagt,
es handelt sich iiberhaupt nicht um einen Gegenstand im engeren
Sinne. Vielmehr zeichnet sich der andere Mensch dadurch aus, dass
er dem Verstehenden ontologisch dhnlich ist. Daraus ergeben sich die
Besonderheiten beim Versuch, ihn zu verstehen. Im vorliegenden
Aufsatz werde ich argumentieren, dass die Besonderheit des »Gegen-
stands« beim Verstehen anderer Menschen durch Heideggers Begriff
des Daseins gefasst werden kann, die Besonderheit der Operation
hingegen als Nachvollzug. Der Nachvollzug des Daseins setzt voraus,
dass eine praktische Vertrautheit mit der Lebensform im Sinne Witt-
gensteins vorliegt.

Der Aufsatz handelt die Bestandteile seines Titels in drei Schrit-
ten ab. Der erste Abschnitt beschiftigt sich mit dem Verstehen, der
zweite mit dem Verstehen anderer Menschen und der dritte mit die-
sem Verstehen tiber die Grenzen von Sprachen und Kulturen hinweg.
Im ersten Abschnitt wird das Verstehen anderer Menschen als exis-
tentiales Verstehen ausgewiesen und von anderen Arten des Verste-
hens abgegrenzt. Der zweite Abschnitt fiihrt aus, inwiefern es sich
beim existentialen Verstehen um den Nachvollzug eines Daseins han-
delt. Der dritte Abschnitt beschiftigt sich mit der Frage, wie der
Nachvollzug eines Daseins iiber die Grenzen der eigenen Lebensform

337

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58,



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Boike Rehbein

hinaus moglich ist. Diese Frage wird im letzten Abschnitt auf das
Problem der Ubersetzung zugespitzt.

1. Verstehen

Es ist fragwiirdig, den Terminus »Verstehen« auf alle Operationen
und Gegenstinde anzuwenden, die wir mit dem Wort verbinden.
Aus den Ambivalenzen des Begriffs haben sich zahlreiche Verwirrun-
gen und Reduktionsversuche innerhalb der philosophischen Diskus-
sion um das Verstehen ergeben. Meines Erachtens sollten wir min-
destens fiinf Arten des Verstehens unterscheiden, die jeweils eigene
Gegenstinde oder Gegenstandsbereiche haben. Ich unterscheide ein
hermeneutisches Verstehen von einem praktischen, einem Motiv-,
einem objektiven und einem existentialen Verstehen.

Der Archetyp des verstehbaren Gegenstands war fiir die philoso-
phische Tradition der Text.! Es diirfte kaum kontrovers sein, wenn das
Verstehen von Texten als hermeneutisches Verstehen bezeichnet
wird. Sein Ziel besteht darin, den Sinn eines Textes zu erfassen. Ich
mochte den Begriff des hermeneutischen Verstehens auch auf Gegen-
stinde beziehen, die einem Text ahnlich sind, beispielsweise ein Sym-
bol wie ein Verkehrsschild, ein Kunstwerk oder eine mathematische
Gleichung.

Im Alltag und einigen Wissenschaften bezieht sich das Verste-
hen oft weniger auf Objekte als auf Handlungen. Handlungen sind
von Texten grundsitzlich zu unterscheiden. Eine Handlung beinhal-
tet manchmal ein sinnhaftes Objekt, meist aber muss sie aus sich
selbst heraus verstanden werden. Beispiele wiren ein Handschlag,
ein Geldtransfer oder ein Attentat. Handlungen sind nicht rein phy-
sikalische oder biologische Bewegungen, sondern symbolisch auf-
geladene Praktiken. Deren Sinn muss ebenso verstanden werden wie
der eines Textes, aber als Praxis und nicht als Gegenstand.? Man muss
mit den Mustern der Praxis vertraut sein, um einzelne Praktiken zu
verstehen. Wittgenstein illustriert das am Beispiel einer Baustelle.?
Vor diesem Hintergrund kann das Verstehen von Handlungen als
praktisches Verstehen bezeichnet werden. Im Vollzug der Sprachver-

! Das verdeutlicht Gadamer in seinem Hauptwerk, Wahrheit und Methode.
2 Wright, Erkliren und Verstehen, S. 124.
3> Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Aphorismen 2 und 8.

338

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58, A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und Kulturen

wendung tiberschneiden sich hermeneutisches und praktisches Ver-
stehen. Darauf werde ich im dritten Abschnitt des Aufsatzes zuriick-
kommen.

Auf der Basis praktischen Verstehens kinnen wir sozialwissen-
schaftliche oder andere Theorien konstruieren, um die Motive von
Handelnden zu erkliren. Wright hat diese Erklarung als teleologisch
bezeichnet und von der Kausalerklarung unterschieden, weil ein Mo-
tiv keine Ursache sei.* Ein Motiv 16se eine Handlung nicht gesetz-
miflig aus, weil die handelnde Person trotz aller Motive anders han-
deln oder am Handeln gehindert werden kénne. Verkniipft man
praktisches Verstehen mit einer teleologischen Erklarung, kann man
verstehen, warum jemand so und nicht anders handelte. Diese Art des
Verstehens mochte ich als Motivverstehen bezeichnen.

Praktisches und Motivverstehen sind in den meisten Sozialwis-
senschaften von Bedeutung. Sie bedienen sich des praktischen und
des Motivverstehens, um Zugang zu gesellschaftlichen Strukturen
oder Sinnzusammenhingen zu gewinnen und um statistische Erkla-
rungen zu iberpriifen. Sie betrachten Handlungen und Motive als
Ausdruck einer Kultur oder Gesellschaft, die selbst zum Gegenstand
wird. In dieser Hinsicht hat Dilthey im Anschluss an Hegel vom »ob-
jektiven Sinn« gesprochen.’ Gemeint sind hiermit Traditionen, Nor-
men oder Institutionen. Man will beispielsweise verstehen, wozu ein
Gesetz erlassen wurde, wie eine Kunstform sich veridndert hat oder
wie eine Organisation funktioniert. Diese Art des Verstehens kann als
objektives Verstehen bezeichnet werden.

Uber Texte, Handlungen, Motive und Kulturen hinaus wollen
wir manchmal einen anderen Menschen verstehen. Diese Art des
Verstehens mochte ich als existentiales Verstehen bezeichnen. Wenn
wir einen anderen Menschen verstehen wollen, erkliren wir keine
Motive, rekonstruieren keine psychischen Zustinde, verstehen keine
Handlungen oder sinnhaften Objekte und betrachten keinen Be-
wusstseinszustand. All diese Operationen setzen eine Theorie des Ge-
genstands voraus und sind mit einer Erkliarung verkniipft. Das Ver-
stehen eines anderen Menschen hat jedoch nichts mit Erklirungen
und Theorien zu tun.

+ Wright, a.a.0., S. 126.
5 Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, S. 140.

339

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58, A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Boike Rehbein
2. Verstehen anderer Menschen

Das Besondere am Verstehen anderer Menschen besteht darin, dass
Subjekt und Objekt von der gleichen Art sind. Daher reicht das Ver-
stehen einerseits besonders weit, kann aber andererseits nie abge-
schlossen werden. G. H. Mead hat das Verstehen anderer Menschen
als Perspektivenwechsel charakterisiert.” Es ist jedoch logisch unmdog-
lich, die Perspektive des Anderen einzunehmen — zumindest wahrend
er sie einnimmt. Das illustriert die Unabschliebarkeit des Ver-
stehens. Man kommt nicht zum Ziel, weil man nicht in die Haut des
Anderen schliipfen kann. Tauscht man, ist man an der Stelle des An-
deren, der aber nun an einer anderen Stelle ist.

Im Gegensatz zu allen anderen Gegenstianden des Verstehens ist
ein Mensch allerdings prinzipiell verstehbar, weil der Andere uns
dhnlich ist. Edith Stein hat das Verstehen anderer Menschen daher
unter dem Begriff der Einfiihlung erforscht.® Dieser Begriff scheint
mir angemessener als der des Perspektivenwechsels, aber noch nicht
genau den Punkt zu treffen. Auch der Begriff der Einfiihlung beinhal-
tet, dass wir irgendwie in die andere Person schliipfen. Allerdings
verdeutlicht er im Gegensatz zum Perspektivenwechsel, dass wir ir-
gendwie das mit- oder nacherleben miissen, was die andere Person
erfahrt, um sie zu verstehen.

Meines Erachtens ist das genau die Besonderheit des Prozesses,
den wir beim existentialen Verstehen ausfithren. Wenn wir einen an-
deren Menschen verstehen wollen, versuchen wir, seine Erfahrung
nachzuvollziehen, ohne jedoch die Erfahrung im Kérper des Anderen
zu vollziehen. Nur beim Verstehen anderer Menschen nehmen wir
die Haltung des Vollzugs ein, die auch im Terminus »Einfithlung«
ausgedriickt ist. Wir vollziehen aber nicht faktisch das, was der andere
Mensch vollzieht oder vollzogen hat, sondern wir vollziehen es nach.
Dilthey hat vom »Nacherleben« gesprochen.® In seinen Ausfithrun-
gen bleibt jedoch unklar, worin sich das Nacherleben vom Erleben
eines anderen Menschen unterscheidet — aufer darin, dass es sich
eben um zwei unterschiedliche Menschen handelt."

¢ Zu diesem Abschnitt siche Rehbein, Was heifit es, einen anderen Menschen zu ver-
stehen?

7 Mead, Geist, Identitdt, Gesellschaft, S. 132.

8 Stein, Zum Problem der Einfiihlung.

° Dilthey, a.a.0., S. 264.

10 Diese Kritik an Dilthey erldutert Graumann, Das Verstehen, S. 21.

340

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58, A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und Kulturen

Das Verstehen unterscheidet sich vom Nacherleben dadurch,
dass es auch noch einen Erkenntnisgehalt hat. Beim Verstehen voll-
ziehen wir nicht nur, sondern wir versuchen auch, das Vollzogene zu
erfassen. In diesem Sinne bleibt der Nachvollzug eine Hypothese.
Man konnte sagen, dass wir die Erfahrung eines anderen Menschen
konstruieren oder gar fantasieren. Wenn unsere Beobachtungen des
anderen Menschen plausibel zu unserer Konstruktion oder Fantasie
passen, haben wir die gerechtfertigte Vermutung, den anderen Men-
schen verstanden zu haben. Sie kann, wie jede Hypothese, falsch sein.

Nun ist die Erfahrung eines anderen Menschen kein Objekt wie
jedes andere. Es handelt sich strenggenommen gar nicht um ein Ob-
jekt, sondern um eine Seinsweise, die man im Anschluss an Heideg-
ger als Dasein bezeichnen kann."' Heidegger verdeutlicht, dass der
Gegenstand des existentialen Verstehens, das Dasein, gerade kein
Ding ist. Dilthey habe den Fehler gemacht, das Dasein als »Erlebnis«
zu verdinglichen, und aus diesem Grund das Besondere des Daseins
ibersehen. Der Mensch sei kein Ding oder Gegenstand, sondern ein
Existierendes, das um seine Existenz weif3. Er sei das, was man nicht
beobachtet, sondern das, was man beim Beobachten ist.

Um das iiber »Erlebnisse« Verfiigende angemessen zu fassen,
muss man Heidegger zufolge diese Weise des Seins oder Existierens
in den Blick bekommen. Der Sinn eines Erlebnisses werde vom Be-
obachter zugeschrieben, aber das Dasein werde im Vollzug erfahren.
Es zeichne sich gegeniiber allen moglichen Gegenstinden dadurch
aus, dass es im Vollzug getan wird. Der Mensch ist sein Dasein. In
den Tai-Kadai-Sprachen ist diese Argumentation leichter verstand-
lich als in europdischen Sprachen, die das Verb »sein« als Kopula oder
Priadikat verwenden. Im Thai ist ein Ein-Wort-Satz vollstindig, der
nur aus einem Verb, beispielsweise »sein«, besteht. Dariiber hinaus
sagt man: »Ich bin Schmerzen« — und nicht: »Ich habe Schmerzenc.
Damit ist unmittelbar das Dasein im Blick.

Heidegger verdeutlicht die Sinnhaftigkeit des Daseins. Sie ent-
stehe nicht dadurch, dass in einer propositionalen Struktur ein Pradi-
kat einem Subjekt zugeordnet wird, sondern dadurch, dass man da
ist.!? Die Sinnhaftigkeit des Daseins bezeichnet Heidegger als »In-
der-Welt-sein«.’®> Nur das Dasein sei in der Welt, weil nur fiir das

! Heidegger, Sein und Zeit, S. 45 ff.
2 a2.a2.0,, S. 86.
13 3.a.0., S. 53.

341

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58, A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Boike Rehbein

Dasein etwas existiere. Es konne gar nicht anders, als in einer Welt zu
sein. Indem der Mensch existiere, sei er Dasein. Das »Da« bedeute das
gleichzeitige Sein von Welt und Subjekt im jeweiligen Moment.

Der Zugang zum Dasein eines anderen Menschen geschieht viel-
leicht immer vermittelt iiber sinnhafte Objekte oder Handlungen.
Die Auffassung eines Gegenstands dient gleichsam zum Anlass, das
Dasein nachzuvollziehen, das mit der Erzeugung des Gegenstands
verkniipft ist, und danach als Mittel, den Gehalt des Verstehens zu
iiberpriifen. Daraus erwichst ein hermeneutischer Zirkel, in dem die
Hypothese iiber das Dasein mit der Interpretation eines sinnhaften
Gegenstands oder einer Handlung »zusammenpassen« muss. Wo das
nicht der Fall ist, erscheint die andere Person ritselhaft, man versteht
sie nicht. Und je mehr sie zusammenpassen und je reicher die Kennt-
nis erzeugter Gegenstinde und Handlungen des Daseins wird, desto
besser versteht man den anderen Menschen. Da dieser Prozess nie an
ein Ziel kommt, hat man den Eindruck, andere Menschen nicht ver-
stehen zu konnen. Dieser Eindruck ist aber nur dann richtig, wenn
man den Begriff des Verstehens auf dieses imagindre Ziel bezieht und
nicht auf den Prozess, den hermeneutischen Zirkel. Ich pladiere fiir
den hermeneutischen Zirkel, weil die Vorstellung eines vollstindigen
Verstehens auf eine Identitit von verstehender und verstandener Per-
son hinauslauft, die ich fiir abwegig halte.'

3. Lebensform, Sprachspiel und Verstehen

Die sinnhaften Objekte und Handlungen sind oft sprachlicher Art
oder mit Sprache verkniipft. In vieler Hinsicht ist jeder Gebrauch
der Sprache eine Praxis, eine »Sprechhandlung« oder ein »Sprech-
akt«.’® Um eine sprachliche AuSerung zu verstehen, reicht das blofle
Auffassen des Sinns oder die reine Semantik nicht aus. Man muss
auch wissen, welchen Status die Auflerung in der Praxis haben soll.
Handelt es sich um eine Bitte oder eine Frage? Soll etwas ausgesagt
oder veranlasst oder befohlen werden? Ist die Aulerung gemeint, wie

4 Miinnix, Zum Ethos der Pluralitit, S. 170 redet hier passender von einer sherme-
neutischen Spirale(, um eine Hoherentwicklung des Verstehens zu verdeutlichen.

15 Biihler prdgte den Begriff der Sprechhandlung in seinem Buch Sprachtheorie. Der
Begriff des Sprechakts ist die Ubersetzung des englischen »speech act« von Austin,
Zur Theorie der Sprechakte.

342

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58, A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und Kulturen

sie gesagt ist, oder handelt es sich um eine List, einen Betrug, einen
Witz oder eine Hoflichkeitsfloskel? Austin hat die Rolle, die eine Au-
Berung in der Praxis spielen soll, als »illokutioniren Bestandteil des
Sprechakts« bezeichnet.

Die Illokution geht selten direkt aus den sprachlichen Zeichen
hervor. Man wird kaum jemals den Satz horen: »Ich tische Thnen jetzt
folgende Liige auf.« Wir wiirden sagen, dass eine Art von Menschen-
kenntnis oder praktischer Klugheit erforderlich sei, um die Illokution
zu erkennen. Das ist sicher hilfreich, ohne die Vertrautheit mit der
Kultur allerdings fruchtlos. Vor der individuellen Menschenkenntnis
muss die kollektive Kenntnis der Kultur gegeben sein. Die meisten
Handlungen sind Varianten einer kulturell verankerten Grundform,
die bekannt sein muss, um iiberhaupt das Individuelle und Spezi-
fische an der Handlung zu erkennen. In unterschiedlichen Kulturen
wird unterschiedlich gegriifit, einmal per Zuruf, in einer anderen
Kultur durch eine Floskel oder auch per Handschlag. Stets aber gibt
es tibliche Formen des Grufles, die nicht in jeder Situation neu erfun-
den werden und die eine bestimmte Weise der Erwiderung erfordern.
Begegnet man dieser Handlung, kann man davon ausgehen, gegriift
zu werden und den Gruf3 entsprechend erwidern zu sollen.

Wittgenstein hat die Muster von Sprechhandlung und Erwide-
rung unter dem Begriff des Sprachspiels zusammengefasst.'¢ Wie bei
einem Kinderspiel stehen allgemeine Muster zur Verfiigung, aber in
jeder einzelnen Situation konnen sie modifiziert, erweitert oder
durchbrochen werden. Die Verwendung von Sprache unterscheidet
sich vom Spiel dadurch, dass sie selten ein Selbstzweck ist, sondern
iiber sie hinausgehende Zwecke verfolgt, beispielsweise etwas aus-
driicken oder erreichen soll. Sprachspiele haben prinzipiell keine kon-
kreten Anleitungen, sondern sind nur im Zusammenhang mit der
gesamten Kultur zu praktizieren und zu beurteilen. »Richtig und
falsch ist, was Menschen sagen; und in der Sprache stimmen die
Menschen {iberein. Dies ist keine Ubereinstimmung der Meinungen,
sondern der Lebensform.«"

Mit dem Terminus Lebensform stellt Wittgenstein den Bezug
des Sprachspiels zur Kultur her. Aus der Konstanz von Lebensformen
ergeben sich die Regelmifligkeiten der Sprachspiele. Anstelle von Re-
gelmifBigkeiten konnte man auch Gepflogenheiten, Gebriuche und

16 Wittgenstein, a.a.O., Aphorismus 6.
17 a.a.0., Aphorismus 241.

343

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58, A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Boike Rehbein

Institutionen sagen.' Die Lebensform liegt dem Sprachgebrauch zu-
grunde, besser gesagt: Sprachspiele sind in Lebensformen eingebettet.
Die Lebensform entspricht Gadamers Begriff des Vorurteils, erweitert
ihn aber um eine gesellschaftliche und im Ansatz sogar biologische
Dimension.

Die in der Lebensform verankerten Traditionen geben die mog-
lichen Sprachspiele und Illokutionen gleichsam vor. Das Verhaltnis
zwischen Lebensform und Sprechhandlung ist jedoch keines der De-
termination. Vielmehr improvisiert jede Sprechhandlung eine Kon-
figuration aus vorgegebenen Mustern, konkreten Handlungsmog-
lichkeiten und Situationen. Austin hat die Entstehung neuer Muster
dadurch erkldrt, dass die handelnde Person ein Muster variiert oder
ginzlich transformiert und damit »davonkommt«." Die Lebensform
ist das Reservoir und die Begrenzung der konkreten Sprechhand-
lungen.

Um eine Sprechhandlung zu verstehen, muss man mit der Le-
bensform, in die sie eingebettet ist, vertraut sein. Das Sprachspiel
einer unbekannten Lebensform kann man nur verstehen, indem
man diese selber vollziehen lernt. Die Lebens- und Darstellungsfor-
men bedingten einander wechselseitig und bildeten die hermeneuti-
sche Grenze moglicher Erfahrung. Diese Grenze dndert sich ebenso
wie die Lebensform. Die Beherrschung von Handlungsmustern ist die
Bedingung der Moglichkeit des Verstehens. Sie reicht jedoch nicht
hin. Auch in der eigenen Gesellschaft und vielleicht sogar ganz be-
sonders im personlichen Umfeld hat man oft den Eindruck, andere
Menschen nicht zu verstehen. Nicht selten missversteht man die Il-
lokution einer Sprechhandlung. Weit ofter versteht man zwar die
sprachlichen AuBerungen, wie sie gemeint sind, aber nicht, dass oder
warum sie gedulSert wurden. Man versteht den anderen Menschen
nicht.

Im vorangehenden Abschnitt habe ich argumentiert, dass das
Dasein eines anderen Menschen immer nur hypothetisch konstruiert
oder fantasiert werden konne. Allerdings miisse es auf dem Verstehen
von Objekten oder Handlungen basieren und sich tiber sie auch iiber-
priifen lassen. Nun kénnen wir genauer sagen, dass Verstehen ande-
rer Menschen setze eine Vertrautheit mit der Lebensform voraus. Im
19. Jahrhundert haben westliche Ethnologen sogenannte »Primitive«

18 a.a.0., Aphorismus 199.
9 Austin, a.a.0., S. 30.

344

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58, A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und Kulturen

aufgesucht, ihr Verhalten beschrieben und versucht, ihrer Leserschaft
diese Menschen nahezubringen — ohne ihre Sprache zu sprechen und
ohne ihre Handlungen vollziehen zu kénnen. In Wittgensteins Wor-
ten wussten diese Ethnologen sehr wenig iiber die Lebensformen und
die Sprachspiele der beschriebenen Menschen. Dementsprechend ha-
ben sich die meisten ethnologischen Beschreibungen aus dem
19. Jahrhundert als haltlos erwiesen.

Einiibung in die Lebensform und Verstehen sind zwar miteinan-
der verkniipft, aber keineswegs identisch. Man kann eine fremde Le-
bensform beherrschen und dennoch niemanden verstehen. Umge-
kehrt kann es vorkommen, dass man ein fremdes Land betritt und
sogleich einen anderen Menschen versteht. Oft blickt man in ein Ge-
sicht und meint zu wissen, was die Person denkt oder fiihlt. Meist
erweist sich diese Hypothese, wenn sie denn iiberhaupt gepriift wer-
den kann, als falsch. Das ist aber nicht notwendig der Fall, sondern sie
kann auch im Lauf der Zeit erhértet werden — weil alle Menschen
auch Elemente der Lebensform gemeinsam haben.

Beim Verstehen eines anderen Menschen muss man in der Lage
sein, sein Dasein nachzuvollziehen. Das mag allein in der Vorstellung
geschehen.?® Die Vorstellung muss mit dem beobachtbaren Verhalten
zusammenpassen. Sie ist eine Hypothese, die empirisch iiberpriift
wird. Die Verbindung von Beobachtbarem und vollzogener Erfah-
rung erlernt man in der eigenen Lebensgeschichte durch die Aus-
einandersetzung mit anderen Menschen. Die eigene Erfahrung lehrt
uns etwas tiber das Dasein an sich, aber das eigene Dasein wird durch
die Erfahrung mit anderen Menschen erst zuginglich. Sie erweist erst
die Offenheit des Lebens fiir viele Moglichkeiten. »Je mehr lebendige
Ansichten moglicher menschlicher Empfindungen uns das Studium
der Menschen verschafft hat, desto mehr dussrer Gestalten ist die
Seele empfanglich.«!

Die Auseinandersetzung mit anderen Menschen vermehrt die
Mbglichkeiten des Lebens und die Uberpriifung des Verstehens. In
der Interaktion schreibt man dem Anderen eine subjektive Erfahrung
zu. Man tiberpriift sie an Hand weiterer Beobachtungen, die entweder
mit der Zuschreibung vereinbar sind oder nicht. Dieser Prozess &h-
nelt dem wissenschaftlichen Experiment. Sodann kénnen die Zu-
schreibungen auch dem Anderen mitgeteilt werden. Man kann sie

2 Geertz, »The Cerebral Savage«, S. 31.
2 Humboldt, Gesammelte Schriften, Band I, S. 261.

345

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58, A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Boike Rehbein

gemeinsam diskutieren. Dabei wird unterstellt, dass man so dhnlich
da ist wie der Andere. Wo diese Unterstellung fragwiirdig ist, wird
der andere Mensch fremd. Dadurch wird das Verstehen jedoch nicht
unmoglich gemacht, sondern gerade provoziert.

Wittgenstein hat versucht, das Verstehen auf Sprachspiele und
Lebensformen zu reduzieren. Nur das soll existieren, was einen Stel-
lenwert in Lebensformen hat, und nur das wiederum soll in Sprach-
spielen auftauchen. Was existiert, existiert auf eine bestimmte, sozial
vorgegebene Weise. Ein Beispiel fiir Wittgensteins These wire der
Schmerz. Ein Kind schreit, wenn es Schmerzen hat — aber es benennt
den Schmerz nicht. Die Erwachsenen bringen ihm bei, wann man
eine Empfindung Schmerz nennt, und das Kind gebraucht das Wort.
Von da an sind die Kriterien fiir Schmerzen rein gesellschaftliche. Die
subjektive Erfahrung ist kein Kriterium fiir das Vorliegen des
Schmerzes mehr. Tatsichlich haben viele Krankheiten und viele
Schmerzzustinde in anderen Gesellschaften keinen Namen und exis-
tieren daher nicht — und umgekehrt. So ist Amok in Indonesien eine
Krankheit, kein Verbrechen, und bedarf einer medizinischen bzw.
psychologischen Behandlung. Nachdem wir den gesellschaftlichen
Gebrauch der Sprache gelernt haben, konstruieren wir unser eigenes,
inneres Erlebnis. Das private Erlebnis ist nicht der Beleg fiir die Exis-
tenz von Schmerzen, sondern es ist ein Sprachspiel.??

Wir verstehen heute den Satz, dass jemand beim Nahtoderlebnis
bestimmte Bilder gesehen hat. Im europdischen Mittelalter hat man
hingegen die Frage verstanden, wie viele Seelen auf einer Nadelspitze
Platz haben. Und in Indien versteht man den Satz, dass jemand krank
ist, weil sein Lebensfeuer schwichelt. Welcher Satz sinnvoll ist, hingt
vom Sprachspiel und von der Lebensform ab. Der Bezug auf die Ge-
sellschaft ist durch das Erlernen einer Sprache immer schon voraus-
gesetzt. Andere Sprachspiele schaffen andere Worter und Sétze — und
eine andere Wirklichkeit. Aber sie setzen auch eine veranderte Wirk-
lichkeit voraus, namlich eine andere Gesellschaft. Und sie setzen vo-
raus, dass sie vollzogen werden, also mit einem Dasein verkniipft
sind. Die gesellschaftlichen Strukturen und das Dasein reichen tiber

2 Das ist der Ausgangspunkt der sogenannten Sapir-Whorf-Hypothese, die eine voll-
stindige Begrenzung von Erkenntnis und letztlich sogar Dasein durch die Sprache
postuliert. Ich schliee mich dieser Hypothese grofSenteils an, argumentiere aber im
Folgenden, dass sich weder das Dasein noch die Gesellschaft ganz auf die Sprache
reduzieren lasst. Vgl. hierzu Whorf, Sprache, Denken, Wirklichkeit.

346

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58, A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und Kulturen

Wittgensteins Begrifflichkeit hinaus, sind aber fiir das Verstehen an-
derer Menschen in anderen Kulturen wesentlich.

4. Ubersetzung und Lebensform

Die Uberbriickung der kulturellen und sprachlichen Unterschiede
wurde in einigen philosophischen Traditionen als Ubersetzung ge-
fasst. Dabei ist die Ubersetzung entweder der Sprung in ein anderes
Sprachspiel oder der Bezug auf ein drittes Sprachspiel, einen gemein-
samen Maf3stab, der den anderen Sprachspielen zugrunde liegt.?> Die
Tradition konnte sich das Verhiltnis zwischen zwei Sprachen nicht
anders als nach der zweiwertigen Logik vorstellen: Entweder sie las-
sen sich nicht auf eine Sprache reduzieren, oder sie sind vollkommen
unterschiedlich. Tatséchlich sind die Sprachen verschieden und lassen
sich nur um den Preis einer Verzerrung oder eines Verlustes ineinan-
der iibersetzen. Im Deutschen sind die Begriffe »Tasse«, »Glas« und
»Flasche« deutlich voneinander unterschieden, wihrend in der laoti-
schen Sprache zwei Begriffe dafiir zur Verfiigung stehen, die man
anniherungsweise als »Glas-Tasse« und »Glas-Flasche« iibersetzen
konnte. Wie sollte eine beiden zugrunde liegende lexikalische Struk-
tur aussehen? Und wie verhilt es sich mit den dreiunddreiflig Seelen,
die einen menschlichen Kérper der laotischen Lebensform gemifs be-
wohnen? Diese Vorstellung widerspricht der westlichen Wissenschaft
ebenso wie die indische Vorstellung vom Lebensfeuer, auf der die
Ayurveda-Medizin basiert. Eine gemeinsame Semantik kann es nicht
geben, wenn die Sprachspiele einander logisch widersprechen.

Das Problem der Ubersetzung ist nicht 16sbar, wenn man es un-
abhingig von Lebensformen und pragmatischen Aspekten betrachtet.
Die formal-linguistische Betrachtung muss in die These der In-
kommensurabilitit oder in die gemeinsamer Prinzipien miinden. Die
Verkniipfung von Sprache und Lebensform zeigt jedoch, dass eine
Ubersetzung in dem Maf3e korrekt sein kann, wie Elemente der Le-
bensform entweder geteilt werden oder iiber die Sprachgrenzen hin-
weg nachvollzogen und verstanden wurden.

Diese Verkniipfung méchte ich am Beispiel laotischer Anrede-

2 Stellvertretend fiir diese Positionen konnen Bhabha, Die Verortung der Kultur, und
Chomsky, Aspekte der Syntax-Theorie, gelten.

347

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58, A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Boike Rehbein

formen illustrieren.?* Laos ist ein sozialistischer Einparteienstaat, in
dem selbstverstindlich eine egalitire sozialistische Anredeform etab-
liert wurde, namlich »Genosse«, sahai. Das Wort sahai lasst sich pro-
blemlos und ohne Verlust ins Deutsche iibersetzen. Allerdings kann
die Vokabel im Laotischen auf Ego, Alter, Singular und Plural be-
zogen werden. Eine formal-linguistische Erlduterung ist also in den
meisten Fillen der Ubersetzung erforderlich. Nur ist die Anrede sahai
in den vergangenen Jahrzehnten zunehmend in Verruf geraten und
wird in vielen Kreisen auflerhalb der kommunistischen Partei als
Schimpfwort verwendet. Die Ubersetzung mit »Genosse« wire in je-
dem Falle lexikalisch korrekt, aber semantisch zumindest im Falle des
Schimpfworts nicht verstindlich. Die Lebensformen sind einander
jedoch dhnlich genug, um die einzelnen semantischen Konnotationen
durch Zusitze oder Erliauterungen verstindlich zu machen. Die An-
redeform sahai weicht im stadtischen Kontext einer Art Personalpro-
nomen und hat im landlichen Kontext die dltere Anredeform der Ver-
wandtschaftsbeziehung nie abgeldst. Dartiber hinaus besteht ein
Anredemuster aus den Zeiten der Monarchie fort, das eine starke
soziale Ungleichheit beinhaltet, phu yai und phu noi, wortlich »gro-
Ber Mensch« und »kleiner Mensch«. Ein Parteifunktionidr kann dem-
entsprechend mit einem Verwandtschaftswort, als sahai, als phu yai
oder mit einem Personalpronomen adressiert werden. Welcher Ter-
minus korrekt ist, hingt von der sozialen Beziehung der Beteiligten
oder vom Kontext ab.

Der Gebrauch der Anredeform phu yai beinhaltet nun mehr als
eine soziale Ungleichheit und kann in einer Fremdsprache nicht durch
einfache formale oder semantische Zusitze verstindlich gemacht
werden. Auch die sozialwissenschaftliche Zuordnung des Terminus
zu einer monarchistischen Ordnung vermag die Semantik de Begriffs
nicht aufzuschliisseln. Vielmehr muss man wissen, welche soziale
Beziehung er impliziert. Es handelt sich um eine spezifische Form
patrimonialer Gefolgschaft. Der phu yai hat mehrere phu noi durch
Loyalitidtsbande um sich gesammelt und kann auf ihre Dienste zu-
riickgreifen, solange er (oder sie) iiber die Macht verfiigt, die Dienste
angemessen zu belohnen, und dem Untergeordneten Schutz bietet.
Jeder phu yai ist — bis in die Spitze der Gesellschaft — gegeniiber
einem Hohergeordneten zugleich ein phu noi. Damit entsteht ein
Netzwerk von Beziehungen, Machtverhiltnissen, Verpflichtungen

?* Zum Folgenden siehe Rehbein und Sayaseng, Laotische Grammatik.

348

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58, A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und Kulturen

und Ressourcen, das ein fundamentaler Bestandteil vieler Gesell-
schaften Stidostasiens ist.

Ohne diese sozialen Strukturen zu kennen, kann man den Be-
griff phu yai nicht sinnvoll einordnen. Eine Ubersetzung ins Deut-
sche, beispielsweise als »Ubergeordneter« oder »Herr« bringt das
Verstindnis wenig voran. Und im Gegensatz zum Begriff sahai kon-
nen wir auch nicht an eine Lebensform ankniipfen, die uns bekannt
wire. Der blofle Verweis auf eine Hierarchie reicht nicht aus, um eine
grobe Vorstellung von der Bedeutung des Begriffs phu yai zu ent-
wickeln.

Um einen derartigen Begriff zu verstehen, muss man zwar nicht
faktisch in die Lebensformen eingeiibt sein, aber man muss wenigs-
tens prinzipiell und in der Vorstellung die sozialen Strukturen erfas-
sen konnen, die sich mit dem Begriff verbinden. In Europa sind sie
unbekannt, aber nicht jenseits aller Vorstellung und Kompetenz. Thre
Kenntnis muss gemeinsam mit dem lexikalischen Morphem erlernt
werden. Diese Anweisung impliziert, dass uns auch in der eigenen
Sprache zahlreiche Begriffe nicht vollkommen verstindlich sind, weil
wir mit der Lebensform nicht vertraut sind. In beiden Féllen aber
kénnen wir unsere Lebensform erweitern. Die Erweiterung betrifft
die rein linguistische Ebene ebenso wie die pragmatische. Ist sie ge-
lungen, bedarf es der Ubersetzung nicht mehr, sondern man lebt und
denkt in zwei Gesellschaften, Sprachen und Vorstellungswelten, die
allerdings nicht klar voneinander getrennt sind, sondern einander
tiberlagern.

Eine Ubersetzung als Sprung zu deuten wird der Tatsache ge-
recht, dass Lebensformen und Sprachspiele inkommensurabel mit-
einander sein konnen. Allerdings wird auf diese Weise entweder eine
Reduktion des Fremden auf das Eigene vorgenommen oder eine Uber-
briickung ausgeschlossen. Wird die fremdsprachliche AuSerung oder
Handlung in der eigenen Sprache wiedergegeben, ohne diese zu ver-
andern, reduziert man das Fremde auf das Eigene. Versucht man hin-
gegen, das Ubersetzungsproblem dadurch zu umgehen, dass man die
Fremdsprache erlernt, ohne sie in die eigene Sprache zu iibertragen,
stellt man keine Uberbriickung her.

Gadamer hat mit dem Begriff der Horizontverschmelzung eine
Alternative zum Konzept der Ubersetzung geschaffen, die den offe-
nen Charakter einer Lebensform und eines Sprachspiels ausdriickt.?

%5 Gadamer, Wahrheit und Methode.

349

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58, A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Boike Rehbein

Die eigene Sprache hat keine klare Grenze. Handelt es sich bei dieser
Sprache um die Nationalsprache, den Dialekt, den Soziolekt oder die
idiosynkratrische Sprechweise? Oder beginnt die Fremdsprache erst
bei einer anderen Sprachfamilie? Sind also Deutsch, Osterreichisch
und Schwyzerdiitsch eine einzige Sprache? Diese Fragen konnen
nicht sinnvoll beantwortet werden, weil sich Sprachspiele, Sprachen
und Lebensformen tiberlappen. Beim Verstehen springt man nicht in
ein ganz Anderes, bleibt aber auch nie bei Demselben. Vielmehr er-
weitert man seinen Horizont. »Eine fremde Lebensweise ernsthaft zu
studieren heif3t notwendigerweise, unsere eigene zu erweitern trach-
ten, und nicht einfach die fremde Lebensweise in die bereits bestehen-
den Grenzen unserer eigenen zu integrieren.«? Das Argument halte
ich fiir {iberzeugend, weil das Verstehen eine Einiibung in die je-
weilige Lebensform erfordert.

Als Europier verstehen wir Menschen zunichst nicht, die an den
buddhistischen Zyklus der Wiedergeburten glauben. Selbst wenn wir
den semantischen Sinn verstehen, konnen wir weder das entspre-
chende Dasein nachvollziehen noch in der Lebensform angemessen
handeln. Fiir uns liegt ein Aberglaube vor, der unserem naturwissen-
schaftlichen Weltbild widerspricht. Unserer Denkweise entsprechend
kann aber nur eines der beiden Weltbilder wahr sein. Ein Verstehen
des buddhistischen Weltbilds ist in diesem Rahmen nur méglich,
wenn wir die Geltung unseres Weltbilds aufler Kraft setzen. Das ist
aber nicht vollkommen moglich, weil wir nicht einfach alles verges-
sen konnen, was wir gelernt haben. Auf diese Weise kommt der her-
meneutische Zirkel der Vermittlung zwischen dem Eigenen und dem
Fremden in Gang, der fiir das Verstehen eines anderen Menschen
unerldsslich ist.

5. Schluss

Gadamer hat gefordert, das Verstehen als ein Lernen aufzufassen.?”
Das Lernen solle unsere eigene Weltsicht bereichern und so verbes-
sern, dass wir uns mit den weisen GrofSen der Geistesgeschichte ver-
standigen konnten. Diese Form des Lernens hat eine groflere Fami-
liendhnlichkeit mit der sokratischen als mit der hegelschen Dialektik.

26 Winch, »Was heif3t, eine >primitive Gesellschaft verstehen««?, S. 101.
27 Gadamer, a.a. O.

350

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58, A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verstehen anderer Menschen in fremden Sprachen und Kulturen

Sie ist eine Suche und keine teleologische, eine dialogische und keine
monologische Entwicklung. Sie sollte sich, wie Gadamer es fordert,
von der Frage und vom Verstehen leiten lassen, nicht von einem Ent-
wicklungsziel. Allerdings unterscheidet sie sich von der Methode des
Sokrates dadurch, dass er es letztlich immer besser wusste als sein
Gesprichspartner. Ferner bezog sich Sokrates gerade nicht auf das
Dasein der anderen Menschen, sondern suchte die Begrenztheit ihrer
Perspektiven aufzuzeigen.

Nach Gadamer kann uns das Verstehen lehren, wie ein anderer
Mensch die Welt sieht. Wir kénnen jedoch nicht nur eine Sichtweise
der Welt lernen, sondern auch ein Dasein. Von einem anderen Stand-
punkt aus sehen wir nicht nur anders und anderes, sondern wir leben
und handeln anders. Das Verstehen eines anderen Menschen vermit-
telt uns eine andere Sichtweise der Welt, eine andere Lebensform und
ein anderes Dasein. Eine neue Sichtweise ist von erkenntnistheoreti-
scher Bedeutung, eine neue Lebensform ist von praktischer Bedeu-
tung, und ein neues Dasein ist von ethischer Bedeutung. Das Ver-
stehen eines anderen Menschen erméglicht erst die Aneignung ganz
neuer Sichtweisen, die Infragestellung der eigenen Sichtweise und
ein angemessenes Verstindnis der Welt.?®

Das Missverstindnis des Verstehens beruht darauf, dass man
entweder einen Relativismus oder einen Universalismus vertritt.
Der Universalismus will tiberzeugen, der Relativismus will ignorie-
ren — und Verstehen will lernen. Im Rahmen der gegenwirtigen Glo-
balisierung ist es nicht mehr maéglich, allen Kulturen und Menschen
dieselben Maf3stibe aufzudringen. Es ist aber auch nicht mehr mog-
lich, alle Moglichkeiten relativistisch nebeneinander bestehen zu las-
sen, weil sie sich zunehmend beeinflussen und begrenzen. Wir teilen
die Welt in immer hoherem Mafle. Daher miissen wir herausfinden,
wie andere Menschen in der Welt sind. Und wir miissen uns immer
mehr iiber Lebensformen, Sichtweisen, Standards und sogar einzelne
Handlungen verstindigen. Verstehen kann uns neue Gegenstinde
sehen lehren, ein neues Dasein eroffnen und eine Basis fiir Verstan-
digung sein.

% Das fithre ich in einem Buch weiter aus: Rehbein, Kaleidoskopische Dialektik.

351

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58, A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Boike Rehbein
Bibliographie:

Austin, John L., Zur Theorie der Sprechakte, Reinbek 1972.

Bhabha, Homi, Die Verortung der Kultur, Tiibingen 2000.

Biihler, Karl, Sprachtheorie, Jena 1934.

Chomsky, Noam, Aspekte der Syntax-Theorie, Frankfurt/M. 1992.

Dilthey, Wilhelm, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissen-
schaften, Frankfurt/M. 1970.

Gadamer, Hans-Georg, Wahrheit und Methode, Tiibingen 1960.

Geertz, Clifford, »The Cerebral Savage«, in: Encounter, Nr. 28, 1967 (25-31).

Graumann, Heinrich, Das Verstehen, Miinchen 1924.

Heidegger, Martin, Sein und Zeit, Tiibingen 1986.

Humboldt, Wilhelm von, Gesammelte Schriften, Band I, Berlin 1903.

Luchesi, Brigitte (Hg.), Magie. Die sozialwissenschaftliche Kontroverse iiber das
Verstehen fremden Denkens, Frankfurt/M. 1978.

Mead, George H., Geist, Identitit, Gesellschaft, Frankfurt/M. 1968.

Miinnix, Gabriele, Zum Ethos der Pluralitit. Postmoderne und Multiperspekti-
vitit als Programm, Miinster 2011.

Rehbein, Boike, Was heifit es, einen anderen Menschen zu verstehen? Stuttgart
1997.

Rehbein, Boike / Sayaseng, Sisouk, Laotische Grammatik, Hamburg 2004.

Rehbein, Boike, Kaleidoskopische Dialektik, Konstanz 2013.

Stein, Edith, Zum Problem der Einfiihlung, Halle 1917.

Whorf, Benjamin Lee, Sprache, Denken, Wirklichkeit, Reinbek 1963.

Winch, Peter, Was heif3t >eine primitive Gesellschaft verstehen<?, in: H. G. Kip-
penberg und B. Luchesi (Hg.): Magie. Die sozialwissenschaftliche Kontro-
verse tiber das Verstehen fremden Denkens, Frankfurt/M. 1978.

Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen, in: ders., Werke 1,
Frankfurt/M. 1984 (S. 225-580).

Wittgenstein, Ludwig, Uber Gewissheit, in: ders., Werke 8, Frankfurt/M. 1984
(S. 113-258).

Wright, Georg Henrik von, Erkliren und Verstehen, Frankfurt/M. 1974.

352

https://doi.org/10.5771/9783495813845-337 - am 26.01.2028, 01:26:58, A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Verstehen
	2. Verstehen anderer Menschen
	3. Lebensform, Sprachspiel und Verstehen
	4. Übersetzung und Lebensform
	5. Schluss
	Bibliographie:

