
179

4. Liberalismus mit Gemeinsinn 
Librāliyya takāfuliyya als normative Architektur 

von Nassars neuer Gesellschaft

Das vorangegangene Kapitel hat gezeigt, dass die beiden Begriffe ›Ge-
meinschaft‹ (ǧamāʿa) und ›Gesellschaft‹ (muǧtamaʿ) zentrale Bestandtei-
le von Nassars Konfessionalismuskritik in seiner ersten arabischsprachi-
gen Schrift sind. Die Kontinuität zwischen Naḥwa und Nassars späterem 
Schaffen lässt sich am Begriffspaar ›Gemeinschaft‹ und ›Gesellschaft‹ so-
wie den Ideen festmachen, die sich in dessen Orbit herausgebildet haben. 
Nassars spätere Schriften schließen an die Bemühungen an, das Den-
ken aus seiner Vereinnahmung durch das Gemeinschaftliche zu befrei-
en und somit gesamtgesellschaftlichen Diskursen gegenüber zu öffnen. 
Allerdings weitet Nassar seine Kritik an der partikularistischen Denk-
weise von der ›Konfessionsgemeinschaft‹ (ṭāʾifa) im Speziellen auf ›Ge-
meinschaft‹ (ǧamāʿa) im Allgemeinen aus. Damit verschwindet zwar der 
Begriff der ›konfessionalistischen Kultur‹ aus seinem Vokabular. Die Kri-
tik am Ideologischen, das er im Wesentlichen dadurch definiert, dass es 
die Vernunft den partikularen Interessen einer wie auch immer konsti-
tuierten Gemeinschaft unterstellt, knüpft allerdings an seine Kritik an 
der ›konfessionalistischen Kultur‹ an. Ähnlich verhält es sich mit dem 
Begriff der ›Gesellschaft‹. Die argumentative Stoßrichtung von Naḥwa, 
das Gesellschaftliche gegenüber dem Gemeinschaftlichen in Wert zu set-
zen, bleibt auch in Nassars späterem Schaffen erhalten. Allerdings ersetzt 
er nun die ›wissenschaftlich-säkulare‹ durch anders attribuierte Gesell-
schaftstypen. Die enge Verknüpfung zwischen Gesellschaft und Vernunft 
und damit einer bestimmten Form der sozialen und der epistemischen 
Ordnung bleibt als Grundanliegen aber auch in Nassars späterem Ver-
ständnis von Gesellschaft und Gesellschaftlichkeit erhalten.

Wir werden uns seiner Ideologiekritik und seinem Vernunftverständ-
nis sowie seiner politischen Philosophie im engeren Sinne noch aus-
führlich widmen. Dieses Kapitel rückt jedoch zunächst den Begriff ›Li-
beralismus mit Gemeinsinn‹ (librāliyya takāfuliyya) ins Zentrum der 
Untersuchung, um so einen nun vermehrt systematischen Zugang zu 
Nassars Werk zu finden. Nassar verwendet den Begriff ›Liberalismus 
mit Gemeinsinn‹ erst spät. Doch steht er sowohl für jene philosophi-
schen Grundintuitionen, die Nassar bereits in seiner frühen Konfessio-
nalismuskritik zu erkennen gab, als auch für die Weiterentwicklung der 
normativen Architektur jener Vorstellung einer ›neuen Gesellschaft‹, die 
er seither systematisch weiterdachte. Zunächst stehen im Folgenden der 
Begriff librāliyya takāfuliyya und seine Prämissen selbst im Vordergrund. 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

Sodann wird nach einer Analyse der Verwendung von takāful durch Is-
māʿīl Maẓhar (1891–1962), den Darwin-Übersetzer ins Arabische, be-
gründet, weshalb librāliyya takāfuliyya sinngemäß mit ›Liberalismus mit 
Gemeinsinn‹ übersetzt werden kann, dies auch mit einem kurzen Seiten-
blick auf Kants Verständnis von Gemeinsinn. Abschließend wird erläu-
tert, auf welche theoretische Bahn Nassar sich mit diesem ›Liberalismus 
mit Gemeinsinn‹ begibt. Es wird gezeigt, dass dieser Liberalismus repu-
blikanische Züge aufweist.

4.1 Nassars librāliyya takāfuliyya  
(Liberalismus mit Gemeinsinn)

Nassar verwendet die Bezeichnung librāliyya takāfuliyya ausschließlich 
in seinem erst 2003 erschienenen Ḥurriyya, was mit ein Grund dafür sein 
dürfte, dass sie bislang bei seinen arabischsprachigen Rezipienten kaum 
der Rede wert war.1 Trotzdem wird der Begriff, der hier sinngemäß mit 
›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ übersetzt wird, was noch ausführlich zu 
begründen ist, an den Anfang dieser systematischen Untersuchung ge-
stellt. Das Konzept bildet einen Knotenpunkt in Nassars Denken, weil 
sich darin zentrale Anliegen seines philosophischen Projekts kreuzen. Es 
eignet sich daher bestens als Ausgangspunkt für einen systematischen 
Zugang zu seiner Ideenwelt.

Am Anfang von Nassars Idee eines ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ in 
Ḥurriyya stehen die Diskussionen um Francis Fukuyamas These vom li-
beralen Ende der Geschichte sowie Samuel Huntingtons Prophezeiung 
eines Clash of civilizations.2 Nassar zieht aus diesen Diskussionen in 
seinem Buch über Freiheit v. a. zwei Schlüsse. Einerseits scheint er sich 
mit seinem eigenen Nachdenken über den Freiheitsbegriff insofern in 
das von Alexandre Kojèves Hegellektüre inspirierte Narrativ Fukuyamas 
einzuschreiben, als auch er den Liberalismus als ein die ganze Mensch-
heit einendes ›Schicksal‹ (maṣīr), wie er es nennt, deutet. Sich aus einem 
lokalen Kontext heraus aktiv an der Ausgestaltung dieses global gewor-
denen liberalen Schicksals zu beteiligen, sieht er daher als einzige Mög-
lichkeit, um an der Peripherie kapitalistischer Metropolen ein Mindest-
maß an Würde und Unabhängigkeit beizubehalten.3 Andererseits ist er 
davon überzeugt, dass gerade diese Diskussionen auch gezeigt hätten, 
dass dem Westen kein Deutungsmonopol über den Begriff der Freiheit 

1	  	Mit der Ausnahme von Muḥammad al-Miṣbāḥī sowie Kamāl ʿAbdallaṭīf: al-
Miṣbāḥī, Ǧadaliyya, 100; ʿAbdallaṭīf, »Min al-ḥurriyyāt«.

2	  	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 54, 309–334. Vgl. zu Huntington auch Naṣṣār, Ḏāt, 
273.

3	  	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 42, 53 

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

NASSARS LIBRĀLIYYA TAKĀFULIYYA 

im Allgemeinen und den Begriff des Liberalismus im Besonderen – d. h. 
darüber, wie Freiheit in persönlichen und sozialen Kontexten zu verste-
hen ist4 – zukomme, sondern es eine Vielzahl möglicher Spielarten des 
Liberalismus gebe. Damit stellt Nassar gleichzeitig das Narrativ Fukuya-
mas nicht nur wieder in Frage, sondern fordert auch jene kulturalistisch 
motivierten Behauptungen etwa eines Samuel Huntington heraus, wel-
che eine pauschale Ablehnung von liberalen Werten außerhalb des eu-
ro-amerikanischen Kontextes behaupten oder gar eine essentialistische 
Unfähigkeit etwa nahöstlicher Kulturen erkennen wollen, solche Werte 
zu verinnerlichen.5 

In diesem Zusammenhang seien hier kurz die wichtigen Argumente 
gegen eine solche kulturalistische Verklärung zur Sprache gebracht, die 
Abdallah Laroui in Der Begriff der Freiheit entwickelt, einem höchst in-
teressanten, aber leider sehr wenig beachteten Essay, das einige provo-
kative Thesen zum arabischen Freiheitsbegriff an der Schnittstelle von 
Philosophie, Globalgeschichte und Kulturwissenschaft entwickelt. La-
roui räumt zwar ein, dass die Begriffsgeschichte und Etymologie des 
heute gebräuchlichen arabischen Wortes für Freiheit, ḥurriyya, tatsäch-
lich auf eine Tradition schließen lassen, die ihr Freiheitsverständnis stets 
in Bezug zum Transzendenten bestimmte und sich auf die Bereiche von 
Recht (fiqh) und Moral (aḫlāq) beschränkte. Ein gesellschaftspolitisches 
und staatskritisches Verständnis von Freiheit, wie es dem Liberalismus 
eigen sei, lasse diese Etymologie hingegen nicht erkennen. Zu Recht hät-
ten deshalb Orientalisten und Arabisten im Westen festgehalten, dass erst 
durch den Kontakt mit Europa der Begriff ḥurriyya durch den liberalen 

4	  	Vgl. dazu ibid., 91.
5	  	Vgl.  Samuel P. Huntington, »The clash of civilizations?«, in: Foreign Af-

fairs 72/3 (1993), 22–49: 40–41. Vgl. dazu auch Christoph Schumann, »The 
‘failure’ of radical nationalism and the ‘silence’ of liberal thought in the 
Arab World«, in: Comparative Studies of South Asia, Africa and the Mid-
dle East 28/3 (2008), 404–415: 404–409. Vgl. zu dieser kulturalistischen 
Position sowie zum liberalen Freiheitsbegriff in der arabischsprachigen Phi-
losophie auch Māhir Hanānda, »Mafhūm al-ḥurriyya fī l-fikr al-falsafī al-
ʿarabī al-muʿāṣir«, in: Ḥasan Ḥanafī et al. (Hg.), al-Falsafa fī l-waṭan al-ʿarabī 
fī miʾat ʿām, Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 22006 [2002], 
53–78, sowie ʿAbdallāh al-ʿArwī, Mafhūm al-ḥurriyya, ad-Dār al-Baiḍāʾ: al-
Markaz aṯ-Ṯaqāfī al-ʿArabī 42008 [1981], v. a. 49–71, 75. Vgl. zudem zum 
Freiheitsbegriff in der arabischsprachigen Philosophie Aḥmad ʿArafāt al-
Qāḍī (Hg.), Falsafat al-ḥurriyya. Aʿmāl an-nadwa al-falsafiyya as-sābiʿa ʿašara 
al-latī naẓẓamathā al-Ǧamʿiyya al-Falsafiyya al-Miṣriyya bi-Ǧāmiʿat al-Qāhi-
ra, Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabīya 2009. Ähnlich kritisch ge-
gen Huntington und kulturalistische Annahmen allgemein wie in Ḥurriyya 
argumentiert Nassar in Ḏat, aber nicht mit Bezug auf Freiheit, sondern den 
Wert der Wissenschaft. Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 273–274.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

Bedeutungsgehalt von Freiheit semantisch erweitert wurde.6 Daraus zu 
schließen, der ›traditionellen islamischen Gesellschaft‹ (muǧtamaʿ islāmī 
taqlīdī) sei ein liberales Freiheitsverständnis völlig fremd, erachtet Laroui 
allerdings als falsch. Ein solches Freiheitsverständnis sieht er nämlich in 
anderen Begriffen und Symbolen arabisch-islamischer traditioneller Ge-
sellschaften angelegt. Er nennt hier z. B. das ›Beduinendasein‹ (badāwa), 
das in der Literatur, Poesie und Geschichte zum Symbol von Handlungs-
freiheit und ihrer Wahrung wurde, etwa deshalb, weil sich Beduinen 
staatlicher Autorität oft zu entziehen wussten oder aber sich immer wie-
der gegen staatliche Gewalt auflehnten. Ähnlich sei der ›Stamm‹ (ʿašīra) 
Bollwerk gegen den despotischen Staat gewesen und zugleich ein Ort, an 
dem die individuellen Rechte und Privilegien gegen den Zugriff des Sul-
tans geschützt wurden. ›Frömmigkeit‹ (taqwā) wiederum deutet Laroui 
nicht als von außen, sondern als vom gläubigen Muslim sich selbst auf-
erlegte Pflicht und folglich als Ausdruck individueller Freiheit. Zudem 
könne das Individuum durch Frömmigkeit einen Zuwachs an persön-
licher sozialer Freiheit erlangen, weil Frömmigkeit das gesellschaftliche 
Ansehen erhöhe und damit auch die individuellen Handlungsspielräu-
me weite. Eine Steigerungsform der Frömmigkeit glaubt Laroui im Su-
fismus (taṣawwuf) zu erkennen, wo der Zugewinn an Freiheit sich nicht 
nur auf den gesellschaftlichen Kontext beschränke, sondern eine totale 
Weltentsagung und damit ein Durchbrechen aller natürlichen und sozi-
alen Ketten stattfinde.7

Mit diesen Ausführungen zu Beduinendasein, Stamm, Frömmigkeit 
und Sufismus wolle Laroui weder sagen, dass das moderne liberale Ver-
ständnis von Freiheit in bestimmten Äußerungen arabisch-islamischer 
Tradition präjudiziert gewesen sei, noch, dass es nach den Grundlini-
en dieser kulturellen Manifestationen ein modernes Freiheitsverständnis 
zu modellieren gelte.8 Er wolle sich damit aber des Vorwurfes erwehren, 
das liberale Freiheitsverständnis sei dem arabisch-islamischen kulturel-
len Kontext völlig fremd gewesen und folglich mit europäischen libera-
len Theorien unvereinbar. Zu diesem Fehlschluss könne nur gelangen, 
wer – wie die Orientalisten und Arabisten – seine Argumentation aus-
schließlich auf die Analyse des Bedeutungsgehalts von ḥurriyya sowie die 
Bereiche des Rechts und der Moral stütze.9

Nassar seinerseits hält fest, dass nicht zuletzt die Differenzen im 
Westen selbst zwischen neoliberalen Strömungen – er spricht von den 

6	  	Vgl. al-ʿArwī, Ḥurriyya, 13–22.
7	  	Vgl. ibid., 23–30.
8	  	Laroui fordert im Gegenteil einen radikalen Bruch mit der arabisch-islami-

schen Tradition, um Eingang in die Moderne zu finden, wie oben unter 3.1 
bereits erwähnt wurde.

9	  	Vgl. al-ʿArwī, Ḥurriyya, 14–15, 29–32.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

›extremistisch-triumphalistischen Liberalen‹ (librāliyyūn intiṣāriyyūn 
mutaṭarrifūn), die den ganzen Globus in einen Markt umwandeln woll-
ten und nur im Dienste individueller kapitalistischer Interessen handel-
ten – und Verfechtern eher zurückhaltender, pessimistischerer liberaler 
Positionen zeigten, dass es innerhalb des Feldes des Liberalismus noch 
hermeneutischen Spielraum gebe.10 Zwar könne kein Neudenken des 
Liberalismus komplett mit dem Erbe brechen, das die westliche Spiel-
art des Liberalismus hinterlassen habe, denn dieses sei Teil der ›Mensch-
heitskultur‹ (turāṯ al-bašariyya) und müsse deshalb in jedem Falle kri-
tisch mit einbezogen werden.11 Da das Nachdenken über Freiheit jedoch 
stets »ein Problem der Seins-Erfahrung und der historischen Praxis«12 
darstelle, glaubt Nassar aber nicht, dass es nur eine einzige Form des Li-
beralismus geben könne, sondern dass gerade diese Historizität der Frei-
heit einen großen Interpretationsspielraum offenlasse, der die synchro-
ne und diachrone Koexistenz unterschiedlicher Liberalismen erlaube. 
Diese brächten unterschiedliche ›Kulturen der Freiheit‹ (ṯaqāfat al-ḥur-
riyya) sowie Institutionen der Freiheit hervor, welche die ›Spontaneität 
der Freiheit‹ (ʿafawiyyat al-ḥurriyya) in differenten soziopolitischen Prak-
tiken ordneten.13 

Für Nassar scheint es also zum Wesen der Freiheit zu gehören, dass 
sie sich in unterschiedlichen historischen Kontexten ungleich manifes-
tiert. All diese Kulturen und Institutionen der Freiheit wähnt Nassar je-
doch als Teil einer einzigen, globalen ›Zivilisation der Freiheit‹ (ḥaḍārat 
al-ḥurriyya), die all jene Gesellschaften in sich schließt, in denen der Wert 
der Freiheit im allgemeinen zwischenmenschlichen Umgang gelebt wer-
de. Außerhalb dieser Zivilisation einen Liberalismus zu begründen, sei 
jedoch nicht möglich.14 Er erläutert dabei den Begriff der Zivilisation der 
Freiheit nicht weiter. Wohl ist darunter aber eine Art moralisches Mini-
mum zu verstehen, dem sich jeder Liberalismus zu verschreiben hat, was 
auch eine gewisse Übersetzbarkeit unterschiedlicher Liberalismen ver-
schiedener Kontexte in eine Sprache ermöglicht, die allen gemeinsam ist.

Vor dem Hintergrund dieser Prämisse eines global gewordenen libera-
len Schicksals sieht Nassar auch die Notwendigkeit gegeben, aus einem 
arabischsprachigen Kontext heraus einen neuen Liberalismus zu begrün-
den, um so Teil der globalen Zivilisation der Freiheit werden zu können. 
Gerade ›arabische Völker‹ (šuʿūb ʿarabiyya) sieht er besonders dafür ge-
eignet, an einer Neubegründung des Liberalismus mitzuwirken. Sie hät-
ten nämlich, weil sie sich im Schmelztiegel der großen Zivilisationen der 

10	 	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 53–54. Ähnlich in Naṣṣār, Maʿnā, 113–114.
11	 	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 14–15.
12	 	»mauḍūʿ ḫibra kiyāniyya wa-mumārasa tārīḫiyya«, ibid., 7.
13	 	Vgl. ibid., 83–84.
14	 	Vgl. ibid., 13, 83–84.

NASSARS LIBRĀLIYYA TAKĀFULIYYA 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Menschheitsgeschichte befänden, wohl das reichhaltigste ›kulturelle Ge-
dächtnis‹ (ḏākria ḥaḍāriyya) der Welt. Zudem hätten sie, weil sie so viele 
Erfahrungen mit dem Liberalismus gemacht hätten – Nassar spielt da-
mit wohl v. a. auf die mehrheitlich negativen Erfahrungen mit dem Li-
beralismus im kolonialen Kontext an – ein feinfühliges Sensorium für 
den kritischen Umgang mit gegenwärtigen Entwicklungen des Freiheits-
denkens. Nassar sieht sich selbst und andere arabischsprachige Den-
ker deshalb in einer Art Expertenposition für ein Neudenken oder, wie 
er es auch nennt, einen ›Neuaufbau des Liberalismus‹ (iʿādat bināʾ al-li-
brāliyya),15 der sich in den Dienst einer globalen Zivilisation der Freiheit 
stellt.16 Er sieht einen arabischen Neuaufbau des Liberalismus aber nicht 
nur als Dienst an der globalen Zivilisation der Freiheit, sondern erachtet 
seinen eigenen Beitrag dazu auch als regionale Notwendigkeit. Es gel-
te nämlich, das Projekt der arabischen Renaissance (Naḥda) fortzufüh-
ren und damit in eine ›zweite arabische Renaissance‹ (nahḍa ʿarabiyya 
ṯāniya) Eingang zu finden.17 Nassar stellt fest, dass seit dem Beginn arabi-
scher Modernisierungsbewegungen der Kampf um liberale Freiheit zent-
ral gewesen sei, sich das Problem des Liberalismus in der Gegenwart also 
nicht von Neuem stelle. Er glaubt jedoch auch, dass in der Gegenwart 
eine fundiertere Auseinandersetzung mit dem Freiheitsbegriff erfolgen 
müsse, um so die Ziele, für die bereits im 19. Jh. die Denker der Naḥda 
gekämpft hätten, erreichen zu können. Er erachtet denn auch den Wert 
der Freiheit als unabdingbar für den zivilisatorischen Fortschritt und als 

15	 	 Ibid., 55, 56. Den Begriff verwendet Nassar auch, um damit hervorzuheben, 
dass es sich bei seiner librāliyya takāfuliyya nicht um eine liberale Utopie 
im Sinne des ›liberalen Ironismus‹ eines Richard Rorty handelt. Er erachtet 
es gar als Widerspruch, von einer idealen, d. h. utopischen Form des Libera-
lismus zu sprechen, denn das Ideale widersetze sich dem urliberalen Prinzip 
der Denkfreiheit, wie er meint. Vgl. ibid., 195–202.

16	 	Vgl. ibid., 55.
17	 	Der Begriff einer zweiten Nahḍa tauchte laut Abdallah Laroui erstmals 1970 

auf, und zwar als Titel eines Buches von Jon Kimche (The second arab awa-
kening), sowie auf einer Konferenz im belgischen Löwen, bei der auch Nas-
sar und andere wichtige arabische Philosophen zugegen waren, so etwa La-
roui selbst sowie Ḥasan Ḥanafī und René Habachi; vgl. Laroui, Crise, 115, 
FN 112. Die Beiträge der benannten Konferenz sind publiziert: Anouar Ab-
del-Malek, Abdel-Aziz Belal, Hassan Hanafi, Renaissance du Monde Arabe. 
Colloque interarabe de Louvain, Sociologie nouvelle Gembloux: Duculot 
1972. Nassars Landsmann Elias Khoury hat in einem Anfang 2002 erstmals 
auf Arabisch erschienenen Artikel bereits eine ›dritte Nahḍa‹ eingefordert. 
Vgl. Elias Khoury, »For a third Nahda (Translated by Max Weiss, with Jans 
Hanssen)«, in: Jens Hanssen, Max Weiss (Hg.), Arabic thought against the 
authoritarian age, Cambridge etc.: Cambridge University Press 2018, 357–
369.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

Schlüssel zur von ihm geforderten Weiterführung des Projekts der ara-
bischen Renaissance.18 Nicht einmal die Vernunft könne der Freiheit ih-
ren prioritären Rang strittig machen, denn: »Welchen Wert hat die Ver-
nunft schon, wenn sie nicht frei ist?«19 Er spielt damit wohl auf die für 
den zivilisatorischen Fortschritt notwendige soziale Möglichkeit einer 
freien, selbständigen Urteilsbildung in Forschung, Wissenschaft, Philo-
sophie und Gesellschaft an, also das freie Sich-Betätigen des Vermögens 
der Vernunft, ohne das ein Gemeinwesen keinen Wandel zu vollziehen 
vermag.20 Es geht folglich um die Möglichkeit des freien, öffentlichen 
Vernunftgebrauchs, die Nassar hier anspricht.21

Abgesehen von der historischen Feststellung eines global gewordenen 
Liberalismus und der Idee einer zweiten Nahḍa will Nassars librāliyya 
takāfuliyya eine Antwort auf folgendes philosophische Grundproblem 
sein: Wie lässt sich ein Liberalismus begründen, der seine Ablehnung 
des ›Kollektivismus‹ (ǧamʿāniyya) und damit seinen normativen Fokus 
auf die Rechte und Freiheiten des Einzelnen beibehält, ohne dabei aber 
Gefahr zu laufen, in einen ›atomistischen Individualismus‹ (fardāniyya 
taḏarruriyya) zu münden?22 Letzteres allerdings, also die Gefahr des Ato-
mismus, scheint ihm zumindest zur Zeit der Abfassung von Ḥurriyya v. a. 
im Hinblick auf westliche Entwicklungen des Liberalismus eine größere 

18	 	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 21–46. Vgl. auch Nāṣīf Naṣṣār, »al-Falsafa wa-n-
nahḍa al-ʿarabiyya aṯ-ṯāniya«, in: ders., at-Tafkīr wa-l-hiǧra. Min at-turāṯ 
ilā n-nahḍa al-ʿarabiyya aṯ-ṯāniya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 22004 [1997], 309–
337: 324–325. Vgl. zu Nassars Begriff einer ›zweiten Nahḍa‹ auch Reck-
er, »Nassif Nassar and the quest for a second Arab Nahda«. Vgl. zum Frei-
heitsbegriff der Naḥda-Denker Hanānda, »Mafhūm al-ḥurriyya«, 55–61, 
sowie Wael Abu-ʿUksa, Freedom in the Arab World. Concepts and ideol-
ogies in Arabic thought in the nineteenth century, Cambridge: Cambridge 
University Press 2016. Kritischer als Nassar hinterfragt Abdallah Laroui den 
Freiheitsbegriff der Generation der Nahḍa-Denker. Er findet, ihr Liberalis-
mus- und Freiheitsbegriff sei bloß eine Losung (šiʿār) gewesen, die jeglicher 
theoretischen und philosophischen Fundierung entbehrte. Vgl. sein Ḥurri-
yya, 63–71. Nassar teilt diese Meinung Larouis, auf die er in Ḥurriyya auch 
direkt Bezug nimmt, nicht. Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 83–92. Für Kritik an Nas-
sars Begriff einer ›zweiten Naḥda‹ und ähnlichen Verwendungen des Begriffs 
nach dem Ende der Epoche, die gemeinhin als Naḥda bezeichnet wird, vgl. 
Riḍwān Ziyāda, Aidiyūlūǧiyā an-nahḍa fī l-ḫiṭāb al-ʿarabī al-muʿāṣir, Bairūt: 
Dār aṭ-Ṭalīʿa 2004.

19	 	Naṣṣār, Ḥurriyya, 43.
20	 	Vgl. dazu auch Naṣṣār, Sulṭa, 343–344.
21	 	Vgl. dazu auch Nāṣīf Naṣṣār, »Išrāq ʿirfānī am tanwīr ʿaqlānī? Fī Sabīl taḥlīl 

naqdī li-falsafat al-anwār«, in: ders., Muṭāraḥāt li-l-ʿaql al-multazim. Fī baʿḍ 
muškilāt as-siyāsa wa-d-dīn wa-l-aydiyūlūǧiyya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 1986, 
195–222: 208–215; Naṣṣār, Sulṭa, 343–344.

22	 	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 55–56. Ähnlich in Naṣṣār, Sulṭa, 17.

NASSARS LIBRĀLIYYA TAKĀFULIYYA 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

Gefahr für das menschliche Zusammensein und schließlich die Freiheit 
selbst darzustellen. Denn der Mensch ist, gemäß Nassar, zwar ontolo-
gisch frei (Nassar spricht von der ḥurriyya kiyāniyya), wobei er sich die-
ser ontologischen Freiheit nur entäußern oder sie zunichtemachen kann, 
indem er sich selbst zerstört, d. h. durch seinen Tod.23 Wenn er diese on-
tologische Freiheit aber auch im zwischenmenschlichen Kontext abso-
lut leben wollte, würde das zu einem Kampf eines jeden gegen jeden und 
damit zum Chaos und dem Verlust der Freiheit selbst führen; Nassar be-
zeichnet diesen Verlust der Freiheit in ihrer Entgrenzung auch als eine 
der ›Paradoxien der Freiheit‹ (mufāraqāt al-ḥurriyya). Deshalb glaubt 
Nassar, dass die Freiheit bestimmter, etwa gesetzlicher Grenzen bedür-
fe, um sie damit vor sich selbst zu schützen.24 Nur so könne ein Libera-
lismus entstehen, in dem die Freiheit als »Freiheit aller mit allen, nicht 
als Freiheit aller gegen alle«25 gelebt werde. Gleichzeitig erachtet er eine 
solche Eingrenzung der Freiheit aber auch als Mittel, um ihren Gegnern 
im nahöstlichen Kontext die Furcht vor der Freiheit zu nehmen, eine 
Furcht, die sie dazu veranlasse, jegliche soziopolitische Liberalisierung 
zu bekämpfen. Diese Furcht vor der Freiheit im nahöstlichen Kontext 
unterscheidet er von der Furcht um Freiheit in Europa und Amerika.26

In diesem Sinne konstruiert Nassar seinen ›Liberalismus mit Gemein-
sinn‹ von insgesamt vier Grundprinzipien her, welche die Freiheit flankie
ren sollen und gerade wegen ihrer flankierenden Funktion die Freiheit 
nicht etwa einschränken, sondern bewahren und schützen.

Das erste ist das Prinzip der ›natürlichen Geselligkeit/Sozialität des 
Menschen‹ (iǧtimāʿiyyat al-insān aṭ-ṭabīʿiyya), das Nassar etwas vage auf 
›die Griechen‹ zurückführt. Es soll ihm zufolge an die Stelle kontrak-
tualistischer Vorstellungen der Entstehung menschlicher Gesellschaften 
in klassisch liberalen Theorien gesetzt werden, deren atomistische an-
thropologische Prämissen Nassar damit umschiffen zu können glaubt, 
ohne aber gleichzeitig die antike Vorstellung einer naturgegebenen Un-
gleichheit der Menschen mit zu übernehmen, also deren Unterteilung in 
Freie und Sklaven. Mit diesem Prinzip glaubt Nassar offenbar bereits 
auf sozialontologischer Ebene einem Mittelweg zwischen Kollektivis-
mus und atomistischem Individualismus auf politisch-philosophischer 
Ebene vorspuren zu können. Denn die Prämisse der natürlichen Gesellig-
keit des Menschen erlaube es, wie Nassar argumentiert, den Atomismus 

23	 	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 162, 249. Vgl. zur ontologischen Freiheit auch 
Naṣṣār, Sulṭa, 269; Nāṣīf Naṣṣār, »Baina d-dīmuqraṭiyya wa-l-librāliyya«, 
in: ders., Fī t-Tarbiya wa-s-siyāsa. Matā yaṣīr al-fard fī d-duwal al-ʿarabiyya, 
mawāṭinan?, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 22005, 257–296: 287; Naṣṣār, Dīmūqrāṭi-
yya, 24.

24	 	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 248–254.
25	 	 Ibid., 241.
26	 	Vgl. ibid., 75.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

der Kontraktualisten zurückzuweisen, ohne den prinzipiellen liberalen 
Fokus auf das Individuum preiszugeben, gleichzeitig aber die Gemein-
schaftlichkeit nicht grundsätzlich abzulehnen. Letztere sei nämlich nicht 
prinzipiell etwas Schlechtes, sondern nur dann, wenn das Individuum als 
etwas der Gemeinschaft als Ganzes organisch Integrales gesehen werde, 
denn genau diese Sichtweise führe in den Kollektivismus. Die Prämisse 
der natürlichen Geselligkeit des Menschen ist bei Nassar also keine Ori-
entierung auf das Kollektiv hin. Diese macht Nassar als klare Gefahr für 
die individuelle Freiheit aus, ob sie sich nun in einem konfessionalisti-
schen, nationalistischen oder klassenspezifischen Kleid zeige. Zugleich 
hält er aber fest, dass beide, das Individuum die Gemeinschaft (ǧamāʿa) 
– hier allgemein zu verstehen im Sinne von ›Gemeinwesen‹ – und die 
Gemeinschaft die einzelnen Individuen, einander bräuchten, weshalb es 
aus ontologischer Sicht keinen Sinn mache, dem einen prinzipielle Priori-
tät vor dem anderen einzuräumen. In konkreten soziohistorischen Kon-
texten könne eine solche Priorisierung jedoch vorgenommen werden.27

Das zweite Prinzip seines Liberalismus mit Gemeinsinn ist die ›funk-
tionale Verbindung‹ (tarābuṭ waṯāʾiqī) der Freiheit mit der Vernunft. Da-
mit meint Nassar, dass in einem liberalen Kontext die Vernunft nicht nur 
zur Zweck-Mittel-Bestimmung in Bezug auf die eigenen, frei gewählten 
Ziele und Interessen verwendet werden sollte, sondern auch dazu, das ei-
gene freie Handeln auf seine Sozialverträglichkeit zu prüfen, d. h. um zu 
fragen, inwiefern es die Interessen anderer sowie jene des Gemeinwesens 
insgesamt, also das Gemeinwohl, tangiere. Nassar erachtet es als etwas 
Anstrengendes, mit der eigenen Freiheit auf diese Weise sozialverträg-
lich-vernünftig, also gemeinwohlorientiert, umzugehen, weil dies eine 
Distanzierung von den eigenen, unmittelbaren Wünschen und Neigun-
gen erforderlich mache. Trotzdem hält er ›das soziale Vernunftdenken‹ 
(al-ʿaql al-iǧtimāʿī) für unabdingbar, um das Gemeinwesen vor den mög-
lichen negativen Folgen der Freiheit bewahren zu können.28

Eng mit dem zweiten ist das dritte Prinzip verbunden, denn auch hier 
spielt die Vernunft eine wichtige Rolle. Das dritte Prinzip postuliert eine 
funktionale Verbindung zwischen Freiheit und Gerechtigkeit (ʿadl) und 
hat gleich wie das zweite Prinzip das Ziel eines verantwortungsbewuss-
ten Umgangs mit Freiheit. Nur steht in diesem dritten Prinzip das Ge-
meinwohl, zu dem das eigene freie Handeln in Beziehung gesetzt werden 
soll, nicht direkt im Vordergrund, sondern die sehr unmittelbar erkenn-
bare Freiheit des Gegenübers. Nassar streicht heraus, dass das geselli-
ge Individuum seine persönliche Freiheit als ›natürliches Recht‹ (ḥaqq 
ṭabīʿī) ausübe. Da dieses Recht aber allen Menschen gleichermaßen zu-
komme, sei das freie Individuum nicht nur sich selbst und dem Gesetz, 

27	 	Vgl. ibid., 55–57.
28	 	Vgl. ibid., 59–60.

NASSARS LIBRĀLIYYA TAKĀFULIYYA 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

sondern auch seinen Mitmenschen gegenüber zur Verantwortung ver-
pflichtet. Diese zwischenmenschliche Verantwortung kann der Mensch 
wahrnehmen, indem er sein Handeln nach seiner Kompatibilität mit 
allgemeingültigen Gerechtigkeitsprinzipien befragt, welche die Vernunft 
zu erkennen vermag: Die Gerechtigkeit zu erkennen (maʿrifat al-ʿadl) 
bedürfe des ›Einsatzes der Vernunft‹ (tašġīl al-ʿaql). Einen Widerspruch 
zwischen Freiheit und Gerechtigkeit sieht Nassar nicht – im Gegenteil: 
Freiheit floriere gerade dann, wenn sie sich von der Gerechtigkeit auf 
zwischenmenschlicher, zwischenstaatlicher und der Ebene der Mensch-
heit insgesamt leiten lasse.29

Das vierte Prinzip, das in Nassars neugedachtem Liberalismus die 
Freiheit flankieren soll, ist ›politische Herrschaft‹ oder ›Autorität‹ (sulṭa 
siyāsiyya). Nassar sieht die neoliberale Behauptung, wonach jegliche 
Form von staatlichem Eingriff in die persönliche Freiheit eine unzuläs-
sige Intervention in die natürlichen Gesetze des Wettbewerbs zwischen 
Individuen sei, äußerst kritisch. Sie diene nämlich nicht dazu, die Frei-
heit aller zu schützen, sondern nur diejenige der wenigen Stärksten und 
deren Gier (ǧašʿ). Seine Zurückweisung dieser neoliberalen Behauptung 
setzt – und hier baut das vierte auf dem ersten Prinzip auf – denn auch 
bei der Prämisse an, das Zwischenmenschliche beruhe in seinem natür-
lichen Zustand auf der Konkurrenz, weshalb das politische Gemein-
wesen diesem natürlichen Zustand durch eine möglichst minimale öf-
fentlich-institutionelle Umrahmung möglichst genau nachempfunden 
werden solle. Dagegen glaubt Nassar, dass Freiheit eines Rahmens be-
dürfe, der den Individuen die Ausübung ihrer Freiheiten garantiere und 
sie vor verschiedenen tatsächlichen oder möglichen Gefahren für sowie 
Übergriffen auf ihre Freiheit schützt. Diese Schutzaufgabe könne nur 
von einer politischen Instanz wahrgenommen werden, also nicht etwa 
ausschließlich von den Gesetzen des Marktes, weshalb Freiheit der po-
litischen Herrschaft, d. h. der Staatlichkeit, bedürfe.30 Dieses vierte Prin-
zip ist wohl auch als eine logische Konsequenz des ersten zu verstehen: 
Aus der sozialen Natur des Menschen erwächst die Notwendigkeit ei-
ner politischen Ordnung.

Wir werden die vier Prinzipien von Nassars ›Liberalismus mit Ge-
meinsinn‹, wie er sie in Ḥurriyya zusammenfasst, in der einen oder an-
deren Form im Verlaufe dieser Studie immer wieder antreffen. An die-
ser Stelle bleibt jedoch zunächst noch zu begründen, weshalb librāliyya 
takāfuliyya mit ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ übersetzt wird und wie 
diese Übersetzung zentrale systematische Elemente von Nassars Frei-
heitsbegriff zu fassen vermag. Wir beginnen diese Begründung, indem 
wir uns zuerst anschauen, was der Begriff takāful bei Ismāʿīl Maẓhar 

29	 	Vgl. ibid., 60–61.
30	 	Vgl. ibid., 61–63.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

meint. Der Freidenker Maẓhar hat Teile von Darwins On the origins of 
species ins Arabische übertragen und zu einer Vielzahl von naturwissen-
schaftlichen Themen publiziert, wobei er immer auch deren Einfluss auf 
die Gesellschaft und Religionsfragen in seine Überlegungen mit einbe-
zogen hat. Der Bezug auf Maẓhar soll zeigen, wo Nassar innerhalb der 
arabischsprachigen Tradition mit dem schwer zu übersetzenden Begriff 
takāful anschließt.

4.2 Takāful bei Ismāʿīl Maẓhar

Während librāliyya eindeutig ein arabisches Lehnwort von ›Liberalis-
mus‹ ist, lassen sich das Adjektiv takāfulī bzw. das Substantiv takāful 
nicht eindeutig ins Deutsche übertragen. Eine Annäherung an den Bedeu-
tungsgehalt von takāful ermöglichen jedoch eine Handvoll Schriften von 
arabischsprachigen, oft sozialistisch inspirierten Autoren unterschiedli-
cher akademischer Provenienz, die den Begriff sowohl theologisch-re-
ligiös als auch säkular ausdeuteten und ihm teils längere Erörterungen 
gewidmet haben, so etwa der syrische Muslimbruder Muṣṭafā as-Sibāʿī 
(1915–1964) oder Ismāʿīl Maẓhar (1891–1962).31 

Auf keinen dieser Autoren nimmt Nassar in seinen Ausführungen zu 
seiner librāliyya takāfuliyya in irgendwelcher Form direkt Bezug. Was 
Ismāʿīl Maẓhar in einer 1961 erschienenen und auszugsweise ins Eng-
lische übertragenen Schrift mit dem Titel at-Takāful al-ištirākī lā aš-
šuyūʿiyya32 über takāful geschrieben hat, eignet sich aber trotzdem, um 
sich der Semantik des Begriffs anzunähern und ihn auch bei Nassar bes-
ser zu verstehen.33

31	 	Vgl. Sami A. Hanna, »Some basic concepts of Arab culture. Al-takāful (mu-
tual or joint responsibility)«, in: Sami A. Hanna, George H. Gardner (Hg.), 
Arab socialism. A documentary survey, Leiden: E.J. Brill 1969, 145–148; 
Sami A. Hanna, »al-Takāful al-ijtimāʿī and Islamic socialism «, in: The Mus-
lim World 59 (1969), 275–286.

32	 	 Ismāʿīl Maẓhar, at-Takāful al-ištirākī lā aš-šuyūʿiyya, [al-Qāhira]: Dār an-
Nahḍa al-ʿArabiyya 1961. Sami Hanna, der den Text auszugsweise ins Eng-
lische übertragen hat, übersetzt den Titel mit Mutual or joint socialist re-
sponsibility – not communism. Vgl. Ismāʿīl Maẓhar, »al-Takāful al-ishtirākī 
lā al-shuyūʿiyyah (Mutual or joint responsibility – not communism!)«, in: 
Sami A. Hanna (Hg.), Arab socialism. A documentary survey, Leiden: E.J. 
Brill 1969, 172–200. Diese Schrift Maẓhars ist nicht zu verwechseln mit 
seinem im selben Jahr erschienenen al-Islām lā aš-šuyūʿiyya, al-Qāhira: Dār 
an-Nahḍa al-ʿArabiyya 1961. Marwa Elshakry verwechselt sie, vgl. Marwa 
Elshakry, Reading Darwin in Arabic, 1860–1950, Chicago, London: The 
University of Chicago Press 2013, 304.

33	 	Vgl. zu Ismāʿīl Maẓhar Elshakry, Reading Darwin, 261–305.

TAKĀFUL BEI ISMĀʿĪL MAẒHAR

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

Für Maẓhar ist takāful zunächst ein betont dynamischer Gleichge-
wichtszustand, den er zwar mehrheitlich auf menschliche Gesellschaf-
ten bezieht, aber auch immer wieder in Bezug zu naturwissenschaftli-
chen Gesetzen und Theorien, im Speziellen zur Evolutionstheorie, setzt. 
Denn laut Maẓhar ist es eine Illusion zu glauben, der Mensch sei eine 
dem Heiligen ähnliche Kreatur und damit von der ›Einheit des Lebendi-
gen‹ (waḥdat al-wuǧūd), die von den Gesetzen der Evolution bestimmt 
sei, losgekoppelt. Diese Annahme erachtet er als ebenso durch die mo-
dernen Wissenschaften widerlegt wie die Behauptung, es gebe durch ein 
metaphysisches System sanktionierte, ewiggültige politische Ordnungen 
oder Regierungen.34 In der Natur beschreibe takāful den Zustand der 
Symbiose35 oder die Tatsache, dass »the life of one creature depends on 
the life of another to the extent that both lives are coexistently related 
to one another, and interests are shared among them«.36 Dieser Bezug 
auf organisch-symbiotische Naturzustände verleitet Maẓhar allerdings 
nicht etwa dazu, auf gesellschafts- oder politisch-philosophischer Ebe-
ne einem wie auch immer konzipierten Kollektivismus das Wort zu re-
den. Vielmehr versteht er takāful im soziopolitischen Kontext, ähnlich 
wie Nassar seine librāliyya takāfuliyya, als einen Gleichgewichtszustand 
zwischen Individuellem und Gesellschaftlichem und bringt den Begriff 
deshalb ebenfalls in doppelter Frontstellung sowohl gegen den Indivi-
dualismus als auch gegen den Kollektivismus in Position. So schreibt er 
etwa: »As for at-takāful, it is a system which prevents the tyranny of 
the individual [fard] over the society [ǧamʿiyya] and the society’s tyran-
ny over the individual.«37 

In einem solchen Gleichgewicht zwischen Individuellem und Gesell-
schaftlichem lebte der Mensch einst in einer Art historisch realem Na-
turzustand.38 Dieser fand gemäß Maẓhar dann ein Ende, als Individuen 
wie etwa Könige, Religionsführer oder Kapitalisten sich der Gemein-
schaft aufzwangen, um sie despotisch zu regieren. Als gegenwärtig grö-
ßeres Problem sieht er jedoch den Umstand, dass immer mehr Bewe-
gungen seiner Zeit als natürliche Gegenreaktion auf diese Form des 

34	 	Vgl. Maẓhar, Takāful [arab. Original], 7–16.
35	 	Der Begriff ist in seinem Text in Englisch in lateinischen Lettern abgedruckt 

(Symbiosis), vgl. ibid., 17.
36	 	Maẓhar, »Takāful [engl. Übers.]«, 173; Takāful [arab. Original], 17.
37	 	Maẓhar, »Takāful [engl. Übers.]«, 174; Takāful [arab. Original], 22. Ǧamʿiyya 

scheint bei Maẓhar synonym mit muǧtamaʿ zu sein. So formuliert er z. B. die-
se hier zitierte Idee auch unter der Verwendung des Begriffs muǧtamaʿ, vgl. 
ibid., 20. Diese zweiseitige Abgrenzung ist bei Maẓhar auch noch deutlich 
von der polarisierten Weltlage des Kalten Krieges geprägt, weshalb er den 
Individualismus auf den westlichen Kapitalismus, den Kollektivismus auf 
den Sowjetkommunismus bezieht.

38		 Vgl. Maẓhar, Takāful [arab. Original], 58–59.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

TAKĀFUL BEI ISMĀʿĪL MAẒHAR

Individualismus versuchten, das Individuum dem Kollektiv gefügig zu 
machen.39 Maẓhar preist deshalb takāful als soziopolitischen Mittelweg 
jenseits dieser Extrempositionen an. Dies versteht er allerdings nicht als 
Plädoyer für eine Rückkehr in einen vergangenen Idealzustand, sondern 
als im Fortschrittsplan der evolutionären Menschheitsgeschichte inbe-
griffen.40 Den Zustand des takāful deutet er folglich auch als Zeichen 
der zivilisatorischen Fortschrittlichkeit.41

Maẓhar versteht auch die Gesellschaft selbst als natürlichen Organismus, 
dessen einzelne Zellen die Individuen sind. Ihre Korruption oder Krankheit 
könne sich analog auf den gesamten Gesellschaftskörper ausbreiten und so 
dessen innere ›Eintracht‹ (ulfa) stören, so Maẓhar.42 Damit dies nicht ge-
schieht und der Gesellschaftsorganismus und seine Zellen gesund bleiben, 
müsse den Individuen in ihrer von Maẓhar ebenfalls betont naturgeschaf-
fenen unendlichen Pluralität und Unterschiedlichkeit ihre Freiheit zugestan-
den und dafür gesorgt werden, dass sie sich ungehemmt und gleichberech-
tigt entfalten könnten.43 »Every individual in a takāfuliyyah system must 
be given enough opportunity to enable him to use his capabilities to the 
maximum limit possible«,44 so Maẓhar, denn: »Al-takāful’s source is the in-
dividual [...].«45 Takāful kann sich deshalb in einer Gesellschaft auch nur 
dann einstellen, wenn bestimmte soziopolitische, etwa rechtliche Struktu-
ren die Freiheit des Individuums schützen. Für das Entstehen von takāful er-
achtet er folglich Gewissensfreiheit (ḥurriyyat aḍ-ḍamīr), Meinungsfreiheit 
(ḥurriyyat al-fikr) sowie politische Freiheiten (ḥurriyya siyāsiyya) als un-
abdingbar.46 Dementsprechend müsse auch der Gesetzgebungsprozess auf 
den freien Willen der Individuen und damit ihre sich stets verändernden Be-
dürfnisse Rücksicht nehmen, denn: »The most perfect laws are those which 
follow the moral feeling of the majority of the ruled.«47 Nur wenn Gesetze 

39	 	Vgl. ibid., 47–49.
40	 	Vgl. ibid., 13, 71; Maẓhar, »Takāful [engl. Übers.]«, 184.
41	 	Vgl. Maẓhar, Takāful [arab. Original]; »Takāful [engl. Übers.]«, 176.
42	 	Solche individualistischen Störungen der gemeinsamen Eintracht bezeichnet 

er auch als Parasiten im Gesellschaftskörper. Aber nicht nur Individuen, son-
dern auch Gruppen könnten sich parasitär verhalten, indem sie bestimmte, 
z. B. rechtliche Gegebenheiten zu ihrem eigenen Vorteil ausnützen würden. 
Vgl. Maẓhar, Takāful [arab. Original], 76–78; »Takāful [engl. Übers.]«, 186–
187.

43	 	Vgl. Maẓhar, Takāful [arab. Original], 68–71; »Takāful [engl. Übers.]«, 
183–184.

44	 	Maẓhar, »Takāful [engl. Übers.]«, 189; Takāful [arab. Original], 81.
45	 	Maẓhar, »Takāful [engl. Übers.]«, 199; Takāful [arab. Original], 105. Vgl. 

zur Betonung der Wichtigkeit der individuellen Freiheit besonders auch 
ibid., 50–52, 55–56.

46	 	Vgl. Maẓhar, Takāful [arab. Original], 91–92; »Takāful [engl. Übers.]«, 193.
47	 	Maẓhar, »Takāful [engl. Übers.]«, 178; Takāful [arab. Original], 37.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

auf diese Weise zustande kämen und sich damit auch dem steten Wandel 
dieser individuellen Interessen anpassten, könnten die einzelnen Personen 
auch gewillt sein, sich mit ihnen zu identifizieren, was Maẓhar als eine der 
Grundvoraussetzungen betrachtet, damit in einer Gesellschaft ein Zustand 
des takāful eintreten kann: »Obeying the law must be established in the he-
art of the individual as an obligation. He must feel instinctively that hav-
ing the law is in the public interest and, consequently, in his own. On this 
belief the takāfulī structure is erected.«48 Wenn Gesetze dagegen dem Wil-
len eines Despoten entsprängen oder vom Jenseitigen inspiriert seien, wür-
de eine solche Identifikation mit ihnen nicht eintreten.49

Neben Gesetzen, die die Freiheit von außen schützen, bedarf es für 
die Entstehung von takāful als zweiter, quasi intrinsischer Säule ›prak-
tisch-bürgerlicher Tugenden‹ (faḍāʾil madaniyya ʿamaliyya),50 wie Maẓhar 
fortfährt; er bezeichnet sie auch als ›moralisch-ideelle Stütze‹ (daʿāma 
aḫlāqiyya maʿnawiyya) des takāful.51 Diesen Tugenden müsse die Ein-
sicht zugrunde liegen, dass es nicht möglich sei, ›das individuelle Wohl-
ergehen‹ (ḫair al-fard) von demjenigen der Gesellschaft (ḫair al-ǧamʿiyya) 
loszulösen, denn: »The individual and society support each other for 
mutual welfare.«52 Maẓhar fordert solche Tugenden aber nicht nur vom 
regierten Bürger ein, sondern auch von den Regierenden, die er zu guter 
Amtsführung auffordert. Sie sollen den Willen der freien Individuen res-
pektieren, um so ein zu starkes Vordringen des Staates in die Gesellschaft 
zu verhindern. Zudem richtet er diese Forderung des tugendhaften Re-
gierens auch gegen die Lenin zugeschriebene Behauptung, die Existenz 
eines Staates stehe im Widerspruch zur menschlichen Freiheit.53

4.3 Liberalismus mit Gemeinsinn  
intra- und intersubjektiv

Insgesamt lassen sich in diesen Ausführungen Maẓhars grob drei Be-
deutungsaspekte von takāful unterscheiden. Erstens meint der Begriff 
bei ihm einen dynamischen, natürlich-symbiotischen Gleichgewichts-
zustand, der sich im menschlichen Gemeinwesen als Balance zwischen 

48	 	Maẓhar, »Takāful [engl. Übers.]«, 192.
49	 	Vgl. ibid., 190.
50	 	Die Übersetzung von faḍāʾil madaniyya (ʿamaliyya) durch Samir Hanna mit 

secular virtues ist unglücklich, vgl. ibid., 194.
51	 	Vgl. Maẓhar, Takāful [arab. Original], 95–100; »Takāful [engl. Übers.]«, 

194–196.
52	 	Maẓhar, »Takāful [engl. Übers.]«, 195; Takāful [arab. Original], 95.
53	 	Vgl. Maẓhar, Takāful [arab. Original], 5, 85, 95–100, 105–107; »Takāful 

[engl. Übers.]«, 190, 194–196, 199–200.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

den normativen Ansprüchen des Individuums an die Gesellschaft ei-
nerseits und der Gesellschaft an das Individuum andererseits einstellt. 
Zweitens bezeichnet Maẓhar damit ideale institutionelle soziopolitische, 
v. a. rechtliche Strukturen, die dabei helfen, diesen Gleichgewichtszu-
stand zu bewahren. Dies geschieht in erster Linie dadurch, dass diese 
Strukturen den Individuen ihre natürlichen Freiheiten zugestehen und 
sie schützen. Drittens beinhaltet der Begriff schließlich die Forderung an 
die Mitglieder der Gesellschaft – seien sie nun Regierte oder Regierende 
–, sich als Teil eines Gemeinwesens zu verstehen und dementsprechend 
moralisch, d. h. nicht nur eigennützig zu handeln. Nur auf den sozialen 
und nicht auf den natürlichen Kontext bezogen, lässt sich der Zusam-
menhang zwischen diesen drei Bedeutungsaspekten so beschreiben, dass 
der erste, also der Gleichgewichtszustand, das Ergebnis der beiden an-
deren ist: von bestimmten individuellen moralischen Einstellungen, auf 
die der dritte Bedeutungsaspekt verweist, sowie von das Gemeinwesen 
regulierenden Prozessen und Strukturen, die der zweite Bedeutungsas-
pekt beschreibt.

Diese drei Aspekte von Maẓhars takāful klingen auch in Nassars li-
brāliyya takāfuliyya mehr oder weniger deutlich an. Auch letztere be-
schreibt, erstens, einen Gleichgewichtszustand von individuellen und 
gesellschaftlichen normativen Ansprüchen, kann, zweitens, als soziopo-
litisch-institutioneller Idealzustand verstanden werden, der die individu-
ellen Freiheiten schützt und beinhaltet, und stellt, drittens, die moralische 
Forderung an das einzelne Individuum, sich als Teil eines gesellschaftli-
chen Ganzen zu denken und dementsprechend zu handeln.

Allerdings setzt Nassar v. a. in zwei Bereichen andere Schwerpunkte 
als Maẓhar. Zum einen akzentuiert er mit seiner librāliyya takāfuliyya 
die individuelle Freiheit, auf die auch Maẓhar großen Wert legt, zumin-
dest begrifflich stärker als letzterer, indem er den Ausdruck Liberalis-
mus – wenn auch, wie er an einer Stelle meint, nicht zuletzt aus ara-
bisch-sprachlicher Alternativlosigkeit54 – verwendet und damit auf eine 
politisch-philosophische Tradition referiert, deren zentrales Merkmal 
die Betonung des Wertes individueller Freiheit ist. Takāful bzw. takā-
fulī ist bei ihm als dem Liberalismus beigefügtes Adjektiv eher zweitran-
gig; es ist eine librāliyya takāfuliyya und nicht ein takāful librālī. Zum 
anderen setzt Nassar den Gleichgewichtszustand zwischen Gesellschaft 
und Individuum nicht in Analogie zu symbiotischen Naturzuständen, ja 
weist solche naturalistischen Denkschemata – anders als noch in Naḥwa 
in seinen Überlegungen zum Gesellschaftsbegriff55 – explizit zurück. An 
die Stelle der Natur und Maẓhars »metaphysical evolutionism«56 tritt 

54	 	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 47–48.
55	 	Vgl. dazu oben 3.2.
56	 	Elshakry, Reading Darwin, 305.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN INTRA- UND INTERSUBJEKTIV

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

in Nassars librāliyya takāfuliyya das vom Individuum geforderte Ver-
nunftdenken, das die zentrale Rolle bei der Einstellung dieses Gleich-
gewichts spielt. In seiner Eigenschaft als vernunftbegabtes Wesen wird 
damit das Individuum auch stärker in die Verantwortung genommen, 
diesen Gleichgewichtszustand bewusst handelnd herbeizuführen, als 
beim Darwinisten Maẓhar, der eher auf einen metaphysisch anmuten-
den evolutionistisch-teleologischen Fortschrittsprozess zu hoffen scheint, 
in dem sich der gesellschaftliche Harmoniezustand von selbst einstellt. 
Trotzdem bringt auch Nassars librāliyya takāfuliyya einen Wunsch nach 
einer in sich harmonischen Gesellschaft zum Ausdruck. Deshalb spielt 
auch bei ihm der Begriff der ›Eintracht‹ (ulfa) eine Rolle, allerdings ohne 
dass dieser Begriff naturalistisch gedeutet wird. Vielmehr meint bei Nas-
sar ulfa, wie er in Sulṭa mit Verweis auf den islamischen Juristen Abū 
l-Ḥasan al-Mawardī ausführt, einen Zustand des gesellschaftlichen Frie-
dens und Glücks, der sich durch soziale Gerechtigkeit und die Beseiti-
gung von Unterdrückung einstellt.57 

Nimmt man diese beiden unterschiedlichen Akzentsetzungen durch 
Nassar zusammen, so lassen sie den Eindruck entstehen, dass bei ihm 
der gesellschaftliche Balancezustand eher etwas ist, das demokratisch 
›von unten her‹ ausgehandelt werden muss, sich also in einem Refle-
xionsprozess von den einzelnen denkenden Individuen her konstitu-
iert, und weniger substanzialistisch zu verstehen ist als bei Maẓhar. Bei 
beiden, sowohl bei Maẓhar als auch bei Nassar, ist takāful zwar als 
Gleichgewichtszustand Ergebnis von bestimmten individuellen mora-
lischen Einstellungen und regulierenden Prozessen und Strukturen. Bei 
Maẓhar ist takāful als gesellschaftssymbiotische Resultante jedoch mit 
einer metaphysisch-natürlichen Ordnung in Berührung, die bei Nassar 
nicht vorhanden ist.

Die hier auf die erwähnten drei Aspekte reduzierte Bedeutungsvielfalt 
von takāful lässt sich im Deutschen schwer auf einen einzigen Begriff 
bringen. Samir Hanna und George Gardner, die Maẓhars Text ins Eng-
lische übertragen haben, übersetzen takāful mit mutual or joint respon-
sibility, eine Übersetzung, die v. a. auf den dritten Aspekt von takāful bei 
Maẓhar abhebt, also die moralische Forderung an das Individuum, ge-
meinwohlorientiert zu handeln. Die beiden anderen Aspekte vermag eine 
solche Übersetzung dagegen nicht abzudecken. Ähnlich wie von Hanna 
und Gardner wird takāful auch von Hans Wehr in seinem arabisch-deut-
schen Wörterbuch mit »gegenseitige od. gemeinschaftliche Verantwort-
lichkeit; Solidarität; gegenseitige Abmachung« übersetzt. Eine dem-
entsprechende Wiedergabe von Nassars librāliyya takāfuliyya mit 
›solidarischer Liberalismus‹, mit ›Liberalismus der gegenseitigen gemein-
schaftlichen Verantwortlichkeit‹ oder einfach mit ›sozialer Liberalismus‹ 

57	 	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 270–272.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

würde sich deshalb anbieten. Eine solche Übersetzung würde auch die 
normative Grundintention von Nassars Liberalismuskonzept zur Spra-
che bringen, nämlich eine Gesellschaft zu entwerfen, »in der Freiheit und 
Solidarität miteinander verschränkt sein sollen«.58 Diese Intention dürfte 
auch der Grund gewesen sein, weshalb sich Nassar in Ḥurriyya ausführ-
lich an Rortys Contingency, irony, and solidarity abarbeitete, denn der 
Amerikaner entwirft darin wie Nassar eine liberale Gesellschaft, in der 
auch Solidarität eine Rolle spielen soll – dies wird besonders in Nassars 
politischer Philosophie deutlich.

Ähnlich jedoch wie bei Maẓhar würde eine Übersetzung mit ›sozia-
ler‹ oder ›solidarischer Liberalismus‹ nicht den ganzen Bedeutungsge-
halt von librāliyya takāfuliyya abdecken. Besonders der Wichtigkeit, 
die Nassar dem Vernunftdenken zuschreibt, vermag eine solche Über-
setzung nicht gerecht zu werden. Hinzu kommt, dass Nassar für die 
Übersetzung von ›solidarisch‹ bzw. ›Solidarität‹ taḍāmunī bzw. taḍā-
mun verwendet, so etwa, wenn er den Werktitel von Rortys Contin-
gency, irony, and solidarity mit al-ʿĀriḍiyya wa-s-saḫariyya wa-t-taḍā-
mun wiedergibt.59

Die sinngemäße Übersetzung von librāliyya takāfuliyya mit ›Liberalis-
mus mit Gemeinsinn‹ dagegen vermag es, die zentralen Inhalte dieser Neu-
konzipierung des Liberalismus durch Nassar abzubilden, ohne dass hier 
aber behauptet würde, dass takāful auch bei Maẓhar oder allgemein mit 
›Gemeinsinn‹ übersetzt werden sollte. Einer Übersetzung von librāliyya 
takāfuliyya mit ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ kommt nicht zuletzt ent-
gegen, dass der Begriff ›Gemeinsinn‹ in der deutschen Sprache ähnlich 
wie takāful im Arabischen ein breites semantisches Feld abdeckt, also 
relativ unbestimmt ist.60 Weshalb eine sinngemäße Übersetzung von li-
brāliyya takāfuliyya mit ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ passend ist, soll 

58	 	Axel Honneth, Die Idee des Sozialismus, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2015, 40. 
Maqūra bezeichnet deshalb Nassars librāliyya takāfuliyya auch als ›sozialen 
Liberalismus‹ (librāliyya iǧtimāʿiyya). Vgl. Maqūra, Falsafat at-tawāṣul, 204.

59	 	Naṣṣār, Ḥurriyya, 195–196.
60	 	Vgl. zur Bedeutung des Begriffs Lutz Wingert, Gemeinsinn und Moral. 

Grundzüge einer intersubjektivistischen Moralkonzeption, Frankfurt/M.: 
Suhrkamp 1993, 11–12. Vgl. zur Begriffsgeschichte Gadamer, Wahrheit und 
Methode, 16–31; Harald Bluhm, Herfied Münkler, »Einleitung: Gemein-
wohl und Gemeinsinn als politisch-soziale Leitbegriffe«, in: H. Münkler, 
H. Bluhm (Hg.), Gemeinwohl und Gemeinsinn, I: Historische Semantiken 
politischer Leitbegriffe, Berlin: Akademie Verlag 2001, 9–30: 15–27; Gun-
dula Felten, Die Funktion des sensus communis in Kants Theorie des äs-
thetischen Urteils, München: Wilhelm Fink Verlag 2004, 135–139; René 
Torkler, Philosophische Bildung und politische Urteilskraft. Hannah Ar-
endts Kant-Rezeption und ihre didaktische Bedeutung, Freiburg: Verlag 
Karl Alber 2015, 277–292.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN INTRA- UND INTERSUBJEKTIV

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

nun abschließend mit Verweis auf v. a. zwei Aspekte dieser Bedeutungs-
vielfalt von ›Gemeinsinn‹ geklärt werden.

Den Begriff des ›Gemeinsinns‹ zu verwenden bietet sich im Falle 
der librāliyya takāfuliyya zum einen an, weil dessen umgangssprachli-
che Verwendung »eine moralische Einstellung – die Orientierung am 
Gemeinwohl«61 – meint. Nassars Neukonzipierung des Liberalismus 
richtet diese moralische Einstellung als moralische Forderung an das 
freie Individuum. Als ontologisch freies Wesen soll dieses zwar sein 
Recht auf Freiheit einfordern können, ist moralisch aber gleichzeitig 
darauf verpflichtet, gemeinwohlorientiert zu handeln. Explizit kommt 
dieser Appell an den Gemeinsinn als moralische Ausrichtung am Ge-
meinwohl zwar nur im zweiten Prinzip der librāliyya takāfuliyya zum 
Ausdruck, wo Nassar das Individuum auffordert, seine Freiheit un-
ter Zuhilfenahme der Vernunft sozialverantwortlich zu leben. Doch 
scheint dieser Appell an den Gemeinsinn auch die anderen drei Prinzi-
pien inspiriert zu haben: Im ersten Prinzip verankert Nassar den Ge-
meinsinn in der ontologischen Prämisse der natürlichen Geselligkeit 
des Menschen. Im dritten bezieht er ihn spezifisch auf das Zwischen-
menschliche, d. h. die intersubjektiv gelebte Freiheit. Im vierten Prin-
zip schließlich institutionalisiert Nassar den Gemeinsinn in den poli-
tischen Institutionen.

Neben dieser an das freie Individuum gerichteten moralischen Forde-
rung der Gemeinwohlorientierung vermag der Begriff des Gemeinsinns 
aber noch ein weiteres, eng mit dieser Forderung verknüpftes Grund
anliegen Nassars auf den Punkt zu bringen, das für sein philosophisches 
Projekt im Allgemeinen und für seine librāliyya takāfuliyya im Besonde-
ren zentral ist. In diesem zweiten Sinne wird deutlich, wie der Gemein-
sinn-Begriff den Topos des Zusammenhangs zwischen epistemischer und 
sozialer Ordnung wieder aufzunehmen vermag – jenen Topos also, der 
bereits in Nassars Konfessionalismuskritik in Naḥwa von Bedeutung war. 

Wie bereits erwähnt, erachtet Nassar in seinem Liberalismus das in-
dividuelle Vernunftdenken – so im zweiten und dritten Prinzip – als eine 
Notwendigkeit dafür, dass einzelne, freie Individuen einen verantwor-
tungsbewussten, d. h. moralisch korrekten Umgang mit ihrer Freiheit 
sowohl anderen freien Menschen als auch dem Gemeinwohl gegenüber 
finden können. Mithilfe der auf das gesellschaftlich Gemeinsame gerich-
teten vernünftigen Reflexion soll sich das Individuum von partikularen 
Einschränkungen losdenken, seien sie nun persönlich-individueller oder 
– für Nassar besonders wichtig – gemeinschaftlich-partikularer Natur. 
Dadurch wird eine gewisse Distanz zu den egoistischen Wünschen und 
Begehren kreiert, um damit das eigene freie Handeln mit dem Recht auf 
Freiheit der anderen sowie dem Wohl aller in der Gesellschaft Vereinten 

61	 	Wingert, Gemeinsinn und Moral, 11.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

abzustimmen. Es ist notwendig, durch Reflexion die eigene persönliche 
sowie die gemeinschaftliche Kontingenz abzustreifen, um so den Blick 
gegenüber der Gesellschaft insgesamt, d.h. in alle Richtungen des Inter-
subjektiven, zu öffnen. Vernunft steht damit für die Fähigkeit zur Dis-
tanzierung von sich selbst und der Heteronomie der partikularen Ge-
meinschaft.

Auch diese epistemischen Voraussetzungen des gemeinwohlorien-
tierten Handelns, die Nassar hier anspricht, lassen sich mit dem Ge-
meinsinn-Begriff umschreiben. In dieser Bedeutung verweist Gemein-
sinn aber eher auf einen jedem Individuum inhärenten ›Sinn‹,62 hier 
verstanden als intrasubjektives Erkenntnis- oder Denkvermögen, das 
eine bestimmte, nämlich gesellschaftliche Form der Intersubjektivität 
stiftet, ihr also zugrunde liegt, ja bei Nassar betontermaßen funktionie-
render Gesellschaftlichkeit zugrunde liegen muss.63 Da ein wesentlicher 
Teil von Nassars philosophischem Projekt darin besteht, diesem intra-
subjektiven Denkvermögen, dem dann in seiner Neukonzipierung des 
Liberalismus eine spezifische Funktion im menschlichen Zusammen-
leben zugeschrieben wird, zu seinen Rechten zu verhelfen, strahlt die 
Übersetzung von librāliyya takāfuliyya mit ›Liberalismus mit Gemein-
sinn‹ bis in die Anfänge seines philosophischen Schaffens zurück – in 
jene Zeit also, in der es ihm um die Befreiung des individuellen ›Ver-
nunftsinns‹ von der ideologischen Heteronomie geht. Man kann hier 
vielleicht gar so weit gehen, in der Weltorientierung, die Nassar der 
Philosophie und dem Vernunftdenken in seiner Ideologiekritik – und 
vorher in einer Auseinandersetzung mit dem Realismus Ibn Ḫaldūns 
– allgemein vorschreibt, ein Residuum jener metaphysikkritischen Be-
deutung von ›Gemeinsinn‹ zu erkennen, die dem Begriff lange Zeit an-
haftete.64

Dieser von Nassar geltend gemachte enge Zusammenhang von einem 
intrasubjektiven Denkvermögen und dem Intersubjektiven spielt auch 
in Kants Ausführungen zum Begriff des Gemeinsinns bzw. des sensus 
communis im berühmten § 40 seiner Kritik der Urteilskraft eine wichti-
ge Rolle. Auch dort sind das Intrasubjektiv-Epistemische und das Inter-
subjektiv-Soziale deutlich aufeinander bezogen. Die Überlegungen Kants 

62	 	Vgl. Herfied Münkler, Harald Bluhm, »Einleitung: Gemeinwohl und Ge-
meinsinn zwischen Normativität und Faktizität«, in: H. Münkler, H. Bluhm 
(Hg.), Gemeinwohl und Gemeinsinn, IV: Zwischen Normativität und Fak-
tizität, Berlin: Akademie Verlag 2002, 9–18: 12.

63	 	Vgl. dazu Torkler, Philosophische Bildung, 281–282, 311–312; Georg 
Kohler, »Gemeinsinn oder: Über das Gute am Schönen. Von der Geschmack-
slehre zur Teleologie (§§ 39-42)«, in: Otfried Höffe (Hg.), Immanuel Kant. 
Kritik der Urteilskraft, Berlin: Akademie Verlag 2008, 137–150: 143–144.

64	 	Vgl. dazu Torkler, Philosophische Bildung, 284–286; Gadamer, Wahrheit 
und Methode, 22.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN INTRA- UND INTERSUBJEKTIV

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

zum Gemeinsinn eignen sich deshalb besonders gut, um zu verdeutli-
chen, weshalb sich eine sinngemäße Übersetzung von librāliyya takāfu-
liyya mit ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ anbietet.

Kant definiert im § 40 den Gemeinsinn zunächst mit Bezug auf die äs-
thetische Urteilsbildung, d. h. als sensus communis aestheticus. Der Ge-
meinsinn sei ein Beurteilungsvermögen,

welches in seiner Reflexion auf die Vorstellungsart jedes anderen in 
Gedanken (a priori) Rücksicht nimmt, um gle ichsam an die gesamte 
Menschenvernunft sein Urteil zu halten, und dadurch der Illusion zu 
entgehen, die aus subjektiven Privatbedingungen, welche leicht für 
objektiv gehalten werden können, auf das Urteil nachteiligen Einfluß 
haben würde.65

Kant fährt fort:

Dieses geschieht nun dadurch, daß man sein Urteil an anderer, nicht 
sowohl wirkliche, als vielmehr bloß mögliche Urteile hält, und sich in die 
Stelle jedes anderen versetzt, indem man bloß von den Beschränkungen, 
die unserer eigenen Beurteilung zufälliger Weise anhängen, abstrahiert: 
welches wiederum dadurch bewirkt wird, daß man das, was in dem 
Vorstellungszustande Materie, d.i. Empfindung ist, so viel möglich 
wegläßt, und lediglich auf die formalen Eigentümlichkeiten seiner 
Vorstellung, oder seines Vorstellungszustandes, Acht hat.66

Kant bezieht im benannten Paragraphen diese »Operation der Reflexi-
on«,67 in der das Individuum »in sich und auf diesem Umweg zu den 
anderen«68 geht, aber nicht nur auf den Bereich der Ästhetik, sondern 
erachtet den Geschmack bloß als einen von verschiedenen möglichen 
Orten, an denen dieses Beurteilungsvermögen zum Zuge kommt.69 Er 
beschreibt hier ein allgemeines Denkverfahren, das auch im Bereich der 
praktischen Vernunft und damit der Moral seine Funktion hat und auch 

65	 	 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, in: Kant, Werke Band 8: Kritik der 
Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie, hg. v. Wilhelm Weischedel, 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1983, § 40, S. 389. Vgl. zu 
dieser Bedeutung von Gemeinsinn auch Wingert, Gemeinsinn und Moral, 
11–12. 

66	 	Kant, KdU, § 40, S. 389–390. 
67	 	 Ibid., § 40, S. 390.
68	 	 Josef Früchtl, Ästhetische Erfahrung und moralisches Urteil, Frankfurt/M.: 

Suhrkamp 1996, 447.
69	 	Dies ist bereits am Titel des § 40 abzulesen: »Vom Geschmacke als einer 

Art von sensus communis«. Vgl. dazu auch Torkler, Philosophische Bildung, 
298–300, 310, 318, 324–326, sowie Birgit Recki, »‘An der Stelle [je]des an-
deren denken.’ Über das kommunikative Element der Vernunft«, in: dies., 
Die Vernunft, ihre Natur, ihr Gefühl und der Fortschritt, Paderborn: mentis 
Verlag 2006, 111–125.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

dort der »Herstellung von Interessenlosigkeit«70 dient.71 Besonders deut-
lich wird diese Ausweitung des Gemeinsinn-Begriffs bei Kant in jenem 
von ihm als »Episode«72 betitelten Abschnitt, in dem er seine drei »Ma-
ximen des gemeinen Menschenverstandes«73 nennt, also auf den sensus 
communis logicus zu sprechen kommt. Die drei Maximen lauten: »1. 
Selbstdenken; 2. An der Stelle jedes anderen denken; 3. Jederzeit mit 
sich selbst einstimmig denken. Die erste ist die Maxime der vorurte i ls -
f re ien , die zweite der erwei ter ten , die dritte der konsequenten 
Denkungsart.«74 Kant nennt die erste Maxime auch jene »der niemals 
passiven Vernunft«,75 d. h. jener Vernunft, die sich von jeglicher Form 
der »Heteronomie«76 lossagt, um sich selbst ihre eigenen Gesetze zu ge-
ben. Sie enthält damit die klassische Forderung der Aufklärung, selbst-
bestimmt zu denken, und passt sich deshalb in Anbetracht von Nassars 
Bemühungen um eine von gemeinschaftlichen – d. h. konfessionalisti-
schen und später ideologischen – Einflüssen oder ›Vorurteilen‹ befreite 
Vernunft auch bestens in sein philosophisches Gesamtprojekt ein. Das 
Denken soll aber nicht im reflektierenden Individuum bei sich selbst blei-
ben, weshalb Kant es mit der zweiten Maxime dem Intersubjektiven, d. h. 
der menschlichen Pluralität gegenüber öffnet, wodurch es einen kommu-
nikativen Charakter erhält.77 Er fordert in dieser zweiten Maxime eine 
Denkungsart ein, durch die sich das Individuum, indem es sich reflexiv 
in die Situation anderer begibt, nicht nur von den bornierten, »subjekti-
ven Privatbedingungen des Urteils, wozwischen so viele andere wie ein-
geklammert sind«,78 lossagt, sondern auch einen allgemeinen, univer-
sellen Standpunkt einnimmt, der das Private, monologisch Gedachte im 
Intersubjektiv-Öffentlichen in neuem Licht erscheinen lässt. Es ist die-
se Denkungsart, in der die Vernunft sozial wird, eine Denkungsart, die 
auch Nassar vom freien Individuum einfordert und damit ein zentrales 
Element seines ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ konstituiert. Die dritte, 
von Kant nur knapp erläuterte Maxime schließlich fordert, konsequent 
im Sinne der ersten beiden Maximen zu denken und zu handeln. Sie ist 
unter den drei Maximen diejenige, die »am schwersten zu erreichen«79 
ist. Die Mühen des konsequenten eigenständigen und sozialen Denkens, 

70	 	Recki, »‘An der Stelle [je]des anderen denken’«, 116.
71	 	Vgl. dazu auch Wingert, Gemeinsinn und Moral, 11–12.
72	 	Kant, KdU, § 40, S. 391.
73	 	 Ibid., § 40, S. 390. 
74	 	 Ibid.
75	 	 Ibid.
76	 	 Ibid.
77	 	Vgl. hierzu Recki, »‘An der Stelle [je]des anderen denken’«; Torkler, Philo

sophische Bildung, 321, 324–326, auch 311–316.
78	 	Kant, KdU, § 40, S. 391.
79	 	 Ibid.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN INTRA- UND INTERSUBJEKTIV

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

auf die Kant hier aufmerksam macht, sind offenbar auch Nassar nicht 
entgangen, wenn er in seinem zweiten Prinzip der librāliyya takāfuliyya 
auf die Anstrengungen aufmerksam macht, die das sozialverträglich-ver-
nünftige Denken mit sich bringt.80

4.4 Liberalismus mit Gemeinsinn –  
ein Republikanismus?

Nassars Begriff der librāliyya takāfuliyya nimmt, wie bisher argumen-
tiert wurde, die Engführung von epistemischer und sozialer Ordnung 
wieder auf, die auch Bestandteil seiner Kritik am libanesischen Konfes-
sionalismus und seiner Konzipierung eines neuen Gesellschaftsmodells in 
Naḥwa war. Doch noch ein weiteres Element dieser frühen Schrift Nas-
sars findet im Begriff des ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ seinen Nach-
hall, und zwar jene sozialontologischen und geschichtsphilosophischen 
Prämissen, die der Gesamtgesellschaft eine gewisse Priorität vor ihren 
Einzelteilen zusprechen.

Am Ende des vorigen Kapitels wurden diese Prämissen insofern pro-
blematisiert, als sie die Gefahr eines totalitären Kollektivismus in sich 
bergen, v. a. wenn sie vor dem Hintergrund des syrisch-nationalistischen 
Denkens eines Anṭūn Saʿādah betrachtet werden, für das Nassar gewisse 
Sympathien zeigte. Zwar treten in Nassars Liberalismus die individua-
listischen Elemente seines Denkens expliziter zutage, als dies noch in der 
›wissenschaftlich-säkularen Gesellschaft‹ der Fall war – nicht nur was die 
Begrifflichkeit anbelangt, also vor dem Hintergrund seiner Rede von ei-
nem ›Liberalismus‹ – ein Begriff, den Saʿādah tunlichst mied –, sondern 
auch weil er grundsätzlich stärker auf individuelle Freiheiten und Rechte 
setzt, was später in dieser Untersuchung auch noch deutlicher wird, und 
so den Eingang in eine ›Zivilisation der Freiheit‹ sucht. Trotzdem findet 
sich auch in seinen Ausführungen zum Begriff der libraliyya takāfuliyya 
jene Spannung zwischen individuellen und kollektiven Interessen wieder, 
die bereits in Naḥwa offenbar wurde.

Bevor in den nächsten Kapiteln Nassars Bemühungen um ein auf-
geklärtes Vernunftdenken sowie um die politisch-philosophische Aus-
gestaltung einer ›neuen Gesellschaft‹, d. h. die intra- und intersubjekti-
ven Elemente seines Liberalismus, separat weiter aufgefächert werden, 
soll an dieser Stelle die These in ihren Grundzügen entwickelt werden, 
dass Nassars ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ als eine Art Republika-
nismus mit deliberativ-demokratischen Untertönen verstanden werden 

80	 	Vgl. zu allen drei Maximen Torkler, Philosophische Bildung, 320–326, so-
wie speziell auch zur dritten Maxime Micha Brumlik, »Gemeinsinn und 
Urteilskraft«, Diss. Frankfurt/M., 1977, 108–115.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN – EIN REPUBLIKANISMUS?

sollte. Diese theoretische Verortung kann die erwähnte Spannung nicht 
ganz auflösen, jedoch konkretisieren, welches ›Wir‹-Bewusstsein Nas-
sars Liberalismus zugrunde liegt. Um diese These zu entwickeln, wird 
zunächst Nassars muǧtamaʿ waṭanī dīmūqrāṭī, die ›patriotisch-demo-
kratische Gesellschaft‹, ins Spiel gebracht, um dann daran aufzuzeigen, 
auf welche theoretischen Bahnen er sich mit seiner librāliyya takāfu-
liyya begibt.

In Nassars nach Naḥwa erschienenen Werken erscheint der Gesell-
schaftsbegriff meist in Begleitung von Attributen, die einerseits die in-
dividualrechtlichen Aspekte hervorheben, deren Gesellschaftlichkeit be-
darf, die andererseits aber auch auf die Notwendigkeit verweisen, dass 
Gesellschaft etwas sie Einendes braucht. Ein Beispiel dafür ist die ›patri-
otisch-demokratische Gesellschaft‹. 

Nassar geht u. a. in einem philosophischen Plädoyer für die Akzep-
tanz von Differenz und Pluralismus innerhalb von Gesellschaften, aber 
auch zwischen ihnen auf diesen Gesellschaftstyp ein.81 Er betrachtet Dif-
ferenz (iḫtilāf) als Faktum moderner Gesellschaften und den positiven 
Umgang damit als Zeichen des zivilisatorischen Fortschritts, ja gar als 
dessen Motor.82 Den Ursprung von Differenz führt er auf die ontologi-
sche (kiyānī) Freiheit zurück – eine der wenigen Eigenschaften, in der 
alle Menschen einander gleichgestellt seien. Die ontologische Freiheit 
eröffne dem Einzelnen eine unendliche Vielheit an einzigartigen Wahl-
möglichkeiten, die sich in ihrer Addition wiederum zu einer unendli-
chen Diversität von Entscheidungsgeflechten verknüpften.83 Die Angst 
vor Differenz und Pluralismus versteht Nassar dabei als Angst vor dem 
eigenen Anderssein, nämlich als Angst vor der Möglichkeit, dass die ei-
gene Divergenz dem Gegenüber missfallen könnte. Die Zurückweisung 
der Andersartigkeit eines Gegenübers sei ursprünglich eine Furcht da-
vor, aus sich selbst und dem ›Wir‹, dem sich dieses anschließe, heraus-
zutreten, weil dies die Gefahr in sich berge, als minderwertig wahrge-
nommen zu werden. Doch: »In Wahrheit ist jedes Ich ein individuelles 
und einzigartiges Wesen in der Welt, das seine Einzigartigkeit bis in die 
letzte Konsequenz leben muss.«84 Diese naturgegebene, empirische ›Di-
versität‹ (iḫtilāf) dürfe aber nicht in ›Ungleichheit‹ (tafāwut) umgedeutet 

81	 	Nāṣīf Naṣṣār, »Laṭāʾif fī ẓāhirat al-iḫtilāf«, in: ders., at-Tafkīr wa-l-hiǧra. 
Min at-turāṯ ilā n-nahḍa al-ʿarabiyya aṯ-ṯāniya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 22004 
[1997], 151–172. Vgl. hierzu auch Naṣṣār, »Baina d-dimuqraṭiyya wa-l-li-
brāliyya [in Tarbiya]«, besonders 285–295; Naṣṣār, Maʿnā, 97–99, 145, 
153–167.

82	 	Vgl. Naṣṣār, »Laṭāʾif«, 151, 156, 159.
83	 	Vgl. ibid., 153–154.
84	 	 Ibid., 154.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

werden, also in eine Wertung der Unterschiede, die zu hierarchischen 
Herrschaftsstrukturen führt.85

Nassars Plädoyer für den positiven Umgang mit Differenz ist jedoch 
keines für Toleranz (tasāmuḥ) – ein Konzept, dem gegenüber er sehr kri-
tisch eingestellt ist. Er weiß die Errungenschaften der Toleranz in be-
stimmten europäischen historischen Kontexten zwar zu schätzen und er-
achtet sie als wichtige politische Tugend. Die Toleranz steht bei ihm aber 
auch unter dem Generalverdacht, aus der Position der Dominanz ausge-
übt zu werde. »Wer toleriert, hat die Macht, zu tolerieren. Und wer to-
lerieren kann, hat auch die Macht, nicht zu tolerieren«86 – eine Aussage, 
die wohl vor dem Hintergrund der historischen Erfahrung der illiberalen 
Toleranzpolitik im Rahmen des Millet-Systems im Osmanischen Reich 
zu verstehen ist.87 Deshalb postuliert Nassar nicht Toleranz als modus vi-
vendi des Zusammenlebens in der Differenz, sondern die patriotisch-de-
mokratische Gesellschaft als Ort, an dem eine ›Einheit der Verschiede-
nen‹ (waḥdat al-muḫtalifīn) entstehen kann, also als Gesellschaft, die das 
Faktum der Pluralität demokratisch anerkennt, ohne in einem bloßen 
Nebeneinanderexistieren in ihre Einzelteile zu zerfallen. Sie ist für ihn 
einerseits ein Mittelweg zwischen der radikalen Ablehnung (takfīr) der 
Differenz, die allen Formen des Einheitszwangs zugrunde liege, und, an-
dererseits, der allzu starken ›Betonung‹ (takbīr) des Pluralen.88

Nassar sieht diesen Gesellschaftstyp drei Grundprinzipien unter-
stellt. Das erste besagt, dass in ihr die Zugehörigkeit (intimāʾ) zum 
waṭan, d. h. zur patria,89 Priorität vor allen andern möglichen soziopoli-
tischen Affiliationen hat.90 Diese Zugehörigkeit sieht er im nahöstlichen 

85	 	Vgl. ibid., 154–155.
86	 	Naṣṣār, Ḥurriyya, 98. Vgl. zu diesem toleranzkritischen Argument auch 

Rainer Forst, Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines 
umstrittenen Begriffs, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2003, 40–41.

87	 	Vgl. zum Millet-System Moshe Ma’oz, »Middle Eastern minorities. Between 
integration and conflict«, in: Policy Papers 50 (1999), 5–9; Anver M. Emon, 
Religious pluralism and islamic law. Dhimmis and others in the empire of 
law, Oxford: Oxford University Press 2012.

88	 	Vgl. Naṣṣār, »Laṭāʾif«, 157.
89	 	Vgl. zu den Begriffen waṭan und waṭaniyya Ulrich Haarmann, »Waṭan«, 

in: P.J. Bearman et al. (Hg.), Encyclopédie de l’Islam. Nouvelle edition, XI, 
Leiden: Brill 2005, 190–191; Bernard Lewis, »Watan«, in: Jehuda Rein-
harz, George L. Mosse (Hg.), The impact of Western nationalisms, London, 
Newbury Park, New Delhi: Sage Publishers 1992, 169–179; J. Couland, 
»Waṭaniyya«, in: P.J. Berman et al. (Hg.), Encyclopédie de l’Islam. Nouvelle 
édition, XI, Leiden: Brill 2005, 191–192.

90	 	Vgl. dazu auch Nāṣīf Naṣṣār, »Sulṭat ad-daula baina l-mabdaʾ wa-l-wāqiʿ«, 
in: ders., al-Išārāt wa-l-masālik. Min īwān Ibn Rušd ilā riḥāb al-ʿalmāniyya, 
Bairūt: Dar aṭ-Ṭalīʿa 2011, 173–207: 202–205.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN – EIN REPUBLIKANISMUS?

Kontext nach wie vor v. a. von drei Arten der partikular-gemeinschaft-
lichen Zugehörigkeit (intimāʾāt ǧamāʿiyya) herausgefordert: der ›kon-
fessionalistischen‹ (ṭāʾifī), der ›ethnisch-sprachlichen‹ (itnī-luġawī) so-
wie der ›stammesspezifischen‹ (qabalī).91 Das zweite Prinzip legt fest, 
dass alle Mitglieder (aʿḍāʾ) der Gesellschaft in ihrer Eigenschaft als ›Bür-
ger‹ (muwāṭin) einander absolut gleichgestellt sind. Das dritte Prinzip 
schließlich ist die ›persönliche, verantwortungsbewusste Freiheit‹ (ḥur-
riyya šaḫṣiyya masʾūla), die allen Mitgliedern der patriotisch-demokra-
tischen Gesellschaft gleichermaßen zugestanden werden müsse.92 Die 
Einheit und damit auch die eigene Identität der patriotisch-demokra-
tischen Gesellschaft ist dabei für Nassar nicht nur eine historische, in 
teils mühevollem Ringen zustande gekommene Tatsache, sondern sie ist 
auch dem Wandel der Zeit unterworfen, weil sie die individuelle Frei-
heit, die immer wieder neue Formen der Differenz entstehen lässt, allen 
ihren Mitgliedern gleichermaßen zuerkennt. Folglich kenne die patrio-
tisch-demokratische Gesellschaft »keinen Stillstand, kein Erstarren«,93 
denn »die Werkstatt des Erbauens und Wieder-Erbauens in ihr ist un-
endlich vielen Projekten (mašārīʿ la tantahī) geöffnet«.94 Eine wichtige 
Rolle spiele in der patriotisch-demokratischen Gesellschaft die Bildung 
(tarbiya), die dem Einzelnen den respektvollen Umgang mit Differenz 
beibringe. Die Erziehung zum Respekt vor Differenz sei dabei Teil der 
›Erziehung zur Freiheit‹ (tarbiya ʿalā l-ḥurriyya), also des Erlernens ei-
nes vernünftigen Freiseins.95

Inwiefern ist nun Nassars ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ vor dem Hin-
tergrund dieser Ausführungen zur patriotisch-demokratischen Gesell-
schaft als Republikanismus zu verstehen? 

Mit dem Begriff ›Republikanismus‹ soll Nassars ›Liberalismus mit 
Gemeinsinn‹ nicht allzu nahe an die jüngst unternommenen Versuche 
vonseiten etwa Philip Pettits oder Quentin Skinners gerückt werden, 
in Anschluss an Isaiah Berlins Erläuterungen zu einem negativen und 
einem positiven Freiheitsverständnis der politischen Philosophie ein 
drittes Freiheitskonzept wieder in Erinnerung zu rufen, das auf die re-
publikanische politische Tradition zurückgreift und als dessen Haupt-
merkmale die Abwesenheit von Willkürherrschaft sowie die Herrschaft 
der Gesetze genannt werden können.96 Der Begriff des Republikanis-

91	 	Vgl. ibid., 202–206.
92	 	Vgl. Naṣṣār, »Laṭāʾif«, 160–161.
93	 	 Ibid., 161.
94	 	 Ibid. Ähnlich Naṣṣār, Maʿnā, 142–144.
95	 	Vgl. Naṣṣār, »Laṭāʾif«, 162.
96	 	Die wichtigsten Positionen der Debatte zwischen Skinner und Pettit einer-

seits und Verteidigern eines negativen Freiheitsbegriffs wie Matthew Kramer 
und Ian Carter andererseits sind zusammengetragen in Laborde, Maynor, 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

mus wird hier aber durchaus deshalb bemüht, um auf das enge Zu-
sammendenken von Freisein und staatsbürgerlicher Tugendhaftigkeit in 
Nassars Liberalismus aufmerksam zu machen – ein Zusammendenken, 
das auch etwa Charles Taylor und Michael Sandel mit der republika-
nischen Tradition in Zusammenhang bringen.97 Es geht hier aber auch 
darum, mithilfe des Begriffs des Republikanismus im Zusammenhang 
mit Nassars ›patriotisch-demokratischer Gesellschaft‹ zwei Aspekte sei-
ner liberaliyya takāfuliyya hervorzuheben und zu präzisieren: 1. seine 
Konzipierung des Gemeinwesens, an dessen Gemeinwohl sich das ›ge-
meinsinnige‹ Individuum zu orientieren hat, als pluralistische patria, 
nicht als ethnokulturell homogene natio, und 2. die Akzentuierung des 
aufgeklärten, zur Kommunikation befähigten Staatsbürgers. 

Zu 1: Dass Nassars librāliyya takāfuliyya gesamtgesellschaftlichen In-
teressen eine große Bedeutung zuschreibt, was vom Individuum zwar 
keine Aufgabe, wohl aber in bestimmten Situationen eine Hintanstellung 
der eigenen Interessen und individuellen Rechte gegenüber dem Gemein-
wohl verlangt, wurde bereits mehrfach erwähnt. Diese Orientierung am 
Gemeinwohl im ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ sagt aber noch nichts da-
rüber aus, wie das Gemeinwesen beschaffen sein muss, an dessen Wohl 
sich das Individuum orientieren soll, und welches die Bedingungen dafür 
sind, dass es sich damit identifiziert. Es könnte, um es mit Rainer Forst 
zu sagen, eher substanzialistisch oder aber eher republikanisch-partizi-
patorisch verstanden werden. Es kann also entweder eine wesenhafte, fa-
milienähnliche Verbindung zwischen den Mitgliedern als Voraussetzung 
dieser Identifikation postuliert oder aber es können bestimmte politische 
Tugenden hochgehalten werden, derer das politische Gemeinwesen los-
gelöst von der Identität seiner einzelnen Mitglieder bedarf.98 Wie Nassars 
Ausführungen zur ›patriotisch-demokratischen Gesellschaft‹ gezeigt ha-
ben, geht sein ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ den zweiten Weg: Nassar 
denkt sich das politische Gemeinwesen pluralistisch und nicht als eth-
nokulturell homogen verfasst. An die Stelle der ›National-Gesellschaft‹ 
(al-muǧtamaʿ-al-umma), die er in Naḥwa noch als die vollkommenste 

Republicanism and political theory. Nicht unerwähnt bleiben soll hier aller-
dings, dass Pettit seinen Republikanismus ähnlich wie Nassar seine librāliy-
ya takāfuliyya als Versuch versteht, einen politisch-philosophischen Mittel-
weg zwischen individualistischem Atomismus einerseits und Kollektivismus 
andererseits zu finden; vgl. Philip Pettit, Republicanism. A theory of freedom 
and government, Oxford: Clarendon Press 1997, vii.

97	 	Vgl. Taylor, »Cross-purposes«, 171–172; Michael J. Sandel, Liberalismus 
oder Republikanismus. Von der Notwendigkeit der Bürgertugend, Wien: 
Passagen Verlag 1994, 55. Vgl. dazu auch Pettit, Republicanism, 36.

98	 	Vgl. Rainer Forst, Kontexte der Gerechtigkeit, Frankfurt/M.: Suhrkamp 
22004, 161–164.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

Gesellschaft bezeichnet hatte,99 tritt bei ihm deshalb auch der Begriff 
des waṭan – die patria ersetzt die natio. Erstere soll den Identifikations-
pol der einzelnen Bürger bilden. Sie verweist alle partikularen gemein-
schaftlichen Zugehörigkeiten als sekundär zurück, ohne sie zu vernei-
nen, ist aber selbst kein kulturelles, sondern ein politisches Gebilde, das 
aber durchaus auf eine Geschichte zurückblicken kann, welche die Plu-
ralität politisch geeint hat.

Um genau diesen Aspekt in Nassars librāliyya takāfuliyya hervorzu-
heben, d. h. die Ausrichtung seines Fokus auf die patria, nicht die natio, 
eignet sich der Begriff des Republikanismus, denn auf die Unterschei-
dung zwischen natio und patria legen auch einige neorepublikanische 
Denker großen Wert, so etwa Maurizio Viroli, nicht zuletzt, um den Re-
publikanismus als Vorgängertradition und Inspirationsquelle liberaler 
Denkströmungen und damit auch als mit einem modernen Rechtsver-
ständnis vereinbar darzustellen und damit die Behauptung zurückzu-
weisen, es handle sich beim Republikanismus um eine Form von Kom-
munitarismus.100 Viroli hält fest, dass die Republik oder die patria ein 
politisches Gemeinwesen sei, das zwar auf einer bestimmten Kultur der 
geteilten Tugenden basiere, nicht aber auf irgendwelche vorpolitische, 
etwa sprachliche, ethnische oder religiöse Gemeinsamkeiten angewie-
sen ist. »The patria of the republicans is a moral and political instituti-
on; the nation of the nationalists is a natural creation«,101 hält er fest.102 
Die Republik auf einer bestimmten vorpolitischen kulturellen Identi-
tät zu erbauen, würde demnach bedeuten, sie zu einem Gemeinwesen 
nicht für alle, sondern nur für bestimmte Personen zu machen, was un-
gerecht wäre, wie Viroli betont.103 Dementsprechend trennt Viroli auch 
scharf zwischen Nationalismus einerseits, also jener »natural emotion 
which, to thrive and grow strong, had to be protected from contami-
nation and cultural assimiliation«,104 und Patriotismus andererseits, 
also jener individuellen Aufopferungsbereitschaft zum Wohle aller, die 
in der republikanischen Tradition gemeinhin als civic virtue oder Bür-
gertugend bezeichnet wird.105 Während erstere auf die Nation als et-
was Natürliches oder Gottgegebenes abhebe, sei die civic virtue eine 

99	 	Vgl. dazu oben 3.2.
100	Vgl. Maurizio Viroli, Republicanism (Translated from the Italian by Antho-

ny Shugaar), New York: Hill and Wang 2002, 58–65.
101	Ibid., 15.
102	Vgl. hierzu auch Jürgen Habermas, »Staatsbürgerschaft und nationale Iden-

tität«, in: ders., Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des 
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/M.: Suhrkamp 
1998, 632–660: 633–643.

103	Vgl. Viroli, Republicanism, 65–66.
104	Ibid., 86–87.
105	Vgl. dazu auch Taylor, »Cross-purposes«, 170, 175. 

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN – EIN REPUBLIKANISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

säkulare Einstellung, eine »political passion based on the experience 
of citizenship«,106 die Konfessionalismus, Klerikalismus und Dogma-
tismus entschieden ablehne.107 

Das ›Wir‹-Bewusstsein, das Nassars Liberalismus mit Gemeinsinn zu-
grunde liegt, ist also als eine Art ›bürgerschaftliches Wir‹ zu verstehen, 
um einen Begriff von Lutz Wingert zu verwenden.108 Es ist eines, das 
sich nicht durch Wir-sie-Gegensätze konstituiert, weder gegen außen 
noch im Innern, sondern einem horizontalen Ich-Du. Es ist ein Wir, das 
mit seinem Plädoyer für die Akzeptanz von Differenz die Individuali-
tät seiner Mitglieder akzeptiert und gerade dadurch auch jene zentrifu-
galen gemeinschaftlichen exklusiven Kollektive zu entkräften sucht, die 
den Zusammenhalt des politischen Gemeinwesens als Ganzes gefähr-
den: die konfessionellen, die ethnisch-sprachlichen oder die stammes-
spezifischen. Das Wir dieses politischen Gemeinwesens ist damit kein 
negatorisches, sondern ein negativistisch verstandenes: Es ist ein Wir, 
das sich nicht durch »ausschließende, tendenziell feindselige Wir-sie-Ge-
gensätze«109 bildet, sondern durch den »gemeinsamen Willen [...], in be-
stimmter Weise nicht miteinander umzugehen«.110 Dieser Wille kommt 
in Nassars Fall in der Aussage zum Ausdruck, dass in seinem Wir nicht 
aufgrund der exklusiven Zugehörigkeiten der Individuen zu partikularen 
Gemeinschaften innerhalb der Gesellschaft miteinander umzugehen sei.

Zu 2.: Das verbindende Gemeinsame, aus dem dieses bürgerschaftli-
che Wir erwächst,111 ist eine sich in stetem Wandel befindende identitäts-
stiftende Geschichte. Vor allem aber setzt Nassar auch auf die individuel-
le Vernunft eines jeden einzelnen Bürgers als »Modus der Integration«,112 
der es vermag, die Brücke zwischen der »notwendigen Einheit und der 
möglichen Vielheit«113 der patriotisch-demokratischen Gesellschaft zu 
schlagen. Dieses individuelle Vernunftdenken, das, wie wir später noch 
ausführlich sehen werden, durch eine philosophische Bildung angeeignet 
wird, soll sich als ›kritisch-offener Rationalismus‹ (ʿaqlāniyya naqdiyya 
munftiḥa) selbstkritisch und anderen Überzeugungen gegenüber tolerant 

106	Viroli, Republicanism, 13. 
107	Vgl. ibid., 93. Vgl. zur Unterscheidung von Patriotismus und Nationalis-

mus auch Maurizio Viroli, For the love of country. An essay on patriotism 
and nationalism, New York: Oxford University Press 1995, sowie Taylor, 
»Cross-purposes«, 175.

108	Lutz Wingert, »Unpathetisches Ideal. Über den Begriff eines bürgerschaftli-
chen Wir«, in: Hauke Brunkhorst (Hg.), Demokratischer Experimentalismus. 
Politik in der komplexen Gesellschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1998, 33–43.

109	Ibid., 40.
110	Ibid. Hervorhebung im Original.
111	Vgl. dazu ibid.
112	Forst, Kontexte, 172.
113	Ibid.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

zeigen. So wird Nassars ›patriotisch-demokratische Gesellschaft‹ zu ei-
ner »republic of reasons«,114 d. h. zur deliberativen Demokratie, ein Be-
griff, der ebenfalls gelegentlich mit der republikanischen Tradition in 
Verbindung gebracht wird.115 Dass Nassar die kritisch-offene Vernunft 
im Individuum und speziell im einzelnen Bürger verortet, womit er de-
ren Charakter als Instrument der Kommunikation und nicht der staatli-
chen Unterdrückung herausstreicht, wie es in Naḥwa an gewissen Stel-
len noch den Anschein macht, wird im nächsten Kapitel deutlich werden. 

Nassar greift solche republikanischen Ideen auch aus einem arabisch-
sprachigen ideengeschichtlichen Erbe auf: Buṭrus al-Busṭānī etwa, des-
sen Ideen Nassar sich in Naḥwa vergegenwärtigt, kann als deutlich von 
republikanischen Überzeugungen beeinflusst gelesen werden, was sich 
nicht zuletzt an der Wichtigkeit des Begriffs der patria für Busṭānī able-
sen lässt.116 Es waren dies Ideen, die zu Busṭānīs Lebzeiten in dessen kos-
mopolitischer Heimatstadt Beirut diskutiert wurden und auch in die po-
litischen Diskurse während der Zeit der Mutaṣarrifiyya im Mont Liban 
Eingang fanden.117 Ähnlich liest Nassar in Tafkīr Niʿmat Yāfiṯ (1860–
1923) als einen der wichtigsten Proponenten eines ›liberalen Republika-
nismus‹ bzw. eines ›liberalen Patriotismus‹ (waṭaniyya librāliyya) in der 
arabischen Welt.118 Dabei hebt er bei beiden besonders auch ihre Bemü-
hungen um die Verbreitung und verstärkte Institutionalisierung moder-
ner, säkularer Bildung allgemein und staatsbürgerlicher Erziehung im 
Besonderen hervor.119 Das mit seinem ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ of-
fenbar bewusst verfolgte Anknüpfen an das republikanische Vermächt-
nis dieser Denker der ›ersten‹ Nahḍa zeigt auch, dass Nassars Postulat 
einer ›zweiten‹ arabischen Renaissance zumindest diesbezüglich mehr ist 
als bloß ein mythischer Regress mit ideologischem Unterton – wir wer-
den auf diesen Punkt noch zurückkommen.120

Die hier skizzierten Analogien zwischen Nassars ›Liberalismus mit 
Gemeinsinn‹ und republikanischen politisch-philosophischen Prämis-
sen müssen an dieser Stelle schemenhaft bleiben. Zudem muss betont 

114	Pettit, Republicanism, 188.
115	Vgl. dazu ibid., 188–199. Im Gegensatz etwa zu Pettit betont Viroli nicht die 

vernunftbasierte Deliberation, sondern die Eloquenz als typisches Merkmal 
republikanischen Debattierens; vgl. Viroli, Republicanism, 19. Vgl. zum Zu-
sammenhang von Republikanismus und Bildung auch Sandel, Liberalismus 
oder Republikanismus, 69–73.

116	Vgl. zu Busṭānīs Patriotismus Makdisi, »After 1860«, 604–605, 607–610; 
Abu-Manneh, »The Christians between Ottomanism and Syrian national-
ism. The ideas of Butrus al-Bustani«. Vgl. zudem Lewis, »Watan«, 176.

117	Vgl. dazu oben 2.3.
118	Vgl. Naṣṣār, »Min al-ʿUbūdiyya«, 75–76. 
119	Vgl. ibid., 77–78, 85, 88, 91; Naṣṣār, Naḥwa, 18.
120	Vgl. unten 5.2.2.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN – EIN REPUBLIKANISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208

werden, dass die grobe Einordnung von Nassars librāliyya takāfuliyya 
in diese Tradition an einigen wesentlichen Stellen nicht zutrifft, und zwar 
dort, wo dieser Liberalismus eben wirklich liberal ist, d. h. wenn er auf 
universell gültige individuelle Rechte verweist,121 ein Aspekt, der von ne-
orepublikanischen Denkern kritisch hinterfragt wird.122 Trotzdem wer-
den die hier gemachten Überlegungen zum Republikanismus in Kapitel 
7 dieses Buches nochmals aufgegriffen, wenn wir auf Nassars Bildungs-
begriff zu sprechen kommen. Zunächst stehen in den nächsten beiden 
Kapiteln jedoch die intra- und intersubjektiv epistemischen sowie sozia-
len Prämissen von Nassars librāliyya takāfuliyya im Fokus: seine Kritik 
am ideologischen Denken und sein Entwurf eines ›kritisch-offenen Ra-
tionalismus‹, danach sein Verständnis von Gerechtigkeit, Solidarität und 
Werten in seinem ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹.

121	Vgl. dazu unten 6.2.
122	Vgl. etwa Viroli, Republicanism, 63; Pettit, Republicanism, 101.

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1  Nassars librāliyya takāfuliyya (Liberalismus mit Gemeinsinn)
	4.2  Takāful bei Ismāʿīl Maẓhar
	4.3  Liberalismus mit Gemeinsinn intra- und intersubjektiv
	4.4  Liberalismus mit Gemeinsinn – ein Republikanismus?

