4. Liberalismus mit Gemeinsinn

Libraliyya takafuliyya als normative Architektur
von Nassars neuer Gesellschaft

Das vorangegangene Kapitel hat gezeigt, dass die beiden Begriffe >Ge-
meinschaft« (§amaa) und >Gesellschaft< (mugtama) zentrale Bestandtei-
le von Nassars Konfessionalismuskritik in seiner ersten arabischsprachi-
gen Schrift sind. Die Kontinuitat zwischen Nahwa und Nassars spaterem
Schaffen lasst sich am Begriffspaar »Gemeinschaft< und >Gesellschaft« so-
wie den Ideen festmachen, die sich in dessen Orbit herausgebildet haben.
Nassars spitere Schriften schliefen an die Bemithungen an, das Den-
ken aus seiner Vereinnahmung durch das Gemeinschaftliche zu befrei-
en und somit gesamtgesellschaftlichen Diskursen gegeniiber zu 6ffnen.
Allerdings weitet Nassar seine Kritik an der partikularistischen Denk-
weise von der >Konfessionsgemeinschaft« (taifa) im Speziellen auf >Ge-
meinschaft« (fama‘a) im Allgemeinen aus. Damit verschwindet zwar der
Begriff der >konfessionalistischen Kultur« aus seinem Vokabular. Die Kri-
tik am Ideologischen, das er im Wesentlichen dadurch definiert, dass es
die Vernunft den partikularen Interessen einer wie auch immer konsti-
tuierten Gemeinschaft unterstellt, kniipft allerdings an seine Kritik an
der >konfessionalistischen Kultur« an. Ahnlich verhilt es sich mit dem
Begriff der >Gesellschaft«. Die argumentative StofSrichtung von Nahwa,
das Gesellschaftliche gegeniiber dem Gemeinschaftlichen in Wert zu set-
zen, bleibt auch in Nassars spdterem Schaffen erhalten. Allerdings ersetzt
er nun die >wissenschaftlich-sikulare< durch anders attribuierte Gesell-
schaftstypen. Die enge Verkniipfung zwischen Gesellschaft und Vernunft
und damit einer bestimmten Form der sozialen und der epistemischen
Ordnung bleibt als Grundanliegen aber auch in Nassars spiaterem Ver-
stindnis von Gesellschaft und Gesellschaftlichkeit erhalten.

Wir werden uns seiner Ideologiekritik und seinem Vernunftverstand-
nis sowie seiner politischen Philosophie im engeren Sinne noch aus-
fuhrlich widmen. Dieses Kapitel riickt jedoch zunidchst den Begriff >Li-
beralismus mit Gemeinsinn« (libraliyya takafuliyya) ins Zentrum der
Untersuchung, um so einen nun vermehrt systematischen Zugang zu
Nassars Werk zu finden. Nassar verwendet den Begriff >Liberalismus
mit Gemeinsinn« erst spat. Doch steht er sowohl fiir jene philosophi-
schen Grundintuitionen, die Nassar bereits in seiner frithen Konfessio-
nalismuskritik zu erkennen gab, als auch fiir die Weiterentwicklung der
normativen Architektur jener Vorstellung einer sneuen Gesellschaft, die
er seither systematisch weiterdachte. Zunichst stehen im Folgenden der
Begriff libraliyya takafuliyya und seine Pramissen selbst im Vordergrund.

179



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

Sodann wird nach einer Analyse der Verwendung von takaful durch Is-
ma‘il Mazhar (1891-1962), den Darwin-Ubersetzer ins Arabische, be-
grundet, weshalb libraliyya takafuliyya sinngemafs mit >Liberalismus mit
Gemeinsinn« iibersetzt werden kann, dies auch mit einem kurzen Seiten-
blick auf Kants Verstindnis von Gemeinsinn. AbschliefSend wird erliu-
tert, auf welche theoretische Bahn Nassar sich mit diesem >Liberalismus
mit Gemeinsinn« begibt. Es wird gezeigt, dass dieser Liberalismus repu-
blikanische Ziige aufweist.

4.1 Nassars libraliyya takafuliyya
(Liberalismus mit Gemeinsinn)

Nassar verwendet die Bezeichnung libraliyya takafuliyya ausschliefSlich
in seinem erst 2003 erschienenen Hurriyya, was mit ein Grund dafiir sein
durfte, dass sie bislang bei seinen arabischsprachigen Rezipienten kaum
der Rede wert war.” Trotzdem wird der Begriff, der hier sinngemaf§ mit
>Liberalismus mit Gemeinsinn« iibersetzt wird, was noch ausfiihrlich zu
begrinden ist, an den Anfang dieser systematischen Untersuchung ge-
stellt. Das Konzept bildet einen Knotenpunkt in Nassars Denken, weil
sich darin zentrale Anliegen seines philosophischen Projekts kreuzen. Es
eignet sich daher bestens als Ausgangspunkt fir einen systematischen
Zugang zu seiner Ideenwelt.

Am Anfang von Nassars Idee eines >Liberalismus mit Gemeinsinn< in
Hurriyya stehen die Diskussionen um Francis Fukuyamas These vom li-
beralen Ende der Geschichte sowie Samuel Huntingtons Prophezeiung
eines Clash of civilizations.> Nassar zieht aus diesen Diskussionen in
seinem Buch tiber Freiheit v.a. zwei Schlisse. Einerseits scheint er sich
mit seinem eigenen Nachdenken iiber den Freiheitsbegriff insofern in
das von Alexandre Kojeves Hegellektiire inspirierte Narrativ Fukuyamas
einzuschreiben, als auch er den Liberalismus als ein die ganze Mensch-
heit einendes >Schicksal« (masir), wie er es nennt, deutet. Sich aus einem
lokalen Kontext heraus aktiv an der Ausgestaltung dieses global gewor-
denen liberalen Schicksals zu beteiligen, sieht er daher als einzige Mog-
lichkeit, um an der Peripherie kapitalistischer Metropolen ein Mindest-
maf$ an Wiirde und Unabhangigkeit beizubehalten.> Andererseits ist er
davon tiberzeugt, dass gerade diese Diskussionen auch gezeigt hitten,
dass dem Westen kein Deutungsmonopol uber den Begriff der Freiheit

1 Mit der Ausnahme von Muhammad al-Misbahi sowie Kamal ‘Abdallatif: al-
Misbahi, Gadaliyya, 100; ‘Abdallatif, »Min al-hurriyyat«.

2 Vgl. Nassar, Hurriyya, 54, 309-334. Vgl. zu Huntington auch Nassar, Dat,
273.

3 Vgl. Nassar, Hurriyya, 42, 53

180

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSARS LIBRALIYYA TAKAFULIYYA

im Allgemeinen und den Begriff des Liberalismus im Besonderen — d.h.
dariiber, wie Freiheit in personlichen und sozialen Kontexten zu verste-
hen ist* — zukomme, sondern es eine Vielzahl moglicher Spielarten des
Liberalismus gebe. Damit stellt Nassar gleichzeitig das Narrativ Fukuya-
mas nicht nur wieder in Frage, sondern fordert auch jene kulturalistisch
motivierten Behauptungen etwa eines Samuel Huntington heraus, wel-
che eine pauschale Ablehnung von liberalen Werten aufSerhalb des eu-
ro-amerikanischen Kontextes behaupten oder gar eine essentialistische
Unfihigkeit etwa nahostlicher Kulturen erkennen wollen, solche Werte
zu verinnerlichen.s

In diesem Zusammenhang seien hier kurz die wichtigen Argumente
gegen eine solche kulturalistische Verklarung zur Sprache gebracht, die
Abdallah Laroui in Der Begriff der Freiheit entwickelt, einem hochst in-
teressanten, aber leider sehr wenig beachteten Essay, das einige provo-
kative Thesen zum arabischen Freiheitsbegriff an der Schnittstelle von
Philosophie, Globalgeschichte und Kulturwissenschaft entwickelt. La-
roui raumt zwar ein, dass die Begriffsgeschichte und Etymologie des
heute gebrauchlichen arabischen Wortes fiir Freiheit, hurriyya, tatsich-
lich auf eine Tradition schlieflen lassen, die ihr Freiheitsverstindnis stets
in Bezug zum Transzendenten bestimmte und sich auf die Bereiche von
Recht (figh) und Moral (ahlaq) beschrankte. Ein gesellschaftspolitisches
und staatskritisches Verstindnis von Freiheit, wie es dem Liberalismus
eigen sei, lasse diese Etymologie hingegen nicht erkennen. Zu Recht hit-
ten deshalb Orientalisten und Arabisten im Westen festgehalten, dass erst
durch den Kontakt mit Europa der Begriff hurriyya durch den liberalen

4 Vgl.dazu ibid., 91.

5 Vgl. Samuel P. Huntington, » The clash of civilizations?«, in: Foreign Af-
fairs 7213 (1993), 22—49: 40—41. Vgl. dazu auch Christoph Schumann, » The
“failure’ of radical nationalism and the ‘silence’ of liberal thought in the
Arab World«, in: Comparative Studies of South Asia, Africa and the Mid-
dle East 28/3 (2008), 404—415: 404—409. Vgl. zu dieser kulturalistischen
Position sowie zum liberalen Freiheitsbegriff in der arabischsprachigen Phi-
losophie auch Mahir Hananda, »Mathtm al-hurriyya fi I-fikr al-falsafi al-
‘arabi al-mu@sir«, in: Hasan Hanafi et al. (Hg.), al-Falsafa fi l-watan al-arabi
fi miat ‘am, Bairut: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya *2006 [2002],
53—78, sowie ‘Abdallah al-‘Arwi, Mafhim al-hurriyya, ad-Dar al-Baida’: al-
Markaz at-Taqafi al-‘Arabi 42008 [1981], v.a. 49—71, 75. Vgl. zudem zum
Freiheitsbegriff in der arabischsprachigen Philosophie Ahmad ‘Arafat al-
Qadi (Hg.), Falsafat al-hurriyya. Amal an-nadwa al-falsafiyya as-sabia ‘asara
al-lati nazzamatha al-Gamsyya al-Falsafiyya al-Misriyya bi-Gamiat al-Qabi-
ra, Bairat: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiya 2009. Ahnlich kritisch ge-
gen Huntington und kulturalistische Annahmen allgemein wie in Hurriyya
argumentiert Nassar in Dat, aber nicht mit Bezug auf Freiheit, sondern den
Wert der Wissenschaft. Vgl. Nassar, Dat, 273-274.

181

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

Bedeutungsgehalt von Freiheit semantisch erweitert wurde.® Daraus zu
schliefSen, der >traditionellen islamischen Gesellschaft< (mugtama‘islami
taqlidi) sei ein liberales Freiheitsverstandnis vollig fremd, erachtet Laroui
allerdings als falsch. Ein solches Freiheitsverstindnis sieht er namlich in
anderen Begriffen und Symbolen arabisch-islamischer traditioneller Ge-
sellschaften angelegt. Er nennt hier z.B. das >Beduinendasein« (badawa),
das in der Literatur, Poesie und Geschichte zum Symbol von Handlungs-
freiheit und ihrer Wahrung wurde, etwa deshalb, weil sich Beduinen
staatlicher Autoritit oft zu entziehen wussten oder aber sich immer wie-
der gegen staatliche Gewalt auflehnten. Ahnlich sei der >Stamm« (asira)
Bollwerk gegen den despotischen Staat gewesen und zugleich ein Ort, an
dem die individuellen Rechte und Privilegien gegen den Zugriff des Sul-
tans geschiitzt wurden. sFrommigkeit< (faqwa) wiederum deutet Laroui
nicht als von aufSen, sondern als vom glaubigen Muslim sich selbst auf-
erlegte Pflicht und folglich als Ausdruck individueller Freiheit. Zudem
konne das Individuum durch Frommigkeit einen Zuwachs an person-
licher sozialer Freiheit erlangen, weil Frommigkeit das gesellschaftliche
Ansehen erhohe und damit auch die individuellen Handlungsspielrau-
me weite. Eine Steigerungsform der Frommigkeit glaubt Laroui im Su-
fismus (tasawwuf) zu erkennen, wo der Zugewinn an Freiheit sich nicht
nur auf den gesellschaftlichen Kontext beschrinke, sondern eine totale
Weltentsagung und damit ein Durchbrechen aller natiirlichen und sozi-
alen Ketten stattfinde.’

Mit diesen Ausfithrungen zu Beduinendasein, Stamm, Frommigkeit
und Sufismus wolle Laroui weder sagen, dass das moderne liberale Ver-
standnis von Freiheit in bestimmten Auflerungen arabisch-islamischer
Tradition prijudiziert gewesen sei, noch, dass es nach den Grundlini-
en dieser kulturellen Manifestationen ein modernes Freiheitsverstandnis
zu modellieren gelte.® Er wolle sich damit aber des Vorwurfes erwehren,
das liberale Freiheitsverstindnis sei dem arabisch-islamischen kulturel-
len Kontext vollig fremd gewesen und folglich mit europdaischen libera-
len Theorien unvereinbar. Zu diesem Fehlschluss konne nur gelangen,
wer — wie die Orientalisten und Arabisten — seine Argumentation aus-
schliefSlich auf die Analyse des Bedeutungsgehalts von hurriyya sowie die
Bereiche des Rechts und der Moral stiitze.?

Nassar seinerseits hilt fest, dass nicht zuletzt die Differenzen im
Westen selbst zwischen neoliberalen Stromungen — er spricht von den

6  Vgl. al-“Arwi, Hurriyya, 13—22.
Vgl. ibid., 23—30.
Laroui fordert im Gegenteil einen radikalen Bruch mit der arabisch-islami-

oo

schen Tradition, um Eingang in die Moderne zu finden, wie oben unter 3.1
bereits erwihnt wurde.
9  Vgl. al-‘Arwi, Hurriyya, 14-15, 29-32.

182

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSARS LIBRALIYYA TAKAFULIYYA

sextremistisch-triumphalistischen Liberalen«< (libraliyyin intisariyyin
mutatarrifun), die den ganzen Globus in einen Markt umwandeln woll-
ten und nur im Dienste individueller kapitalistischer Interessen handel-
ten — und Verfechtern eher zuriickhaltender, pessimistischerer liberaler
Positionen zeigten, dass es innerhalb des Feldes des Liberalismus noch
hermeneutischen Spielraum gebe.’® Zwar konne kein Neudenken des
Liberalismus komplett mit dem Erbe brechen, das die westliche Spiel-
art des Liberalismus hinterlassen habe, denn dieses sei Teil der >Mensch-
heitskultur« (turat al-basariyya) und misse deshalb in jedem Falle kri-
tisch mit einbezogen werden.** Da das Nachdenken tiber Freiheit jedoch
stets »ein Problem der Seins-Erfahrung und der historischen Praxis«**
darstelle, glaubt Nassar aber nicht, dass es nur eine einzige Form des Li-
beralismus geben konne, sondern dass gerade diese Historizitat der Frei-
heit einen grofSen Interpretationsspielraum offenlasse, der die synchro-
ne und diachrone Koexistenz unterschiedlicher Liberalismen erlaube.
Diese briachten unterschiedliche >Kulturen der Freiheit« (tagafat al-hur-
riyya) sowie Institutionen der Freiheit hervor, welche die >Spontaneitit
der Freiheit« (afawiyyat al-hurriyya) in differenten soziopolitischen Prak-
tiken ordneten.*s

Fiir Nassar scheint es also zum Wesen der Freiheit zu gehoren, dass
sie sich in unterschiedlichen historischen Kontexten ungleich manifes-
tiert. All diese Kulturen und Institutionen der Freiheit wahnt Nassar je-
doch als Teil einer einzigen, globalen >Zivilisation der Freiheit< (hadarat
al-hurriyya), die all jene Gesellschaften in sich schliefit, in denen der Wert
der Freiheit im allgemeinen zwischenmenschlichen Umgang gelebt wer-
de. AufSerhalb dieser Zivilisation einen Liberalismus zu begriinden, sei
jedoch nicht moglich.™ Er erlautert dabei den Begriff der Zivilisation der
Freiheit nicht weiter. Wohl ist darunter aber eine Art moralisches Mini-
mum zu verstehen, dem sich jeder Liberalismus zu verschreiben hat, was
auch eine gewisse Ubersetzbarkeit unterschiedlicher Liberalismen ver-
schiedener Kontexte in eine Sprache erméglicht, die allen gemeinsam ist.

Vor dem Hintergrund dieser Pramisse eines global gewordenen libera-
len Schicksals sieht Nassar auch die Notwendigkeit gegeben, aus einem
arabischsprachigen Kontext heraus einen neuen Liberalismus zu begriin-
den, um so Teil der globalen Zivilisation der Freiheit werden zu konnen.
Gerade >arabische Volker« (Suab arabiyya) sieht er besonders dafiir ge-
eignet, an einer Neubegriindung des Liberalismus mitzuwirken. Sie hit-
ten namlich, weil sie sich im Schmelztiegel der grofSen Zivilisationen der

10 Vgl. Nassar, Hurriyya, 53—54. Ahnlich in Nassar, Mand, 113-114.
11 Vgl. Nassar, Hurriyya, 14-15.

12 »maudi’ hibra kiyaniyya wa-mumarasa tarihiyya«, ibid., 7.

13 Vgl. ibid., 83-84.

14 Vgl. ibid., 13, 83-84.

183

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

Menschheitsgeschichte befinden, wohl das reichhaltigste >kulturelle Ge-
dachtnis«< (dakria hadariyya) der Welt. Zudem hitten sie, weil sie so viele
Erfahrungen mit dem Liberalismus gemacht hitten — Nassar spielt da-
mit wohl v.a. auf die mehrheitlich negativen Erfahrungen mit dem Li-
beralismus im kolonialen Kontext an — ein feinfiihliges Sensorium fiir
den kritischen Umgang mit gegenwartigen Entwicklungen des Freiheits-
denkens. Nassar sieht sich selbst und andere arabischsprachige Den-
ker deshalb in einer Art Expertenposition fiir ein Neudenken oder, wie
er es auch nennt, einen >Neuaufbau des Liberalismus« (iadat bina’ al-li-
braliyya),s der sich in den Dienst einer globalen Zivilisation der Freiheit
stellt.*® Er sieht einen arabischen Neuaufbau des Liberalismus aber nicht
nur als Dienst an der globalen Zivilisation der Freiheit, sondern erachtet
seinen eigenen Beitrag dazu auch als regionale Notwendigkeit. Es gel-
te namlich, das Projekt der arabischen Renaissance (Nahda) fortzufiih-
ren und damit in eine >zweite arabische Renaissance« (nahda ‘arabiyya
taniya) Eingang zu finden.'” Nassar stellt fest, dass seit dem Beginn arabi-
scher Modernisierungsbewegungen der Kampf um liberale Freiheit zent-
ral gewesen sei, sich das Problem des Liberalismus in der Gegenwart also
nicht von Neuem stelle. Er glaubt jedoch auch, dass in der Gegenwart
eine fundiertere Auseinandersetzung mit dem Freiheitsbegriff erfolgen
miisse, um so die Ziele, fiir die bereits im 19. Jh. die Denker der Nahda
gekampft hitten, erreichen zu konnen. Er erachtet denn auch den Wert
der Freiheit als unabdingbar fiir den zivilisatorischen Fortschritt und als

15 Ibid., 55, 56. Den Begriff verwendet Nassar auch, um damit hervorzuheben,
dass es sich bei seiner libraliyya takafuliyya nicht um eine liberale Utopie
im Sinne des >liberalen Ironismus« eines Richard Rorty handelt. Er erachtet
es gar als Widerspruch, von einer idealen, d. h. utopischen Form des Libera-
lismus zu sprechen, denn das Ideale widersetze sich dem urliberalen Prinzip
der Denkfreiheit, wie er meint. Vgl. ibid., 19 5-202.

16 Vgl ibid., 55.

17 Der Begriff einer zweiten Nahda tauchte laut Abdallah Laroui erstmals 1970
auf, und zwar als Titel eines Buches von Jon Kimche (The second arab awa-
kening), sowie auf einer Konferenz im belgischen Lowen, bei der auch Nas-
sar und andere wichtige arabische Philosophen zugegen waren, so etwa La-
roui selbst sowie Hasan Hanafi und René Habachi; vgl. Laroui, Crise, 115,
FN 112. Die Beitrage der benannten Konferenz sind publiziert: Anouar Ab-
del-Malek, Abdel-Aziz Belal, Hassan Hanafi, Renaissance du Monde Arabe.
Colloque interarabe de Louvain, Sociologie nouvelle Gembloux: Duculot
1972. Nassars Landsmann Elias Khoury hat in einem Anfang 2002 erstmals
auf Arabisch erschienenen Artikel bereits eine >dritte Nahda« eingefordert.
Vgl. Elias Khoury, »For a third Nahda (Translated by Max Weiss, with Jans
Hanssen)«, in: Jens Hanssen, Max Weiss (Hg.), Arabic thought against the
authoritarian age, Cambridge etc.: Cambridge University Press 2018, 357—

369.

184

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSARS LIBRALIYYA TAKAFULIYYA

Schlissel zur von ihm geforderten Weiterfuhrung des Projekts der ara-
bischen Renaissance.'® Nicht einmal die Vernunft konne der Freiheit ih-
ren prioritiren Rang strittig machen, denn: »Welchen Wert hat die Ver-
nunft schon, wenn sie nicht frei ist?«*® Er spielt damit wohl auf die fiir
den zivilisatorischen Fortschritt notwendige soziale Moglichkeit einer
freien, selbstindigen Urteilsbildung in Forschung, Wissenschaft, Philo-
sophie und Gesellschaft an, also das freie Sich-Betdtigen des Vermogens
der Vernunft, ohne das ein Gemeinwesen keinen Wandel zu vollziehen
vermag.> Es geht folglich um die Moglichkeit des freien, offentlichen
Vernunftgebrauchs, die Nassar hier anspricht.>!

Abgesehen von der historischen Feststellung eines global gewordenen
Liberalismus und der Idee einer zweiten Nahda will Nassars libraliyya
takafuliyya eine Antwort auf folgendes philosophische Grundproblem
sein: Wie ldsst sich ein Liberalismus begriinden, der seine Ablehnung
des >Kollektivismus< (amaniyya) und damit seinen normativen Fokus
auf die Rechte und Freiheiten des Einzelnen beibehilt, ohne dabei aber
Gefahr zu laufen, in einen >atomistischen Individualismus« (fardaniyya
tadarruriyya) zu miinden?** Letzteres allerdings, also die Gefahr des Ato-
mismus, scheint ihm zumindest zur Zeit der Abfassung von Hurriyya v.a.
im Hinblick auf westliche Entwicklungen des Liberalismus eine grofSere

18 Vgl. Nassar, Hurriyya, 21—46. Vgl. auch Nasif Nassar, »al-Falsafa wa-n-
nahda al-arabiyya at-taniya«, in: ders., at-Tafkir wa-I-higra. Min at-turat
ila n-nahda al-arabiyya at-taniya, Bairut: Dar at-Talia *2004 [1997], 309—
337: 324-325. Vgl. zu Nassars Begriff einer >zweiten Nahda< auch Reck-
er, »Nassif Nassar and the quest for a second Arab Nahda«. Vgl. zum Frei-
heitsbegriff der Nahda-Denker Hananda, »Mafham al-hurriyya«, 55-61,
sowie Wael Abu-Uksa, Freedom in the Arab World. Concepts and ideol-
ogies in Arabic thought in the nineteenth century, Cambridge: Cambridge
University Press 2016. Kritischer als Nassar hinterfragt Abdallah Laroui den
Freiheitsbegriff der Generation der Nahda-Denker. Er findet, ihr Liberalis-
mus- und Freiheitsbegriff sei blof$ eine Losung (siar) gewesen, die jeglicher
theoretischen und philosophischen Fundierung entbehrte. Vgl. sein Hurri-
yya, 63—71. Nassar teilt diese Meinung Larouis, auf die er in Hurriyya auch
direkt Bezug nimmt, nicht. Vgl. Nassar, Hurriyya, 83—-92. Fiir Kritik an Nas-
sars Begriff einer >zweiten Nahda< und dhnlichen Verwendungen des Begriffs
nach dem Ende der Epoche, die gemeinhin als Nahda bezeichnet wird, vgl.
Ridwan Ziyada, Aidiyalagiya an-nabda fi l-hitab al-arabi al-mu'asir, Bairut:
Dar at-Talia 2004.

19 Nassar, Hurriyya, 43.

20 Vgl. dazu auch Nassar, Sulta, 343-344.

21 Vgl. dazu auch Nasif Nassar, »I8raq ‘irfani am tanwir ‘aqlani? Fi Sabil tahlil
naqdi li-falsafat al-anwar«, in: ders., Mutarahat li-I-aql al-multazim. Fi ba'd
muskilat as-siyasa wa-d-din wa-l-aydiyalugiyya, Bairat: Dar at-Talia 1986,
195—222: 208-215; Nassar, Sulta, 343-344.

22 Vgl. Nassar, Hurriyya, 55—56. Ahnlich in Nassar, Sulta, 17.

185

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

Gefahr fur das menschliche Zusammensein und schliefSlich die Freiheit
selbst darzustellen. Denn der Mensch ist, gemafs Nassar, zwar ontolo-
gisch frei (Nassar spricht von der hurriyya kiyaniyya), wobei er sich die-
ser ontologischen Freiheit nur entdufSern oder sie zunichtemachen kann,
indem er sich selbst zerstort, d.h. durch seinen Tod.>* Wenn er diese on-
tologische Freiheit aber auch im zwischenmenschlichen Kontext abso-
lut leben wollte, wiirde das zu einem Kampf eines jeden gegen jeden und
damit zum Chaos und dem Verlust der Freiheit selbst fithren; Nassar be-
zeichnet diesen Verlust der Freiheit in ihrer Entgrenzung auch als eine
der >Paradoxien der Freiheit« (mufaragat al-hurriyya). Deshalb glaubt
Nassar, dass die Freiheit bestimmter, etwa gesetzlicher Grenzen bediir-
fe, um sie damit vor sich selbst zu schiitzen.** Nur so konne ein Libera-
lismus entstehen, in dem die Freiheit als »Freiheit aller mit allen, nicht
als Freiheit aller gegen alle«*s gelebt werde. Gleichzeitig erachtet er eine
solche Eingrenzung der Freiheit aber auch als Mittel, um ihren Gegnern
im nahostlichen Kontext die Furcht vor der Freiheit zu nehmen, eine
Furcht, die sie dazu veranlasse, jegliche soziopolitische Liberalisierung
zu bekdampfen. Diese Furcht vor der Freiheit im nahostlichen Kontext
unterscheidet er von der Furcht um Freiheit in Europa und Amerika.*¢

In diesem Sinne konstruiert Nassar seinen >Liberalismus mit Gemein-
sinn<von insgesamt vier Grundprinzipien her, welche die Freiheit flankie-
ren sollen und gerade wegen ihrer flankierenden Funktion die Freiheit
nicht etwa einschrinken, sondern bewahren und schiitzen.

Das erste ist das Prinzip der >natiirlichen Geselligkeit/Sozialitat des
Menschenc« (igtima‘iyyat al-insan at-tabiiyya), das Nassar etwas vage auf
>die Griechen« zurtickfihrt. Es soll ihm zufolge an die Stelle kontrak-
tualistischer Vorstellungen der Entstehung menschlicher Gesellschaften
in klassisch liberalen Theorien gesetzt werden, deren atomistische an-
thropologische Pramissen Nassar damit umschiffen zu kénnen glaubt,
ohne aber gleichzeitig die antike Vorstellung einer naturgegebenen Un-
gleichheit der Menschen mit zu tibernehmen, also deren Unterteilung in
Freie und Sklaven. Mit diesem Prinzip glaubt Nassar offenbar bereits
auf sozialontologischer Ebene einem Mittelweg zwischen Kollektivis-
mus und atomistischem Individualismus auf politisch-philosophischer
Ebene vorspuren zu konnen. Denn die Pramisse der natiirlichen Gesellig-
keit des Menschen erlaube es, wie Nassar argumentiert, den Atomismus

23 Vgl. Nassar, Hurriyya, 162, 249. Vgl. zur ontologischen Freiheit auch
Nassar, Sulta, 269; Nasif Nassar, »Baina d-dimuqratiyya wa-I-libraliyya«,
in: ders., Fi t-Tarbiya wa-s-siyasa. Mata yasir al-fard fi d-duwal al-arabiyya,
mawatinan?, Bairat: Dar at-Talia *20035, 257-296: 287; Nassar, Dimugrati-
yya, 24.

24 Vgl. Nassar, Hurriyya, 248-254.

25 Ibid., 241.

26 Vgl.ibid., 75.

186

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSARS LIBRALIYYA TAKAFULIYYA

der Kontraktualisten zuriickzuweisen, ohne den prinzipiellen liberalen
Fokus auf das Individuum preiszugeben, gleichzeitig aber die Gemein-
schaftlichkeit nicht grundsatzlich abzulehnen. Letztere sei namlich nicht
prinzipiell etwas Schlechtes, sondern nur dann, wenn das Individuum als
etwas der Gemeinschaft als Ganzes organisch Integrales gesehen werde,
denn genau diese Sichtweise fithre in den Kollektivismus. Die Pramisse
der natiirlichen Geselligkeit des Menschen ist bei Nassar also keine Ori-
entierung auf das Kollektiv hin. Diese macht Nassar als klare Gefahr fiir
die individuelle Freiheit aus, ob sie sich nun in einem konfessionalisti-
schen, nationalistischen oder klassenspezifischen Kleid zeige. Zugleich
hilt er aber fest, dass beide, das Individuum die Gemeinschaft (§amaa)
— hier allgemein zu verstehen im Sinne von >Gemeinwesen« — und die
Gemeinschaft die einzelnen Individuen, einander brauchten, weshalb es
aus ontologischer Sicht keinen Sinn mache, dem einen prinzipielle Priori-
tat vor dem anderen einzurdumen. In konkreten soziohistorischen Kon-
texten konne eine solche Priorisierung jedoch vorgenommen werden.>”

Das zweite Prinzip seines Liberalismus mit Gemeinsinn ist die >funk-
tionale Verbindung« (tarabut wata’iqi) der Freiheit mit der Vernunft. Da-
mit meint Nassar, dass in einem liberalen Kontext die Vernunft nicht nur
zur Zweck-Mittel-Bestimmung in Bezug auf die eigenen, frei gewihlten
Ziele und Interessen verwendet werden sollte, sondern auch dazu, das ei-
gene freie Handeln auf seine Sozialvertraglichkeit zu priifen, d.h. um zu
fragen, inwiefern es die Interessen anderer sowie jene des Gemeinwesens
insgesamt, also das Gemeinwohl, tangiere. Nassar erachtet es als etwas
Anstrengendes, mit der eigenen Freiheit auf diese Weise sozialvertrag-
lich-verniinftig, also gemeinwohlorientiert, umzugehen, weil dies eine
Distanzierung von den eigenen, unmittelbaren Winschen und Neigun-
gen erforderlich mache. Trotzdem hilt er >das soziale Vernunftdenken«
(al-aql al-igtima7) fir unabdingbar, um das Gemeinwesen vor den mog-
lichen negativen Folgen der Freiheit bewahren zu kénnen.>

Eng mit dem zweiten ist das dritte Prinzip verbunden, denn auch hier
spielt die Vernunft eine wichtige Rolle. Das dritte Prinzip postuliert eine
funktionale Verbindung zwischen Freiheit und Gerechtigkeit (dl) und
hat gleich wie das zweite Prinzip das Ziel eines verantwortungsbewuss-
ten Umgangs mit Freiheit. Nur steht in diesem dritten Prinzip das Ge-
meinwohl, zu dem das eigene freie Handeln in Beziehung gesetzt werden
soll, nicht direkt im Vordergrund, sondern die sehr unmittelbar erkenn-
bare Freiheit des Gegentibers. Nassar streicht heraus, dass das geselli-
ge Individuum seine personliche Freiheit als >natiirliches Recht« (haqq
tabii) ausiibe. Da dieses Recht aber allen Menschen gleichermaflen zu-
komme, sei das freie Individuum nicht nur sich selbst und dem Gesetz,

27 Vgl.ibid., 55-57.
28 Vgl. ibid., 59-60.

187

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

sondern auch seinen Mitmenschen gegeniiber zur Verantwortung ver-
pflichtet. Diese zwischenmenschliche Verantwortung kann der Mensch
wahrnehmen, indem er sein Handeln nach seiner Kompatibilitit mit
allgemeingiiltigen Gerechtigkeitsprinzipien befragt, welche die Vernunft
zu erkennen vermag: Die Gerechtigkeit zu erkennen (ma'rifat al-adl)
bediirfe des >Einsatzes der Vernunft« (tasgil al-agl). Einen Widerspruch
zwischen Freiheit und Gerechtigkeit sieht Nassar nicht — im Gegenteil:
Freiheit floriere gerade dann, wenn sie sich von der Gerechtigkeit auf
zwischenmenschlicher, zwischenstaatlicher und der Ebene der Mensch-
heit insgesamt leiten lasse.>

Das vierte Prinzip, das in Nassars neugedachtem Liberalismus die
Freiheit flankieren soll, ist >politische Herrschaft< oder »Autoritat« (sulta
styasiyya). Nassar sieht die neoliberale Behauptung, wonach jegliche
Form von staatlichem Eingriff in die personliche Freiheit eine unzulés-
sige Intervention in die natiirlichen Gesetze des Wettbewerbs zwischen
Individuen sei, duflerst kritisch. Sie diene namlich nicht dazu, die Frei-
heit aller zu schutzen, sondern nur diejenige der wenigen Starksten und
deren Gier (§as"). Seine Zuriickweisung dieser neoliberalen Behauptung
setzt — und hier baut das vierte auf dem ersten Prinzip auf — denn auch
bei der Primisse an, das Zwischenmenschliche beruhe in seinem natiir-
lichen Zustand auf der Konkurrenz, weshalb das politische Gemein-
wesen diesem natiirlichen Zustand durch eine moglichst minimale 6f-
fentlich-institutionelle Umrahmung moglichst genau nachempfunden
werden solle. Dagegen glaubt Nassar, dass Freiheit eines Rahmens be-
diirfe, der den Individuen die Ausiibung ihrer Freiheiten garantiere und
sie vor verschiedenen tatsachlichen oder moglichen Gefahren fir sowie
Ubergriffen auf ihre Freiheit schiitzt. Diese Schutzaufgabe kénne nur
von einer politischen Instanz wahrgenommen werden, also nicht etwa
ausschlieflich von den Gesetzen des Marktes, weshalb Freiheit der po-
litischen Herrschaft, d.h. der Staatlichkeit, bediirfe.3° Dieses vierte Prin-
zip ist wohl auch als eine logische Konsequenz des ersten zu verstehen:
Aus der sozialen Natur des Menschen erwichst die Notwendigkeit ei-
ner politischen Ordnung.

Wir werden die vier Prinzipien von Nassars >Liberalismus mit Ge-
meinsinn¢, wie er sie in Hurriyya zusammenfasst, in der einen oder an-
deren Form im Verlaufe dieser Studie immer wieder antreffen. An die-
ser Stelle bleibt jedoch zunachst noch zu begrinden, weshalb libraliyya
takafuliyya mit >Liberalismus mit Gemeinsinn« iibersetzt wird und wie
diese Ubersetzung zentrale systematische Elemente von Nassars Frei-
heitsbegriff zu fassen vermag. Wir beginnen diese Begriindung, indem
wir uns zuerst anschauen, was der Begriff takaful bei Isma‘il Mazhar

29 Vgl.ibid., 60-61.
30 Vgl.ibid., 61-63.

188

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TAKAFUL BEI ISMATL MAZHAR

meint. Der Freidenker Mazhar hat Teile von Darwins O# the origins of
species ins Arabische tibertragen und zu einer Vielzahl von naturwissen-
schaftlichen Themen publiziert, wobei er immer auch deren Einfluss auf
die Gesellschaft und Religionsfragen in seine Uberlegungen mit einbe-
zogen hat. Der Bezug auf Mazhar soll zeigen, wo Nassar innerhalb der
arabischsprachigen Tradition mit dem schwer zu tibersetzenden Begriff
takaful anschliefst.

4.2 Takaful bei Isma‘il Mazhar

Wahrend libraliyya eindeutig ein arabisches Lehnwort von >Liberalis-
musc« ist, lassen sich das Adjektiv takafuli bzw. das Substantiv takaful
nicht eindeutig ins Deutsche tibertragen. Eine Anndherung an den Bedeu-
tungsgehalt von takaful ermoglichen jedoch eine Handvoll Schriften von
arabischsprachigen, oft sozialistisch inspirierten Autoren unterschiedli-
cher akademischer Provenienz, die den Begriff sowohl theologisch-re-
ligios als auch siakular ausdeuteten und ihm teils lingere Erorterungen
gewidmet haben, so etwa der syrische Muslimbruder Mustafa as-Siba‘
(1915-1964) oder Isma‘il Mazhar (1891-1962).3"

Auf keinen dieser Autoren nimmt Nassar in seinen Ausfithrungen zu
seiner libraliyya takafuliyya in irgendwelcher Form direkt Bezug. Was
Isma‘il Mazhar in einer 19671 erschienenen und auszugsweise ins Eng-
lische ubertragenen Schrift mit dem Titel at-Takaful al-istiraki la as-
Suyityya’* Uber takaful geschrieben hat, eignet sich aber trotzdem, um
sich der Semantik des Begriffs anzundhern und ihn auch bei Nassar bes-
ser zu verstehen.33

31 Vgl. Sami A. Hanna, »Some basic concepts of Arab culture. Al-takaful (mu-
tual or joint responsibility)«, in: Sami A. Hanna, George H. Gardner (Hg.),
Arab socialism. A documentary survey, Leiden: E.]J. Brill 1969, 145-148;
Sami A. Hanna, »al-Takaful al-ijtima7 and Islamic socialism «, in: The Mus-
lim World 59 (1969), 275-286.

32 Isma‘il Mazhar, at-Takaful al-istiraki la as-Suyifiyya, [al-Qahira]: Dar an-
Nahda al-‘Arabiyya 1961. Sami Hanna, der den Text auszugsweise ins Eng-
lische iibertragen hat, iibersetzt den Titel mit Mutual or joint socialist re-
sponsibility — not communism. Vgl. Isma‘il Mazhar, »al-Takaful al-ishtiraki
la al-shuya‘iyyah (Mutual or joint responsibility — not communism!)«, in:
Sami A. Hanna (Hg.), Arab socialism. A documentary survey, Leiden: E.].
Brill 1969, 172—200. Diese Schrift Mazhars ist nicht zu verwechseln mit
seinem im selben Jahr erschienenen al-Islam la as-Suyi‘iyya, al-Qahira: Dar
an-Nahda al-‘Arabiyya 1961. Marwa Elshakry verwechselt sie, vgl. Marwa
Elshakry, Reading Darwin in Arabic, 1860-1950, Chicago, London: The
University of Chicago Press 2013, 304.

33 Vgl. zu Isma‘il Mazhar Elshakry, Reading Darwin, 261-305.

189

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

Fur Mazhar ist takdaful zunichst ein betont dynamischer Gleichge-
wichtszustand, den er zwar mehrheitlich auf menschliche Gesellschaf-
ten bezieht, aber auch immer wieder in Bezug zu naturwissenschaftli-
chen Gesetzen und Theorien, im Speziellen zur Evolutionstheorie, setzt.
Denn laut Mazhar ist es eine Illusion zu glauben, der Mensch sei eine
dem Heiligen dhnliche Kreatur und damit von der >Einheit des Lebendi-
gen< (wahdat al-wugud), die von den Gesetzen der Evolution bestimmt
sei, losgekoppelt. Diese Annahme erachtet er als ebenso durch die mo-
dernen Wissenschaften widerlegt wie die Behauptung, es gebe durch ein
metaphysisches System sanktionierte, ewiggiiltige politische Ordnungen
oder Regierungen.’# In der Natur beschreibe takaful den Zustand der
Symbiose3s oder die Tatsache, dass »the life of one creature depends on
the life of another to the extent that both lives are coexistently related
to one another, and interests are shared among them«.3¢ Dieser Bezug
auf organisch-symbiotische Naturzustande verleitet Mazhar allerdings
nicht etwa dazu, auf gesellschafts- oder politisch-philosophischer Ebe-
ne einem wie auch immer konzipierten Kollektivismus das Wort zu re-
den. Vielmehr versteht er takaful im soziopolitischen Kontext, dhnlich
wie Nassar seine libraliyya takafuliyya, als einen Gleichgewichtszustand
zwischen Individuellem und Gesellschaftlichem und bringt den Begriff
deshalb ebenfalls in doppelter Frontstellung sowohl gegen den Indivi-
dualismus als auch gegen den Kollektivismus in Position. So schreibt er
etwa: »As for at-takaful, it is a system which prevents the tyranny of
the individual [fard] over the society [gamiyya] and the society’s tyran-
ny over the individual. «37

In einem solchen Gleichgewicht zwischen Individuellem und Gesell-
schaftlichem lebte der Mensch einst in einer Art historisch realem Na-
turzustand.?® Dieser fand gemafS Mazhar dann ein Ende, als Individuen
wie etwa Konige, Religionsfiithrer oder Kapitalisten sich der Gemein-
schaft aufzwangen, um sie despotisch zu regieren. Als gegenwairtig gro-
Beres Problem sieht er jedoch den Umstand, dass immer mehr Bewe-
gungen seiner Zeit als natiirliche Gegenreaktion auf diese Form des

34 Vgl. Mazhar, Takaful [arab. Original], 7-16.

35 Der Begriff ist in seinem Text in Englisch in lateinischen Lettern abgedruckt
(Symbiosis), vgl. ibid., 17.

36 Mazhar, »Takaful [engl. Ubers.]«, 173; Takaful [arab. Original], 17.

37 Mazhar, »Takaful [engl. Ubers.]«, 174; Takaful [arab. Original], 22. Gam'iyya
scheint bei Mazhar synonym mit mugtama’ zu sein. So formuliert er z.B. die-
se hier zitierte Idee auch unter der Verwendung des Begriffs mugtama’, vgl.
ibid., 20. Diese zweiseitige Abgrenzung ist bei Mazhar auch noch deutlich
von der polarisierten Weltlage des Kalten Krieges gepragt, weshalb er den
Individualismus auf den westlichen Kapitalismus, den Kollektivismus auf
den Sowjetkommunismus bezieht.

38 Vgl. Mazhar, Takaful [arab. Original], 58-59.

190

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TAKAFUL BEI ISMATL MAZHAR

Individualismus versuchten, das Individuum dem Kollektiv gefiigig zu
machen.’* Mazhar preist deshalb takaful als soziopolitischen Mittelweg
jenseits dieser Extrempositionen an. Dies versteht er allerdings nicht als
Pliadoyer fiir eine Riickkehr in einen vergangenen Idealzustand, sondern
als im Fortschrittsplan der evolutiondren Menschheitsgeschichte inbe-
griffen.+ Den Zustand des takaful deutet er folglich auch als Zeichen
der zivilisatorischen Fortschrittlichkeit.+

Mazhar versteht auch die Gesellschaft selbst als natiirlichen Organismus,
dessen einzelne Zellen die Individuen sind. Ihre Korruption oder Krankheit
konne sich analog auf den gesamten Gesellschaftskorper ausbreiten und so
dessen innere >Eintracht«< (ulfa) storen, so Mazhar.#* Damit dies nicht ge-
schieht und der Gesellschaftsorganismus und seine Zellen gesund bleiben,
miisse den Individuen in ihrer von Mazhar ebenfalls betont naturgeschaf-
fenen unendlichen Pluralitit und Unterschiedlichkeit ihre Freiheit zugestan-
den und dafiir gesorgt werden, dass sie sich ungehemmt und gleichberech-
tigt entfalten konnten.# »Every individual in a takafuliyyah system must
be given enough opportunity to enable him to use his capabilities to the
maximum limit possible«,* so Mazhar, denn: » Al-takaful’s source is the in-
dividual [...].«* Takaful kann sich deshalb in einer Gesellschaft auch nur
dann einstellen, wenn bestimmte soziopolitische, etwa rechtliche Struktu-
ren die Freiheit des Individuums schiitzen. Fir das Entstehen von takaful er-
achtet er folglich Gewissensfreiheit (hurriyyat ad-damir), Meinungsfreiheit
(hurriyyat al-fikr) sowie politische Freiheiten (hurriyya siyasiyya) als un-
abdingbar.+6 Dementsprechend miisse auch der Gesetzgebungsprozess auf
den freien Willen der Individuen und damit ihre sich stets verandernden Be-
dirfnisse Ricksicht nehmen, denn: » The most perfect laws are those which
follow the moral feeling of the majority of the ruled.«# Nur wenn Gesetze

39 Vgl ibid., 47—49. )

40 Vgl.ibid., 13, 71; Mazhar, »Takaful [engl. Ubers.]«, 184.

41 Vgl. Mazhar, Takaful [arab. Original]; »Takaful [engl. Ubers.]«, 176.

42 Solche individualistischen Storungen der gemeinsamen Eintracht bezeichnet
er auch als Parasiten im Gesellschaftskorper. Aber nicht nur Individuen, son-
dern auch Gruppen konnten sich parasitir verhalten, indem sie bestimmte,
z.B. rechtliche Gegebenheiten zu ihrem eigenen Vorteil ausniitzen wiirden.
Vgl. Mazhar, Takaful [arab. Original], 76-78; » Takaful [engl. Ubers.]«, 186—
187.

43 Vgl. Mazhar, Takaful [arab. Original], 68—71; »Takaful [engl. Ubers.]«,
183-184.

44 Mazhar, »Takaful [engl. Ubers.]«, 189; Takaful [arab. Original], 81.

45 Mazhar, »Takaful [engl. Ubers.]«, 199; Takaful [arab. Original], 105. Vgl.
zur Betonung der Wichtigkeit der individuellen Freiheit besonders auch
ibid., s0-52, 55-56.

46 Vgl. Mazhar, Takaful [arab. Original], 91—92; » Takaful [engl. Ubers.]«, 193.

47 Mazhar, »Takaful [engl. Ubers.]«, 178; Takaful [arab. Original], 37.

191

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

auf diese Weise zustande kamen und sich damit auch dem steten Wandel
dieser individuellen Interessen anpassten, konnten die einzelnen Personen
auch gewillt sein, sich mit ihnen zu identifizieren, was Mazhar als eine der
Grundvoraussetzungen betrachtet, damit in einer Gesellschaft ein Zustand
des takaful eintreten kann: » Obeying the law must be established in the he-
art of the individual as an obligation. He must feel instinctively that hav-
ing the law is in the public interest and, consequently, in his own. On this
belief the takafuli structure is erected. «# Wenn Gesetze dagegen dem Wil-
len eines Despoten entspriangen oder vom Jenseitigen inspiriert seien, wiir-
de eine solche Identifikation mit ihnen nicht eintreten.#

Neben Gesetzen, die die Freiheit von aufSen schiitzen, bedarf es fiir
die Entstehung von takaful als zweiter, quasi intrinsischer Saule >prak-
tisch-burgerlicher Tugenden« (fadail madaniyya ‘amaliyya),>° wie Mazhar
fortfahrt; er bezeichnet sie auch als >moralisch-ideelle Stiitze< (da‘ama
ahlaqiyya manawiyya) des takaful.s* Diesen Tugenden miisse die Ein-
sicht zugrunde liegen, dass es nicht moglich sei, »das individuelle Wohl-
ergehen« (hair al-fard) von demjenigen der Gesellschaft (hair al-gam‘yya)
loszul6sen, denn: »The individual and society support each other for
mutual welfare.«5* Mazhar fordert solche Tugenden aber nicht nur vom
regierten Biirger ein, sondern auch von den Regierenden, die er zu guter
Amtsfuhrung auffordert. Sie sollen den Willen der freien Individuen res-
pektieren, um so ein zu starkes Vordringen des Staates in die Gesellschaft
zu verhindern. Zudem richtet er diese Forderung des tugendhaften Re-
gierens auch gegen die Lenin zugeschriebene Behauptung, die Existenz
eines Staates stehe im Widerspruch zur menschlichen Freiheit.ss

4.3 Liberalismus mit Gemeinsinn
intra- und intersubjektiv

Insgesamt lassen sich in diesen Ausfiihrungen Mazhars grob drei Be-
deutungsaspekte von takaful unterscheiden. Erstens meint der Begriff
bei ihm einen dynamischen, natiirlich-symbiotischen Gleichgewichts-
zustand, der sich im menschlichen Gemeinwesen als Balance zwischen

48 Mazhar, »Takaful [engl. Ubers.]«, 192.

49 Vgl.ibid., 190.

so Die Ubersetzung von fada’il madaniyya (‘amaliyya) durch Samir Hanna mit
secular virtues ist ungliicklich, vgl. ibid., 194.

st Vgl. Mazhar, Takaful [arab. Original], 9 5-100; »Takaful [engl. Ubers.]«,
194-196.

52 Mazhar, »Takaful [engl. Ubers.]«, 195; Takaful [arab. Original], 95.

53 Vgl. Mazhar, Takaful [arab. Original], 5, 85, 95-100, 105-107; » Takaful
[engl. Ubers.]«, 190, 194-196, T99—200.

192

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN INTRA- UND INTERSUBJEKTIV

den normativen Anspriichen des Individuums an die Gesellschaft ei-
nerseits und der Gesellschaft an das Individuum andererseits einstellt.
Zweitens bezeichnet Mazhar damit ideale institutionelle soziopolitische,
v.a. rechtliche Strukturen, die dabei helfen, diesen Gleichgewichtszu-
stand zu bewahren. Dies geschieht in erster Linie dadurch, dass diese
Strukturen den Individuen ihre natiirlichen Freiheiten zugestehen und
sie schiitzen. Drittens beinhaltet der Begriff schlieSlich die Forderung an
die Mitglieder der Gesellschaft — seien sie nun Regierte oder Regierende
—, sich als Teil eines Gemeinwesens zu verstehen und dementsprechend
moralisch, d.h. nicht nur eigenniitzig zu handeln. Nur auf den sozialen
und nicht auf den natiirlichen Kontext bezogen, lasst sich der Zusam-
menhang zwischen diesen drei Bedeutungsaspekten so beschreiben, dass
der erste, also der Gleichgewichtszustand, das Ergebnis der beiden an-
deren ist: von bestimmten individuellen moralischen Einstellungen, auf
die der dritte Bedeutungsaspekt verweist, sowie von das Gemeinwesen
regulierenden Prozessen und Strukturen, die der zweite Bedeutungsas-
pekt beschreibt.

Diese drei Aspekte von Mazhars takaful klingen auch in Nassars [i-
braliyya takafuliyya mehr oder weniger deutlich an. Auch letztere be-
schreibt, erstens, einen Gleichgewichtszustand von individuellen und
gesellschaftlichen normativen Anspriichen, kann, zweitens, als soziopo-
litisch-institutioneller Idealzustand verstanden werden, der die individu-
ellen Freiheiten schiitzt und beinhaltet, und stellt, drittens, die moralische
Forderung an das einzelne Individuum, sich als Teil eines gesellschaftli-
chen Ganzen zu denken und dementsprechend zu handeln.

Allerdings setzt Nassar v.a. in zwei Bereichen andere Schwerpunkte
als Mazhar. Zum einen akzentuiert er mit seiner libraliyya takafuliyya
die individuelle Freiheit, auf die auch Mazhar groflen Wert legt, zumin-
dest begrifflich stirker als letzterer, indem er den Ausdruck Liberalis-
mus — wenn auch, wie er an einer Stelle meint, nicht zuletzt aus ara-
bisch-sprachlicher Alternativlosigkeits+ — verwendet und damit auf eine
politisch-philosophische Tradition referiert, deren zentrales Merkmal
die Betonung des Wertes individueller Freiheit ist. Takaful bzw. taka-
fuli ist bei ihm als dem Liberalismus beigeftigtes Adjektiv eher zweitran-
gig; es ist eine libraliyya takafuliyya und nicht ein takaful librali. Zum
anderen setzt Nassar den Gleichgewichtszustand zwischen Gesellschaft
und Individuum nicht in Analogie zu symbiotischen Naturzustinden, ja
weist solche naturalistischen Denkschemata — anders als noch in Nahwa
in seinen Uberlegungen zum Gesellschaftsbegriffss — explizit zuriick. An
die Stelle der Natur und Mazhars »metaphysical evolutionism«5¢ tritt

54 Vgl. Nassar, Hurriyya, 47—48.
55 Vgl. dazu oben 3.2.
56 Elshakry, Reading Darwin, 305.

193

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

in Nassars libraliyya takafuliyya das vom Individuum geforderte Ver-
nunftdenken, das die zentrale Rolle bei der Einstellung dieses Gleich-
gewichts spielt. In seiner Eigenschaft als vernunftbegabtes Wesen wird
damit das Individuum auch stirker in die Verantwortung genommen,
diesen Gleichgewichtszustand bewusst handelnd herbeizufiihren, als
beim Darwinisten Mazhar, der eher auf einen metaphysisch anmuten-
den evolutionistisch-teleologischen Fortschrittsprozess zu hoffen scheint,
in dem sich der gesellschaftliche Harmoniezustand von selbst einstellt.
Trotzdem bringt auch Nassars libraliyya takafuliyya einen Wunsch nach
einer in sich harmonischen Gesellschaft zum Ausdruck. Deshalb spielt
auch bei ihm der Begriff der >Eintracht« (#/fa) eine Rolle, allerdings ohne
dass dieser Begriff naturalistisch gedeutet wird. Vielmehr meint bei Nas-
sar ulfa, wie er in Sulta mit Verweis auf den islamischen Juristen Aba
I-Hasan al-Mawardi ausfiihrt, einen Zustand des gesellschaftlichen Frie-
dens und Glucks, der sich durch soziale Gerechtigkeit und die Beseiti-
gung von Unterdrickung einstellt.s?

Nimmt man diese beiden unterschiedlichen Akzentsetzungen durch
Nassar zusammen, so lassen sie den Eindruck entstehen, dass bei ihm
der gesellschaftliche Balancezustand eher etwas ist, das demokratisch
»von unten her< ausgehandelt werden muss, sich also in einem Refle-
xionsprozess von den einzelnen denkenden Individuen her konstitu-
iert, und weniger substanzialistisch zu verstehen ist als bei Mazhar. Bei
beiden, sowohl bei Mazhar als auch bei Nassar, ist takaful zwar als
Gleichgewichtszustand Ergebnis von bestimmten individuellen mora-
lischen Einstellungen und regulierenden Prozessen und Strukturen. Bei
Mazhar ist takaful als gesellschaftssymbiotische Resultante jedoch mit
einer metaphysisch-natiirlichen Ordnung in Berithrung, die bei Nassar
nicht vorhanden ist.

Die hier auf die erwidhnten drei Aspekte reduzierte Bedeutungsvielfalt
von takaful lasst sich im Deutschen schwer auf einen einzigen Begriff
bringen. Samir Hanna und George Gardner, die Mazhars Text ins Eng-
lische iibertragen haben, tibersetzen takaful mit mutual or joint respon-
sibility, eine Ubersetzung, die v.a. auf den dritten Aspekt von takaful bei
Mazhar abhebt, also die moralische Forderung an das Individuum, ge-
meinwohlorientiert zu handeln. Die beiden anderen Aspekte vermag eine
solche Ubersetzung dagegen nicht abzudecken. Ahnlich wie von Hanna
und Gardner wird takdful auch von Hans Wehr in seinem arabisch-deut-
schen Worterbuch mit »gegenseitige od. gemeinschaftliche Verantwort-
lichkeit; Solidaritit; gegenseitige Abmachung« tibersetzt. Eine dem-
entsprechende Wiedergabe von Nassars libraliyya takafuliyya mit
ssolidarischer Liberalismus<, mit>Liberalismus der gegenseitigen gemein-
schaftlichen Verantwortlichkeit< oder einfach mit >sozialer Liberalismus«

57 Vgl. Nassar, Sulta, 270-272.

194

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN INTRA- UND INTERSUBJEKTIV

wiirde sich deshalb anbieten. Eine solche Ubersetzung wiirde auch die
normative Grundintention von Nassars Liberalismuskonzept zur Spra-
che bringen, namlich eine Gesellschaft zu entwerfen, »in der Freiheit und
Solidaritat miteinander verschrankt sein sollen«.5® Diese Intention diirfte
auch der Grund gewesen sein, weshalb sich Nassar in Hurriyya ausfithr-
lich an Rortys Contingency, irony, and solidarity abarbeitete, denn der
Amerikaner entwirft darin wie Nassar eine liberale Gesellschaft, in der
auch Solidaritit eine Rolle spielen soll — dies wird besonders in Nassars
politischer Philosophie deutlich.

Ahnlich jedoch wie bei Mazhar wiirde eine Ubersetzung mit >sozia-
ler< oder >solidarischer Liberalismus«< nicht den ganzen Bedeutungsge-
halt von libraliyya takafuliyya abdecken. Besonders der Wichtigkeit,
die Nassar dem Vernunftdenken zuschreibt, vermag eine solche Uber-
setzung nicht gerecht zu werden. Hinzu kommt, dass Nassar fiir die
Ubersetzung von >solidarisch« bzw. >Solidaritit« tadamuni bzw. tada-
mun verwendet, so etwa, wenn er den Werktitel von Rortys Contin-
gency, irony, and solidarity mit al-Aridiyya wa-s-sahariyya wa-t-tada-
mun wiedergibt.s®

Die sinngemifle Ubersetzung von libraliyya takafuliyya mit >Liberalis-
mus mit Gemeinsinn«< dagegen vermag es, die zentralen Inhalte dieser Neu-
konzipierung des Liberalismus durch Nassar abzubilden, ohne dass hier
aber behauptet wiirde, dass fakaful auch bei Mazhar oder allgemein mit
»Gemeinsinnc iibersetzt werden sollte. Einer Ubersetzung von libraliyya
takafuliyya mit >Liberalismus mit Gemeinsinn< kommt nicht zuletzt ent-
gegen, dass der Begriff >Gemeinsinn< in der deutschen Sprache dhnlich
wie fakaful im Arabischen ein breites semantisches Feld abdeckt, also
relativ unbestimmt ist.® Weshalb eine sinngemifle Ubersetzung von li-
braliyya takafuliyya mit >Liberalismus mit Gemeinsinn< passend ist, soll

58 Axel Honneth, Die Idee des Sozialismus, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2015, 40.
Magqira bezeichnet deshalb Nassars libraliyya takafuliyya auch als >sozialen
Liberalismus« (libraliyya igtima‘iyya). Vgl. Maqura, Falsafat at-tawasul, 204.

59 Nassar, Hurriyya, 195-196.

60 Vgl. zur Bedeutung des Begriffs Lutz Wingert, Gemeinsinn und Moral.
Grundgziige einer intersubjektivistischen Moralkonzeption, Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1993, 11-12. Vgl. zur Begriffsgeschichte Gadamer, Wahrbeit und
Methode, 16-31; Harald Bluhm, Herfied Miinkler, »Einleitung: Gemein-
wohl und Gemeinsinn als politisch-soziale Leitbegriffe«, in: H. Munkler,
H. Bluhm (Hg.), Gemeinwohl und Gemeinsinn, I: Historische Semantiken
politischer Leitbegriffe, Berlin: Akademie Verlag 2001, 9—30: 15-27; Gun-
dula Felten, Die Funktion des sensus communis in Kants Theorie des ds-
thetischen Urteils, Minchen: Wilhelm Fink Verlag 2004, 135-139; René
Torkler, Philosophische Bildung und politische Urteilskraft. Hannah Ar-
endts Kant-Rezeption und ibre didaktische Bedeutung, Freiburg: Verlag
Karl Alber 2015, 277-292.

195

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

nun abschliefSend mit Verweis auf v.a. zwei Aspekte dieser Bedeutungs-
vielfalt von >Gemeinsinn« geklart werden.

Den Begriff des »Gemeinsinns< zu verwenden bietet sich im Falle
der libraliyya takafuliyya zum einen an, weil dessen umgangssprachli-
che Verwendung »eine moralische Einstellung — die Orientierung am
Gemeinwohl«®" — meint. Nassars Neukonzipierung des Liberalismus
richtet diese moralische Einstellung als moralische Forderung an das
freie Individuum. Als ontologisch freies Wesen soll dieses zwar sein
Recht auf Freiheit einfordern konnen, ist moralisch aber gleichzeitig
darauf verpflichtet, gemeinwohlorientiert zu handeln. Explizit kommt
dieser Appell an den Gemeinsinn als moralische Ausrichtung am Ge-
meinwohl zwar nur im zweiten Prinzip der libraliyya takafuliyya zum
Ausdruck, wo Nassar das Individuum auffordert, seine Freiheit un-
ter Zuhilfenahme der Vernunft sozialverantwortlich zu leben. Doch
scheint dieser Appell an den Gemeinsinn auch die anderen drei Prinzi-
pien inspiriert zu haben: Im ersten Prinzip verankert Nassar den Ge-
meinsinn in der ontologischen Pramisse der natirlichen Geselligkeit
des Menschen. Im dritten bezieht er ihn spezifisch auf das Zwischen-
menschliche, d.h. die intersubjektiv gelebte Freiheit. Im vierten Prin-
zip schlieSlich institutionalisiert Nassar den Gemeinsinn in den poli-
tischen Institutionen.

Neben dieser an das freie Individuum gerichteten moralischen Forde-
rung der Gemeinwohlorientierung vermag der Begriff des Gemeinsinns
aber noch ein weiteres, eng mit dieser Forderung verkniipftes Grund-
anliegen Nassars auf den Punkt zu bringen, das fir sein philosophisches
Projekt im Allgemeinen und fur seine libraliyya takafuliyya im Besonde-
ren zentral ist. In diesem zweiten Sinne wird deutlich, wie der Gemein-
sinn-Begriff den Topos des Zusammenhangs zwischen epistemischer und
sozialer Ordnung wieder aufzunehmen vermag — jenen Topos also, der
bereits in Nassars Konfessionalismuskritik in Nahwa von Bedeutung war.

Wie bereits erwihnt, erachtet Nassar in seinem Liberalismus das in-
dividuelle Vernunftdenken — so im zweiten und dritten Prinzip — als eine
Notwendigkeit dafiir, dass einzelne, freie Individuen einen verantwor-
tungsbewussten, d.h. moralisch korrekten Umgang mit ihrer Freiheit
sowohl anderen freien Menschen als auch dem Gemeinwohl gegeniiber
finden konnen. Mithilfe der auf das gesellschaftlich Gemeinsame gerich-
teten verniinftigen Reflexion soll sich das Individuum von partikularen
Einschrankungen losdenken, seien sie nun personlich-individueller oder
— fiir Nassar besonders wichtig — gemeinschaftlich-partikularer Natur.
Dadurch wird eine gewisse Distanz zu den egoistischen Wiinschen und
Begehren kreiert, um damit das eigene freie Handeln mit dem Recht auf
Freiheit der anderen sowie dem Wohl aller in der Gesellschaft Vereinten

61 Wingert, Gemeinsinn und Moral, 11.

196

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN INTRA- UND INTERSUBJEKTIV

abzustimmen. Es ist notwendig, durch Reflexion die eigene personliche
sowie die gemeinschaftliche Kontingenz abzustreifen, um so den Blick
gegeniiber der Gesellschaft insgesamt, d.h. in alle Richtungen des Inter-
subjektiven, zu 6ffnen. Vernunft steht damit fiir die Fahigkeit zur Dis-
tanzierung von sich selbst und der Heteronomie der partikularen Ge-
meinschaft.

Auch diese epistemischen Voraussetzungen des gemeinwohlorien-
tierten Handelns, die Nassar hier anspricht, lassen sich mit dem Ge-
meinsinn-Begriff umschreiben. In dieser Bedeutung verweist Gemein-
sinn aber eher auf einen jedem Individuum inhédrenten >Sinn<,%* hier
verstanden als intrasubjektives Erkenntnis- oder Denkvermogen, das
eine bestimmte, nimlich gesellschaftliche Form der Intersubjektivitat
stiftet, ihr also zugrunde liegt, ja bei Nassar betontermaflen funktionie-
render Gesellschaftlichkeit zugrunde liegen muss.% Da ein wesentlicher
Teil von Nassars philosophischem Projekt darin besteht, diesem intra-
subjektiven Denkvermogen, dem dann in seiner Neukonzipierung des
Liberalismus eine spezifische Funktion im menschlichen Zusammen-
leben zugeschrieben wird, zu seinen Rechten zu verhelfen, strahlt die
Ubersetzung von libraliyya takafuliyya mit >Liberalismus mit Gemein-
sinn< bis in die Anfinge seines philosophischen Schaffens zuruck — in
jene Zeit also, in der es ihm um die Befreiung des individuellen >Ver-
nunftsinns< von der ideologischen Heteronomie geht. Man kann hier
vielleicht gar so weit gehen, in der Weltorientierung, die Nassar der
Philosophie und dem Vernunftdenken in seiner Ideologiekritik — und
vorher in einer Auseinandersetzung mit dem Realismus Ibn Haldans
— allgemein vorschreibt, ein Residuum jener metaphysikkritischen Be-
deutung von >Gemeinsinn« zu erkennen, die dem Begriff lange Zeit an-
haftete.54

Dieser von Nassar geltend gemachte enge Zusammenhang von einem
intrasubjektiven Denkvermogen und dem Intersubjektiven spielt auch
in Kants Ausfithrungen zum Begriff des Gemeinsinns bzw. des sensus
communis im berithmten § 40 seiner Kritik der Urteilskraft eine wichti-
ge Rolle. Auch dort sind das Intrasubjektiv-Epistemische und das Inter-
subjektiv-Soziale deutlich aufeinander bezogen. Die Uberlegungen Kants

62 Vgl. Herfied Munkler, Harald Bluhm, »Einleitung: Gemeinwohl und Ge-
meinsinn zwischen Normativitat und Faktizitit«, in: H. Miinkler, H. Bluhm
(Hg.), Gemeinwohl und Gemeinsinn, IV: Zwischen Normativitit und Fak-
tizitat, Berlin: Akademie Verlag 2002, 9-18: 12.

63 Vgl. dazu Torkler, Philosophische Bildung, 281-282, 311-312; Georg
Kohler, »Gemeinsinn oder: Uber das Gute am Schénen. Von der Geschmack-
slehre zur Teleologie (§§ 39-42)«, in: Otfried Hoffe (Hg.), [mmanuel Kant.
Kritik der Urteilskraft, Berlin: Akademie Verlag 2008, 137-150: 143-144.

64 Vgl. dazu Torkler, Philosophische Bildung, 284-286; Gadamer, Wahrbeit
und Methode, 2.2..

197

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

zum Gemeinsinn eignen sich deshalb besonders gut, um zu verdeutli-
chen, weshalb sich eine sinngemifle Ubersetzung von libraliyya takafu-
liyya mit >Liberalismus mit Gemeinsinn« anbietet.

Kant definiert im § 40 den Gemeinsinn zunachst mit Bezug auf die as-
thetische Urteilsbildung, d.h. als sensus communis aestheticus. Der Ge-
meinsinn sei ein Beurteilungsvermogen,

welches in seiner Reflexion auf die Vorstellungsart jedes anderen in
Gedanken (a priori) Riicksicht nimmt, um gleichsam an die gesamte
Menschenvernunft sein Urteil zu halten, und dadurch der Illusion zu
entgehen, die aus subjektiven Privatbedingungen, welche leicht fiir
objektiv gehalten werden konnen, auf das Urteil nachteiligen Einflufs
haben wiirde.%

Kant fahrt fort:

Dieses geschieht nun dadurch, daff man sein Urteil an anderer, nicht
sowohl wirkliche, als vielmehr blofs mégliche Urteile halt, und sich in die
Stelle jedes anderen versetzt, indem man blof§ von den Beschriankungen,
die unserer eigenen Beurteilung zufilliger Weise anhingen, abstrahiert:
welches wiederum dadurch bewirkt wird, dafl man das, was in dem
Vorstellungszustande Materie, d.i. Empfindung ist, so viel moglich
wegldfSt, und lediglich auf die formalen Eigentiimlichkeiten seiner

Vorstellung, oder seines Vorstellungszustandes, Acht hat.5¢

Kant bezieht im benannten Paragraphen diese »Operation der Reflexi-
on«,% in der das Individuum »in sich und auf diesem Umweg zu den
anderen«%8 geht, aber nicht nur auf den Bereich der Asthetik, sondern
erachtet den Geschmack blofS als einen von verschiedenen moglichen
Orten, an denen dieses Beurteilungsvermogen zum Zuge kommt.* Er
beschreibt hier ein allgemeines Denkverfahren, das auch im Bereich der
praktischen Vernunft und damit der Moral seine Funktion hat und auch

65

66
67
68

69

Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, in: Kant, Werke Band 8: Kritik der
Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosopbie, hg. v. Wilhelm Weischedel,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1983, § 40, S. 389. Vgl. zu
dieser Bedeutung von Gemeinsinn auch Wingert, Gemeinsinn und Moral,
TT-12.

Kant, KdU, § 40, S. 389—390.

Ibid., § 40, S. 390.

Josef Friichtl, Asthetische Erfabrung und moralisches Urteil, Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1996, 447.

Dies ist bereits am Titel des § 40 abzulesen: »Vom Geschmacke als einer
Art von sensus communis«. Vgl. dazu auch Torkler, Philosophische Bildung,
298-300, 310, 318, 324326, sowie Birgit Recki, »‘An der Stelle [je]des an-
deren denken.’ Uber das kommunikative Element der Vernunft«, in: dies.,
Die Vernunft, ibre Natur, ibr Gefiihl und der Fortschritt, Paderborn: mentis
Verlag 2006, T11-125.

198

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN INTRA- UND INTERSUBJEKTIV

dort der » Herstellung von Interessenlosigkeit«7 dient.”* Besonders deut-
lich wird diese Ausweitung des Gemeinsinn-Begriffs bei Kant in jenem
von ihm als »Episode«7* betitelten Abschnitt, in dem er seine drei »Ma-
ximen des gemeinen Menschenverstandes«”3 nennt, also auf den sensus
communis logicus zu sprechen kommt. Die drei Maximen lauten: »1.
Selbstdenken; 2. An der Stelle jedes anderen denken; 3. Jederzeit mit
sich selbst einstimmig denken. Die erste ist die Maxime der vorurteils-
freien, die zweite der erweiterten, die dritte der konsequenten
Denkungsart.«7+ Kant nennt die erste Maxime auch jene »der niemals
passiven Vernunft«,”s d.h. jener Vernunft, die sich von jeglicher Form
der »Heteronomie «7¢ lossagt, um sich selbst ihre eigenen Gesetze zu ge-
ben. Sie enthdlt damit die klassische Forderung der Aufklarung, selbst-
bestimmt zu denken, und passt sich deshalb in Anbetracht von Nassars
Bemithungen um eine von gemeinschaftlichen — d.h. konfessionalisti-
schen und spiter ideologischen — Einfliissen oder »Vorurteilen« befreite
Vernunft auch bestens in sein philosophisches Gesamtprojekt ein. Das
Denken soll aber nicht im reflektierenden Individuum bei sich selbst blei-
ben, weshalb Kant es mit der zweiten Maxime dem Intersubjektiven, d. h.
der menschlichen Pluralitit gegentiber 6ffnet, wodurch es einen kommu-
nikativen Charakter erhilt.”” Er fordert in dieser zweiten Maxime eine
Denkungsart ein, durch die sich das Individuum, indem es sich reflexiv
in die Situation anderer begibt, nicht nur von den bornierten, »subjekti-
ven Privatbedingungen des Urteils, wozwischen so viele andere wie ein-
geklammert sind«,”® lossagt, sondern auch einen allgemeinen, univer-
sellen Standpunkt einnimmt, der das Private, monologisch Gedachte im
Intersubjektiv-Offentlichen in neuem Licht erscheinen lisst. Es ist die-
se Denkungsart, in der die Vernunft sozial wird, eine Denkungsart, die
auch Nassar vom freien Individuum einfordert und damit ein zentrales
Element seines >Liberalismus mit Gemeinsinn« konstituiert. Die dritte,
von Kant nur knapp erlauterte Maxime schlieSlich fordert, konsequent
im Sinne der ersten beiden Maximen zu denken und zu handeln. Sie ist
unter den drei Maximen diejenige, die »am schwersten zu erreichen«”
ist. Die Mithen des konsequenten eigenstandigen und sozialen Denkens,

70 Recki, »‘An der Stelle [je]des anderen denken’«, 116.

71 Vgl. dazu auch Wingert, Gemeinsinn und Moral, 11-12.

72 Kant, KdU, § 40, S. 391.

73 1Ibid., § 40, S. 390.

74 Ibid.

75 Ibid.

76 Ibid.

77 Vgl hierzu Recki, »‘An der Stelle [je]des anderen denken’«; Torkler, Philo-
sophische Bildung, 321, 324-326, auch 311-316.

78 Kant, KdU, § 40, S. 391.

79 Ibid.

199

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

auf die Kant hier aufmerksam macht, sind offenbar auch Nassar nicht
entgangen, wenn er in seinem zweiten Prinzip der libraliyya takafuliyya
auf die Anstrengungen aufmerksam macht, die das sozialvertraglich-ver-
niinftige Denken mit sich bringt.*

4.4 Liberalismus mit Gemeinsinn —
ein Republikanismus?

Nassars Begriff der libraliyya takafuliyya nimmt, wie bisher argumen-
tiert wurde, die Engfihrung von epistemischer und sozialer Ordnung
wieder auf, die auch Bestandteil seiner Kritik am libanesischen Konfes-
sionalismus und seiner Konzipierung eines neuen Gesellschaftsmodells in
Nahwa war. Doch noch ein weiteres Element dieser frihen Schrift Nas-
sars findet im Begriff des >Liberalismus mit Gemeinsinn« seinen Nach-
hall, und zwar jene sozialontologischen und geschichtsphilosophischen
Pramissen, die der Gesamtgesellschaft eine gewisse Prioritat vor ihren
Einzelteilen zusprechen.

Am Ende des vorigen Kapitels wurden diese Pramissen insofern pro-
blematisiert, als sie die Gefahr eines totalitiren Kollektivismus in sich
bergen, v.a. wenn sie vor dem Hintergrund des syrisch-nationalistischen
Denkens eines Antin Sa‘adah betrachtet werden, fiir das Nassar gewisse
Sympathien zeigte. Zwar treten in Nassars Liberalismus die individua-
listischen Elemente seines Denkens expliziter zutage, als dies noch in der
swissenschaftlich-sikularen Gesellschaft< der Fall war — nicht nur was die
Begrifflichkeit anbelangt, also vor dem Hintergrund seiner Rede von ei-
nem >Liberalismus« — ein Begriff, den Saadah tunlichst mied -, sondern
auch weil er grundsitzlich stirker auf individuelle Freiheiten und Rechte
setzt, was spiter in dieser Untersuchung auch noch deutlicher wird, und
so den Eingang in eine >Zivilisation der Freiheit< sucht. Trotzdem findet
sich auch in seinen Ausfithrungen zum Begriff der libraliyya takafuliyya
jene Spannung zwischen individuellen und kollektiven Interessen wieder,
die bereits in Nahwa offenbar wurde.

Bevor in den ndchsten Kapiteln Nassars Bemithungen um ein auf-
geklartes Vernunftdenken sowie um die politisch-philosophische Aus-
gestaltung einer >neuen Gesellschaft¢, d.h. die intra- und intersubjekti-
ven Elemente seines Liberalismus, separat weiter aufgefichert werden,
soll an dieser Stelle die These in ihren Grundzuigen entwickelt werden,
dass Nassars >Liberalismus mit Gemeinsinn< als eine Art Republika-
nismus mit deliberativ-demokratischen Untertonen verstanden werden

8o Vgl. zu allen drei Maximen Torkler, Philosophische Bildung, 320-326, so-
wie speziell auch zur dritten Maxime Micha Brumlik, » Gemeinsinn und

Urteilskraft«, Diss. Frankfurt/M., 1977, 108-115.

200

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN - EIN REPUBLIKANISMUS?

sollte. Diese theoretische Verortung kann die erwihnte Spannung nicht
ganz auflosen, jedoch konkretisieren, welches >Wir«-Bewusstsein Nas-
sars Liberalismus zugrunde liegt. Um diese These zu entwickeln, wird
zundchst Nassars mugtama* watani dimugqrati, die >patriotisch-demo-
kratische Gesellschaft<, ins Spiel gebracht, um dann daran aufzuzeigen,
auf welche theoretischen Bahnen er sich mit seiner libraliyya takafu-
liyya begibt.

In Nassars nach Nahwa erschienenen Werken erscheint der Gesell-
schaftsbegriff meist in Begleitung von Attributen, die einerseits die in-
dividualrechtlichen Aspekte hervorheben, deren Gesellschaftlichkeit be-
darf, die andererseits aber auch auf die Notwendigkeit verweisen, dass
Gesellschaft etwas sie Einendes braucht. Ein Beispiel dafiir ist die >patri-
otisch-demokratische Gesellschaft-.

Nassar geht u.a. in einem philosophischen Pladoyer fiir die Akzep-
tanz von Differenz und Pluralismus innerhalb von Gesellschaften, aber
auch zwischen ihnen auf diesen Gesellschaftstyp ein.®* Er betrachtet Dif-
ferenz (ihtilaf) als Faktum moderner Gesellschaften und den positiven
Umgang damit als Zeichen des zivilisatorischen Fortschritts, ja gar als
dessen Motor.®> Den Ursprung von Differenz fiihrt er auf die ontologi-
sche (kiyani) Freiheit zuriick — eine der wenigen Eigenschaften, in der
alle Menschen einander gleichgestellt seien. Die ontologische Freiheit
eroffne dem Einzelnen eine unendliche Vielheit an einzigartigen Wahl-
moglichkeiten, die sich in ihrer Addition wiederum zu einer unendli-
chen Diversitit von Entscheidungsgeflechten verknupften.®s Die Angst
vor Differenz und Pluralismus versteht Nassar dabei als Angst vor dem
eigenen Anderssein, namlich als Angst vor der Moglichkeit, dass die ei-
gene Divergenz dem Gegeniiber missfallen konnte. Die Zurtickweisung
der Andersartigkeit eines Gegeniibers sei urspriinglich eine Furcht da-
vor, aus sich selbst und dem >Wir<, dem sich dieses anschliefSe, heraus-
zutreten, weil dies die Gefahr in sich berge, als minderwertig wahrge-
nommen zu werden. Doch: »In Wahrheit ist jedes Ich ein individuelles
und einzigartiges Wesen in der Welt, das seine Einzigartigkeit bis in die
letzte Konsequenz leben muss.«® Diese naturgegebene, empirische >Di-
versitit« (ihtilaf) diirfe aber nicht in >Ungleichheit« (tafawut) umgedeutet

81 Nasif Nassar, »Lata'if fi zahirat al-ihtilaf«, in: ders., at-Tafkir wa-I-higra.
Min at-turat ila n-nabda al-arabiyya at-taniya, Bairat: Dar at-Tali‘a *2004
[t1997], 151-172. Vgl. hierzu auch Nassar, »Baina d-dimugqratiyya wa-I-li-
braliyya [in Tarbiya]«, besonders 285-295; Nassar, Mana, 97-99, 145,
I53-167.

82 Vgl. Nassar, »Lat@’if«, 151, 156, 159.

83 Vgl ibid., 153-154.

84 Ibid., 154.

201

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

werden, also in eine Wertung der Unterschiede, die zu hierarchischen
Herrschaftsstrukturen fiihrt.%s

Nassars Pladoyer fiir den positiven Umgang mit Differenz ist jedoch
keines fiir Toleranz (tasamuh) — ein Konzept, dem gegeniiber er sehr kri-
tisch eingestellt ist. Er weif§ die Errungenschaften der Toleranz in be-
stimmten europdischen historischen Kontexten zwar zu schitzen und er-
achtet sie als wichtige politische Tugend. Die Toleranz steht bei ihm aber
auch unter dem Generalverdacht, aus der Position der Dominanz ausge-
iibt zu werde. »Wer toleriert, hat die Macht, zu tolerieren. Und wer to-
lerieren kann, hat auch die Macht, nicht zu tolerieren«®¢ — eine Aussage,
die wohl vor dem Hintergrund der historischen Erfahrung der illiberalen
Toleranzpolitik im Rahmen des Millet-Systems im Osmanischen Reich
zu verstehen ist.’” Deshalb postuliert Nassar nicht Toleranz als modus vi-
vendi des Zusammenlebens in der Differenz, sondern die patriotisch-de-
mokratische Gesellschaft als Ort, an dem eine >Einheit der Verschiede-
nen< (wahdat al-muhtalifin) entstehen kann, also als Gesellschaft, die das
Faktum der Pluralitit demokratisch anerkennt, ohne in einem bloflen
Nebeneinanderexistieren in ihre Einzelteile zu zerfallen. Sie ist fir ihn
einerseits ein Mittelweg zwischen der radikalen Ablehnung (zakfir) der
Differenz, die allen Formen des Einheitszwangs zugrunde liege, und, an-
dererseits, der allzu starken >Betonungc« (takbir) des Pluralen.®®

Nassar sieht diesen Gesellschaftstyp drei Grundprinzipien unter-
stellt. Das erste besagt, dass in ihr die Zugehorigkeit (intima’) zum
watan, d.h. zur patria,* Prioritat vor allen andern moglichen soziopoli-
tischen Affiliationen hat.?° Diese Zugehorigkeit sieht er im nahostlichen

85 Vgl ibid., 154-1535.

86 Nassar, Hurriyya, 98. Vgl. zu diesem toleranzkritischen Argument auch
Rainer Forst, Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gebalt und Gegenmwart eines
umstrittenen Begriffs, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2003, 40—41.

87 Vgl. zum Millet-System Moshe Ma’oz, »Middle Eastern minorities. Between
integration and conflict«, in: Policy Papers 50 (1999), 5-9; Anver M. Emon,
Religious pluralism and islamic law. Dhimmis and others in the empire of
law, Oxford: Oxford University Press 2012.

88 Vgl. Nassar, »Lat@if«, 157.

89 Vgl. zu den Begriffen watan und wataniyya Ulrich Haarmann, » Watan«,
in: P.J. Bearman et al. (Hg.), Encyclopédie de I'Islam. Nouvelle edition, XI,
Leiden: Brill 2005, 190-1971; Bernard Lewis, »Watan«, in: Jehuda Rein-
harz, George L. Mosse (Hg.), The impact of Western nationalisms, London,
Newbury Park, New Delhi: Sage Publishers 1992, 169-179; J. Couland,
»Wataniyya«, in: P.J. Berman et al. (Hg.), Encyclopédie de I'lslam. Nouvelle
édition, X1, Leiden: Brill 2005, 191-192.

90 Vgl. dazu auch Nasif Nassar, »Sultat ad-daula baina lI-mabda’ wa-l-waqi‘«,
in: ders., al-Isarat wa-l-masalik. Min wan Ibn Rusd ila rihab al-almaniyya,
Bairat: Dar at-Talia 2011, 173-207: 202—205.

202

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN - EIN REPUBLIKANISMUS?

Kontext nach wie vor v.a. von drei Arten der partikular-gemeinschaft-
lichen Zugehorigkeit (intima’ar gamatiyya) herausgefordert: der >kon-
fessionalistischenc« (ta’fi), der >ethnisch-sprachlichen« (itni-lugawi) so-
wie der >stammesspezifischen«< (gabali).* Das zweite Prinzip legt fest,
dass alle Mitglieder (a'da’) der Gesellschaft in ihrer Eigenschaft als >Biir-
ger< (muwatin) einander absolut gleichgestellt sind. Das dritte Prinzip
schlieSlich ist die >personliche, verantwortungsbewusste Freiheit« (hur-
riyya Sahsiyya mas’ila), die allen Mitgliedern der patriotisch-demokra-
tischen Gesellschaft gleichermaflen zugestanden werden miisse.?* Die
Einheit und damit auch die eigene Identitdt der patriotisch-demokra-
tischen Gesellschaft ist dabei fiir Nassar nicht nur eine historische, in
teils mithevollem Ringen zustande gekommene Tatsache, sondern sie ist
auch dem Wandel der Zeit unterworfen, weil sie die individuelle Frei-
heit, die immer wieder neue Formen der Differenz entstehen ldsst, allen
ihren Mitgliedern gleichermafSen zuerkennt. Folglich kenne die patrio-
tisch-demokratische Gesellschaft »keinen Stillstand, kein Erstarren«,?
denn »die Werkstatt des Erbauens und Wieder-Erbauens in ihr ist un-
endlich vielen Projekten (masari‘ la tantabi) geoffnet«.*+ Eine wichtige
Rolle spiele in der patriotisch-demokratischen Gesellschaft die Bildung
(tarbiya), die dem Einzelnen den respektvollen Ungang mit Differenz
beibringe. Die Erziehung zum Respekt vor Differenz sei dabei Teil der
sErziehung zur Freiheit« (farbiya ‘ala I-hurriyya), also des Erlernens ei-
nes vernunftigen Freiseins.’s

Inwiefern ist nun Nassars >Liberalismus mit Gemeinsinn« vor dem Hin-
tergrund dieser Ausfithrungen zur patriotisch-demokratischen Gesell-
schaft als Republikanismus zu verstehen?

Mit dem Begriff sRepublikanismus< soll Nassars >Liberalismus mit
Gemeinsinn« nicht allzu nahe an die jiingst unternommenen Versuche
vonseiten etwa Philip Pettits oder Quentin Skinners geriickt werden,
in Anschluss an Isaiah Berlins Erlauterungen zu einem negativen und
einem positiven Freiheitsverstindnis der politischen Philosophie ein
drittes Freiheitskonzept wieder in Erinnerung zu rufen, das auf die re-
publikanische politische Tradition zurtickgreift und als dessen Haupt-
merkmale die Abwesenheit von Willkiirherrschaft sowie die Herrschaft
der Gesetze genannt werden konnen.*¢ Der Begriff des Republikanis-

91 Vgl.ibid., 202—206.

92 Vgl. Nassar, »Lata’if«, 160-161.

93 Ibid., 161.

94 Ibid. Ahnlich Nassar, Mana, 142-144.

95 Vgl. Nassar, »Lat’if«, 162.

96 Die wichtigsten Positionen der Debatte zwischen Skinner und Pettit einer-
seits und Verteidigern eines negativen Freiheitsbegriffs wie Matthew Kramer
und Tan Carter andererseits sind zusammengetragen in Laborde, Maynor,

203

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

mus wird hier aber durchaus deshalb bemiiht, um auf das enge Zu-
sammendenken von Freisein und staatsburgerlicher Tugendhaftigkeit in
Nassars Liberalismus aufmerksam zu machen — ein Zusammendenken,
das auch etwa Charles Taylor und Michael Sandel mit der republika-
nischen Tradition in Zusammenhang bringen.?” Es geht hier aber auch
darum, mithilfe des Begriffs des Republikanismus im Zusammenhang
mit Nassars >patriotisch-demokratischer Gesellschaft< zwei Aspekte sei-
ner liberaliyya takafuliyya hervorzuheben und zu prizisieren: 1. seine
Konzipierung des Gemeinwesens, an dessen Gemeinwohl sich das >ge-
meinsinnige« Individuum zu orientieren hat, als pluralistische patria,
nicht als ethnokulturell homogene natio, und 2. die Akzentuierung des
aufgeklarten, zur Kommunikation befihigten Staatsburgers.

Zu 1: Dass Nassars libraliyya takafuliyya gesamtgesellschaftlichen In-
teressen eine grofSe Bedeutung zuschreibt, was vom Individuum zwar
keine Aufgabe, wohl aber in bestimmten Situationen eine Hintanstellung
der eigenen Interessen und individuellen Rechte gegentiber dem Gemein-
wohl verlangt, wurde bereits mehrfach erwihnt. Diese Orientierung am
Gemeinwohl im >Liberalismus mit Gemeinsinn«sagt aber noch nichts da-
riber aus, wie das Gemeinwesen beschaffen sein muss, an dessen Wohl
sich das Individuum orientieren soll, und welches die Bedingungen dafiir
sind, dass es sich damit identifiziert. Es konnte, um es mit Rainer Forst
zu sagen, eher substanzialistisch oder aber eher republikanisch-partizi-
patorisch verstanden werden. Es kann also entweder eine wesenhafte, fa-
milienahnliche Verbindung zwischen den Mitgliedern als Voraussetzung
dieser Identifikation postuliert oder aber es konnen bestimmete politische
Tugenden hochgehalten werden, derer das politische Gemeinwesen los-
gelost von der Identitit seiner einzelnen Mitglieder bedarf.?® Wie Nassars
Ausfihrungen zur >patriotisch-demokratischen Gesellschaft« gezeigt ha-
ben, geht sein >Liberalismus mit Gemeinsinn« den zweiten Weg: Nassar
denkt sich das politische Gemeinwesen pluralistisch und nicht als eth-
nokulturell homogen verfasst. An die Stelle der >National-Gesellschaft«
(al-mugtama“-al-umma), die er in Nahwa noch als die vollkommenste

Republicanism and political theory. Nicht unerwihnt bleiben soll hier aller-
dings, dass Pettit seinen Republikanismus dhnlich wie Nassar seine libraliy-
ya takafuliyya als Versuch versteht, einen politisch-philosophischen Mittel-
weg zwischen individualistischem Atomismus einerseits und Kollektivismus
andererseits zu finden; vgl. Philip Pettit, Republicanism. A theory of freedom
and government, Oxford: Clarendon Press 1997, vii.

97 Vgl. Taylor, »Cross-purposes«, 171-172; Michael J. Sandel, Liberalismus
oder Republikanismus. Von der Notwendigkeit der Biirgertugend, Wien:
Passagen Verlag 1994, 55. Vgl. dazu auch Pettit, Republicanism, 36.

98 Vgl. Rainer Forst, Kontexte der Gerechtigkeit, Frankfurt/M.: Suhrkamp
22004, 161-164.

204

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN - EIN REPUBLIKANISMUS?

Gesellschaft bezeichnet hatte,* tritt bei ihm deshalb auch der Begriff
des watan — die patria ersetzt die natio. Erstere soll den Identifikations-
pol der einzelnen Biirger bilden. Sie verweist alle partikularen gemein-
schaftlichen Zugehorigkeiten als sekundir zuriick, ohne sie zu vernei-
nen, ist aber selbst kein kulturelles, sondern ein politisches Gebilde, das
aber durchaus auf eine Geschichte zuriickblicken kann, welche die Plu-
ralitdt politisch geeint hat.

Um genau diesen Aspekt in Nassars libraliyya takafuliyya hervorzu-
heben, d. h. die Ausrichtung seines Fokus auf die patria, nicht die natio,
eignet sich der Begriff des Republikanismus, denn auf die Unterschei-
dung zwischen natio und patria legen auch einige neorepublikanische
Denker grofsen Wert, so etwa Maurizio Viroli, nicht zuletzt, um den Re-
publikanismus als Vorgiangertradition und Inspirationsquelle liberaler
Denkstromungen und damit auch als mit einem modernen Rechtsver-
stindnis vereinbar darzustellen und damit die Behauptung zuriickzu-
weisen, es handle sich beim Republikanismus um eine Form von Kom-
munitarismus.™® Viroli hilt fest, dass die Republik oder die patria ein
politisches Gemeinwesen sei, das zwar auf einer bestimmten Kultur der
geteilten Tugenden basiere, nicht aber auf irgendwelche vorpolitische,
etwa sprachliche, ethnische oder religiose Gemeinsamkeiten angewie-
sen ist. » The patria of the republicans is a moral and political instituti-
on; the nation of the nationalists is a natural creation«,'" hilt er fest. >
Die Republik auf einer bestimmten vorpolitischen kulturellen Identi-
tit zu erbauen, wiirde demnach bedeuten, sie zu einem Gemeinwesen
nicht fiir alle, sondern nur fiir bestimmte Personen zu machen, was un-
gerecht wire, wie Viroli betont.’*s Dementsprechend trennt Viroli auch
scharf zwischen Nationalismus einerseits, also jener »natural emotion
which, to thrive and grow strong, had to be protected from contami-
nation and cultural assimiliation«,™+ und Patriotismus andererseits,
also jener individuellen Aufopferungsbereitschaft zum Wohle aller, die
in der republikanischen Tradition gemeinhin als civic virtue oder Biir-
gertugend bezeichnet wird.*>s Wihrend erstere auf die Nation als et-
was Natiirliches oder Gottgegebenes abhebe, sei die civic virtue eine

99 Vgl. dazu oben 3.2.

100 Vgl. Maurizio Viroli, Republicanism (Translated from the Italian by Antho-
ny Shugaar), New York: Hill and Wang 2002, 58-65.

1ot Ibid.,, 15.

102 Vgl. hierzu auch Jirgen Habermas, »Staatsbiirgerschaft und nationale Iden-
titat«, in: ders., Faktizitdt und Geltung. Beitrige zur Diskurstheorie des
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/M.: Suhrkamp
1998, 632—660: 633—643.

103 Vgl. Viroli, Republicanism, 65-66.

104 Ibid., 86-87.

105 Vgl. dazu auch Taylor, » Cross-purposes«, 170, 175.

205

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

sakulare Einstellung, eine »political passion based on the experience
of citizenship«,™¢ die Konfessionalismus, Klerikalismus und Dogma-
tismus entschieden ablehne.™7

Das »>Wir«-Bewusstsein, das Nassars Liberalismus mit Gemeinsinn zu-
grunde liegt, ist also als eine Art >biirgerschaftliches Wir< zu verstehen,
um einen Begriff von Lutz Wingert zu verwenden.**® Es ist eines, das
sich nicht durch Wir-sie-Gegensitze konstituiert, weder gegen auflen
noch im Innern, sondern einem horizontalen Ich-Du. Es ist ein Wir, das
mit seinem Pliddoyer fiir die Akzeptanz von Differenz die Individuali-
tat seiner Mitglieder akzeptiert und gerade dadurch auch jene zentrifu-
galen gemeinschaftlichen exklusiven Kollektive zu entkriften sucht, die
den Zusammenhalt des politischen Gemeinwesens als Ganzes gefdhr-
den: die konfessionellen, die ethnisch-sprachlichen oder die stammes-
spezifischen. Das Wir dieses politischen Gemeinwesens ist damit kein
negatorisches, sondern ein negativistisch verstandenes: Es ist ein Wir,
das sich nicht durch »ausschliefSende, tendenziell feindselige Wir-sie-Ge-
gensitze «** bildet, sondern durch den »gemeinsamen Willen [...], in be-
stimmter Weise nicht miteinander umzugehen«.** Dieser Wille kommt
in Nassars Fall in der Aussage zum Ausdruck, dass in seinem Wir nicht
aufgrund der exklusiven Zugehorigkeiten der Individuen zu partikularen
Gemeinschaften innerhalb der Gesellschaft miteinander umzugehen sei.

Zu 2.: Das verbindende Gemeinsame, aus dem dieses buirgerschaftli-
che Wir erwichst,* ist eine sich in stetem Wandel befindende identitits-
stiftende Geschichte. Vor allem aber setzt Nassar auch auf die individuel-
le Vernunft eines jeden einzelnen Birgers als » Modus der Integration«,'™
der es vermag, die Briicke zwischen der »notwendigen Einheit und der
moglichen Vielheit«'™3 der patriotisch-demokratischen Gesellschaft zu
schlagen. Dieses individuelle Vernunftdenken, das, wie wir spater noch
ausfiihrlich sehen werden, durch eine philosophische Bildung angeeignet
wird, soll sich als >kritisch-offener Rationalismus« (‘aglaniyya naqdiyya
munftiha) selbstkritisch und anderen Uberzeugungen gegeniiber tolerant

106 Viroli, Republicanism, 13.

107 Vgl. ibid., 93. Vgl. zur Unterscheidung von Patriotismus und Nationalis-
mus auch Maurizio Viroli, For the love of country. An essay on patriotism
and nationalism, New York: Oxford University Press 1995, sowie Taylor,
»Cross-purposes«, 175.

108 Lutz Wingert, »Unpathetisches Ideal. Uber den Begriff eines biirgerschaftli-
chen Wir«, in: Hauke Brunkhorst (Hg.), Demokratischer Experimentalismus.
Politik in der komplexen Gesellschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1998, 33—43.

109 Ibid., 40.

110 Ibid. Hervorhebung im Original.

111 Vgl. dazu ibid.

112 Forst, Kontexte, 172.

113 Ibid.

206

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN - EIN REPUBLIKANISMUS?

zeigen. So wird Nassars >patriotisch-demokratische Gesellschaft« zu ei-
ner »republic of reasons«,™ d.h. zur deliberativen Demokratie, ein Be-
griff, der ebenfalls gelegentlich mit der republikanischen Tradition in
Verbindung gebracht wird.”'s Dass Nassar die kritisch-offene Vernunft
im Individuum und speziell im einzelnen Biirger verortet, womit er de-
ren Charakter als Instrument der Kommunikation und nicht der staatli-
chen Unterdriickung herausstreicht, wie es in Nahwa an gewissen Stel-
len noch den Anschein macht, wird im nachsten Kapitel deutlich werden.

Nassar greift solche republikanischen Ideen auch aus einem arabisch-
sprachigen ideengeschichtlichen Erbe auf: Butrus al-Bustani etwa, des-
sen Ideen Nassar sich in Nahwa vergegenwartigt, kann als deutlich von
republikanischen Uberzeugungen beeinflusst gelesen werden, was sich
nicht zuletzt an der Wichtigkeit des Begriffs der patria fir Bustani able-
sen ldsst.""® Es waren dies Ideen, die zu Bustanis Lebzeiten in dessen kos-
mopolitischer Heimatstadt Beirut diskutiert wurden und auch in die po-
litischen Diskurse wihrend der Zeit der Mutasarrifiyya im Mont Liban
Eingang fanden.” Ahnlich liest Nassar in Tafkir Ni‘mat Yafit (1860
1923) als einen der wichtigsten Proponenten eines >liberalen Republika-
nismus< bzw. eines >liberalen Patriotismus< (wataniyya libraliyya) in der
arabischen Welt.'*® Dabei hebt er bei beiden besonders auch ihre Bemii-
hungen um die Verbreitung und verstirkte Institutionalisierung moder-
ner, sikularer Bildung allgemein und staatsbiirgerlicher Erziehung im
Besonderen hervor.”™ Das mit seinem >Liberalismus mit Gemeinsinn« of-
fenbar bewusst verfolgte Anknupfen an das republikanische Vermacht-
nis dieser Denker der sersten< Nahda zeigt auch, dass Nassars Postulat
einer >zweiten< arabischen Renaissance zumindest diesbeziiglich mehr ist
als blof$ ein mythischer Regress mit ideologischem Unterton — wir wer-
den auf diesen Punkt noch zuriickkommen.°

Die hier skizzierten Analogien zwischen Nassars >Liberalismus mit
Gemeinsinn< und republikanischen politisch-philosophischen Pramis-
sen miissen an dieser Stelle schemenhaft bleiben. Zudem muss betont

114 Pettit, Republicanism, 188.

115 Vgl. dazu ibid., 188-199. Im Gegensatz etwa zu Pettit betont Viroli nicht die
vernunftbasierte Deliberation, sondern die Eloquenz als typisches Merkmal
republikanischen Debattierens; vgl. Viroli, Republicanism, 19. Vgl. zum Zu-
sammenhang von Republikanismus und Bildung auch Sandel, Liberalismus
oder Republikanismus, 69—73.

116 Vgl. zu Bustanis Patriotismus Makdisi, » After 1860«, 604-605, 607—610;
Abu-Manneh, »The Christians between Ottomanism and Syrian national-
ism. The ideas of Butrus al-Bustani«. Vgl. zudem Lewis, »Watan«, 176.

117 Vgl. dazu oben 2.3.

118 Vgl. Nassar, »Min al-Ubuadiyya«, 75-76.

119 Vgl. ibid., 7778, 85, 88, 91; Nassar, Nahwa, 18.

120 Vgl. unten 5.2.2.

207

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERALISMUS MIT GEMEINSINN

werden, dass die grobe Einordnung von Nassars libraliyya takafuliyya
in diese Tradition an einigen wesentlichen Stellen nicht zutrifft, und zwar
dort, wo dieser Liberalismus eben wirklich liberal ist, d.h. wenn er auf
universell giiltige individuelle Rechte verweist,'*' ein Aspekt, der von ne-
orepublikanischen Denkern kritisch hinterfragt wird.™* Trotzdem wer-
den die hier gemachten Uberlegungen zum Republikanismus in Kapitel
7 dieses Buches nochmals aufgegriffen, wenn wir auf Nassars Bildungs-
begriff zu sprechen kommen. Zunichst stehen in den nichsten beiden
Kapiteln jedoch die intra- und intersubjektiv epistemischen sowie sozia-
len Pramissen von Nassars libraliyya takafuliyya im Fokus: seine Kritik
am ideologischen Denken und sein Entwurf eines >kritisch-offenen Ra-
tionalismuss, danach sein Verstindnis von Gerechtigkeit, Solidaritat und
Werten in seinem >Liberalismus mit Gemeinsinnx.

121 Vgl. dazu unten 6.2.
122 Vgl. etwa Viroli, Republicanism, 63; Pettit, Republicanism, 101.

208

2026, 0019:53. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1  Nassars librāliyya takāfuliyya (Liberalismus mit Gemeinsinn)
	4.2  Takāful bei Ismāʿīl Maẓhar
	4.3  Liberalismus mit Gemeinsinn intra- und intersubjektiv
	4.4  Liberalismus mit Gemeinsinn – ein Republikanismus?

